Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 132 (1964)
Heft: 10

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

schuiel1zerische

KIRChEeNZEITUNG

INFORMATIOHSORGAH FUR FRAGEN OER Theologie
S€€LSORGE UHO RIRCheNpoLITIR

LUZERN, DEN 12. MARZ 1964

VERLAG RABER & CIE AG, LUZERN

132. JAHRGANG NR. 10

Die drei Aufgaben der Kirche in Skandinavien

Die nordischen Lander, in denen ich
den Heiligen Stuhl zu vertreten die
Ehre habe, werden in den iibrigen Lin-
dern Europas immer mehr Gegenstand
wachsenden Interesses und fiir immer
zahlreichere Touristen ein beliebtes
Reiseziel.

Was wissen wir jedoch bei allem In-
teresse fiir den Norden von den religio-
sen Verhiltnissen und von der Stellung
der katholischen Kirche in Skandina-
vien, Finnland und Island? Wir wissen
wohl, daf} die nordischen Vo6lker in iiber-
wiegender Mehrheit der evangelisch-
lutherischen Konfession angehéren. Wir
wissen, daBl in den nordischen Lindern,
vor allem in Schweden und Danemark,
der allgemeine materielle Fortschritt
und Wohlstand beachtliche Rekorde er-
reicht hat und daB die sozialen Einrich-
tungen ohne Zweifel fast alles iiber-
treffen, was es in andern Lindern &hn-
liches gibt. Wir wissen von einer sehr
weitgehenden Freiheit der Sitten und
der Ehemoral. Das Wissen um diese
Dinge geniigt jedoch nicht, um sich
einen Begriff zu machen von den Pro-
blemen, denen sich unser Klerus und die
katholischen Laien gegeniibersehen.

In Wirklichkeit ist der lutherische
Protestantismus in den nordischen L&n-
dern nicht bloB im Besitz der Mehrheit,
sondern, wie die Statistiken ausweisen,
sozusagen im Besitz der Totalitdt. 95 bis
97 % der Nordlinder gehéren formell
und rechtlich der Iutherischen Staats-
kirche an. Wir haben hier zugunsten des
Luthertums eine praktisch fast vollstin-
dige Einheit, wie etwa in Italien und
Spanien zugunsten der Kkatholischen
Kirche. In Schweden ist jeder Neu-
geborene nicht nur schwedischer Staats-
biirger, sondern antomatisch auch Mit-
glied der Staatskirche, schon bevor er
noch getauft ist. Seit der Mitte des
16. Jahrhunderts wird dies so von Dine-
mark bis zum Nordkap und von der
Westkiiste Norwegens bis zur russischen
Grenze gehandhabt.

Die Reformation vollzog sich auch im
Norden nicht ganz ohne Widerstand.
Wihrend der drei Jahrhunderte wurde
aber der katholische EinfluB total aus-
geschlossen, so da man von vorne be-
ginnen muBte, als im 19. Jahrhundert
demokratischere Verfassungen und eine
liberalere Gesetzgebung der katholi-
schen Kirche den Zugang wieder ermog-
lichten.

Heute sind wir immer noch am An-
fang. Schon eine rasche und wenig ver-
tiefte Beobachtung der religiosen Ver-
hédltnisse in Skandinavien enthiillt uns
tiberraschende Kontraste. In allen nor-
dischen Léndern ist die lutherische Kir-
che mit dem Staate verbunden, welcher
sie rechtlich und finanziell tragt. Fast
die ganze Bevolkerung ist in dieser Kir-
che getauft, und giiltig getauft, so daB
wir in der Regel die Konvertiten auch
nicht bedingungsweise wiedertaufen. Die
Messe wird in den Kirchen jeden Sonn-
tag gefeiert und auch die Kommunion
wird ausgeteilt. Wohl kénnen wir diese
Messe (wegen der unsicheren apostoli-
schen Sukzession) nicht als sakramental
giiltig anerkennen, wie auch nicht die
Priesterweihe, aber ihre Struktur und
ihr Ritus sind im wesertlichen der ka-
tholischen Messe dhnlich und die Glau-
bigen, die zum Altare gehen, empfangen
wenigstens eine wirkliche geistliche
Kommunion.

In den letzten Jahrzehnten hat sich
aber trotzdem der religiése Indifferen-
tismus derart ausgebreitet nnd die Si-
kularisierung des oOffentlichen Lebens
hat derart zugenommen, da3 man sich
mit Recht fragen mufB, ob denn die
wahren Christen noch mehr als eine
fast verschwindend kleine Minderheit
seien.

So wird zum Beispiel die Sonntags-
messe in Danemark nur noch von 1 bis
5 oder 6 % der evangelischen Bevoilke-
rung besucht, in Kopenhagen sind es
sogar weniger als 1 9%. Die praktische
Gottlosigkeit und oft auch die bewuBte,

aber selten aggressive Gottlosigkeit ist
sehr verbreitet unter den gebildeten
Schichten und sie gilt als fast selbstver-
standlich in wissenschaftlichen und
Kiinstlerkreisen (aus welchen wir aber
andererseits relativ zahlreiche Konver-
titen bekommen). Die Autoritdt der
Staatskirche ist recht problematisch
und der Autoritdt des staatlichen Kul-
tusministers unterstellt. Das theologi-
sche Denken ist in stdndigem FluB8 und
in einer uneinheitlichen Verwirrung. Die
sittlichen Auffassungen werden immer
freier und ungeziigelter, was sich zwar
weniger in der Offentlichkeit zeigt als
im — wenigstens teilweisen — Fehlen
des Siindenbegriffes und sittlicher
Schranken und Verpflichtungen.

Welche Moglichkeiten hat nun die
katholische Kirche im Norden in einer
solchen Situation? Welches sind hier
ihre Aufgaben?

Gegeniiber einer iberwailtigenden
Mehrheit von Nichtkatholiken, ob sie
nun wirkliche Christen, Indifferente
oder Gottlose sind, kann sich die Kirche
natiirlich nicht darauf beschranken, ihre
wenigen Glaubigen zu betreuen, so not-

AUS DEM INHALT:

Die drei Aufgaben der Kirche
in Skandinavien

Okumenische Aussichten
nach der Pilgerfahrt Pauls VI.

Teilhard de Chardin,
ein neuer Weg des Wissens?

Zusammenarbeit — Friede und
Gerechtigkeit

Liturgische Bewegung
am toten Punkt?

Texte zum Vorlesen

Wien hat die wirksamste Ver-
ungliicktenseelsorge der Welt

Drei neue Selige




142 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1964 — Nr. 10

wendig dieses auch ist. Miissen wir von
einer Missionskirche sprechen und die
nordischen Lander als Missionsldnder
bezeichnen? Im Norden wéire das sehr
ungeschickt und falsch. In Skandinavien
kann nur dann von Mission gesprochen
werden, wenn man die breiten Schichten
der Ungldubigen und Indifferenten im
Auge hat. Dabei kommen die Katholi-
ken keineswegs in Konflikt mit den Lu-
theranern. Wir haben es nicht darauf
abgesehen, ihnen Glaubige wegzuneh-
men.

Dann bleibt noch das Problem unserer
Einstellung zu den lutherischen Kirchen
selber und zur Gruppe der wirklich
Glaubigen. Welches ist hier die Aufgabe
unserer Kirche? Proselytismus, um zu
einer moglichst hohen Zahl von Einzel-
konversionen zu gelangen oder tkume-
nisches Gespriach mit solchem Respekt
vor dem sicherlich guten Glauben der
lutherischen Christen, da man auf Kon-
versionen aus ihren Reihen verzichtet?
Diese Frage ist nicht einfach zu beant-
worten. Es geht ja hier nicht um Diplo-
matie, sondern um die Wahrheit.

Unsere Aufgabe ist vor allem der ab-
solut loyale Dialog, die wohlwollende
Glaubensauseinandersetzung durch un-
sere Gegenwirtigkeit, unsere Prasenz,
durch unsere Lehre, durch unseren Got-
tesdienst und ebensosehr durch unser
personliches Leben und unser Leben als
Gemeinschaft. Betreuung der Katholi-
ken, Verkiindigung gegeniiber den Un-
glaubigen, besonders aus dem Kreise der
Intellektuellen, und das aufrichtige 6ku-
menische Zwiegespriach mit den glaubi-
gen Protestanten, dies ist unsere drei-
fache Aufgabe im Norden.

Wie ist nun unsere Kirche vorbereitet,
um diese drei Aufgaben zu erfiillen? In
den nordischen Lindern wohnen etwa
20 Millionen Menschen. Die registrierten
Katholiken sind etwa 62 000, d. h. 0,3 %.
Davon sind etwa 20000 nicht assimi-
lierte, neu zugewanderte Ausldander. Die
Katholiken, welche in Skandinavien ge-
boren sind, machen nur etwa 0,2 % der
Gesamtbevolkerung aus. Die Verteilung
ist ungleichméBig: in Danemark ist es
ein % %, in Kopenhagen sogar 0.1 %,
in Finnland hingegen nur ein % %,.

Jedes Land ist ein Bistum, mit Aus-
nahme von Norwegen, wo auBer dem
Bistum Oslo noch zwei Apostolische Vi-
kariate bestehen: in Mittel- und Nord-
norwegen. Es sind jedoch keine Bis-
timer nach unseren Begriffen. Im Ver-
haltnis zu den wenigen Katholiken ist
der Klerus wohl recht zahlreich, aber
er ist lacherlich gering, wenn wir an
unsere missionarische und an die 6ku-
menische Aufgabe denken, wenn wir die
Gesamtzahl der Einwohner vor Augen

haben oder die Distanzen. Von Kopen-
hagen nach Hammerfest ist es so weit
wie von Kopenhagen nach Athen.
Schweden ist das grofte und volkreich-
ste Land des Nordens. Wir haben aber
bisher in Schweden kaum 60 Priester,
die aus 15 verschiedenen Landern stam-
men. Die Korrespondenz der Apostoli-
schen Delegation lauft in 10 verschie-
denen Sprachen ein.

Im ganzen Norden wirken heute 280
Priester: 1 Priester auf 220 Katholiken,
aber auch 1 Priester auf 70000 Men-
schen. Von den 280 Priestern sind erst
etwa 60 Nordldnder. Von den 1550 Or-
densschwestern sind 1350 Ausldnderin-
nen.

Die Priester sind auch notgedrungen
sehr ungleichméfig verteilt. 58 sind in
Kopenhagen, wo ja auch etwa ein Vier-
tel der skandinavischen Katholiken
wohnen. In Island sind es nur 6 oder 7.
In Schweden, Norwegen und Finnland
leben sie vielfach allein in einer unvor-
stellbaren geographischen und seelischen
Isolierung. Mancher Pfarrer hat ein Ge-
biet zu betreuen, das an Ausdehnung
groBer ist als die meisten unserer mit-
tel- und siideuropdischen Bistiimer und
in welchem vielleicht 200 bis 300 Katho-
liken wohnen. Ein Pfarrer hat die ganze
nordliche Héalfte von Schweden zu be-
treuen, wo es 1000 km von seinem Wohn-
sitz entfernt Katholiken gibt, ohne Kir-
chen und Kapellen. Das sieht etwa so
aus, wie wenn ein in Neapel wohnender
Pfarrer seine fernsten Gldubigen am
FuBe des Gotthards aufzusuchen hitte.
Diese Pfarrei ist 8mal so grol wie Bel-
gien.

So steht es um die katholische Kirche
in Skandinavien! Wie soll sie, so aus-
geriistet, ihre dreifache Aufgabe im Nor-
den erfiillen? Diese Aufgabe erfordert
nicht nur groBle finanzielle Mittel, die
nur duBerst spérlich vorhanden sind,
und einen mutigen apostolischen Ein-
satz. Sie fordert iiberdies hohe theolo-
gische und menschliche Bildung, Kennt-
nis und Verstdndnis der skandinavischen
Welt oder vielmehr der skandinavischen
Welten und iiberaus viel Takt. Die
Kirche in so hochzivilisierten Lindern
zu vertreten, ist keine einfache Aufgabe.

Es geht nicht ohne griindliches Stu-
dium der nordischen Kultur und ohne
Kenntnis der lutherischen Theologie in
ihren Quellen und in ihren so verschie-
denen Stromungen. Jeder Priester und
jeder Laie miiBlte seinen Moglichkeiten
und seiner Berufung entsprechend die
offentliche Meinung bilden helfen: auf
der Universitit, in der Presse, im Radio,
im Fernsehen (das alles ist uns nadmlich
dank einer sehr freiheitlichen Einstel-
lung verhédltnisméaBig leicht zugéinglich).
Dazu kommt die Welt der Kiinstler, der
Literatur, der Politik und der Gewerk-
schaften, welche in Lé&ndern mit so
hochentwickelten sozialen Einrichtun-
gen eine sehr bedeutende Rolle spielen.
Bei unserer Aktivitdt geht es uns nicht
um EinfluB und Herrschaft, sond=rn
darum, Zeugnis abzulegen und gegen-
wirtig zu sein. Es geht nicht darum,
Leute einzufangen, sondern ihnen un-
seren Glauben sichtbar werden zu las-
sen, damit sie iiberhaupt die Moglich-
keiten einer Entscheidung haben. Erst
in jlingster Zeit hat sich die Haltung zur
katholischen Kirche zu bessern begon-
nen. Die Massenmedien Presse, Radio
und Fernsehen vermitteln teilweise auch
bessere Kenntnis der katholischen Kir-
che und Lehre. Die Skandinavier, welche
viel und gerne besonders nach dem Sii-
den reisen, begegnen dort der katholi-
schen ' Kirche und bekommen von ihr
oft einen Eindruck, der sich nicht leicht
mit den von zu Hause mitgebrachten
Vorurteilen verbinden 1aBt.

Unsere Pflicht ist: selbst katholisch
zu sein im stdrksten Sinn des Wortes,
universell und offen. Wir miissen selber
Zeugen sein der besten Werte des Ka-
tholizismus, der {ibernatiirlichen Hilfs-
mittel und Kraftquellen unserer Kirche.
Wir miissen den Status einer Ausldnder-
kirche iiberwinden. Erst dann vermoégen
wir auch einen Grof8teil der katholischen
Einwanderer zu bewahren.

Erzbischof Dr. Bruno Heim,
Apostolischer Delegat, Kopenhagen

(Zur Unterstiitzung unserer Kirche im
Norden ist das St.-Ansgarius-Werk ge-
griindet worden. Gaben aus der Schweiz
koénnen entrichtet werden auf das Konto:

VII 20359: Schweiz. St.-Ansgarius-Werk
SKF, BurgerstraBe 17, Luzern.)

Okumenische Aussichten nach der Pilgerfahrt Pauls VL
(SchluB)

II1. Perspektiven fiir die Zukunft

Was fiir Aussichten bieten sich fir
die Zukunft? Das groBe Positivum die-
ser Begegnung besteht wie schon ge-
sagt darin, dal das Eis gebrochen, d. h.
die psychologische Schwierigkeit iiber-

wunden wurde, die in den finf Jahr-
hunderten seit der letzten Begegnung
eines Papstes mit dem Okumenischen
Patriarchen auf dem Konzil von Florenz
(1439) fast ins Unwahrscheinliche ge-
wachsen war. Nach diesem grofien,
gliickhaften Begebnis ist es nun iiber-



1964 — Nr. 10

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 143

aus wichtig, so intensiv als moglich die
erwdhnte schon bestehende Einheit zu
leben. Bekanntlich war die gegenseitige
Entfremdung wegen der getrennten
Entwicklung von Ost und West mit den
daraus sich ergebenden Unterschieden
in Kultur, Geisteshaltung usw. schon
vor der groBen Trennung des 11. Jahr-
hunderts vorhanden; wie man weil,
muB diese Entwicklung zu den tiefsten
Griinden der tragischen Trennung ge-
zihlt werden. Darnach wurde der Gra-
ben noch tiefer, auf besonders schmerz-
liche Weise durch den fast volligen Man-
gel an Kontakt nach dem Bruch des
15. Jahrhunderts. Je weiter sich aber die
Christen von Ost und West voneinander
entfernt haben, um so mehr ist es jetzt
notwendig, das Wissen um das zu festi-
gen, was uns eint, um die schon beste-
hende Einheit.

Die Mittel dazu sind die zu allen Zei-
ten gegebenen und doch in den beson-
dern Umstdnden immer neuen. An erster
Stelle das Gebet: das Gebet fiireinander
und das gemeinsame Gebet um das
grofe Geschenk der Einheit, von dem
Paul VI. in der Botschaft von Bethle-
hem gesagt hat: «Wir setzen unser Ver-
trauen auf das Gebet, das, wenn noch
nicht gemeinsam, so doch wenigstens
parallel von nns und den getrennten
Christen aufsteigt, um sich dann in der
Hohe zu treffen und im Gott der Ein-
heit eine Briicke zu schlagen» 6.

Ein weiteres Mittel ist das gegen-
seitige Sichkennen. Schon Pius XI. hat
vor einigen Jahrzehnten beklagt, daf
auf beiden Seiten so viel Unkenntnis
herrscht!?. Und Paul VI. spendete bei
der Wiederaufnahme der Konzilsarbei-
ten. all denen ein Lob, die sich bemiihen,
die Schitze der Glaubenslehre und der
Geistigkeit unserer getrennten Briider
kennenzulernen und diese Kenntnis an-
dern zu vermitteln; er kniipfte daran
die Hoffnung, daB auch auf der andern
Seite ein gleicher Eifer gepflegt werde 18.
Auch das gemeinsame Bemiihen, die Ver-
wirklichung der vollkommenen Einheit
im Bekenntnis des gleichen Glaubens, in
der wesentlichen Einheit des Handelns
— was selbstverstdndlich nicht Einfor-
migkeit bedeutet — anzustreben, wird
zu dieser gegenseitigen Kenntnis und
Anndherung beitragen. Dasselbe gilt
endlich fiir die AuBerungen der schon
bestehenden Einheit in der vielfachen
Zusammenarbeit, wie die Umstédnde sie
erheischen.

16 Ebd.

17 Vgl. Discorsi di Pio XI, 1. Bd. (Turin
1960), S.670/671.

18 Vgl. Osservatore Romano, 30.Sept./
1. Okt. 1963.

9 Jo 17, 21.

20 Jo 3, 16.

All das wird dazu beitragen, die un-
vollkommene Einheit, die wir schon be-
sitzen, zu leben, uns von Christus und
seinem Heiligen Geist allmédhlich um-
formen und zur vollkommenen Einheit
fiithren zu lassen, uns im Gebet um die
Einheit, in der Liebe Christi und seines
heiligsten Willens zur Einheit der Kir-
che, in der Liebe zu den Briidern, die
sich trotz der noch unvollkommenen Ge-
meinschaft mit ihnen im gegenseitigen
Wohltun und Zusammenarbeiten be-
kundet, immer mehr als schon geeint zu
wissen. Dieses BewufBtsein wird uns im-
mer mehr Freude und Gliick in Christus
vermitteln, wie es sich in den vielfachen
Begegnungen im Heiligen Land und als
deren Folge erwiesen hat.

*

Man sieht mit Uberraschung, wie alle
Hauptpersonen der mit Pauls VI. Pilger-
fahrt verbundenen Begebnisse diese auf
irgendeine Weise mit dem Frieden und
Heil der Menschheit in Zusammenhang
gebracht und darin ein gutes Vorzeichen
und Licht voller Hoffnung fiir die Ver-
wirklichung dieser groBen Giiter gesehen
haben.

Auch das weite Echo, das diese Er-
eignisse in der Weltoffentlichkeit fan-
den, beweist, daB die Volker auf die
Herrlichkeit des Herrn, die sich so auf
eine seit Jahrhunderten nicht mehr er-
lebte Weies tiber der Heiligen Stadt
und der Kirche erhob, geachtet haben
und sich daraus Friichte des Friedens
fur die ganze Menschheit versprechen
und erhoffen. All das weist darauf hin,
daB zwischen der Einheit der Christen
und dem Bemiihen um sie einerseits,

und dem Heil und Wohl der Menschheit
anderseits ein Zusammenhang besteht.
Dieser Zusammenhang liegt genau in
dem, was Christus selbst in seinem
hohepriesterlichen Gebet betonte, als er
den Vater bat, alle, die an ihn glauben,
mochten in ihm und dem Vater eins
sein, «damit die Welt glaubt, daB du
mich gesandt hast»'®. Die Einheit all
derer, die schon an Christus glauben, ist
das Zeichen, an dem die Welt Jesus,
ihren einzigen Retter, in dem sie allein
Frieden, Gliick und Einheit finden kann,
erkennen soll. Hierin zeigt sich nun die
gewaltige Bedeutung von geschichtlicher
Tragweite fiir die ganze Welt, die in der
Erneuerung der Kirche, wie sie das Kon-
zil und die Arbeit fiir die Einheit der
Christen anstreben, liegt; nicht minder
klar erscheint auch die groBle Verant-
wortung, die alle Christen zu tragen ha-
ben. Es handelt sich hier um nichts
Geringeres als den Plan Gottes zur Ret-
tung der Menschheit, um das Werk der
gottlichen Liebe, von der Christus ge-
sagt hat: «Gott hat die Welt so sehr
geliebt, daB3 er seinen eingeborenen Sohn
dahingab, damit jeder, der an ihn glaubt,
nicht zugrunde gehe, sondern das ewige
Leben habe» 20, Es handelt sich um das
Werk der hochsten Liebe Gottes und
die Teilnahme der Menschen an dieser
hochsten Liebe, Teilnahme, die sich bis
zum Opfer erstreckt. Dadurch geht es
hier auch um die héchste Erhebung des
Menschen, um seinen Frieden, um sein
irdisches und ewiges Gliick.

Kardinal Augustin Bea

(Aus dem Italienischen ubersetzt wvon
P.H.P.)

Teilhard de Chardin, ein neuer Weg des Wissens ?

Uber dieses’ Thema hat im Rahmen
der traditionellen Thomas-Akademie der
Theologischen Fakultdt Luzern der Or-
dinarius fir Naturphilosophie an der
Universitat Freiburg i.Ue., Prof. Dr.
P. Norbert Luyten, OP, am vergangenen
7.Marz in der Aula des Priesterseminars
in Luzern einen duBerst klugen und ab-
gewogenen Vortrag gehalten. In diesem
Bericht, soll das Wesentliche der Aus-

‘fihrungen des Referenten festgehalten

werden. Es ging Prof. Luyten weder
darum, aus Teilhard einen Thomas des
20. Jahrhunderts zu machen, noch ihn
mit thomistischen Waffen zu wider-
legen, sondern einfach darum, ehrlich
hinzuhéren, was der Mann uns zu sagen
hat und was wir mit dem, was er uns
sagt, anfangen konnen. Schon der Titel
zeigt an, dafl der Referent sich auf den
erkenntnistheoretischen und methodo-
logischen und dadurch auf den natur-

wissenschaftlichen Aspekt des Werkes
von Teilhard beschranken wollte. Die
theologische Synthese wurde ganz aus-
geschaltet, die philosophische nur kurz
beriihrt. Diese Ausklammerung war vor-
teilhaft. Die vertrdgt sich auch mit dem
Werk von Teilhard, denn dieser suchte
auch zuerst ein Natur- und Menschen-
verstdndnis zu gewinnen, um von da aus
neue theologische Einsichten zu erhal-
ten.

I. Die Physik als die ideale Wissenschaft

Teilhard will uns einen neuen Weg des
Wissens zeigen. Ist es wirklich ein neuer
Weg? Ja und nein. Eigentlich will er
bloB einen schon vorgefundenen Weg
verldangern, weiterfihren. Er findet das
Ideal, den Begriff und die Methode der
Wissenschaft schon vor. Er iibernimmt
den Begriff der Wissenschaft, ohne ihm



144 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1964 — Nr. 10

einen neuen Inhalt unterschieben zu wol-
len. Er, der Paldontologe, der von seiner
Paldontologie her auch in die Biologie
hineinschaut, erblickt das Ideal der
Wissenschaft in der Physik. DaB} er die
Physik, trotzdem er darin nicht eigent-
lich Fachmann ist, zum Paradigma der
Wissenschaft nimmt, wird aus zwei
Griinden versténdlich. 1. In der Physik
glaubte man zur Zeit, aus welcher der
Entwurf von Teilhard stammt, allgemein
und unbestritten das Vorbild moderner
Wissenschaftlichkeit zu finden. Alle
andern Wissenschaften hatten das Ver-
langen, sich auch auf eine derart solide
Grundlage zu stellen. Die Biologie ging
in der Angleichung an die Physik bis
zur Preisgabe aller Finalitédt, die Psy-
chologie bis zur Preisgabe des Bewuf3t-
seins. Auch Teilhard findet das Ideal
der Wissenschaft in der Physik. Aus ihr
will er die Garantie der Wissenschaft-
lichkeit der eigenen Ausfiihrungen, auch
der theologischen, holen, um sogar und
vor allem die Wissenschafter davon zu
iberzeugen und zu einer religidsen
Schau zu fithren. 2. Die Physik kommt
von den Griechen. Die Physis war der
erste Gegenstand der griechischen Phi-
losophie. Die Griechen begannen ihre
Philosophie als Physik, als Naturphilo-
sophie zu entwickeln. Teilhard mochte
die Physik, mit der er sich verbiinden
will, im Sinne der Griechen verstehen.
Physik ist fiir ihn wie fur die Griechen
Naturwissenschaft im Sinne von Natur-
philosophie. Fiir die Griechen sind iiber-
haupt Wissenschaft und Philosophie das
gleiche. Teilhard will also keine neue
Wissenschaft begriinden, sondern er will
die Urinspiration der griechischen Philo-
sophie wiedererwecken, und dies trotz
seiner Allergie gegen die Philosophie.

II. Das Postulat einer erweiterten Physik

In gewissem Sinne ist das, was Teil-
hard will, doch eine neue Wissenschaft,
zu der auch ein neuer Weg fiihrt. Teil-
hard will diesen Weg zeigen und auch
gehen. Die Philosophie wird abgewiesen,
weil sie wirklichkeitsfremd ist. Teil-
hard - hat dieses falsche Bild von der
Philosophie nie iiberwinden kdénnen. Was
ihn fir die Wissenschaft im Sinne der
Physik immer begeistert hat, war ihr
Vorteil, experimentell vorzugehen und
dadurch wirklichkeitsverbunden zu blei-
ben. Er sucht eine Realwissenschaft, die
von der realen Wirklichkeit her und
wieder in sie hinein fithrt. Das ist der
Weg der Physik. Nach dem Urteil Teil-
hards geht jedoch die Physik auf diesem
Wege zuwenig weit. Man muBl den Weg
der Physik wiahlen und gehen, aber
weiter, als die bisherige Physik ihn ge-
gangen ist. Man mufl die Physik von

ihrem Wesen her zwingen, sich zu er-
weitern. Das bedingt jedoch, daB sie
auch die Anwendung ihrer Methode er-
weitert. Hier liegt der Schwerpunkt des
Teilhardschen Anliegens.

Die nach der Meinung von Teilhard
nicht weit genug gehende Physik ist
empirisch und experimentell. Sie hat es
mit der Erscheinung, mit dem Phéno-
men zu tun. Si¢ erfat das Erscheinende
und begegnet darin der Wirklichkeit.
Physikalisches Wissen und iiberhaupt
alles Wissen ist Wissen von der Er-
scheinung her.

Nun stellt Teilhard die neue und ent-
scheidende Frage: Ist die Erscheinung
wirklich so eng, wie sie die Physik uns
zeigt? Ist das Gebiet der Erscheinung
nicht viel weiter? Diese Frage hat ihre
psychologischen Griinde in der intuitiven
Natur Teilhards. Der intuitive Geist
geht auf das Ganze und versucht Total-
deutungen. Kraft der intuitiven Konsti-
tution seiner Personlichkeit denkt Teil-
hard immer synthetisch und ganzheit-

. lich. Dazu steht er im Banne der Evolu-

tion. Diese aber bietet ein synthetisches
Weltbild. Wenn aber die reale Wirklich-
keit synthetisch-ganzheitlich ist, so darf
auch das Weltbild, das der erkennende
und verstehende Geist von ihr gewinnt,
nicht anders sein. Wenn die reale Wirk-
lichkeit ein zusammenhingendes Ganzes
ist und wenn jeder Ausschnitt nur im
Ganzen existieren kann, so muf3 sie auch
von der Wissenschaft so gesehen wer-
den. Nun ist aber die heutige Physik zu-
wenig ganzheitlich. Sie mufB3 daher er-
weitert werden und ihre Methode mufl
auf die Erforschung der ganzen Wirk-
lichkeit ausgedehnt werden. '

III. Der Versuch einer Universalphysik

Die synthetische reale Wirklichkeit
befindet sich in Evolution. Durch diese
lauft eine Linie und diese hat eine Rich-
tung; die Richtung wiederum wird vom
Ziel bestimmt. Die Linie der Evolution
lauft von der Urmaterie iiber immer
groBere Differenzierungen bis zum Men-
schen. Der Mensch ist das Ziel, auf wel-
ches das Ganze zu gehen scheint. Die
Evolution ist Menschwerdung. Der
Mensch wird jedoch beim Menschen
noch nicht halt machen, sondern wird
vom Menschen aus aufs neue weiter-
gehen, jedoch nun auf geistiger Ebene.
Als der End- und Wendepunkt ist der
Mensch der Schliissel zum Verstandnis
des ganzen Alls. Wir benétigen daher
eine experimentelle Wissenschaft, wel-
che den Menschen einbezieht; wir be-
notigen eine Physik vom Menschen.
Dies kann nur erreicht werden,. indem
die Methoden der Physik auf das.Objekt
Mensch ausgedehnt werden. Ziel und

Aufgabe der Physik ist es, eine umfas-
sende Wissenschaft zu werden, welche

" auf Materie und Geist sich ausdehnt und

daher auch den Menschen umfat und
gerade vom Menschen her ein neues
Weltverstindnis und eine zusammen-
héngénde, homogene Weltschau zu-
standebringt. Solange wir eine Wissen-
schaft vom Menschen im Universum
nicht haben, fehlt etwas. Warum hat die
Physik dies nicht schon ldngst getan?
Aus Angst vor dem Geist, vor der Meta-
physik. Diese Angst aber ist unwissen-
schaftlich.

Eine solche Universalphysik mit dem
Menschen im Zentrum ist nur unter der
Bedingung moglich, daB sich die Me-
thode der Physik auch auf den Gegen-
stand Mensch anwenden lafit. LaBt sich
das machen? Teilhards Antwort liegt
schon im Titel: Das Phanomen Mensch.
Auch der Mensch ist ein Phianomen, tritt
in Erscheinung, ist der Erfahrung zu-
géinglich und daher Gegenstand der Er-
fahrungswissenschaft und mit den Me-
thoden der Erfahrungswissenschaften in
Griff zu bekommen. Wenn der Mensch
Phénomen ist, wie alles andere in der
Welt, sogar noch mehr als manches
andere, so kann er in das Studium des
Universum eingefiigt werden und er-
scheint dann im erscheinenden Univer-
sum als die Mitte.

Wie ist der Mensch Erscheinung? Ist
der ganze Mensch und alles in ihm Er-
scheinung. Teilhard antwortet ohne Be-
denken mit Ja. Ohne Einschrinkung,
nicht nur korperlich, sondern auch als
Geistwesen ist der Mensch Phénomen.
Auch sein Denken ist Phinomen. Koénnte
heute jemand die Erde aus der Distanz
betrachten, so miiBte sie ihm primér er-
scheinen als leuchtend vom Denken. Wie
kommt Teilhard dazu, im Denken ein
Phinomen, eine erfahrbare und experi-
mentierbare Gré6B8e zu sehen? Von der
evolutionistischen Perspektive und der
evolutionistischen Grundthese aus, daf
die ganze reale Wirklichkeit zusammen-
hingt und einen einheitlichen Ablauf
hat. Materie, Seele, Geist erscheinen auf
der gleichen Kurve und weisen die glei-
chen Wesenziige auf.

Damit ist nun aber der Begriff Pha-
nomen mehrdeutig geworden. In der
Physik bedeutet Phanomen die Moglich-
keit der aAuBeren Beobachtung, der MefB3-
barkeit, der Nachpriifbarkeit. In Teil-
hards Physik vom Menschen wird auch
das BewuBtsein Phidnomen. Jedoch ist
jeweils nur das eigene BewuBltsein, die
eigene Innerlichkeit der unmittelbaren
Erfahrung zugénglich. Der Phinomen-
charakter des BewuBtseins beschrankt
sich auf die Person des Bewufitseins-
tragers. Auf diesen Bereich kann nun
aber die wissenschaftliche Verifikation



1964 — Nr. 10

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 145

nicht mehr ausgedehnt werden. Phéno-
men hat hier nicht mehr die gleiche
Bedeutung wie in der Physik. Hier mel-
den sich daher ernste Bedenken an, wel-
che das Unternehmen in Frage stellen.
Teilhard will die Physik erweitern und
die Garantie fiir die Wissenschaftlich-
keit dieser Erweiterung daraus gewin-
nen, daB er die Methode der bisherigen
Physik iibernimmt. Kann man aber die
Physik erweitern, ohne auch ihre Me-
thode zu erweitern? Nein, hier ruht das
System auf etwas, was nicht triagt. Die
Methode wird uberfordert; sie mufl lei-
sten, was sie nicht leisten kann. Die Me-
thode der Physik ist auf das Experi-
mentierbare, duBerlich Erfahrbare be-
schrinkt. Geistiges Bei-sich-sein liegt
auBer ihrem Anwendungsbereich. Dies
zu sehen, ist wichtig.

Teilhard meint nun zwar, die Methode
der Physik lasse sich erweitern, ja die
Physik erweitere sie gelegentlich schon
selber: Die Physik baut auf die Phino-
mene, ich auch; ich nehme jedoch das
ganze Phinomen und im Phinomen ist
alles erscheinend; die Physik faBt ihre
Daten in eine synthetische Schau zu-
sammen, interpretiert, macht Theorien
und gelegentlich einen kithnen Wurf;
wenn die Physiker dies diirfen, so darf
ich es auch, muB ich es auch und tue ich
es auch; der Unterschied zwischen mei-
ner Theorie und meinen Gesetzen und
denen der Physik liegt blof darin, daB
ich auch den Menschen und mit ihm das
Leben und den Geist in den Gegenstand
einbeziehe und meine Synthese umfas-
"~ sender mache. Dies erfordert nun aber
einen neuen Begriff von der Energie,
unter den neben den physikalischen
Energieformen auch die vitalen und
geistigen untergeordnet werden miissen.
Ein erstes diesbeziigliches Gesetz heifit:
alle Energie ist von psychischer Art. Ein
zweites Gesetz heillt: Bewulltsein ist
Komplexitat und bemift sich nach der
Komplexitdt der Materie. Die Kom-
plexitdt der Materie aber ist ein Phi-
nomen der realen Wirklichkeit.

Die Bedenken bleiben. Gestattet die

Physik wirklich diese Erweiterung der
Synthese? Wird die physikalische Me-

thode nicht tiberfordert? Wenn die Phy-

sik eine Theorie aufstellst. so weif} sie,
daB sie diese beweisen muf}. Jede physi-
kalische Theorie muB sich der Verifika-
tion stellen. Tut die Theorie von Teil-
hard dies auch? Physikalisch 1d8t sich
nicht beweisen, daB alle Energie psy-
chisch ist, daBl die Materie Bewuf3tsein
hat. Teilhard sah die Schwierigkeit und
suchte sie aufzufangen: Jawohl, meine
Theorie soll verifiziert werden; sie veri-
fiziert sich aber nicht durch Messen,
sondern in anderer Art; sie verifiziert
" sich aus sich selbst, automatisch; sehe

die Welt, wie ich sie sehe, und alles wird
dir klar und weiterer Verifikation nicht
mehr bediirftig sein. Nur der Intuitive
kann so sprechen. Ist ein solches Evi-
denzkriterium annehmbar? Man darf
wohl sagen, die reale Wirklichkeit weise
eine innere Ordnung auf, wenn man
diese sehe, so habe man die Wahrheit
und auch der Wahrheitsbesitz weise
dann die gleiche innere Ordnung und
Harmonie auf. Aber es ist gefahrlich,
umgekehrt aus der Ordnung und Schoén-
heit einer vorgefaBten Theorie die Ga-
rantie fiir die innere Struktur der rea-
len Wirklichkeit zu machen. Man kann
sich eine Welt zurechtlegen, wie Spinoza
es tat. Die reale Welt richtet sich aber
nicht darnach, sondern ist anders und
viel komplizierter, als wir sie zu ent-
werfen vermogen. Hier hat sich Teilhard
iberschatzt.

IV. Teilhard
eine Mahnung an die Philosophie

Neue Initiativen in der Wissenschaft
kommen meist von intuitiv veranlagten
Menschen. Fruchtbar ist aber nur das
Denken, das von der realen Wirklichkeit
her und auf diese zu denkt. Der Grund-
gedanke von Teilhard ist wohl richtig:
die reale Wirklichkeit, das Universum
ist eine zusammenhingende und zu-
sammenspielende Einheit, und es gibt
darin Sinn und Richtung. Es ist aber
gefahrlich, seinen ganzen Entwurf mit
den Beweismethoden der Naturwissen-
schaft beweisen zu wollen. Vertrauen
wir daher nicht zuviel auf die von Teil-
hard geschlagene Briicke, welche die
verschiedenen Spezialwissenschaften, Na-
turwissenschaft und Philosophie und
Theologie, Wissen und Glauben verbin-
den will, damit sie nicht mehr langer
getrennte Kontinente seien, denn es ist
leicht moglich, daB die Briicke einstiirzt.
Das methodische Ungeniigen wird von
der Naturwissenschaft aufgedeckt wer-
den. Wir tun uns und ihm einen schlech-
ten Dienst, wenn wir bei ihm endgiiltige
Losungen finden und schwiarmerisch
unser Leben schon nach seinem Welt-
bild ausrichten wollen.

Sicher ist Teilhard ein groBer Denker

Okumenische Aphorismen

Das ©Okumenische Problem entsteigt
dem Mysterium der Kirche und hailt
inne an den Pforten der Marienlehre.
Die gegenwirtige Okumene ist noch
sehr stark von maéannlichem Geiste ge-
priagt und daher so wenig liturgisch. Sie
singt nicht — sie spricht und diskutiert.
Der Konflikt bricht in einer Tiefe aus,
wo von allen Seiten das «non possumus»
der Konfessionen erklingt, und erscheint
wesentlich als Streit der betreffenden
Glaubenstraditionen.

Er legt liberzeugend die Notwendig-
keit nahe, unter starker Zuhilfenahme
der patristischen Tradition die dogmati-
schen Grundlagen der Lehre von der
Kirche wieder ans Licht zu bringen. Ein
Einklang wird nicht aus theologischem
Verstand allein kommen, sondern aus
betendem Herzen, aus der Liturgie und
dem Sakrament eines weltweiten «fiat»:
«Ich bin die Magd des Herrn, mir ge-
schehe nach Deinem Willen» (Lk 1, 38).

Paul Evdokimov (russisch-orthodox),

Die Frau und das Heil der Welt (Min-
chen 1960), S.245.

und ladet zum Weiterdenken ein. Er st
aber auch eine Rache und eine Mahnung.
Die Philosophie der Neuzeit hat die
reale Wirklichkeit, die Natur vernach-
lassigt und ist vollends Subjektphilo-
sophie geworden. Von der objektiven
Welt und ihren Schonheiten wei3 die
moderne Philosophie nichts. Die Natur-
philosophie fehlt in ihr ganz. Darum
sind die Philosophen schuld, daB nun
andere kommen und das falsch machen,
was sie nicht rechtzeitig richtig gemacht
haben. Auch die Philosophie muB aus
den Quellen der Erfahrung schopfen
und in ihrem Denken mit der Wirklich-
keit in Verbindung bleiben. Teilhard
racht sich an der Philosophie und ist fiir
diese eine Mahnung. Umgekehrt richt
sich aber auch die Philosophie an Teilz
hard, da er sich aus seinem philosophie-
feindlichen Affekt heraus die Instru-
mente aus der Hand schlug, mit denen
er die Probleme hidtte bewiltigen koén-
nen. Josef RG6Gsli

Zusammenarbeit — Friede und Gerechtigkeit

Dem Kampf der afrikanischen Volker
gegen jede Art der Bevormundung und
dem Erlangen der nationalen Unabhan-
gigkeit kommt in der Geschichte des
20. Jahrhunderts weltpolitische Bedeu-
tung zu. Die jungen Nationen sind sich
dessen vollauf bewuBt und haben der
Alten Welt seit einiger Zeit zu verstehen
gegeben, daB sie nicht nur auf die Hilfe

anderer Volker angewiesen sind, sondern
selbst auch etwas zu bieten haben und
dies nicht nur im wirtschaftlichen Sinne.

Ideale Konzeption

eines Afrikaners: ,Auf Grund einer posi-
tiven Neutralitdt suchen wir eine Zu-
sammenarbeit mit westlichen und 0st-



146 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1964 — Nr. 10

lichen Landern‘ und er erkldrt es als
grobes Unrecht, Nkrumah, Sekou-Touré,
Lumumba und andere Politiker Afrikas
als Kommunisten zu brandmarken.

Kein afrikanischer Politiker der Ge-
genwart wolle sich vom Kommunismus
oder vom Kapitalismus in seiner Innen-
und Auflenpolitik iberhaupt beeinflussen
lassen oder im Ost-West-Konflikt fur
die eine oder andere Seite Partei er-
greifen. Die afrikanischen Staaten woll-
ten vielmehr dazu beitragen, die star-
ren Machtblécke aufzutauen, damit Be-
wegungsfreiheit und Meinungsaustausch
7zauf breiter Basis wieder moglich und
die Gleichberechtigung fiir alle Men-
schen hergestellt werde. Sie rechnen
sich zu den groflen zukiinftigen Garan-
ten des Weltfriedens. Sich einer solchen
Sendung bewuBt zu sein, macht den
Glauben an die eigene Zukunft grof.
'Man wird aber doch sagen miissen, daB
diese afrikanischen Intellektuellen zu
subjektivistisch denken, sie sind Ideali-
sten und haben ein sehr distanziertes
Verhiltnis zur Wirklichkeit. Die ‘Ereig-
nisse der letzten Jahre legen jedenfalls
nahe, daB unsere Sorge fiir die Entwick-
lung der jungen Nationen in Friede und
Gerechtigkeit in ndchster Zukunft dring-
licher ist als das vorzeitige Ansinnen
Afrikas, zwischen den Machtblocken den
Weltfrieden zu sichern.

Krisenherd fiir den Frieden

Viele fithrende afrikanische Politiker
von bereits unabhédngigen Staaten miis-
sen heute noch einen betradchtlichen Teil
ihrer Kraft dafiir aufwenden, im eigenen
Lande eine dauernde Entspannungspoli-
tik zu betreiben. Manchenorts haben
kiinstlich gezogene Grenzen die Volks-
stimme geteilt und halbwegs wieder
mit andern Volkerschaften zusammen-
gebunden, so daB mit jahrelangen Ri-
valitdten und innenpolitischen Macht-
kampfen zu rechnen ist. Geschichtlich
gesehen ist es unmoglich, dafl Menschen
und Gruppen verschiedener Sprachen,
Traditionen, Kulturen und Religionen
in so kurzer Zeit und ohne schwere Kri-
sen und Spannungen zu einem nationa-
len Gebilde zusammenwachsen koénnen,
auch wenn alle daran Beteiligten guten
Willens sind. Mit dem Willen allein sind
eingefleischte Gegensdtze noch lang
nicht iberwunden. Die Einsicht und
Klugheit eines jeden Staatsfiihrers hat
eine ZerreiBprobe auszustehen, deren
Ausgang oft davon abhidngt, ob es ihm
gelingt, den notwendigen Grundstock an
gemeinsamen, von allen respektierten
Uberzeugungen, auf die jedes lebens-
fiahige Staatsgebilde angewiesen ist, her-
beizuschaffen. In beinahe allen afrikani-
schen Staaten schwelen versteckt, wenn

nicht sogar offen, solche Rivalitaten:
im Kongo, in Kamerun, Togo, Senegal,
Dahomey usw., selbst im Kkleinen, zur
Halfte bereits christlichen Rwanda, wo
man seit 1959 von einer eigentlichen Tot-
schldgerei reden kann. Auch Kenya, der
letztgeborene der afrikanischen Staaten,
wird ein waches Auge auf die innere
Stabilitdt haben miissen. Kenyatta ge-
lang es zwar, die verschiedenen politi-
schen Tendenzen im Sinne eines Kom-
promisses auf den gleichen Nenner zu
bringen, letztlich aber handelt es sich
nicht um politische Gegensétze, sondern
um Stammesunterschiede, und an diesen
wird sich Kenyas Zukunft entscheiden.

Krisenherd fiir die Gerechtigkeit

Hinter dem afrikanischen Freiheits-
fimmel stecken oft noch grofie Illusio-
nen, und gelegentlich scheut man sich
nicht einmal, in verkirzter Verantwor-
tung sogar bewuBlt den Weg des Experi-
mentes einzuschlagen: ,Durch Regieren
lernt man regieren. Wir werden Fehler
machen, aber es werden unser e Fehler
sein. Wenn die Dinge im Kongo zur An-
archie getrieben haben, so sind die Ur-
sachen dafiir nach Répke in einem un-
geniigenden staatlichen und gesellschaft-
lichen Zusammenhalt, im Fehlen der
grundlegenden Kenntnisse von geordne-
tem Verwalten und Finanzgebaren zu
suchen, ,in einem Mangel an etwas, was
man die geistig-moralische Infrastruktur
nennen kann‘. Man hatte das Gefiihl,
daf unter belgischer Protektion der Pro-
zeB der Entwicklung zu langsam vor sich
gehe. Je langsamer aber die Entwick-
lung vor sich geht, um so naheliegender
ist der verlockende Gedanke, mit dikta-
torischer Messerschirfe alle Knoten zu
zerhauen. Statt geduldig zu entwirren,
hetzt man zur Tat. Schnell soll Ver-
schiedenartigstes zusammengeschweift,
nationale GroBe und politisches Ansehen
erreicht werden. Soll Gerechtigkeit und
Friede in einem so groBen Werk der

Entwicklung nicht verletzt werden, so
muf Besonnenheit zu Geduld und Riick-
sichtnahme mahnen gegeniiber den
zahlreich berechtigten Interessen. Uber-
triebener Nationalismus und ungeziigel-
ter GroBenwahn machen die Menschen
blind fiur die Forderungen der Gerech-
tigkeit und verunmoglichen in der Zer-
storung des Friedens auch jede notwen-

dige Zusammenarbeit. ’

Hoffnung und Sorge

Wenn die afrikanischen Staaten aber
die innere Festigkeit erreicht haben,
dann zweifeln wir nicht, daB sie auch
fahig sind, ein viel groBeres Verant-
wortungsbewuBtsein des einzelnen ge-
genuiber der Gemeinschaft und der Ge-

. meinschaft gegeniiber dem einzelnen in

die neue Zeit hineinzuretten. Dieses
fruchtbar gewandelte Erbe ihrer alten
Sippenstrukturen konnte den afrikani-
schen Staaten eine enge Zusammen-
arbeit erleichtern. DaB ein solcher Ver-
band vielleicht einmal Weltaufgaben 16-
sen wird, die die erstarrten Blocke nicht
mehr l6sen kénnen, ist denkbar. Bis da-
hin aber wird es unsere ernste Pflicht
sein, geistig und materiell alles einzu-
setzen, dafl die Verfilhrung zum Kom-
munismus in den afrikanischen Landern
nicht noch gréfler wird. Glaubt man
vielleicht ‘manchenorts,  die revolutioni-
ren Methoden ibernehmen zu miissen,
weil sie nachweisbar in den letzten fiinf-
zig Jahren erfolgreich waren: Sowjet-
ruBland ist eine Weltmacht und Rot-
china ist auf dem Wege dazu - so liegt
die Versuchung zur gleichen Ideologie
in besorgniserregender Nahe. Wenn
Afrika hier auch in verkiirzier Verant-
wortung experimentiert, wird ein mog-
licher Fehler nicht wiedergutzumachen
sein. P. Werner Zurfluh, SMB
Missionsgebetsmeinung fiir dem Monat
Mdrz 1964: DalB3 die jungen, zur Unabhén-
gigkeit gelangten Nationen in kluger Zu-

sammenarbeit Gerechtigkeit und Frieden
suchen.

Liturgische Bewegung am toten Punkt?

Sagen wir es offen: Wir sind schwer
enttduscht! Monatelang blickten wir
nach Rom. Wir haben das Ringen der
Konzilsviater um eine zeitgemifle litur-
gische Erneuerung mit groBter Span-
nung verfolgt und uns machtig gefreut
uber das gliickliche Endresultat. Und
dann kam der ersehnte erste Fasten-
sonntag, an dem die Konstitution hatte
in Kraft treten sollen. Und was ge-
schah? So gut wie nichts!

Aber versuchen wir der miBlichen Si-
tuation einmal die bestmogliche Seite
abzugewinnen: Es bleibt zu bedenken,

daB Reformen, die nicht organisch wach-
sen, auf die Dauer nicht lebensfahig
sind. Jeder Seelsorger sollte sich daher
klar werden iiber die Ausgangslage und
das Ziel, das zu erreichen oder doch an-
zustreben ist.

Da sind einmal die vielen Glaubigen
nicht zu iibersehen, die einer liturgi-
schen Erneuerung feindlich gegeniiber-
stehen. Sie sind in einem anderen From-
migkeitsstil erzogen worden — in einer
Zeit, wo man die sechs aloisianischen
Sonntage in Ehren hielt und wo die
Maiandacht mehr bedeutete als das



1964 — Nr. 10

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG ) 147

Paschamysterium. Sie liebten die Kom-
munion vor der Messe, damit man die-
selbe als Danksagung henutzen konnte.
Am meisten schitzten sie die stille
Messe, da wurde man in der Novene zur
heiligen Rita durch nichts abgelenkt.
Diese Glaubigen wurden durch die Neue-
rungen (Abendmesse, Erleichterung des
eucharistischen Fastens usw.) innerlich
mehr erschiittert, als man gemeinhin
annimmt. Sie glauben, die katholische

Kirche sei auf dem besten Weg, prote- '

stantisch zu werden, und wiinschen
nichts sehnlicher, als wenigstens noch
im angestammten Glauben sterben zu
koénnen.

Eine andere Gruppe von Gldubigen
hat zunéchst ernsthaft den Versuch ge-
wagt, den Einstieg in die liturgische Be-
wegung zu suchen, aber nach einer ge-
wissen Zeit resigniert festgestellt: «Die
Liturgie macht uvns nicht besser. Wir
haben nichts davon! Was sind zum Bei-
spiel die Psalmen fiir sonderbare Ge-
bete. Und iiberhaupt diese bestédndigen
Reminiszenzen aus dem Alten Bund.
Wir sind doch keine Juden! Zudem wird
nun in der Messe soviel Betrieb ge-
macht, daB man iiberhaupt nicht mehr
beten kann!> Wo fehlt es bei diesen
Leuten? Sie betrachten die Liturgie als
eine geistliche Tankstelle. Sie mdchten
sich in erster Linie fiir den eigenen
Sack verproviantieren. Es geht 'ihnen
im Grunde genommen um ihre Privat-
andacht und den personlichen Profit.

Aber auch unter den Priestern gibt
es solche, die bis anhin die liturgische
Bewegung als ein Hobby von benedikti-
nisch angehauchten Konfratres ansahen.
Liturgie mag nach ihrer Ansicht gut
sein fiir Monche, die es sich leisten kon-
nen, den Anschlufl an die Zeit zu ver-
passen. Der Seelsorgsklerus mufl mit
beiden FiiBen auf dem Boden der Wirk-
lickheit stehen. Und hier gilt der Grund-

. satz: «Nur ja nichts zerschlagen! Wer
zuviel verlangt, bekommt nichts! Darum
Vorsicht mit Neuerungen!s Man wird
diesen Bedenken nicht jede Berechti-
gung absprechen. Aber hat der Priester
anderseits das Recht, die Sakramente
zu «herabgesetztem Preis» zu spenden?

Ist eine Seelsorge, welche die Wort-
verkiindigung verkiimmern laBt, nicht
einem Orgelspiel auf einem einzigen Ma-
nual vergleichbar? Wenn die Protestan-
ten das Wort auf Kosten des Sakramen-
tes iiberbetonten, diurfen wir dann in
das andere Extrem fallen? Ist eine Ge-
meinde, die dem Sakramentalismus hul-

* Maertens, Thierry: Liturgische Bewe-
gung am totem Punkt? Mit einem Geleit-
wort zur deutschen Ausgabe von Benedikt
Reetz, Erzabt von Beuron. Ins Deutsche
iibersetzt von Mirjam Prager. Freiburg,
Herder-Verlag 1963, 103 Seiten.

digt, wirklich noch eine Gemeinschaft
von Glaubigen?

Uber all diese Probleme spricht Dom
Maertens, Monch der Abtei Saint-
André in Briigge, in einem vor kurzem
erschienenen Biichlein* sehr offen. Er
begniigt sich aber gliicklicherweise nicht
damit, Steine zu werfen und die Ver-
gangenheit anzuprangern. Er zeigt Wege
in eine schonere Zukunft. Eine frucht-

bare liturgische Seelsorge sieht er von:

vier Faktoren abhidngig:

1. Die Liturgie mufl in ihrem eigent-
lichen Wesen als Vergegenwairtigung der
Heilsmysterien tiefer erfaBt und aus-
gewertet werden. So {iberwindet man
von der Wurzel her jeden Moralismus,
Sentimentalismus und Aktivismus, und
was daran berechtigt ist, wird integriert.

2. Die liturgische Erneuerung ist we-
sentlich eine Frage der Bildung. Der
Liturge muB aufs innigste vertraut wer-
den mit dem Geist, der Symbolsprache
und der inneren Struktur der Liturgie.
Dann wird er auch fahig und geneigt
sein, die liturgische Bildung seiner Glau-
bigen voranzutreiben.

3. Die gesamte Seelsorge soll vom
Altar ausgehen und zum Altar hin aus-
gerichtet sein. Liturgie und Leben diir-
fen nicht als zwei getrennte Bereiche
dastehen. Sie miissen einander durch-
dringen und gegenseitig befruchten.

4, Die Liturgie selber bedarf der Re-
form. Sie ist grundsitzlich durch das
Konzil beschlossen. Jeder Einsichtige

Texte zum

Nur wenige Tage nach dem Abschlu
der 2. Konzilsperiode hatten wir die la-
teinisch-deutsche Konstitution iiber die
heilige Liturgie in den H&énden. Diese
rasche und sorgfiltige Bedienung hat
allgemein freudig tiberrascht und zuver-

sichtliche und dankbare Gefiithle ge-

weckt. Die deutsche Ubersetzung tragt
deutlich die Spuren des lateinischen
Originals. Sie hat auch jene grofien er-
klarenden, begriindenden, einschrianken-
den oder ergidnzenden Satzgefiige, die
solchen Kkirchlichen Dokumenten eigen
sind. Fiir ein so wichtiges Dokument ist
diese moglichst wortliche Ubersetzung
wohl .berechtigt. Fir Texte zum Vor-
lesen wire sie sicher abzulehnen. Im
Hirtenschreiben der schweizerischen Bi-
schofe zur Liturgie-Konstitution steht
u. a.: «Die Riten sollen den Glanz edler
Einfachheit an sich tragen, knapp und
durchschaubar sein.» Wie hat mich die-
ser Satz gefreut, besonders das Wort
«durchschaubar»! Doch will mir die
bange Frage nicht aus dem Sinn: Wer-

wird es begriiBen, wenn uns die zustan-
dige Autoritdt ausgereifte Losungen an-
bietet. Aber dazu braucht es Zeit und
— Geduld.

Diese kurzen Ausfithrungen koénnen
und wollen den Reichtum der Schrift
von Dom Maertens nicht ausschépfen. Er
bietet dem Seelsorger auf angenehmste
Weise eine Fiille von Anregungen und
engagiert ihn zu einer Auseinanderset-
zung mit Problemen, denen er nicht
langer mehr ausweichen darf, wenn er
den Anruf der Zeit nicht iberhoren will.
Wie wir’s beispielsweise, wenn der ge-

- hetzte Konfrater an der vordersten

Front sich folgende Uberlegung zu Her-
zen nahme:

«Es ist heute fiir den Priester unum-
gianglich notwendig, sich regelmiBig fir
einen ganzen Tag von seinen seelsorg-
lichen Pflichten freizumachen, um ge-
meinsam mit seinen Amtsbriidern zu
beten, die Bibel zu lesen und sich in theo-
logische Fragen zu vertiefen. Die heutige
Welt ist so beschaffen. da man den Mut
haben muB, sich regelméflig von ihr zu-
riickzuziehen, um sich nicht von ihr fort-
reiBen zu lassen. Ich konnte jedenfalls
feststellen, daB iene Priester, die sich
am seltensten von den hier zitierten
Schlagworten gegen die Liturgie bluffen
lassen, gerade jene sind, die sich die Zeit
zu Einkehrtagen nehmen oder in priester-
lichen Gemeinschaften leben. Dies scheint
mir ein offensichtliches Anzeichen fiir die
Wechselbeziehung zwischen dem inten-
siven geistlichen Leben des Priesters und
der liturgischen Erneuerungsbewegung zu
sein. Aber allzu viele unter uns ,glauben’
nicht genug daran.» (S.84)! .

Dr. P. Vinzenz Stebler, OSB

Vorlesen

den die neuen Texte auch edle Einfach-
heit an sich tragen, knapp und «durch-
horbary sein? Werden die Texte, die wir
in der Kirche vorlesen werden, unmit-
telbar verstandlich sein? Wird man sie
gut vorlesen konnen, und werden sie die
Zuhorer leicht verstehen? Ein Blick in
neuere und neueste offizielle Gebet-
biicher und Andachten berechtigt zu
diesen Fragen. Das gilt fiir Ubersetzun-
gen wie fiir eigene deutsche Texte.

1. Ubersetzungen

Die lateinische Sprache hat ihre ganz
besonderen Eigenheiten. Wenn in der
Schule der Lateinlehrer fiir die Uber-
setzung verlangt: «So wortlich wie mog-
lich und so frei wie nétig», dann ist das
sicher das Richtige. Fiir Texte zum Vor-
lesen mochte ich eher sagen: «So frei
und klar und einfach wie mdglich und
nur so wortlich wie noétig!»> Vor allem
soll es deutsch sein. Es kann fur ein
deutsches Satzgefiige nicht das Gleiche



148 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1964 — Nr. 10

gelten wie fiir ein lateinisches. Soll ein
Text gut aussprechbar und versténdlich
sein, dann muB er im Deutschen oft in
mehrere Sitze aufgelést werden. Selbst
im giiltigen deutschen Rituale «Collectio
Rituum» fiir das Bistum Basel findet
sich an manchen Stellen die Wendung
«Gott, der du die...». Ich glaube, jeder
Deutschlehrer mii3te eine solche Wen-
dung im Aufsatz anstreichen. Wie eine
wortliche sklavische Ubersetzung lauten
kann, zeige ein Beispiel aus dem glei-
chen deutschen Rituale. Am SchluBl der
Beerdigung betet der Priester:

«Allmichtiger, ewiger Gott, Herr iiber
Lebende und Tote, der du dich aller er-
barmst, von denen du wei3t, daBl sie
durch Glauben und Werke dir angehoren
werden; wir flehen dich an und bitten
dich: In deiner véterlichen Milde schenke
allen, fiir die wir hier beten, mag diese
Welt sie noch im Fleische zuriickhalten,
oder die kiinftige bereits sie, vom Leibe
gelost, aufgenommen haben, deine Gnade,
Verzeihung ihrer Siinden und das ewige
Leben.»

Uber das lateinische Vorbild (Missale,
Orationes diversae 35) will ich nicht
urteilen. Der deutsche Text ist jeden-
falls zum Vorlesen und Zuhoren hochst
kompliziert, uniibersichtlich und ge-
schroben. Wenn schon die lateinische
Oration das Vorbild sein mufB}, dann
wiirde ich mir die Freiheit nehmen und
so libersetzen:

«Allmiéchtiger, ewiger Gott, Herr iiber
Lebende und Tote. Du erbarmst dich al-
ler, die durch Glauben und Werke dir an-
gehéren werden. Wir flehen dich an und
bitten dich: Allen, fiir die wir beten,
mogen sie noch leben oder schon gestor-
ben sein (oder noch einfacher: den Le-
benden und Abgestorbenen), schenke in
deiner viterlichen Milde deine Gnade,
Verzeihung ihrer Siinden und das ewige
Leben.»

In meiner Fassung habe ich nicht auf
den Rhythmus und die Klangfolge ge-
achtet. Das miiite auch noch getan
werden. .

Einen Text zum Vorlesen iibersetzen
oder neu schaffen, verlangt sehr viel
Arbeit, Einfiihlung, Kontrolle und Kor-
rektur. In den letzten Jahren sind
pépstliche Gebete aus dem Lateinischen
oder Italienischen ins Deutsche iiber-
setzt und von verschiedenen schweize-
rischen Verlegern den Pfarreien zum
gemeinsamen Beten angeboten worden
(Heiliges Jahr, Marianisches Jahr, Vor
dem Konzil). Ieh kann nicht glauben,
daB die meisten Ubersetzer selber und
mit Mitarbeitern kontrolliert haben, wie
die Texte tonten. Zu lange Satzgefiige,
ungewohnte Worter, rhythmische Un-
ebenheiten und zu sklavische Anlehnung
an den Urtext haben das schone, ge-
meinsame Beten sehr erschwert. Was
dem Stil eines Pius XII. eigen war, ist
nicht unbedingt geeignet fiir deutsch-

sprachige Zungen, Ohren und Gemiiter.
Mein Anliegen gilt nicht nur fir Texte
zum Vorlesen, sondern auch fiir Gebete,
die gemeinsam verrichtet werden sollen.

Neuestens diirfen’ wir in der Missa .

cum populo die Lesungen unmittelbar in
der Muttersprache verkiinden. Dieses
Geschenk unserer hochwiirdigsten Bi-
schofe hat uns sehr gefreut. Leider ist
die Freude nicht ungetriibt. Vieles ist
sprachlich (und auch inhaltlich) zum
Vorlesen wenig geeignet. Auller den be-
kannten MeBbiichern von Sehott und
Bomm ist immer noch gut brauchbar
das Perikopenbuch von Rosch (1927).
Trotz der oben erwdhnten Erfahrungen
will ich hoffen, daB die Auswahl und
die sprachliche Fassung fiir die Neu-
ordnung von Epistel und Evangelium
bewuf3t ausgerichtet werden auf die
Brauchbarkeit zum Vorlesen und un-
mittelbaren Verstehen. Nebenbei be-
merkt: Moge es doch keine zu langen
Perikopen mehr geben wie an gewissen
Sonntagen (Sexagesima) und Werk-
tagen der Fastenzeit! An den paulini-
schen Briefen hat man meistens schon
genug, auch wenn es nur Kkurze Ab-
schnitte sind.

2. Eigene Texte

Es sei nochmals zugegeben: Aus dem
Lateinischen einen sinntreuen und zu-
gleich zum Vorlesen geeigneten Text zu
schreiben, ist nur mit viel Mithe und
Ausprobieren moglich. Wenn eigene
deutsche Texte fiir, den Gottesdienst
geschaffen werden, sollte das etwas
leichter sein. Ich zweifle aber, ob sich
die jeweiligen Redaktoren genug Re-
chenschaft geben uiber die Brauchbar-
keit ihrer Texte. Es ist so schade, daB
manche gelehrte Mitbriider den Mut
nicht aufbringen, einfach und schlicht
zu sprechen und zu schreiben. Ich denke
zuriick an das Missionsjahr. Fir die
Schulkinder wurde ein sehr schones, ein-
driickliches und verstdndliches Gebet
geboten. Was die reifende Jugend in die
Hand bekam, roch nach Snobismus. Die
gute Absicht war selbstversténdlich vor-
handen. Und einige Wendungen und
Ausdriicke waren sehr gut. Das Ganze
aber war zum Lesen und Horen zu
schwer und zum Verstehen unnétig hoch.
— Vor mir liegt der «Gebetsgottesdienst
fiir die Gebetswoche fiir die Einheit der
Christen 1964», herausgegeben vom Ka-
tholischen Arbeitskreis fiir die Welt-
gebetswoche in Deutschland, Osterreich
und der Schweiz. Um diese Handreichung
war man sehr froh. Leider hatte sie
sprachliche Tiicken, die den Gottesdienst
unnotig erschwerten. Zum Beispiel die
Meditation! Zuerst wird in der Andacht
ein Text aus dem Evangelium vorgele-

sen. Dann folgt eben die Meditation. Da
wiirde man einige kurze Sidtze erwarten,
die der Vorbeter langsam und mit Pau-
sen vortréagt. In der erwidhnten Andacht
sind aber so viel Zwischensiatze und
Nebensédtze und Nachsidtze, dafl eine
ruhige Besinnung kaum mdoglich ist. Ich
habe fiir die Meditation selber einige
Sédtze formuliert. Ware die Vorlage
besser gewesen, hitte ich mir diese Ar-
beit ersparen koénnen. — Ich bin nicht
berechtigt, dem zu erwartenden neuen
Gesangbuch Mif3trauen entgegenzubrin-
gen. Ich habe noch keine Texte gesehen.
Moége unsere Hoffnung nicht zerstort
werden, die Verantwortlichen werden
dem Gesangbuch den «Glanz edler Ein-
fachheit> geben! In sprachlicher Bezie-
hung ist das «Laudate» im allgemeinen
recht gut, einiges ist sogar vortrefflich.
Ganz unbefriedigend ist die (scheinbar)
wahllose und fiir das Volk oft unver-
stdndliche Verwendung von Schrifttex-
ten in den Andachten.. Die anderen
schweizerischen Didzesanbiicher kenne
ich weniger. — Hochste Anerkennung
verdient in jeder Beziehung (auch in
sprachlicher) die Handreichung «Gottes
Wort zur Fastenzeit 1964» von R. Thal-
mann, St. Gallen.

3. Fiirbitten

Besonders «knapp. und durchhérbar»
sollten die Firbitten sein. Der Litanei-
Charakter dieser beliebten Gebetsform
sollte unbedingt gewahrt sein. Warum
in eine Fiirbitte zwei oder sogar drei
Anliegen hineinlegen? Warum in einer
Fiirbitte eine ganze Theologie und
Schriftexegese entwickeln wollen (dazu
sind die einleitenden Texte da!)? Wir
beten nun schon das dritte Jahr das
«Fastengebet der Schiiler». Ich freue
mich jedesmal an diesen Kkurzen, pra-
gnanten und doch sehr aussagereichen
Siatzen. Ich meine, es sollte die gleiche
Form bei einem anderen Inhalt fiir die
Erwachsenen moéglich sein. Die «Fir-
bitten zur Fastenzeit 1964» erweisen
sich in der Praxis als zu schwerfillig.
Der Verfasser sieht zwar in der ver-
wendeten Aussageweise der Heiligen
Schrift keinen Grund, «sie durch gén-
gigere Formulierungen zu ersetzens. Ich
kann seine Meinung nicht teilen, auch
wenn ich seine Arbeit sonst sehr aner-
kenne. — Im Lektorenbuch von Rudolf
Grafe (Verlag Bonifazius-Druckerei Pa-
derborn) ist die gewohnte Form «DaB
du ... wollesty weggefallen. Ich glaube,
man sollte diese hergebrachte Form
trotz sprachlicher Bedenken beibehalten,
weil sie sich fiir ein reibungsloses Wech-
selgebet bew#hrt hat. Von wenigen Aus-
nahmen abgesehen, bete ich gern aus
«Furbitten fiir MeBfeier und Andach-



1964 - Nr. 10

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

149

ten» (Verlag Bachem in Ko6ln) und aus
«Gottesdienst, Werkbuch zum ,Laudate‘»
(Aschendorf, Miinster). In beiden Bii-
chern hitten einige Texte leicht noch
konziser formuliert werden koénnen.

4. Lob der Einfachheit

Sicher wird die vermehrte Verwen-
dung der Muttersprache in der Liturgie
unser Volk der betenden und opfernden
Kirche ndher bringen. Aber auch da gilt
das Gesetz des richtigen MaBes. Zu viel
«Inhalt» Ubersteigt die Aufnahmeféhig-
heit unserer Glaubigen. Wenn dann noch
die Form iiberladen, kompliziert, un-
iibersichtlich und langatmig ist, dann ist
es noch schlimmer. Einfachheit soll nicht
gleichgesetzt werden mit banal, diirftig,
schiilerhaft und primitiv. Der Meister
der Sprache kann hohe Dinge einfach
und klar, verstidndlich und zugleich

schon und klangvoll und kultiviert aus-
driicken. Mogen nur solche Meister ans
Werk gehen, wenn fiir das Gotteshaus
Texte zum Vorlesen geschaffen werden.
Man soll den Text gut vorlesen kénnen,
und der Text soll unmittelbar ins Ohr
und ins Herz der Zuhorer dringen kon-
nen. Alles andere ist unbrauchbar. Letzt-
hin fiel mir das Biichlein «Damit die
Welt glaube, Briefe an junge Menschen»
von Prof. H. Kiing in die Hande. Ich war
sehr gespannt, nicht nur auf den Inhalt,
sondern auch auf die Sprache. Und ich
war sehr freudig iberrascht, dafl ein
Herr Professor fiir junge Leute eine
so gediegene, einfache und vornehme
Sprache gewdhlt hat. Fir Vorlesetexte
mul} diese Art ganz besonders gefordert
werden. Je klarer, desto wahrer! Je
einfacher, desto iiberzeugender!

Oskar Hilfiker

Wien hat die wirksamste Verungliicktenseelsorge der Welt

MEHR ALS 90 PROZENT DER SCHWERVERUNGLUCKTEN KATHOLIKEN
EMPFANGEN DAS SAKRAMENT DER KRANKENOLUNG

Das polizeiliche Unfallkommando, das
Rettungs- und Krankenauto gehoren
heute mehr denn je zum traurigen All-
tagsbild einer modernen GroBstadt. Un-
fille, plotzlich auftretende schwere Er-
krankungen und die vielfach driickende
Bettennot stellen an die Organisation der
Behorden hohe Anforderungen. Wo es um
Menschenleben geht, gilt es jeweils rasch
zu handeln. Dieses Gebot gilt aber auch
fiir die Kirche, fiir die Seelsorge: Dem
Kranken oder dem einem Unfall zum
Opfer Gefallenen soll binnen Minuten Bei-
stand geleistet werden. Die rasche seel-
sorgliche Betreuung Verungliickter kann

freilich nicht im Rahmen der sonstigen’

Krankenseelsorge allein bewiltigt wer-
den.

In der Erzdiézese Wien hat man auf
diesem Gebiet im Vorjahr einen neuarti-
gen — und wie sich bereits jetzt abzu-
zeichnen beginnt — sehr erfolgreichen
Weg eingeschlagen. Das Krankenreferat
im Seelsorgeamt der Erzditzese Wien
hatte damals mit Unterstiitzung der Po-
lizei einen Plan ausgearbeitet, der eine
denkbar rasche geistliche Hilfe nach Un-
fallen garantiert. Demnach verstindigt
die Polizei bei schweren Verkehrsunfillen
die Zentrale des neugeschaffenen «Prie-
sternotrufes», die sich im Orthodpadi-
schen Spital der Dienerinnen des Heiligen
Geistes in der SpeisingerstraBe in Hiet-
zing befindet. Dieses «Notruftelefon» —
es hat die Nummer 823231 — kann und
soll notigenfalls aber nicht nur von der
Polizei, sondern auch von Privatpersonen,
die Zeugen eines Unfalls geworden sind,
beansprucht werden.

Von dieser Zentrale aus werden die Ein-
sdtze der Priester geleitet: Das Wiener
Stadtgebiet wurde nach dem Plan des
Krankenreferates der Erzdiozese Wien in
vier groBe Sprengel eingeteilt, in denen
sich insgesamt elf «Bereitschaftsstellen»,
meist Krankenh#duser, des Priesternot-
rufes fiir Unfédlle befinden. Der Regelfall
bei 1’nfédllen ist nun der: die Telefonzen-

trale verstédndigt sofort den Seelsorger
desjenigen Krankenhauses, in das der
Verungliickte eingeliefert werden soll
Somit ist der Priester schon zum Beistand
bereit, wenn der Verungliickte eingelie-
fert wird — dies meist wenige Minuten
nach dem Unfall.

Diese kurze Zeitspanne, die durch das
meist klaglose Zusammenarbeiten von Po-
lizei und Rettung ermdglicht wird, ist es
auch, die das Krankenreferat der Wiener
Erzdiézese dazu veranlaBt, wenn es die
Situation erlaubt, die sofortige Heranzie-
hung eines Spitalsgeistlichen im Kran-
kenhaus selbst der wegen mangelnder
Verkehrsmittel schwerféilligeren Entsen-
dung von Priestern an den Unfallort vor-
zuziehen. In vielen Fillen wire dies ver-
lorene Zeit, da der Verungliickte langst
abtransportiert wire, wenn der Priester
eintrifft. Es kann daher ohne weiteres
festgestellt werden, daB8 die in Wien heute
géingige Art der seelsorglichen Betreuung
Verungliickter vielleicht nicht so spek-
takuldr ist, wie eine zum Ungliicksort
eilende «Priesterunfallpatrouille», dafiir
aber um vieles wirksamer.

Freilich ist auch fiir jene Fille vor-
gesorgt, in denen die Priester auf der
StraBe selbst Beistand leisten. Dies trifft
bei Massenunfillen, bei denen der Ab-
transport langwierig ist, bei Unféllen, bei
denen Personen etwa unter Fahrzeugen
verkeilt sind und schlieflich bei Todes-
fallen zu. (Tote werden bekanntlich oft
nicht sofort abtransportiert.) In diesen
Fillen verstdndigt die Telefonzentrale im
Orthopéddischen Spital sofort jene Bereit-
schaftsstelle, die dem Unfallort am n#ch-
sten gelegen ist. Der Priester eilt dann
auf schnellstmoglichem Weg — selbst
Autostop ist hier nicht selten — zum Un-
fallort, um seinen Dienst zu versehen:

Im Dienst der Organisation des Priester-
notrufes stehen praktisch alle hauptheruf-
lichen und nebenberuflichen im Stadt-
gebiet wohnenden Krankenseelsorger der
Erzdiozese Wien. Gegenwirtig gibt es

Zum kommenden Fastenopfer

Zur Gestaltung des Opferganges am
Passionssonntag sei auf den einldBlichen
Artikel in der SKZ 1961, Nr.6, S.70/71,
zuriickverwiesen. Wichtig diirfte vor al-
lem der Hinweis sein, daB eine wiirdige
Durchfithrung allein den inneren Sinn
aufscheinen laBt. Dabei spielen oft Klei-
nigkeiten eine ausschlaggebende Rolle.
Die Glaubigen miissen unbedingt wissen,

. wie sie sich verhalten sollen, wie und wo

sie nach vorn oder zuriick gehen sollen.
Vielleicht li8it man einen Jungmann dis-
kret dafur sorgenm, daB3 er die erstem Rei-
hen in Bewegung setzt und wnauffdllig
dirigiert. Aber auch danm wird unmittel-
bar vorher eine knappe, klare Anweisung
von der Kanzel aus nicht z2u umgehen
sein. — Auch die Korbe oder andere Be-
hdlter, in die man die Opfersdcklein legt,
konnten abstoBend oder ansprechend wir-
ken. Um eine plump wirkende Stille zu
vermeiden, kénnen Lieder gesungen oder
die eigens zum Opfergang geschriebenen
Firbitten verwendet lwerden.
*

Um nicht das matcrielle Ziel ubergroB
in den Mittelpunkt 2w stellen, fehlten die-
ses Mal in dem Predigtvorlagen einldB-
liche Hinweise auf die Geldspende und
ihre Notwendigkeit. Eine weise, aber ein-
dringliche Aufmunterung zum spiirharen
Opfer ist aber mindestens beim Verkiin-
den angebracht. In der Passion lieB sich
Christus unsere Erlésung so viel kosten,
daB seiner wunmendlichem Gabe gegeniiber
nur eine krdftige Spende als «dignum et
justumy bezeichnet werden kann.

*®

Da einerseits mit der VergeBlichkeit zu
rechmen ist und anderseits mancher noch
bereit wdre, auch nach dem Passionssonn-
tag eine Fastenopfergabe zu geben, kénnte
man zur Erleichterung in der Kirche bis
Ostern einen Opferstock dafiir bestimmen
und entsprechend beschriften bzw. mit
einem Fastenopferplakat kennzeichnen, in
den Nachziigler ihren Beitrag legen kén-
nen. Man moge dies auf der Kanzel mit-
teilen oder mindestens dies, da machtrig-
liche Spenden beim Pfarramt abgegeben
werden konnen.

*

Der Fastenopfer-Pressedienst hat letz-
tes Jahr erst mach Ostern die ersten
Zahlen itber dem materiellen Erfolg be-
kanntgegeben, um ja nicht den Eindruck
2u erwecken, er sei im Mittelpunkt ge-
standen. Diese Absicht wurde offensicht-
lich kaum beachtet und das Zuwarten
nicht geschditzt. Es trafen micht wenige
Anfragen auf der Arbeitsstelle ein, aus
denen hervorgeht, daB die Gliubigen auf
eine raschere Orientierung Gewicht legen
und ohne sie rasch miBtrauwisch werden.
Die Zentrale Arbeitsstelle bittet daher, das
Ergebnis des Passionssonntages im einer
ersten Einzahlung wmdglichst rasch zu
iiberweisen, ohne auf die Nachziigler zu
warten, deren Betrdge in einem zweiten
Mal nach Ostern abgeschickt werden kon-
nen. G. Kalt

53 hauptberufliche und 27 nebenberufliche
Krankenseelsorger in den vom Kranken-
referat der Erzdiozese Wien betreuten
66 Spitdlern und 27 Altersheimen. Sie
stehen praktisch Tag und Nacht in Be-



150 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1964 — Nr. 10

reitschaft. Dariiber hinaus haben sich
weitere Priester auf Dauer als «Notnédgel»
fiir Falle zur Verfiigung gestellt, in denen
eine sonstige Betreuung nicht binnen kur-
zer Zeit vorgenommen werden Kann.

Der in Wien lebende Priester Johannes
Todt, liber den in jlingster Zeit wieder-
holt von Zeitungen berichtet wurde, ge-
hort nicht der Erzdiézese Wien an und
ist in die Organisation des Priesternot-
rufes auch nicht einbezogen. Er ist ein
krankheitshalber von der Ditzese Eisen-
stadt (wo er auch geweiht wurde) be-
urlaubter Geistlicher. Seine geistliche
Hilfeleistung fiir Verungliickte leistet er
auf eigene Initiative.

Die Organisation der geistlichen Be-
treuung verungliickter Personen und
tiberhaupt der Kranken ist — durch den
Priesterberuf, aber auch durch die dafiir
giinstige Konzentrierung der Bettenkapa-
zitdt auf einige GrofBspitidler und die auf-
opfernde Mitarbeit vieler Spitalsange-

stellter — heute die beste unter allen
GroBstadten der Welt. In den Unfall-
stationen und -krankenhdusern Wiens

empfangen 90 bis 95 Prozent aller ein-
gelieferten, durch einen Unfall schwer
Verletzten katholischer Konfession das
Sakrament der Krankensalbung. Ver-
gleichsweise sei hier erwidhnt, daB die
entsprechende Zahl in Rom etwa bei
30 Prozent liegt. Ein weiteres Beispiel fiir
die intensive seelsorgliche Betreuung
Verungliickter ist es, daB im Jahre 1963
allein im Unfallkrankenhaus Meidling
5400mal die heilige Kommunion gespendet
wurde.

Die rasche Betreuung Verungliickter
durch Priester ist alles in allem vorbild-
lich, nicht zuletzt durch die Mithilfe der
Polizej. Sollte diese Bereitschaft der Po-
lizisten anhalten und vielleicht intensi-
viert werden, konnte die Organisation des
Priesternotrufes noch weiter vervoll-
kommnet werden.

Der Priesternotruf des Krankenrefera-
tes der Erzdiozese Wien bildet selbstver-
stiandlich nur einen kleinen Teil der ge-

samten Arbeit der Krankenseelsorger, die
nicht nur Verungliickten, sondern selbst-
verstindlich allen katholischen Kranken-
hauspatienten in Wien zur Verfiigung
stehen. Die Priester fiihren oft lange Aus-
sprachen mit den Patienten, horen un-
zihlige Beichten und spenden die Sakra-
mente. So wurden im vergangenen Jahr
in den Anstalten auf dem Gebiet der Erz-
didzese Wien etwa 300 C00 heilige Kommu-
nionen gespendet.

Wenn der Prozentsatz der schwer ver-
ungliickten Personen, die das Sakrament
der Krankensalbung erhalten, mehr als
90 betrdgt, liegt er auch bei den iibrigen
schwerkranken Patienten katholischer
Konfession kaum niederer, Das mag {iber-
raschend erscheinen, zumal gerade in
Osterreich in weiten Schichten der Be-
volkerung der Aberglaube verbreitet ist,
das Empfangen des «Sterbesakramentes»
— wie es im Volksmund irrefithrend ge-
nannt wird — sei gleichbedeutend mit
dem baldigen Tod. Hier stellt der Kran-
kenreferent des Osterreichischen Seel-
sorgeinstitutes und Leiter des Kranken-
referates der Erzdiézese Wien, P. Dr. Peter
Bolech (er hat iibrigens auch den Prie-
sternotrufplan entworfen), fest: «Der
Aberglaube vom kurz bevorstehenden Tod,
wenn einmal der Priester das Sakrament
der Krankensalbung spendet, ist nur unter
den Gesunden verbreitet. Fiir die Kran-
ken bedeutet dieses Sakrament eine
durchaus willkommene Stidrkung. Die
Wiener Kranken fassen das Sakrament
wirklich als das auf, was es ist — als die
geistige Medizin der Kirche zur Genesung
des Leibes.»

Grundséatzlich kann festgestellt werden,
daBl die Arbeit der Krankenseelsorge der
Wiener Erzdidozese heute tatsidchlich vor-
bildlich ist. Freilich besteht noch immer
ein Mangel an Priestern. In dieser und in
vieler anderer Hinsicht werden dauernd
Verbesserungen angestrebt — zum Wohl
der Menschen, denen es am wertvollsten
irdischen Gut ermangelt: an der Gesund-
heit. K.P,

Drei neue Selige

Papst Paul VI. hat am 27. Oktober, am
3. und 17. November 1963 drei ehrwiirdige
Diener Gottes zur Ehre der Altdre er-
hoben. Im folgenden werden diese meuen
Seligen wunserer Lesergemeinde vorge-
stellt.

1. Der Selige P. Dominicus a Matre Dei
trat am 2.Juni 1792 zu Viterbo in einer
bescheidenen Familie als 11. Kind in diese
Welt. Nach wenigen Jahren wurde die
groBe Familie der Eltern beraubt. Do-
minik kam dann aufs Land zu einem
Onkel, wo er bei den Feldarbeiten mit-
half. Um nicht zum Militdrdienst aus-
gehoben zu werden, versprach er, bei den
Passionisten einzutreten, Die Verhaltnisse
waren aber so, dafl er vorldufig warten
muBte. Nun dridngten ihn die Verwandten
zur Heirat. Da er erkrankte, redete ihm
ein Bruder ins Gewissen, sein Versprechen
nicht zu vergessen. Im Jahre 1814 wurde
der Eintritt bei den Passionisten moglich
und man nahm ihn unter die Zahl der
Kleriker auf. Nachdem er im Jahre 1818
Priester geworden war, galt seine grofle
Sorge der Riickkehr der Anglikaner zur
katholischen Kirche. Als Lehrer und
Schriftsteller verfocht er den Neothomis-

mus. Er griindete eine Niederlassung sei-
nes Ordens in Belgien und ein Jahr spi-
ter in England. Er erlebte den fiir ihn
so erhebenden Augenblick, da Johann
Heinrich Newman, der spidtere Kardinal,
die Professio Fidei in der romisch-katho-
lischen Kirche ablegte. Das war am 8. Ok-
tober 1845. Finf Jahre spéater erkrankte
P. Dominik und starb am 27. August 1851
im Spital in Reading. Unter Papst Pius X.
wurde im Jahre 1911 der kanonische Pro-
zef3 begonnen und am vergangenen 27. Ok-
tober wurde er seliggesprochen. Papst
Paul VI. fiigte seiner Ansprache bei der
Seligsprechung noch ein paar Worte in
englischer Sprache an und sagte u.a.:
«He had a great love for England, er be-
wies eine groBe Liebe fiir England» und
erwdhnte die oben genannte Conversion
Newmans. «Diese Konversion kann nicht
dem neuen Seligen als sein einziges Ver-
dienst zugesprochen werden, aber P.Do-
minik hat von Anfang an die Uberzeu-
gung gehabt, daB er dazu bestimmt sei,
seine apostolische Téatigkeit England zu
widmen, bevor die Passionisten dort eine
Niederlassung hatten.» P.Dominik griin-
dete dann vier Hiuser in England. Der
Papst hat auch den folgenden Ausspruch

des neuen Seligen zitiert: «Bevor du die
erste Zeile (als Schriftsteller) zu Papier
bringst, sollte bereits die letzte Zeile des
Buches in deinem Kopf geschrieben sein.
Wenn du ein Buch herausgeben willst,
das Bewunderung erlangen soll, mufit du
10 Jahre lesen, 20 Jahre meditieren und
dann in einer Stunde (!) zusammenstel-
len.» P.Dominik zeichnete sich aus als
aszetischer Schriftsteller, unermiidlicher
Prediger und Apologet.

2. Der selige Leonardo Murialdo, Welt-
priester. Leben und Wirksamkeit liegen
zwischen den beiden Polen 1828 und 1900.
Turin ist seine Heimat und sein Wirkungs-
feld. Von ihm sagt der Heilige Vater:
«Seine Geschichte ist einfach, es gibt da
keine Geheimnisse, keine auBerordent-
lichen Abenteuer. Alles verlduft so still
was den Ort betrifft, wo er wohnt, was
die Menschen betrifft, mit denen er zu-
sammenkommt. Er ist nicht einer, der in
mystischer Ferne lebt. Wir wollen bei den
Heiligen das entdecken, was sie uns nahe-
bringt, nicht was uns von ihnen trennt.
Wir wollen sie auf unserm Niveau haben
und in der nicht immer erbaulichen Er-
fahrung dieser Welt. Wir wollen sie als
Gefihrten unserer Mithen und auch etwa
unserer Armseligkeit erleben, um ihnen
niherzukommen und ihnen gleichgestellt
zu sein in den ndmlichen irdischen Ver-
hiltnissen. Das alles finden wir im Leben
des seligen Leonardo. Es gibt in seinem
Leben nichts AuBerordentliches. Er ist
uns wie ein Bruder, wie einer unserer
Priester, wie einer unserer Weggefahrten.
Aber wenn wir niher zuschauen, verdient
er doch jene Bewunderung, die wir gro-
Ben Seelen schenken. Wir entdecken an
ihm eine groBe, innere und verborgene
Tiefe, eine gewisse unbeugsame Bestén-
digkeit in verschiedenen nicht leichten
Tugenden. In seinen Finessen des Urteils,
der Behandlung, des Stiles ist etwas, das
uns das Niamliche sagen 1d8t, was die
Zeitgenossen von ihm sagten, wenn sie
ihm begegneten: Er ist ein Heiliger. Sein
Wahlspruch war: Facere et tacere. Er
war ein auBergewdhnlicher Mensch im
Gewdhnlichen. — Er war Priester, her-
vorgegangen aus jener Zahl der Heiligen
von Turin des letzten Jahrhunderts, wel-
che der Kirche einen Typus des Kkirch-
lichen Heiligen gegeben hat: treu in der
wahren Lehre und den priesterlichen Sit-
ten, ein Mann des Gebetes und der Ab-
totung, so wie das gewohnliche Schema
des heiligen Priesters lautet. Er sieht wie
ein Cottolengo, ein Cafasso, ein Don Bosco
die No6te der Zeit und klagt: ,Man findet
nur schwerlich Geistesméanner fiir die Er-
ziehung der arbeitenden Jugend. Dieses
soziale Bediirfnis machte ihn zum Griin-
der der frommen Gesellschaft vom hl. Jo-
seph in Turin.» Don Leonardo holte sich
seine theologische Bildung in Italien und
Frankreich. Dann begann eine Tatigkeit
auf verschiedenen Gebieten, die man nur
bei einem quecksilbrigen Temperament
eines Italieners finden kann. Er rief ver-
schiedene Oratorien ins Leben, leitete
wahrend 10 Jahren ein Arbeiterheim in
Turin, griindete eine landwirtschaftliche
Schule, bemiihte sich um sog. Abendschu-
len, schlof3 die Arbeiter in einem Verein
zusammen. Unter ihm entstand die Tages-
zeitung «La voce dell'Operario», ein Ver-

ein fiir katholische Unternehmer, eine
Buchdruckersodalitiat. Er empfahl und
forderte gesetzliche Mafinahmen zum

Schutz der Arbeiterinteressen. Aber nicht
nur soziale Belange der Arbeiter beschéf-



1964 -— Nr. 10

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 151

tigten ihn. Don Leonardo sorgte auch fiir
das religiose Wissen der Arbeiterschaft
und hielt mit seinen Getreuen néchtliche
Anbetungs- und Siihnestunden ab. Er
schuf weiterhin eine Vereinigung katho-
lischer Bibliothekare zum Ausleihen von
Biichern. (In unsern Gegenden hdrte man
frither von einem «Verein zur Verbreitung
guter Schriften». Eine &hnliche Institu-
tion wie die genannte.) Auch die Frauen-
welt hat er aufgerufen und mobilisiert
zum Mitmachen in den verschiedenen
Zweigen des Apostolates, u.a. auch fiir
die Verbreitung guter Lektiire.

Turin hatte im hl. Cottolengo das Bei-
spiel der Caritas, im hl. Cafasso den Leh-
rer und Bildner des turinischen Klerus,
im hl. Don Bosco den Apostel der Jugend
und schlieBlich im seligen Murialdo den
Forderer der christlichen Soziallehre.
Wahrhaftig ein vierbldttriges Kleeblatt,
um das die Augusta Taurinorum zu be-
neiden ist. — Die Seligsprechung Don
Leonardos fand am 3. November statt.

3. Der Dritte im Bunde ist der am
17. November seliggesprochene Don Vin-
cenzo Romano, ebenfalls ein Weltpriester.
Er begann seine irdische Pilgerfahrt am
3.Juni 1751 in Torre del Greco am Fufle
des Vesuv. Nach dem Willen des Vaters
hitte Vincenzo ein Handwerk lernen sol-
len, um mit seinem Verdienst an der Er-
nihrung der Familie mitzuhelfen. Ein
alterer Bruder war bereits Priester. Vin-
cenzo fiihlte sich auch zum Priestertum
berufen und bewarb sich um die Auf-
nahme ins Seminar. Da der Bischof be-
fiirchtete, die allzugroBe Schar der Semi-
naristen konnte der Hausordnung und
Disziplin abtréaglich sein, wies er den Ge-
suchsteller ab. Eine vornehme Persénlich-
keit legte sich ins Mittel  und erreichte,
daBl Vincenzo angenommen wurde. Der
Bischof hatte es nicht zu bereuen, denn
der junge Seminarist erwies sich bald als
ein Vorbild fiir die andern: er empfing
tiglich die hl. Kommunion, was damals
eine Seltenheit war. Nachdem Vincenzo
im Jahre 1775 Priester geworden, begann
er in Torre del Greco seine seelsorgliche
Tétigkeit. Er erwies sich als vorziiglicher
Jugendfreund und -fithrer. Viele Jung-
manner hat er zum Priestertum gefiihrt.
Als Prediger und Beichtvater setzte er
sich fiir das Volk ein. Nach lidngerem
Strauben iibernahm er im Jahre 1791 das
Pfarramt und fiihrte es wihrend mehr
als 30 Jahren bis zu seinem Tode im Jahre
1831. Die Zeugen im Kanonischen Prozef
behaupten, er sei aus einem #ngstlichen
Lamm ein unbezihmbares Pferd, ja sogar
ein starker Lowe geworden. Wie der selige
Don Leonardo hat er sich tapfer fiir die
Interessen der Arbeiter eingesetzt. Als er
in den ersten Jahren seiner Pfarrtitigkeit
die halbzerfallene ' Kirche renovierte,
zahlte er jeden Abend den Arbeitern den
abgemachten Lohn aus. So wollte er auch
von andern Arbeitgebern die Arbeiter be-
handelt wissen. Eine besondere Aufmerk-
samkeit schenkte er den Perlfischern, die
im Tyrrhenischen Meer ihrem Berufe
nachgingen und wochenlang von ihrer
Familie getrennt waren; er verschaffte
ihnen einen Seelsorger, der mit ihnen aufs
Meer hinauszog. Nach dem Wort und Bei-
spiel des Volkerapostels wollte er «allen
alles werden». Es war fiir Papst Paul VI.
eine besondere Freude, am Tage der
Seligsprechung vom iiberaus gesegneten
Wirken dieses Seelsorgers sprechen zu
kénnen. Wir heben einiges aus seiner An-
sprache heraus.

«Wenn Don Vincenzo Romano sich das
Wort «Fare bene il bene» zum Wahl-
spruch machte, kénnen wir erkennen,
welche Forderung an die Vollkommenheit
sein Leben beherrschte. Man koénnte da
von seinem Innenleben sprechen, von sei-
ner persénlichen Frommigkeit, von seiner
Hingabe an das Studium, von seiner
Strengheit gegen sich selber, von seiner
Loslosung vom Geld und den Ehrenbezeu-
gungen, die mitunter auch guten Prie-
stern unbekannt sind, mit einem Wort
von seiner Anstrengung zur aszetischen
Haltung in all seinen Priesterjahren. Man
miiBte gewisse mystische Zeichen erwih-
nen, die dann und wann das Geheimnis
einer Seele ungewollt aufschimmern lie-
Ben. Was aber in erster Linie unsere Auf-
merksamkeit auf sich zieht, ist sein seel-
sorgliches Betragen, ndmlich die Aus-
iibung seines Amtes zum Wohl des Nach-
sten. Wir kénnen dabei aber zwei Dinge
nicht auBler acht lassen: daf3 dieses duBBere
Wirken sich am inneren Leben nihrt,
dort seine Wurzeln hat und aus ihm seine
Energien, seine Antriebe und seine Kraft
zieht. Es ist nicht ein profanes Handwerk,
es ist nicht das kummervolle Sorgen der
Martha und auch nicht die Ausgegossen-
heit, die den «Aktivisten» von seiner per-
sonlichen inneren Tiefe leer macht. Son-
dern es ist die Liebe, die im Innern brennt
und sich immer wieder entziindet im in-
timen Gespridch mit Gott und an der be-
sinnlichen Betrachtung. Und deshalb —
das ist unsere zweite Beobachtung —
zieht ihn dieses @uBere Wirken an und
zerdriickt ihn zugleich, weil es eine so
groBe Verantwortung mit sich bringt.
Auch laBt es ihn das MiBverhiltnis er-
kennen zwischen dem, was pflichtschuldig
zu 'tun wére und den Kréften, die'zur Ver-
fiigung stehen. Die Verpflichtungen sind
groB3, gewaltig, die Krafte unsicher und
armselig. Das ist die Qual dessen, der sich
der Seelsorge widmet. Hieher paBt das
Wort des hl. Augustinus: ,Es gibt in die-
sem Leben, und besonders heutzutage,
nichts Schwierigeres, Miihsameres und
Gefédhrlicheres. Auch der selige Don Vin-
cenzo spiirte die Last und Verantwortung
des Seelsorgers und er hitte sich gern
dieser Last entledigt. So finden wir bei
ihm eine groBe Ahnlichkeit mit dem hei-
ligen Pfarrer von Ars, der auch erdriickt
schien von der Last der Verantwortung

und beinahe der Versuchung unterlag,
seine Pfarrei zu verlassen. Wir haben den
hl. Pfarrer von Ars genannt. Es wire in-
teressant, die #hnlichen Ziige zwischen
diesen beiden Seelsorgern aufzuzeigen:
beide waren an #hnliche Pflichten ge-
bunden, beide zeigten sich auBerordent-
lich fiahig, diese Aufgaben zu erfiillen,
wenn auch verschieden in der Form und
im MaBstab, beide zeigen analoge Tugen-
den und eignen sich dhnliche Verdienste
an. Wir wiirden auch bei Don Vincenzo
eine groBe Fiille des Gotteswortes in der
systematischen Katechese, die nie genug
empfohlen werden kann, sehen. Wir fin-
den sodann ein besonderes Bemiihen, die
Glaubigen das hl. MeBopfer mitfeiern zu
lassen. Sein Biichlein ,La Messa pratica‘
zeigt uns, wie er sich diese Notwendigkeit
vorstellt, daB das Volk gut bete, gemein-

- sam bete und seine Gebete mit denjenigen

des Priesters am Altare vereinige, eine
Notwendigkeit, die heute von der Lehre
der Kirche anerkannt und durch die litur-
gische Bewegung geférdert wird. — Wir
finden bei ihm schlieBlich eine Liebe
(caritd), die nach auBen ausstrahlt und
sich abmiiht fiir alle Bediirfnisse, denen
eine andere Hilfe fehlt: dem Pfarrer ist
nichts fremd, er kennt alle, triostet alle,
ermahnt und bereichert alle. Ja seine in-
dividuelle Liebe wird sozial. So gibt uns
der selige Vincenzo ein herrliches Beispiel,
dieser Vorlaufer der sozialen Liebe zum
Nichsten der Kirche unserer Tage. Er
verdient es, daB8 wir ihn als ,modern*
bezeichnen, als ein Beispiel der Tugend,
wie es unsere Zeit notig hat. Wir sind
gliicklich, die Seelsorger auf diesen ihren
Bruder im Himmel aufmerksam zu ma-
chen. Thnen gelte bei dieser Gelegenheit
unser besonderes und liebevolles Geden-
ken: moge der Selige ihnen die Gréf3e ihrer
Sendung zeigen; er zeige ihnen auch, da3
und wie ein Seelsorger heilig sein soll.
Er helfe ihnen, die Entbehrungen zu er-
tragen, er moge ihre Verzichte vergelten,
ihren Opfersinn und ihre Uneigenniitzig-
keit stdrken, sie in ihren Noten trésten
und ihre Miihen belohnen! — Die Kirche
feiert einen neuen Seligen im Himmel.
Mobge auch in der gegenwirtigen Welt
eine neue Schar solcher erstehen!»

(Aus den «Acta Apostolicae Sedis» zu~
sammengestellt von P. Gaudenz Wolf,
OFMCap.)

CURSUM CONSUMMAVERUNT

Pfarrer Peter Strebel, Villmergen

Kurz vor dem letzten Christkonigsfest
zeigten sich bei Pfarrer Peter Strebel
Herzstérungen, die sich spédter wieder-
holten. Der Spitalaufenthalt im Theodo-
sianum in Ziirich brachte eine allméh-
liche Besserung. Uber Weihnachten und
Neujahr war er daheim. Am Montag nach
Neujahr, dem 6. Januar, kehrte er zuver-
sichtlich ins Theodosianum zuriick. Auf
Donnerstag war eine Mandeloperation
vorgesehen. «Dann darf ich Hoffentlich
wieder fiir Euch arbeiten», schrieb er im
Pfarrblatt. Wider alles Erwarten machte
tags zuvor, in der Friihe des 8.Januar
1964, der Tod diesem Priesterleben ein
jdhes Ende und brachte der Pfarrei Vill-
mergen und weit dariiber hinaus Bestiir-
zung und groBle Trauer.

Pfarrers Strebels Lebensweg begann
im aargauischen Oberwil, wo er am 24. Ja-

nuar 1908 dem Ehepaar Josef und Marie
Strebel-Bochsler geschenkt wurde. Zu-
sammen mit einem Bruder durfte er in
einer gut katholischen Familie aufwach-
sen. Der Vater starb an einem Schlag-
anfall, als Peter noch in die Schule ging.
Peter Strebel besuchte die Primarschule
in Oberwil, die Bezirksschule in Bremgar-
ten, die Mittelschule in Einsiedeln, Im
Sommer 1929 schlof er dort die gymna-
sialen Studien mit einer guten Matura ab.
Mit dem Wallfahrtsort und dem Kloster
Einsiedeln blieb er stets in lebendiger
Verbindung und pilgerte gern und ‘oft
dorthin. Die wissenschaftliche und asze-
tische Vorbereitung auf den Priesterberuf
erhielt er in den Priesterseminarien Lu-
zern und Solothurn. Am 8. Juli 1934 emp-
fing er aus der Hand von Bischof Jose-
phus Ambiihl in Solothurn die hl. Priester-
weihe und am 22.Juli 1934 feierte er in



152 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1964 — Nr. 10

seiner Heimatpfarrei die hl. Primiz. Geist-
licher Vater war sein einstiger Religions-
lehrer an der Bezirksschule Bremgarten,
der bekannte «Xaveri Frohli, Chniacht am
Heitersberg», Katechet Otto Knecht, der
spidter Pfarrer in Frick war.

Der Bischof sandte den jungen Priester
als Vikar an die Heiliggeistkirche in Ba-
sel. Unter der straffen Leitung von Prélat
Dr. h.c. Robert Méder entfaltete Peter
Strebel sein erstes Priesterwirken in der
Stadtseelsorge (1934—1938). Sehr lebhaft
wuflte er spiter von dieser Zeit, seinem
Chef, seinen Mitvikaren und seinen fro-
hen und sorgenvollen Erlebnissen zu be-
richten. Im Jahre 1938 iibernahm er die
Pfarrei Lostorf im Kanton Solothurn.
Dekan Dubler, den er sehr schitzte, in-
stallierte ihn. Zehn volle Jahre setzte er
seine priesterliche Kraft in den Dienst
dieser Pfarrei und schuf viel Wertvolles
fiir das Reich Gottes. Es war fiir die Lo-
storfer schwer, als Pfarrer Strebel am
Feste Marid Himmelfahrt 1948 seine Ab-
schiedspredigt hielt und in den Kanton
Aargau zuriickkehrte. Am 29. August 1948
iibergab ihm Domherr und Dekan Seiler
die ausgedehnte Pfarrei Villmergen und
machte ihn in bischéflichem Auftrag zum
Seelsorger von Villmergen, Biittikon, Hil-
fikon und Dintikon.

Auf seinem Lebensweg hatte Pfarrer
Strebel die Gnade, Menschen zu begegnen,
die ihm fiirs Leben viel mitgaben. Es wa-
ren dies: seine gute Mutter, der humor-
volle Katechet Knecht, der innerliche und
kinderliebende Regens Beat Keller, der
fir Christus begeisterte Prediger und
Professor Meyenberg, der aufs Wesent-
liche zielende Prédlat Méader, der welt-
offene Pridlat Dubler.

Mit viel Sinn fiir das Schéne und mit
groBlem Verstidndnis fiir Kunstwerte setzte
sich Pfarrer Strebel fiir die Renovation
der Pfarrkirche, der Kapelle in Biittikon,
der SchloB3kapelle Hilfikon, der Nothelfer-
kapelle auf dem Friedhof ein. Auch das
Pfarrhaus und das Pfarrhelferhaus wur-
den renoviert. Er verstand es, die Frei-
gebigkeit der Glaubigen auf diese Ziele
hin zu aktivieren.

Viel wichtiger war ihm aber die Reno-
vation der Menschen. Die Glaubigen um
den Opferaltar zu scharen, sie zum Opfer
und Opfermahl zu fiihren, war ihm erstes
Anliegen. Temperamentvoll und packend
wullite er Gottes Wort zu verkiinden. Er
predigte gerne, solid vorbereitet und
liiberzeugend. Darum wurde er auch oft
zu Festpredigten und Vortragen eingela-
den. «Ich griiBe die lieben Unterrichts-
kinder, nach denen ich Langezeit habey,
schrieb er vom Spital aus. Beicht- und
Kommunionunterricht fiir die Kleinen,
die Stunden der Lebenskunde fiir die Ju-
gendlichen lagen ihm besonders gut. Den
Brautpaaren gab er im Brautunterricht
und am Traualtar groBe Gedanken und
gesunde Lebensgrundsétze fiir die christ-
liche Familie mit. Mit Eifer sprach er zu
den Miittern. Stolz war er auf die gut
besuchte Betstunde der Maianner. So
dachte er an alle Lebensstinde. Den
Gldaubigen der protestantischen Kirch-
gemeinde begegnete er mit echtem Wohl-
wollen, Er schétzte ihre Glaubensiiber-
zeugung, ihre Liebe zu Christus und zur
Heiligen Schrift, ihren Gebetseifer und
schloB sie in sein priesterliches Beten ein.

Fiir Menschen, die seelisch oder kérper-
lich litten, in Not oder hilfsbediirftig wa-
ren, hatte Pfarrer Strebel stets ein gutes
Herz. Sehr viel tat er fiir die Fliichtlinge

des letzten Weltkrieges, fiir die Kinder in
den Heimen von Bremgarten und Her-
metschwil. Sechs Fliichtlingskinder nahm
er im Pfarrhaus gastlich auf. Mit groBem
Eifer ging er zu den Kranken und Ster-
benden, trostete sie, bereitete sie fiir den
Heimgang zu Gott vor und blieb meistens
bis zu ihrem letzten Atemzug bei ihnen.
Er selber aber starb einsam.

Die geistlichen Mitbriider schétzten
Pfarrer Strebel sehr. Sein Humor und
sein Unterhaltungstalent zeigten sich
nicht nur bei Primizen und Installationen,
bei denen er als Tafelmajor amtete, son-
dern auch im geselligen Zusammensein
der Priester unter sich. Wie Kkostlich
wuBBte er seine persdnlichen Erlebnisse,
an denen er reich war, zu schildern. Vie-
len Mitbriidern hat er mit seiner fréh-
lichen Art iiber sorgenreiche Stunden
hinweggeholfen. Sie wéhlten ihn zum
Sextar im Priesterkapitel und zum Kon-
ferenzdirektor der Regiunkel. Er genof
das Vertrauen von Priestern und Laien
der Landeskirche und wurde zuerst Vize-
prasident und dann Priésident der Synode
der Aargauischen Landeskirche. Wir wis-
sen, wie gut er die Synode préasidierte.

Pfarrer Strebel war, wie wir alle, ein
Ringender im Reiche Gottes. Er wufite
um seine Starken, aber auch um seine
Schwichen, unter denen die einen oder
anderen gelitten haben. Er hat viel und
erfolgreich gearbeitet, aber auch viel ge-
litten unter den einen oder anderen, die
ihm den seelsorglichen Dienst in der
Pfarrei schwer machten. Die Pfarrei
wuchs. Die Zahl der Mitarbeiter aber
wurde kleiner. Das alles zehrte an der
Lebenskraft. Mit 56 Jahren hat Pfarrer
Strebel seine irdische Laufbahn vollendet.
Fast 30 Jahre durfte er Priester sein.
Sein rascher Tod hat nachdenklich ge-
stimmt. Die Bestattung, am 11. Januar in
Villmergen, wurde zu einer eindrucks-
vollen Kundgebung der dankbaren — und
fiir manche auch der versShnenden —
Liebe zum verstorbenen Priester Peter
Strebel.

Pfarrer Strebel hatte zum letzten Jah-
reswechsel im Pfarrblatt geschrieben:
«Jedes Jahr vergeht, jeder Tag, jede Mi-
nute und auch unser Leben. Doch das ist
weniger wichtig. Wichtig ist nur, da3 wir
all diese Zeit in der Liebe Gottes verbrin-
gen.» Emil Obrist

Resignat Georg Frey, Altstiitten

Der Verstorbene war urspriinglich aus
Amberg, der bayrischen Oberpfalz, ge-
biirtig, wo er am 22. August 1883 geboren
wurde. Frith hatte er sich der Weltprie-
sterkongregation der Salesianer ange-
schlossen und erhielt am 15. August 1911
in Liittich vom pépstlichen Nuntius die
hl. Priesterweihe. Mit dem' Ausbruch des
ersten Weltkrieges muBte er Belgien ver-
lassen und diente im deutschen Heere als
Feldprediger. An der Front machte er
alle Strapazen des Krieges mit, die seiner
Gesundheit und seinen Nerven stark zu-
setzten. Bis in seine alten Tage hingen als
Erinnerung an die schwere Zeit Sporen
und Eisernes Kreuz in seinem Stiibchen.
Im Jahre 1920 wurde Georg Frey in die
Didzese St. Gallen inkardiniert. Er versah
eine Reihe von Vikariatsstellen, so in He-
risau, Eschenbach, St.Margrethen, Lich-
tensteig und zuletzt in Wangs. Die Vor-
ziige des Don-Bosco-Werkes, dem er in
Belgien gedient hatte, halfen ihm auch in
seinen Vikariatsstellen mit der ménn-
lichen Jugend einen vertrauensvollen Kon-

takt zu finden, der bis ins hohe Alter ver-
schiedentliche Beziehungen geschaffen.
Als 76jahriger kam er 1959 ins Priester-
heim Altstdtten, um dort still, bescheiden
und gottverbunden seinen Lebensabend zu
verbringen. Soweit es die Krifte erlaub-
ten, stellte er sich fiir Aushilfen zur Ver-
fiigung und iibernahm vor 2 Jahren aus
Gefilligkeit sogar das Pfarrvikariat von
Untereggen fiir ein paar Wochen. Zu-
sehends nahmen seine Kréfte ab, und am
17. Februar 1964 rief der goéttliche Konig
den alten Soldaten zur groflen Armee ab.
Auf dem weiten Gottesacker von Altstét-
ten harren dessen sterbliche Uberreste der
Auferstehung. K.B.

Neue Biicher

Bizer, Ernst: Friihorthodoxie und Ra-
tionalismus. Theologische Studien. Eine
Schriftenreihe, herausgegeben von Karl
Barth und Max Geiger. Heft 71. Ziirich,
EVZ-Verlag, 1963. 77 Seiten.

In diesem Heft einer bekannten refor-
mierten Schriftenreihe zeigt uns der Ver-
fasser, wie sehr schon die reformierte
Friihorthodoxie dem rationalen Geist ver-
fallen war. Rationalismus im Sinne der
Uberschrift liegt nicht erst vor, wo die
Vernunft als MaBstab und einzige zulds-
sige Quelle der christlichen Wahrheit be-
trachtet wird, sondern bereits da, wo die
Offenbarung als verniinftig erwiesen und
ihre Glaubwiirdigkeit auf beweisbare Tat-
bestinde begriindet wird.

P. Bonaventura Ziricher, OSB

Griininger, Wunibald: Hat Gott gespro-
chen? Wiirzburg, Arena Verlag 1963, 165
Seiten.

Der Verfasser will den Lehrern und
Lesern der Bibel eine Taschenbuch-Weg-
leitung mitgeben, in der er in volkstiim-
licher Art die Einleitungsfragen zum Al-
ten und Neuen Testament behandelt. Nach
der Darlegung der einzelnen Punkte 1d6t
er Fragen und Hinweise folgen, die zur
Lesung der Schrift und zu persoénlichen
Uberlegungen fithren sollen. Das Inein-
ander vom Alten und Neuen Testament
wie iberhaupt das Bediirfnis, auf so klei-
nem Raum méglichst viel darzulegen, las-
sen das Ganze sehr gedringt erscheinen.
Ohne Zweifel aber kénnen viele Seiten be-
sonders nicht technisch vorgebildete Le-
ser zur Heiligen Schrift fiihren.

Dr. P. Barnabas Steiert, OSB

Hastenteufel, Paul: Kirchliche Jugend-
arbeit heute. Grenzen und Moglichkeiten
in der industriellen Gesellschaft. Miin-
chen, Késel-Verlag, 1963. 122 Seiten.

Die Methode unserer Kkirchlichen Ju-
gendarbeit soll immer wieder einer Kkriti-
schen Untersuchung standhalten konnen.
Diese Absicht verfolgt der Autor, wenn
er aus einer umfassenden Kenntnis der
einschligigen Literatur heraus zuerst eine
Ubersicht iiber die Bildungsgiiter der
kirchlichen Padagogik gibt und dann zu
einer eingehenden Untersuchung iiber die
«Gruppe» in der Jugenderziehung iiber-
geht. Grundlage zu seinen Ausfiihrungen
ist ihm eine Auswahl von 300 Schiiler-
aufsdtzen, die im Religionsunterricht zum
Thema «Klub und Jugendgruppe» ge-
schrieben wurden. In einer ‘griindlichen
und offenen Diagnose wird Gutes und Un-
gutes des Gruppenbetriebes einst und
jetzt herausgestellt. Die SchluBfolgerung
aus dieser lesenswerten Untersuchung ist
die Feststellung, daB auch heute noch in



1964 — Nr. 10

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG ' 153

einer wohl verdnderten Situation der
Gruppenbetrieb — freilich wenn die noti-
gen Voraussetzungen geschaffen sind —
seinen groBen Wert behilt: «die heutige
Zeit verlangt eine verinnerlichte, perso-
nale Gruppenarbeit.» Den Jugendseelsor-
gern und Jugendfithrern kann die vor-
liegende Schrift zu einer heilsamen Uber-
priifung der zu leistenden Arbeit in un-
sern Gruppen aller Zweige der Seelsorge
Anlafl geben. Karl Mattmann

Mein WeiBer Sonntag. Text: Willi Stu-
der, Bastelseite: Josy Brunner, Illustra-
tionen: Madeleine Miiller-Binkert. Her-
ausgegeben vom Schweiz. kathol. Frauen-
bund. Luzern, Schweiz. kathol. Frauen-
bund, 1964, 6 Hefte zu je 8 Seiten.

Jedes Heft behandelt ein Gesamtthema:
Angst-Vertrauen, Kindliches Spiel-Lebens-
spiel, Spielgemeinschaft-Kirche als Ge-
meinschaft, Kindlicher Spielverderber-
Teufel, Hunger des Leibes-Hunger der
Seele. Die sprachliche Formulierung ist
kindertiimlich und wohlgelungen. Aber
vielleicht sind gerade im Streben, dem
Kinde verstandlich zu werden, einige reli-
giose Wahrheiten allzuniedlich dargestellt’
worden, so zum Beispiel diejenige der
Taufgnade, die durch ein brennendes
Kerzlein in einem roten Herzen veran-
schaulicht ist. — Ich finde es schade, da3
die Hefte mit dem Kapitel iiber die Angst
beginnen und dazu noch mit diesem
angstzeugenden Angsttraumbild. Und ist
es wahr, daB3, wenn ein Kind betet, die
Tire zum lieben Gott (nur) «ein Spilt-
chen offen ist»? «Das fréhliche Lied ge-
gen den Teufel», das iliberdies nach der
Melodie «Hé&nschen Klein...» gesungen
werden soll, ist dazu angetan, den groBen
Widersacher Gottes zu einer Kasperli-
figur herabzumindern. Es hiitte vorteil-
haft durch ein frohes Dank- oder Lob-

lied ersetzt werden konnen, das auch bei
zunehmender Reife der Kinder noch Giil-
tigkeit hidtte. Ungeachtet dieser Méangel
sind die lebensnahen Erzdhlungen, die
meist sehr guten Illustrationen, die
brauchbaren Anleitungen zum Basteln
und die sehr guten Gebete lobend zu er-
wiahnen. Hedwig Wei3

Unsere Leser schreiben

Wir diirfen die Volksandachten
nicht vernachlissigen

Mit groBBer Genugtuung habe ich in der
«SKZ» den Artikel von EG iiber die Ge-
fahrdung der Volksandachten gelesen. Es
freut mich, da8 die Kirchenzeitung un-
parteiisch auch einmal eine solche Stimme
sprechen lieB. Wenn ich EG kennen
wiirde, schriebe ich ihm einen Gratula-
tionsbrief. Sicher hat er Satz um Satz
vielen Seelsorgern und Klosterleuten aus
dem Herzen gesprochen.

Eines hat EG noch vergessen: den
Rosenkranz. Mancher liturgische Eife-
rer wiirde am liebsten auch den Rosen-
kranz noch ganz abschaffen und iiber-
sieht dabei, dal wir doch beim heiligen
Rosenkranz fast ausschlieBlich Worte der
Schrift und der Urkirche gebrauchen.
Nicht blo8 Alban Stolz, sondern auch
W. Gier und Guardini aus unserer Zeit
haben den Rosenkranz auch Gebildeten
warm empfohlen. Es ist bekannt, daB
Hermann Schell den Rosenkranz betete,
und das hat ihn gerettet.

EG hitte auch noch stidrker darauf hin-
weisen koénnen, daBl die Volksandachten
in unseren guten Gebetbiichern (Orate,
Cantate, Laudate, Lobsinget) dem Inhalt
nach und oft auch dem Wortlaut nach
Lehren der Heiligen Schrift enthalten.
Richard Gutzwiler (Cor Salvatoris) hat

nachgewiesen, dafl z. B. die Anrufungen
der Herz-Jesu-Litanei fast ausnahmslos
biblisch sind, zu einem groflen Teil aus
den Paulusbriefen. Ahnlich ist es bei den
Andachten, Kommuniongebeten usw., die
dem Volk gefallen und bei denen es mit-
betet, mitsingt und nicht bloB zuhort
oder auch gar nicht zuhért und bald auch
nicht mehr in die Kirche kommt. Es be-
steht groBe Gefahr, dal es bei den stil-
reinen Wort-Gottesdiensten geht wie bei
den stilreinen Kirchen: sie mogen den
Kunstgelehrten gefallen, nicht aber dem
Volk. Wegen dieser Stilreinheit ist als
erste Hore des Breviers die Prim, das
eigentliche Morgengebet, Tagesweihe,
fallengelassen worden, was viele Priester
und auch Bischofe bedauern. Ubrigens,
wenn man folgerichtig denken wollte,
miite aus den gleichen Griinden auch
die Komplet aus dem Brevier verschwin-
den.

Sehr geehrter Herr Redaktor, vielleicht
werden Sie diese Gedanken einmal ver-
werten. Mir ist es auch recht, wenn Sie
den Brief taliter-qualiter abdrucken.

P.M.S.

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag

Redaktion:

Dr. Joh. Bapt. Villiger, Can.
Professor an der Theologischen Fakultit
Luzern

Redaktionsschluf3: Montag, 18 Uhr

Eigentiimer und Verlag:

Réber & Cie AG, FrankenstraBe 7-9, Luzern
Buchdruckerei, Buchhandlung, Tel. 2 74 22

Insertionspreise:
Die einspaltige Millimeterzeile oder deren
Raum 21 Rp. SchluB} der Inseratenannahme
Montag 12.00 Uhr Postkonto VII 128

MADONNA , Sec;‘(s t5ck
. erzensiocke

ohne Kind, stehend, friih- N E U E B U C H E R Louis XV, Metall, versilbert,

barock, Holz bemalt, mit Hohe 76 cm

Goldmantel, Héhe 140 cm

Verlangen Sie bitte unverbindliche
Vorfithrung iiber Tel. 062/2 74 23.

Max Walter, Antike kirchliche
Kunst, Miimliswil (SO).

.

Fiir die
Totenmessen

anstelle des Sarggestelles,
empfehlen wir ein Kreuz,
aus Eisen geschmiedet,
goldverziert, Hohe 160 cm,
mit 2 Kerzenhaltern. Dazu
passend: Opferstidnder aus
Eisen, mit Opferkorbli.

Offerten mit Abbildung
unverbindlich von

. ARS PRO DEO

WAL | BUCHHANDLUNG RABER LUZERN

. . b.d. Hofkirche 041/23318

Konstitution des II. Vatikanischen Konzils
heilige Liturgie». Herausgegeben und erlidutert von
Bischof Simon Konrad Landersdorfer, Josef A.Jung-
mann und Johannes Wagner. Kart. Fr. 6.05

Rudolf Schmid, Das Bundesopfer in Israel. Wesen, Ur-
sprung und Bedeutung der alttestamentlichen Sche-
lamim. Kart. Fr. 20.80

Marie-Dominique Poinsenet, Steil bergauf. Der heilige
Johannes vom Kreuz. Ln. Fr. 19.50

Johannes Steiner, Theres Neumann von Konnersreuth.
Ein Lebensbild nach authentischen Berichten, Tage-
biichern und Dokumenten. Ln. Fr.15.75

Giinter Biemer, Die Berufung des Katecheten. Die Gestalt
des christlichen Erziehers und Lehrers nach Kardinal
Newman. Kart. Fr. 8.20

Geistliche Schriftlesung Band 3/1:
Alois Stoger, Das Evangelium nach Lukas. Ln. Fr. 16.20

Geistliche Schriftlesung Band 15:
Joseph Reuf, Der erste Brief an Timotheus. Ln. Fr. 9.40

«Uber die

Verlangen Sie bitte unverbindliche
Vorfithrung tiber Tel. 062/2 74 23.

Max Walter, Antike kirchliche
Kunst, Miimliswil (SO).

Fraulein

in den 50er Jahren, das viele
Jahre selbstdndig einen ge-
pflegten Pfarrhaushalt ge-
fiihrt hat,

sucht neuen Wirkungskreis

(auch aushilfsweise), ebenso
kann bei Laien, Pfarrhelferin-
nen oder Biiroarbeiten gehol-
fen werden. Freundl. Atmo-
sphédre wird groBem Lohn vor-
gezogen. — Offerten unter
Chiffre OFA 2019Lz an Orell
Fiissli-Annoncen, Luzern.

Gesucht in modern eingerich-
tetes Pfarrhaus der Nordwest-
schweiz

Haushalterin

zu alleinstehendem Herrn.
Offerten sind erbeten an die
Schweiz. Kirchenzeitung unter
Chiffre 3814.




Veston-Anziige

Vom strapazierfdhigen, putzigen Anzug fiir Reise, Alltag
oder Schule zum {einsten Kammgarnserge oder Drapé
finden Sie bei uns eine reichhaltige Auswahl an ein- und
zweireihigen Fassonen in Schwarz und Marengo.

Und was auch noch zé@hlt: Wir konnen Ihnen Gilet- oder
Americancollare aus den gleichen Stoffen liefern.

Preise fiir Veston und Hose ab Fr. 198.—,
209.—, 223.— ete.

Schreiben Sie bitte um eine Auswahlsendung. Wir be-
dienen Sie umgehend.

(a7

TAILOR

Luzern, Frankenstrafle 2 Telefon (041) 203 88

Ferienheim St. Michael

am Schwarzsee FR

Ein Ferienparadies fiir Sommer und Winter, mit Zimmer

fiir die Leitung und Massenlager mit zwei getrennten

Abteilen zu je 16 Schlafpldtzen. Eigene Kapelle.

Auskunft: Walter Zen-Ruffinen, Balmweg 25, Bern,
Telefon (031) 451425

Eingew. Marke Schon 30 Jahre

JAKOB HUBEH Kirchengoldschmied Elliklln
Telefon (041) 6 44 00

«Chalet Nicolai», Kaspar-Kopp-Strafie 81

6 Minuten von der Bus-Endstation Maihof, Luzern

Samtliche kirchlichen Metallgerite: Neuarbeiten und Re-
paraturen, gediegen und preiswert. Kunst-Email-Arbeiten

Erste
heilige Kommunion

Das gediegene Birnbaum-
kreuz mit eingebrannter
Christusform zu gilinsti-
gem Preis.

Muster und Angebot er-
halten Sie von

Hestia, Brambergstr. 11a,
Luzern.

_aus Angelo?

Giinstig abzugeben!

aus dem in néchster Zeit stattfindenden
Kirchenabbruch: 3 Glocken, ca. 1000, 360 und
270 kg, mit elektr. Antrieb, eiserner Glocken-
stuhl; ferner sehr gut erhaltene Kirchen-
banke, Kreuzweg, div. Statuen, ein sehr guter
Ventilator fiir Kirchenliiftung, 10 Kirchen-
fenster 285 X 115, gotisch, Holzrahmen, Eisen-
sprossen, Bleifassungen. — Anfragen an die
kath. Kirchenpflegschaft, Buchs (SG).

Tochter ' cuenes

GALVANOS

gesetzten Alters fiir Land- STEREOS

pfarrhaus gesucht. Rech-
ter Lohn und wohlwollen-
des Verstehen ist selbst-
verstandlich.

Offerten erbeten unter
Chiffre 3815 an die Expe-

ZEICHNUNGEN
RETOUCHEN

PHOTO

RITTER+CO.

rich 4 Tel. (051) 252401 °

dition der SKZ.

Zu verkaufen gut erhal-

Gesucht in gut eingerich- tenes
tetes Pfarrhaus (Stadt-
ndhe) eine

Kruzifix

Bauernkunst aus dem

Haushaidlterin

zu zwei Herren. Lohn und
Eintritt nach Uberein-
kunft.
Offerten sind erbeten an
die SKZ unter Chiffre
3816.

18. Jahrh. GroBe: Korpus
150 X 120 cm, Balken 195 X
136 cm.

Fanny Grumser, Flieli-
Ranft, Obwalden, Telefon
(041) 851822

ZUR ERSTKOMMUNION
m“m 0

i DasLeben von
: Papst Johannes XXl

Neuerscheinung

Walther Diethelm

Was wird

Das Leben von Papst Johannes XXIII. der Jugend erzdhlt.
Illustriert von Mona Ineichen. 96 Seiten. Pappbd. Fr. 8.80

Ein schlichtes, freundliches Buch, das die bekannten Tat-
sachen iiber den groBen Papst in der richtigen Auswahl
Kindern und Jugendlichen vorlegt. Walther Diethelm
weiB ja, wie man zur Jugend spricht und wie man ihr
Herz gewinnt.

Walther Diethelm

Ein Bauernbub wird Papst

Das Leben von Papst Pius X. der Jugend erzédhlt. 104 Sei-
ten, mit 11 Illustrationen. Leinen Fr. 6.80

Walter Diethelm

Bruder Klaus

Der Einsiedler vom Ranft. 106 Seiten, mit 11 Abbildungen.
Gebunden Fr. 7.80

Elisabeth Heck

Elisabeth von Thiiringen

Ihr Leben den Kindern erzdhlt. 53 Seiten, mit 5 Abbil-
dungen. Gebunden Fr. 6.80

Josef Konrad Scheuber

Tarcisius

Eine Erzahlung fiir Kommunionkinder. 48 Seiten, illu-
striert. Plastikband F'r. 4.80

(R RABER VERLAG LUZERN




DAS KONZIL

CHRONIK DER ZWEITEN SESSIO

Vollstandiger Bild- und Textbericht von Mario von Galli und Bernhard Moosbrugger

168 Seiten, 180 Abbildungen, kartoniert mit glanzkaschiértem, farbigem Umschlag, Fr. 8.50

Wie im ersten Band orientiert Dr. Mario von Galli, Konzilsberichterstatter des Deutschen Rund-

funks, sachlich und lebendig zugleich iiber den Verlauf, die Diskussionen und Resultate der zweiten

Sitzung des Konzils. Der Fotograf Bernhard Moosbrugger erganzt den Text mit dem ihm eigenen
Stil durch eine aufschluBreiche Bilddokumentation.

So urteilte die Presse iiber den ersten Band:

«... Er setzt Akzente, oft scharf und immer begriindet, die ein ganz personlich bestimmtes Licht-
und Schattenspiel in die Darstellung mischen. Und dieses zugriffige Hantieren mit dem Material,
das die kritisch-wache Beobachtung herangebracht hat, vollzieht Bernhard Moosbrugger mit. Seine
Bilder sind nicht Illustrationen, sondern selbstandige Interpretationen der Ereignisse und Verhalt-
nisse. Sie bestitigen die Aussagen des Textes, und sie lassen auch Ungesagtes wahrnehmbar
werden . . .» Neue Ziircher Zeitung

WALTER VERLAG OLTEN




Hausbock

EMIL BRUN, Holzkonservierung,

Merazol

Hausbock
schiitzt Holz vor Holzwurm

Féulnis

Beratung in allen Holzschutzfragen unverbindlich und kostenlos

MERENSCHWAND /| AG Telefon (057) 8 16 24

DEREUX Der ideale Mantel

& LIPP

fiir die Ubergangszeit und
den Sommer: OSA-AT-
MOS, in Dunkelgrau und
Schwarz, ganz gefiittert,
leicht, luftdurchléassig,

wasserabstoend, knitter-
frei, kurz gesagt, alle
Vorteile bietend. REGA-
Regenmantel, auch fiir
den Ubergang, nur in
Schwarz. Alle Priester-
kleider finden Sie bei

Die hochqualitativen, pfeifenlosen ‘
Kirchenorgeln zweier Stilepochen:
— Romantik und Barock —

PIANO ECKENSTEIN

Leonhardsgraben 48
Telefon 23 9910

BASEL

@ /RS PRO DED
STRASSLE LUZER

IR .0 Hoikirche 04123318

PAUL VI,

Probleme unsererZeit

160 Seiten

Pappband mit Glanzfolie Fr. 8.80

Aus den zahlreichen Ansprachen und Publikationen Papst
Pauls VI. werden hier diejenigen zusammengefaf3t, welche
— schon vor dem Beginn des Pontifikates — die gewich-
tigsten spirituellen, apostolischen und soziologischen Pro-
bleme und Aufgaben unserer Zeit behandeln:

das Priestertum und die zeitgemidBe Auffassung
seiner Wirkungsmoglichkeiten,

das Laienapostolat, seine Sendung, Verantwortung
und Grenzen,

Religion und Arbeit, das Problem des werktiti-
gen Menschen.

Der Christ und die Wohlstandsgesell-
schaft (Fastenhirtenbrief 1963), fiir die bei allem not-
wendigen Verstdndnis fiir den Fortschritt das Wort
«Suchet zuerst das Reich Gottes» auch heute gilt.

Zu beziehen durch jede Buchhandlung

VERLAG HEROLD - WIEN - MUNCHEN

Biicher
zur Fastenzeit

Thomas Merton
VerheiBungen der Stille

5., erweiterte Auflage. 285 Seiten. Leinen
Fr. 16.80

Ronald Knox

Innere Erneuerung
190 Seiten. Leinen Fr. 13.80

Tage der Besinnung
263 Seiten. Leinen Fr. 16.80

Anna Katharina Emmerich
Das bittere Leiden unseres Herrn Jesus Christus

Nach den Betrachtungen von Anna Katha-
rina Emmerich aufgezeichnet durch Clemens
Brentano.

2. Auflage. 400 Seiten, illustriert. Leinen
Fr.11.80

Anton Loetscher

Das herrliche Mahl

Anleitung zur tieferen Erfassung der
Kommunion.

202 Seiten. Leinen Fr. 11.80

Richard F. Clarke

Geduld
Ein kleiner Lehrgang fiir 31 Tage.
4. Auflage. Kartoniert Fr.240

Ein Mo6nch der Ostkirche
Aufblick zum Herrn

Zwiegesprdach mit dem Erloser.
150 Seiten. Pappband Fr. 9.80

Richtlinien fiir die Feier der heiligen Messe

Herausgegeben im Auftrag der Schweizerischen Bischofs-,
konferenz von der Liturgischen Kommission der Schweiz

84 Seiten. Broschiert Fr. 3.--

@ RABER VERLAG LUZERN




	

