
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 132 (1964)

Heft: 10

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


scböjeizeriscbe
klRCbBHZeiTü hg

1N pORODATlOHSORQAH pÜRpRAQGN ÖGRTbGOlDQlG

seeksoRqe uhö kiRcbewpoLmk
LUZERN, DEN 12. MÄRZ 1964 VERLAG RÄBER & CIE AG, LUZERN 132. JAHRGANG NR. ] 0

Die drei Aufgaben der Kirche in Skandinavien

Die nordischen Länder, in denen ich
den Heiligen Stuhl zu vertreten die
Ehre habe, werden in den übrigen Län-
dern Europas immer mehr Gegenstand
wachsenden Interesses und für immer
zahlreichere Touristen ein beliebtes
Reiseziel.

Was wissen wir jedoch bei allem In-
teresse für den Norden von den religio-
sen Verhältnissen und von der Stellung
der katholischen Kirche in Skandina-
vien, Finnland und Island? Wir wissen
wohl, daß die nordischen Völker in über-
wiegender Mehrheit der evangelisch-
lutherischen Konfession angehören. Wir
wissen, daß in den nordischen Ländern,
vor allem in Schweden und Dänemark,
der allgemeine materielle Fortschritt
und Wohlstand beachtliche Rekorde er-
reicht hat und daß die sozialen Einrich-
tungen ohne Zweifel fast alles über-
treffen, was es in andern Ländern ähn-
liches gibt. Wir wissen von einer sehr
weitgehenden Freiheit der Sitten und
der Ehemoral. Das Wissen um diese
Dinge genügt jedoch nicht, um sich
einen Begriff zu machen von den Pro-
blemen, denen sich unser Klerus und die
katholischen Laien gegenübersehen.

In Wirklichkeit ist der lutherische
Protestantismus in den nordischen Län-
dern nicht bloß im Besitz der Mehrheit,
sondern, wie die Statistiken ausweisen,
sozusagen im Besitz der Totalität. 95 bis
97 % der Nordländer gehören formell
und rechtlich der lutherischen Staats-
kirche an. Wir haben hier zugunsten des
Luthertums eine praktisch fast vollstän-
dige Einheit, wie etwa in Italien und
Spanien zugunsten der katholischen
Kirche. In Schweden ist jeder Neu-
geborene nicht nur schwedischer Staats-
bürger, sondern automatisch auch Mit-
glied der Staatskirche, schon bevor er
noch getauft ist. Seit der Mitte des
16. Jahrhunderts wird dies so von Däne-
mark bis zum Nordkap und von der
Westküste Norwegens bis zur russischen
Grenze gehandhabt.

Die Reformation vollzog sich auch im
Norden nicht ganz ohne Widerstand.
Während der drei Jahrhunderte wurde
aber der katholische Einfluß total aus-
geschlossen, so daß man von vorne be-
ginnen mußte, als im 19. Jahrhundert
demokratischere Verfassungen und eine
liberalere Gesetzgebung der katholi-
sehen Kirche den Zugang wieder ermög-
lichten.

Heute sind wir immer noch am An-
fang. Schon eine rasche und wenig ver-
tiefte Beobachtung der Religiösen Ver-
hältnisse in Skandinavien enthüllt uns
überraschende Kontraste. In allen nor-
dischen Ländern ist die lutherische Kir-
che mit dem Staate verbunden, welcher
sie rechtlich und finanziell trägt. Fast
die ganze Bevölkerung ist in dieser Kir-
che getauft, und gültig getauft, so daß
wir in der Regel die Konvertiten auch
nicht bedingungsweise wiedertaufen. Die
Messe wird in den Kirchen jeden Sonn-
tag gefeiert und auch die Kommunion
wird ausgeteilt. Wohl können wir diese
Messe (wegen der unsicheren apostoli-
sehen Sukzession) nicht als sakramental
gültig anerkennen, wie auch nicht die
Priesterweihe, aber ihre Struktur und
ihr Ritus sind im wesentlichen der ka-
tholischen Messe ähnlich und die Gläu-
bigen, die zum Altare gehen, empfangen
wenigstens eine wirkliche geistliche
Kommunion.

In den letzten Jahrzehnten hat sich
aber trotzdem der religiöse Indifferen-
tismus derart ausgebreitet und die Sä-
kularisierung des öffentlichen Lebens
hat derart zugenommen, daß man sich
mit Recht fragen muß, ob denn die
wahren Christen noch mehr als eine
fast verschwindend kleine Minderheit
seien.

So wird zum Beispiel die Sonntags-
messe in Dänemark nur noch von 1 bis
5 oder 6 % der evangelischen Bevölke-
rung besucht, in Kopenhagen sind es

sogar weniger als 1 %. Die praktische
Gottlosigkeit und oft auch die bewußte,

aber selten aggressive Gottlosigkeit ist
sehr verbreitet unter den gebildeten
Schichten und sie gilt als fast selbstver-
ständlich in wissenschaftlichen und
Künstlerkreisen (aus welchen wir aber
andererseits relativ zahlreiche Konver-
titen bekommen). Die Autorität der
Staatskirche ist recht problematisch
und der Autorität des staatlichen Kul-
tusministers unterstellt. Das theologi-
sehe Denken ist in ständigem Fluß und
in einer uneinheitlichen Verwirrung. Die
sittlichen Auffassungen werden immer
freier und ungezügelter, was sich zwar
weniger in der Öffentlichkeit zeigt als
im — wenigstens teilweisen — Fehlen
des Sündenbegriffes und sittlicher
Schranken und Verpflichtungen.

Welche Möglichkeiten hat nun die
katholische Kirche im Norden in einer
solchen Situation? Welches sind hier
ihre Aufgaben?

Gegenüber einer überwältigenden
Mehrheit von Nichtkatholiken, ob sie
nun wirkliche Christen, Indifferente
oder Gottlose sind, kann sich die Kirche
natürlich nicht darauf beschränken, ihre
wenigen Gläubigen zu betreuen, so not-

AUS DEM INHALT:

Die drei A«/gaben der üCircbe
in Sfcandinauien

öZcnmeniscZte Aw-ssiebien
nacb der PiZger/aZirt PauZs V/.

TeiZZtard de CZiardin,
ein neuer Weg des Wissens?

ZusammenarZ>eiZ — Friede und
GerecZiZigZceit

Ditnrgisciie Bewegung
am Zoten PunZct?

Tea:te «um VorZesen

Wien bat die wirZcsamste Ver-
«ngZiicZctenseeZsorge der WeZt

Drei neue SeZige



142 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1964 — Nr. 10

wendig dieses auch ist. Müssen wir von
einer Missionskirche sprechen und die
nordischen Länder als Missionsländer
bezeichnen? Im Norden wäre das sehr
ungeschickt und falsch. In Skandinavien
kann nur dann von Mission gesprochen
werden, wenn man die breiten Schichten
der Ungläubigen und Indifferenten im
Auge hat. Dabei kommen die Katholi-
ken keineswegs in Konflikt mit den Lu-
theranern. Wir haben es nicht darauf
abgesehen, ihnen Gläubige wegzuneh-
men.

Dann bleibt noch das Problem unserer
Einstellung zu den lutherischen Kirchen
selber und zur Gruppe der wirklich
Gläubigen. Welches ist hier die Aufgabe
unserer Kirche? Proselytismus, um zu
einer möglichst hohen Zahl von Einzel-
konversionen zu gelangen oder ökume-
nisches Gespräch mit solchem Respekt
vor dem sicherlich guten Glauben der
lutherischen Christen, daß man auf Kon-
Versionen aus ihren Reihen verzichtet?
Diese Frage ist nicht einfach zu beant-
Worten! Es geht ja hier nicht um Diplo-
matie, sondern um die Wahrheit.

Unsere Aufgabe ist vor allem der ab-
solut loyale Dialog, die wohlwollende
Glaubensauseinandersetzung durch un-
sere Gegenwärtigkeit, unsere Präsenz,
durch unsere Lehre, durch unseren Got-
tesdienst und ebensosehr durch unser
persönliches Leben und unser Leben als
Gemeinschaft. Betreuung der Katholi-
ken, Verkündigung gegenüber den Un-
gläubigen, besonders aus dem Kreise der
Intellektuellen, und das aufrichtige öku-
menische Zwiegespräch mit den gläubi-
gen Protestanten, dies ist unsere drei-
fache Aufgabe im Norden.

Wie ist nun unsere Kirche vorbereitet,
um diese drei Aufgaben zu erfüllen? In
den nordischen Ländern wohnen etwa
20 Millionen Menschen. Die registrierten
Katholiken sind etwa 62 000, d. h. 0,3 %.
Davon sind etwa 20 000 nicht assimi-
lierte, neu zugewanderte Ausländer. Die
Katholiken, welche in Skandinavien ge-
boren sind, machen nur etwa 0,2 % der
Gesamtbevölkerung aus. Die Verteilung
ist ungleichmäßig: in Dänemark ist es
ein % %, in Kopenhagen sogar 0.1 %,
in Finnland hingegen nur ein %

Jedes Land ist ein Bistum, mit Aus-
nähme von Norwegen, wo außer dem
Bistum Oslo noch zwei Apostolische Vi-
kariate bestehen: in Mittel- und Nord-
norwegen. Es sind jedoch keine Bis-
tümer nach unseren Begriffen. Im Ver-
hältnis zu den wenigen Katholiken ist
der Klerus wohl recht zahlreich, aber
er ist lächerlich gering, wenn wir an
unsere missionarische und an die öku-
menische Aufgabe denken, wenn wir die
Gesamtzahl der Einwohner vor Augen

haben oder die Distanzen. Von Kopen-
hagen nach Hammerfest ist es so weit
wie von Kopenhagen nach Athen.
Schweden ist das größte und volkreich-
ste Land des Nordens. Wir haben aber
bisher in Schweden kaum 60 Priester,
die aus 15 verschiedenen Ländern stam-
men. Die Korrespondenz der Apostoli-
sehen Delegation läuft in 10 verschie-
denen Sprachen ein.

Im ganzen Norden wirken heute 280

Priester: 1 Priester auf 220 Katholiken,
aber auch 1 Priester auf 70 000 Men-
sehen. Von den 280 Priestern sind erst
etwa 60 Nordländer. Von den 1550 Or-
densschwestern sind 1350 Ausländerin-
nen.

Die Priester Sind auch notgedrungen
sehr ungleichmäßig verteilt. 58 sind in
Kopenhagen, wo ja auch etwa ein Vier-
tel der skandinavischen Katholiken
wohnen. In Island sind es nur 6 oder 7.

In Schweden, Norwegen und Finnland
leben sie vielfach allein in einer unvor-
stellbaren geographischen und seelischen
Isolierung. Mancher Pfarrer hat ein Ge-
biet zu betreuen, das an Ausdehnung
größer ist als die meisten unserer mit-
tel- und südeuropäischen Bistümer und
in welchem vielleicht 200 bis 300 Katho-
liken wohnen. Ein Pfarrer hat die ganze
nördliche Hälfte von Schweden zu be-
treuen, wo es 1000 km von seinem Wohn-
sitz entfernt Katholiken gibt, ohne Kir-
chen und Kapellen. Das sieht etwa so

aus, wie wenn ein in Neapel wohnender
Pfarrer seine fernsten Gläubigen am
Fuße des Gotthards aufzusuchen hätte.
Diese Pfarrei ist 8mal so groß wie Bei-
gien.

So steht es um die katholische Kirche
in Skandinavien! Wie soll sie, so aus-
gerüstet, ihre dreifache Aufgabe im Nor-
den erfüllen? Diese Aufgabe erfordert
nicht nur große finanzielle Mittel, die
nur äußerst spärlich vorhanden sind,
und einen mutigen apostolischen Ein-
satz. Sie fordert überdies hohe theolo-
gische und menschliche Bildung, Kennt-
nis und Verständnis der skandinavischen
Welt oder vielmehr der skandinavischen
Welten und überaus viel Takt. Die
Kirche in so hochzivilisierten Ländern
zu vertreten, ist keine einfache Aufgabe.

III. Perspektiven für die Zukunft

Was für Aussichten bieten sich für
die Zukunft? Das große Positivum die-

ser Begegnung besteht wie schon ge-
sagt darin, daß das Eis gebrochen, d. h.

die psychologische Schwierigkeit über-

Es geht nicht ohne gründliches Stu-
dium der nordischen Kultur und ohne
Kenntnis der lutherischen Theologie in
ihren Quellen und in ihren so verschie-
denen Strömungen. Jeder Priester und
jeder Laie müßte seinen Möglichkeiten
und seiner Berufung entsprechend die
öffentliche Meinung bilden helfen: auf
der Universität, in der Presse, im Radio,
im Fernsehen (das alles ist uns nämlich
dank einer sehr freiheitlichen Einstel-
lung verhältnismäßig leicht zugänglich).
Dazu kommt die Welt der Künstler, der
Literatur, der Politik und der Gewerk-
Schäften, welche in Ländern mit so
hochentwickelten sozialen Einrichtun-
gen eine sehr bedeutende Rolle spielen.
Bei unserer Aktivität geht es uns nicht
um Einfluß und Herrschaft, sondern
darum, Zeugnis abzulegen und gegen-
wärtig zu sein. Es geht nicht darum,
Leute einzufangen, sondern ihnen un-
seren Glauben sichtbar werden zu las-
sen, damit sie überhaupt die Möglich-
keiten einer Entscheidung haben. Erst
in jüngster Zeit hat sich die Haltung zur
katholischen Kirche zu bessern begon-
nen. Die Massenmedien Presse, Radio
und Fernsehen vermitteln teilweise auch
bessere Kenntnis der katholischen Kir-
che und Lehre. Die Skandinavier, welche
viel und gerne besonders nach dem Sü-
den reisen, begegnen dort der katholi-
sehen Kirche und bekommen von ' ihr
oft einen Eindruck, der sich nicht leicht
mit den von zu Hause mitgebrachten
Vorurteilen verbinden läßt.

Unsere Pflicht ist: selbst katholisch
zu sein im stärksten Sinn des Wortes,
universell und offen. Wir müssen selber
Zeugen sein der besten Werte des Ka-
tholizismus, der übernatürlichen Hilfs-
mittel und Kraftquellen unserer Kirche.
Wir müssen den Status einer Ausländer-
kirche überwinden. Erst dann vermögen
wir auch einen Großteil der katholischen
Einwanderer zu bewahren.

jErzbischo/ Dr. Bruno Heim,
AposfoHscä.er Delegat, Kopenhagen

(Zur Unterstützung unserer Kirche im
Norden ist das St.-Ansgarius-Werk ge-
gründet worden. Gaben aus der Schweiz
können entrichtet werden auf das Konto:
V// 20359: Schweiz. Sf.-Ansgarius-Werfc
SKF, Burgerstraße J7, LwzernJ

wunden wurde, die in den fünf Jahr-
hunderten seit der letzten Begegnung
eines Papstes mit dem ökumenischen
Patriarchen auf dem Konzil von Florenz
(1439) fast ins Unwahrscheinliche ge-
wachsen war. Nach diesem großen,
glückhaften Begebnis ist es nun über-

Ökumenische Aussichten nach der Pilgerfahrt Pauls VI.
(Schluß)



1964 — Nr. 10 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 143

aus wichtig, so intensiv als möglich die
erwähnte sc/to« bestehende Einheit zu
leben. Bekanntlich war die gegenseitige
Entfremdung wegen der getrennten
Entwicklung von Ost und West mit den
daraus sich ergebenden Unterschieden
in Kultur, Geisteshaltung usw. schon
vor der großen Trennung des 11. Jahr-
hunderts vorhanden; wie man weiß,
muß diese Entwicklung zu den tiefsten
Gründen der tragischen Trennung ge-
zählt werden. Darnach wurde der Gra-
ben noch tiefer, auf besonders schmerz-
liehe Weise durch den fast völligen Man-
gel an Kontakt nach dem Bruch des

15. Jahrhunderts. Je weiter sich aber die
Christen von Ost und West voneinander
entfernt haben, um so mehr ist es jetzt
notwendig, das Wisse« um das zu /esti-
pen, tuas (tus eint, um die schon beste-
hende Einheit.

Die Mittet dazu sind die zu allen Zei-
ten gegebenen und doch in den beson-
dern Umständen immer neuen. An erster
Stelle das Gebet; das Gebet füreinander
und das gemeinsame Gebet Um das

große Geschenk der Einheit, von dem
Paul VI. in der Botschaft von Bethle-
hem gesagt hat; «Wir setzen unser Ver-
trauen auf das Gebet, das, wenn noch
nicht gemeinsam, so doch wenigstens
parallel von uns und den getrennten
Christen aufsteigt, um sich dann in der
Höhe zu treffen und im Gott der Ein-
heit eine Brücke zu schlagen»

Ein weiteres Mittel ist das gegen-
seitige Siehkennen. Schon Pius XI. hat
vor einigen Jahrzehnten beklagt, daß
auf beiden Seiten so viel Unkenntnis
herrscht ". Und Paul VI. spendete bei
der Wiederaufnahme der Konzilsarbei-
ten all denen ein Lob, die sich bemühen,
die Schätze der Glaubenslehre und der
Geistigkeit unserer getrennten Brüder
kennenzulernen und diese Kenntnis an-
dern zu vermitteln; er knüpfte daran
die Hoffnung, daß auch auf der andern
Seite ein gleicher Eifer gepflegt werde
Auch das gemeinsame Bemühen, die Ver-
wirklichung der vollkommenen Einheit
im Bekenntnis des gleichen Glaubens, in
der wesentlichen Einheit des Handelns
— was selbstverständlich nicht Einför-
migkeit bedeutet — anzustreben, wird
zu dieser gegenseitigen Kenntnis und
Annäherung beitragen. Dasselbe gilt
endlich für die Äußerungen der schon
bestehenden Einheit in der vielfachen
Zusammenarbeit, wie die Umstände sie
erheischen.

i« Ebd.
" Vgl. Discorsi di Pio XL I. Bd. (Turin

1980), S. 670/671.
's Vgl. O.sservatore Romano. 30. Sept. /

1. Okt. 1963.
'» Jo 17, 21.
2" Jo 3, 16.

All das wird dazu beitragen, die un-
vollkommene Einheit, die wir schon be-
sitzen, zu leben, uns von Christus und
seinem Heiligen Geist allmählich um-
formen und zur vollkommenen Einheit
führen zu lassen, uns im Gebet um die
Einheit, in der Liebe Christi und seines
heiligsten Willens zur Einheit der Kir-
che, in der Liebe zu den Brüdern, die
sich trotz der noch unvollkommenen Ge-
meinschaft mit ihnen im gegenseitigen
Wohltun und Zusammenarbeiten be-
kündet, immer mehr als schon geeint zu
wissen. Dieses Bewußtsein wird uns im-
mer mehr Freude und Glück in Christus
vermitteln, wie es sich in den vielfachen
Begegnungen im Heiligen Land und als
deren Folge erwiesen hat.

*

Man sieht mit Überraschung, wie alle
Hauptpersonen der mit Pauls VI. Pilger-
fahrt verbundenen Begebnisse diese auf
irgendeine Weise mit dem Frieden und
Heil der Menschheit in Zusammenhang
gebracht und darin ein gutes Vorzeichen
und Licht voller Hoffnung für die Ver-
wirklichung dieser großen Güter gesehen
haben.

Auch das weite Echo, das diese Er-
eignisse in der Weltöffentlichkeit fan-
den, beweist, daß die Völker auf die
Herrlichkeit des Herrn, die sich so auf
eine seit Jahrhunderten nicht mehr er-
lebte Weies über der Heiligen Stadt
und der Kirche erhob, geachtet haben
und sich daraus Früchte des Fliedens
für die ganze Menschheit versprechen
und erhoffen. All das weist darauf hin,
daß zwischen der Einheit der Christen
und dem Bemühen um sie einerseits,

Über dieses Thema hat im Rahmen
der traditionellen Thomas-Akademie der
Theologischen Fakultät Luzern der Or-
dinarius für Naturphilosophie an der
Universität Freiburg i. Ue., Prof. Dr.
P. Norbert Lni/ten, OP, am vergangenen
7. März in der Aula des Priesterseminars
in Luzern einen äußerst klugen und ab-

gewogenen Vortrag gehalten. In diesem
Bericht, soll das Wesentliche der Aus-
führungen des Referenten festgehalten
werden. Es ging Prof. Luyten weder
darum, aus Teilhard einen Thomas des
20. Jahrhunderts zu machen, noch ihn
mit thomistischen Waffen zu wider-
legen, sondern einfach darum, ehrlich
hinzuhören, was der Mann uns zu sagen
hat und was wir mit dem, was er uns
sagt, anfangen können. Schon der Titel
zeigt an, daß der Referent sich auf den
erkenntnistheoretischen und methodo-
logischen und dadurch auf den natur-

und dem Heil und Wohl der Menschheit
anderseits ein Zusammenhang besteht.
Dieser Zusammenhang liegt genau in
dem, was Christus selbst in seinem
hohepriesterlichen Gebet betonte, als er
den Vater bat, alle, die an ihn glauben,
möchten in ihm und dem Vater eins
sein, «damit die Welt glaubt, daß du
mich gesandt hast». Die Einheit all
derer, die schon an Christus glauben, ist
das Zeichen, an dem die Welt Jesus,
ihren einzigen Retter, in dem sie allein
Frieden, Glück und Einheit finden kann,
erkennen soll. Hierin zeigt sich nun die
gewaltige Bedeutung von geschichtlicher
Tragweite für die ganze Welt, die in der
Erneuerung der Kirche, wie sie das Kon-
zil und die Arbeit für die Einheit der
Christen anstreben, liegt; nicht minder
klar erscheint auch die große Verant-
wortung, die alle Christen zu tragen ha-
ben. Es handelt sich hier um nichts
Geringeres als den Plan Gottes zur Ret-
tung der Menschheit, um das Werk der
göttlichen Liebe, von der Christus ge-
sagt hat: «Gott hat die Welt so sehr
geliebt, daß er seinen eingeborenen Sohn
dahingab, damit jeder, der an ihn glaubt,
nicht zugrunde gehe, sondern das ewige
Leben habe» Es handelt sich um das
Werk der höchsten Liebe Gottes und
die Teilnahme der Menschen an dieser
höchsten Liebe, Teilnahme, die sich bis
zum Opfer erstreckt. Dadurch geht es
hier auch um die höchste Erhebung des
Menschen, um seinen Frieden, um sein
irdisches und ewiges Glück.

Kardinal Jusiislin Bea

L4«s dem ftalieniscben übersetzt non
P. K. PJ

wissenschaftlichen Aspekt des Werkes
von Teilhard beschränken wollte. Die
theologische Synthese wurde ganz aus-
geschaltet, die philosophische nur kurz
berührt. Diese Ausklammerung war vor-
teilhaft. Die verträgt sich auch mit dem
Werk von Teilhard, denn dieser suchte
auch zuerst ein Natur- und Menschen-
Verständnis zu gewinnen, um von da aus
neue theologische Einsichten zu erhal-
ten.

I. Die Physik als die ideale Wissenschaft

Teilhard will uns einen neuen Weg des
Wissens zeigen. Ist es wirklich ein neuer
Weg? Ja und nein. Eigentlich will er
bloß einen schon vorgefundenen Weg
verlängern, weiterführen. Er findet das
Ideal, den Begriff und die Methode der
Wissenschaft schon vor. Er übernimmt
den Begriff der Wissenschaft, ohne ihm

Teilhard de Chardin, ein neuer Weg des Wissens?



144 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1964 — Nr. 10

einen neuen Inhalt unterschieben zu wol-
len. Er, der Paläontologe, der von seiner
Paläontologie her auch in die Biologie
hineinschaut, erblickt das Ideal der
Wissenschaft in der Physik. Daß er die
Physik, trotzdem er darin nicht eigent-
lieh Fachmann ist, zum Paradigma der
Wissenschaft nimmt, wird aus zwei
Gründen verständlich. 1. In der Physik
glaubte man zur Zeit, aus welcher der
Entwurf von Teilhard stammt, allgemein
und unbestritten das Vorbild moderner
Wissenschaftlichkeit zu finden. Alle
andern Wissenschaften hatten das Ver-
langen, sich auch auf eine derart solide
Grundlage zu stellen. Die Biologie ging
in der Angleichung an die Physik bis

zur Preisgabe aller Finalität, die Psy-
chologie bis zur Preisgabe des Bewußt-
seins. Auch Teilhard findet das Ideal
der Wissenschaft in der Physik. Aus ihr
will er die Garantie der Wissenschaft-
lichkeit der eigenen Ausführungen, auch
der theologischen, holen, um sogar und
vor allem die Wissenschafter davon zu
überzeugen und zu einer religiösen
Schau zu führen. 2. Die Physik kommt
von den Griechen. Die Physis war der
erste Gegenstand der griechischen Phi-
losophie. Die Griechen begannen ihre
Philosophie als Physik, als Naturphilo-
sophie zu entwickeln. Teilhard möchte
die Physik, mit der er sich verbünden
will, im Sinne der Griechen verstehen.
Physik ist für ihn wie für die Griechen
Naturwissenschaft im Sinne von Natur-
philosophie. Für die Griechen sind über-
haupt Wissenschaft und Philosophie das
gleiche. Teilhard will also keine neue
Wissenschaft begründen, sondern er will
die Urinspiration der griechischen Philo-
sophie wiedererwecken, und dies trotz
seiner Allergie gegen die Philosophie.

II. Das Postulat einer erweiterten Physik

In gewissem Sinne ist das, was Teil-
hard will, doch eine neue Wissenschaft,
zu der auch ein neuer Weg führt. Teil-
hard will diesen Weg zeigen und auch
gehen. Die Philosophie wird abgewiesen,
weil sie wirklichkeitsfremd ist. Teil-
hard hat dieses falsche Bild von der
Philosophie nie überwinden können. Was
ihn für die Wissenschaft im Sinne der
Physik immer begeistert hat, war ihr
Vorteil, experimentell vorzugehen und
dadurch wirklichkeitsverbunden zu blei-
ben. Er sucht eine Realwissenschaft, die
von der realen Wirklichkeit her und
wieder in sie hinein führt. Das ist der
Weg der Physik. Nach dem Urteil Teil-
hards geht jedoch die Physik auf diesem
Wege zuwenig weit. Man muß den Weg
der Physik wählen und gehen, aber
weiter, als die bisherige Physik ihn ge-
gangen ist. Man muß die Physik von

ihrem Wesen her zwingen, sich zu er-
weitern. Das bedingt jedoch, daß sie
auch die Anwendung ihrer Methode er-
weitert. Hier liegt der Schwerpunkt des
Teilhardschen Anliegens.

Die nach der Meinung von Teilhard
nicht weit genug gehende Physik ist
empirisch und experimentell. Sie hat es

mit der Erscheinung, mit dem Phäno-
men zu tun. Sie' erfaßt das Erscheinende
und begegnet darin der Wirklichkeit.
Physikalisches Wissen und überhaupt
alles Wissen ist Wissen von der Er-
scheinung her.

Nun stellt Teilhard die neue und ent-
scheidende Frage: Ist die Erscheinung
wirklich so eng, wie sie die Physik uns
zeigt? Ist das Gebiet der Erscheinung
nicht viel weiter? Diese Frage hat ihre
psychologischen Gründe in der intuitiven
Natur Teilhards. Der intuitive Geist
geht auf das Ganze und versucht Total-
deutungen. Kraft der intuitiven Konsti-
tution seiner Persönlichkeit denkt Teil-
hard immer synthetisch und ganzheit-
lieh. Dazu steht er im Banne der Evolu-
tion. Diese aber bietet ein synthetisches
Weltbild. Wenn aber die reale Wirklich-
keit synthetisch-ganzheitlich ist, so darf
auch das Weltbild, das der erkennende
und verstehende Geist von ihr gewinnt,
nicht anders sein. Wenn die reale Wirk-
lichkeit ein zusammenhängendes Ganzes
ist und wenn jeder Ausschnitt nur im
Ganzen existieren kann, so muß sie auch
von der Wissenschaft so gesehen wer-
den. Nun ist aber die heutige Physik zu-
wenig ganzheitlich. Sie muß daher er-
weitert werden und ihre Methode muß
auf die Erforschung der ganzen Wirk-
lichkeit ausgedehnt werden.

III. Der Versuch einer Unlversalphysik

Die synthetische reale Wirklichkeit
befindet sich in Evolution. Durch diese

läuft eine Linie und diese hat eine Rieh-
tung; die Richtung wiederum wird vom
Ziel bestimmt. Die Linie der Evolution
läuft von der Urmaterie über immer
größere Differenzierungen bis zum Men-
sehen. Der Mensch ist das Ziel, auf wel-
ches das Ganze zu gehen scheint. Die
Evolution ist Menschwerdung. Der
Mensch wird jedoch beim Menschen
noch nicht halt machen, sondern wird
vom Menschen aus aufs neue weiter-
gehen, jedoch nun auf geistiger Ebene.
Als der End- und Wendepunkt ist der
Mensch der Schlüssel zum Verständnis
des ganzen Alls. Wir benötigen daher
eine experimentelle Wissenschaft, wel-
che den Menschen einbezieht; wir be-
nötigen eine Physik vom Menschen.
Dies kann nur erreicht werden, indem
die Methoden der Physik auf das Objekt
Mensch ausgedehnt werden. Ziel und

Aufgabe der Physik ist es, eine umfas-
sende Wissenschaft zu werden, welche
auf Materie und Geist sich ausdehnt und
daher auch den Menschen umfaßt und
gerade vom Menschen her ein neues
Weltverständnis und eine zusammen-
hängende, homogene Weltschau zu-
standebringt. Solange wir eine Wissen-
schaft vom Menschen im Universum
nicht haben, fehlt etwas. Warum hat die
Physik dies nicht schon längst getan?
Aus Angst vor dem Geist, vor der Meta-
physik. Diese Angst aber ist unwissen-
schaftlich.

Eine solche Universalphysik mit dem
Menschen im Zentrum ist nur unter der
Bedingung möglich, daß sich die Me-
thode der Physik auch auf den Gegen-
stand Mensch anwenden läßt. Läßt sich
das machen? Teilhards Antwort liegt
schon im Titel: Das Phänomen Mensch.
Auch der Mensch ist ein Phänomen, tritt
in Erscheinung, ist der Erfahrung zu-
gänglich und daher Gegenstand der Er-
fahrungswissenschaft und mit den Me-
thoden der Erfahrungswissenschaften in
Griff zu bekommen. Wenn der Mensch
Phänomen ist, wie alles andere in der
Welt, sogar noch mehr als manches
andere, so kann er in das Studium des

Universum eingefügt werden und er-
scheint dann im erscheinenden Univer-
sum als die Mitte.

Wie ist der Mensch Erscheinung? Ist
der ganze Mensch und alles in ihm Er-
scheinung. Teilhard antwortet ohne Be-
denken mit Ja. Ohne Einschränkung,
nicht nur körperlich, sondern auch als
Geistwesen ist der Mensch Phänomen.
Auch sein Denken ist Phänomen. Könnte
heute jemand die Erde aus der Distanz
betrachten, so müßte sie ihm primär er-
scheinen als leuchtend vom Denken. Wie
kommt Teilhard dazu, im Denken ein
Phänomen, eine erfahrbare und experi-
mentierbare Größe zu sehen? Von der
evolutionistischen Perspektive und der
evolutionistischen Grundthese aus, daß
die ganze reale Wirklichkeit zusammen-
hängt und einen einheitlichen Ablauf
hat. Materie, Seele, Geist erscheinen auf
der gleichen Kurve und weisen die glei-
chen Wesenzüge auf.

Damit ist nun aber der Begriff Phä-
nomen mehrdeutig geworden. In der
Physik bedeutet Phänomen die Möglich-
keit der äußeren Beobachtung, der Meß-
barkeit, der Nachprüfbarkeit. In Teil-
hards Physik vom Menschen wird auch
das Bewußtsein Phänomen. Jedoch ist
jeweils nur das eigene Bewußtsein, die
eigene Innerlichkeit der unmittelbaren
Erfahrung zugänglich. Der Phänomen-
Charakter des Bewußtseins beschränkt
sich auf die Person des Bewußtseins-
trägers. Auf diesen Bereich kann nun
aber die wissenschaftliche Verifikation



1964 — Nr. 10 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 145

nicht mehr ausgedehnt werden. Phäno-
men hat hier nicht mehr die gleiche
Bedeutung wie in der Physik. Hier mel-
den sich daher ernste Bedenken an, wel-
che das Unternehmen in Frage stellen.
Teilhard will die Physik erweitern und
die Garantie für die Wissenschaftlich-
keit dieser Erweiterung daraus gewin-
nen, daß er die Methode der bisherigen
Physik übernimmt. Kann man aber die
Physik erweitern, ohne auch ihre Me-
thode zu erweitern? Nein, hier ruht das
System auf etwas, was nicht trägt. Die
Methode wird überfordert; sie muß lei-
sten, was sie nicht leisten kann. Die Me-
thode der Physik ist auf das Experi-
mentierbare, äußerlich Erfahrbare be-

schränkt. Geistiges Bei-sich-sein liegt
außer ihrem Anwendungsbereich. Dies

zu sehen, ist wichtig.
Teilhard meint nun zwar, die Methode

der Physik lasse sich erweitern, ja die
Physik erweitere sie gelegentlich schon
selber: Die Physik baut auf die Phäno-
mene, ich auch; ich nehme jedoch das

ganze Phänomen und im Phänomen ist
alles erscheinend; die Physik faßt ihre
Daten in eine synthetische Schau zu-
sammen, interpretiert, macht Theorien
und gelegentlich einen kühnen Wurf;
wenn die Physiker dies dürfen, so darf
ich es auch, muß ich es auch und tue ich
es auch; der Unterschied zwischen mei-
ner Theorie und meinen Gesetzen und
denen der Physik liegt bloß darin, daß
ich auch den Menschen und mit ihm das
Leben und den Geist in den Gegenstand
einbeziehe und meine Synthese umfas-
sender mache. Dies erfordert nun aber
einen neuen Begriff von der Energie,
unter den neben den physikalischen
Energieformen auch die vitalen und
geistigen untergeordnet werden müssen.
Ein erstes diesbezügliches Gesetz heißt:
alle Energie ist von psychischer Art. Ein
zweites Gesetz heißt : Bewußtsein ist
Komplexität und bemißt sich nach der
Komplexität der Materie. Die Kom-
plexität der Materie aber ist ein Phä-
nomen der realen Wirklichkeit.

Die Bedenken bleiben. Gestattet die
Physik wirklich diese Erweiterung der
Synthese? Wird die physikalische Me-
thode nicht überfordert? Wenn die Phy-
sik eine Theorie aufstellst, so weiß sie,
daß sie diese beweisen muß. Jede physi-
kaiische Theorie muß sich der Verifika-
tion stellen. Tut die Theorie von Teil-
hard dies auch? Physikalisch läßt sich
nicht beweisen, daß alle Energie psy-
chisch ist, daß die Materie Bewußtsein
hat. Teilhard sah die Schwierigkeit und
suchte sie aufzufangen: Jawohl, meine
Theorie soll verifiziert werden; sie veri-
fiziert sich aber nicht durch Messen,
sondern in anderer Art; sie verifiziert
sich aus sich selbst, automatisch; sehe

die Welt, wie ich sie sehe, und alles wird
dir klar und weiterer Verifikation nicht
mehr bedürftig sein. Nur der Intuitive
kann so sprechen. Ist ein solches Evi-
denzkriterium annehmbar? Man darf
wohl sagen, die reale Wirklichkeit weise
eine innere Ordnung auf, wenn man
diese sehe, so habe man die Wahrheit
und auch der Wahrheitsbesitz weise
dann die gleiche innere Ordnung und
Harmonie auf. Aber es ist gefährlich,
umgekehrt aus der Ordnung und Schön-
heit einer vorgefaßten Theorie die Ga-
rantie für die innere Struktur der rea-
len Wirklichkeit zu machen. Man kann
sich eine Welt zurechtlegen, wie Spinoza
es tat. Die reale Welt richtet sich aber
nicht darnach, sondern ist anders und
viel komplizierter, als wir sie zu ent-
werfen vermögen. Hier hat sich Teilhard
überschätzt.

IV. Teilhard
eine Mahnung an die Philosophie

Neue Initiativen in der Wissenschaft
kommen meist von intuitiv veranlagten
Menschen. Fruchtbar ist aber nur das
Denken, das von der realen Wirklichkeit
her und auf diese zu denkt. Der Grund-
gedanke von Teilhard ist wohl richtig:
die reale Wirklichkeit, das Universum
ist eine zusammenhängende und zu-
sammenspielende Einheit, und es gibt
darin Sinn und Richtung. Es ist aber
gefährlich, seinen ganzen Entwurf mit
den Beweismethoden der Naturwissen-
schaft beweisen zu wollen. Vertrauen
wir daher nicht zuviel auf die von Teil-
hard geschlagene Brücke, welche die
verschiedenen SpezialWissenschaften, Na-
turwissenschaft und Philosophie und
Theologie, Wissen und Glauben verbin-
den will, damit sie nicht mehr länger
getrennte Kontinente seien, denn es ist
leicht möglich, daß die Brücke einstürzt.
Das methodische Ungenügen wird von
der Naturwissenschaft aufgedeckt, wer-
den. Wir tun uns und ihm einen schlech-
ten Dienst, wenn wir bei ihm endgültige
Lösungen finden und schwärmerisch
unser Leben schon nach seinem Welt-
bild. ausrichten wollen.

Sicher ist Teilhard ein großer Denker

Dem Kampf der afrikanischen Völker
gegen jede Art der Bevormundung und
dem Erlangen der nationalen Unabhän-
gigkeit kommt in der Geschichte des
20. Jahrhunderts weltpolitische Bedeu-
tung zu. Die jungen Nationen sind sich
dessen vollauf bewußt und haben der
Alten Welt seit einiger Zeit zu verstehen
gegeben, daß sie nicht nur auf die Hilfe

Ökumenische Aphorismen
Das ökumenische Problem entsteigt

dem Mysterium der Kirche und hält
inne an den Pforten der Marienlehre.
Die gegenwärtige Ökumene ist noch
sehr stark von männlichem Geiste ge-
prägt und daher so wenig liturgisch. Sie
singt nicht — sie spricht und diskutiert.
Der Konflikt bricht in einer Tiefe aus,
wo von allen Seiten das «non possumus»
der Konfessionen erklingt, und erscheint
wesentlich als Streit der betreffenden
Glaubenstraditionen.

Er legt überzeugend die Notwendig-
keit nahe, unter starker Zuhilfenahme
der patristischen Tradition die dogmati-
sehen Grundlagen der Lehre von der
Kirche wieder ans Licht zu bringen. Ein
Einklang wird nicht aus theologischem
Verstand allein kommen, sondern aus
betendem Herzen, aus der Liturgie und
dem Sakrament eines weltweiten «fiat»:
«Ich bin die Magd des Herrn, mir ge-
schehe nach Deinem Willen» (Lk 1, 38).

Paul fivdofcimou (russisch-orthodox),
Die Frau und das Heil der Welt (Mün-
chen 1960), S. 245.

und ladet zum Weiterdenken ein. Er Ist
aber auch eine Rache und eine Mahnung.
Die Philosophie der Neuzeit hat die
reale Wirklichkeit, die Natur vernach-
lässigt und ist vollends Subjektphilo-
sophie geworden. Von der objektiven
Welt und ihren Schönheiten weiß die
moderne Philosophie nichts. Die Natur-
philosophie fehlt in ihr ganz. Darum
sind die Philosophen schuld, daß nun
andere kommen und das falsch machen,
was sie nicht rechtzeitig richtig gemacht
haben. Auch die Philosophie muß aus
den Quellen der Erfahrung schöpfen
und in ihrem Denken mit der Wirklich-
keit in Verbindung bleiben. Teilhard
rächt sich an der Philosophie und ist für
diese eine Mahnung. Umgekehrt rächt
sich aber auch die Philosophie an Teil-
hard, da er sich aus seinem philosophie-
feindlichen Affekt heraus die Instru-
mente aus der Hand schlug, mit denen
er die Probleme hätte bewältigen kön-
nen. Jose/ RöösZi

anderer Völker angewiesen sind, sondern
selbst auch etwas zu bieten haben und
dies nicht nur im wirtschaftlichen Sinne.

Ideale Konzeption

eines Afrikaners: ,Auf Grund einer posi-
tiven Neutralität suchen wir eine Zu-
sammenarbeit mit westlichen und öst-

Zusammenarbeit — Friede und Gerechtigkeit



146 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1964 — Nr. 10

liehen Ländern' und er erklärt, es als
grobes Unrecht, Nkrumah, Sekou-Touré,
Lumumba und andere Politiker Afrikas
als Kommunisten zu brandmarken.

Kein afrikanischer Politiker der Ge-

genwart wolle sich vom Kommunismus
oder vom Kapitalismus in seiner Innen-
und Außenpolitik überhaupt beeinflussen
lassen oder im Ost-West-Konflikt für
die eine oder andere Seite Partei er-
greifen. Die afrikanischen Staaten woll-
ten vielmehr dazu beitragen, die star-
ren Machtblöcke aufzutauen, damit Be-
wegungsfreiheit und Meinungsaustausch
'auf breiter Basis wieder möglich und
die Gleichberechtigung für alle Men-
sehen hergestellt werde. Sie rechnen
sich zu den großen zukünftigen Garan-
ten des Weltfriedens. Sich einer solchen
Sendung bewußt zu Sein, macht den
Glauben an die eigene Zukunft groß.
Man wird aber doch sagen müssen, daß
diese afrikanischen Intellektuellen zu
subjektivistisch denken, sie sind Ideali-
sten und haben ein sehr distanziertes
Verhältnis zur Wirklichkeit. Die Ereig-
nisse der letzten Jahre legen jedenfalls
nahe, daß unsere Sorge für die Entwick-
lung der jungen Nationen in Friede und
Gerechtigkeit in nächster Zukunft dring-
licher ist als das vorzeitige Ansinnen
Afrikas, zwischen den Machtblöcken den
Weltfrieden zu sichern.

Krisenherd für den Frieden

Viele führende afrikanische Politiker
von bereits unabhängigen Staaten müs-
sen heute noch einen beträchtlichen Teil
ihrer Kraft dafür aufwenden, im eigenen
Lande eine dauernde Entspannungspoli-
tik zu betreiben. Manchenorts haben
künstlich gezogene Grenzen die Volks-
stamme geteilt und halbwegs wieder
mit andern Völkerschaften zusammen-
gebunden, so daß mit jahrelangen Ri-
valitäten und innenpolitischen Macht-
kämpfen zu rechnen ist. Geschichtlich
gesehen ist es unmöglich, daß Menschen
und Gruppen verschiedener Sprachen,
Traditionen, Kulturen und Religionen
in so kurzer Zeit und ohne schwere Kri-
sen und Spannungen zu einem nationa-
len Gebilde zusammenwachsen können,
auch wenn alle daran Beteiligten guten
Willens sind. Mit dem Willen allein sind
eingefleischte Gegensätze noch lang
nicht überwunden. Die Einsicht und
Klugheit eines jeden Staatsführers hat
eine Zerreißprobe auszustehen, deren
Ausgang oft davon abhängt, ob es ihm
gelingt, den notwendigen Grundstock an
gemeinsamen, von allen respektierten
Überzeugungen, auf die jedes lebens-
fähige Staatsgebilde angewiesen ist, her-
beizuschaffen. In beinahe allen afrikani-
sehen Staaten schwelen versteckt, wenn

nicht sogar offen, solche Rivalitäten:
im Kongo, in Kamerun, Togo, Senegal,
Dahomey usw., selbst im kleinen, zur
Hälfte bereits christlichen Rwanda, wo
man seit 1959 von einer eigentlichen Tot-
Schlägerei reden kann. Auch Kenya, der
letztgeborene der afrikanischen Staaten,
wird ein waches Auge auf die innere
Stabilität haben müssen. Kenyatta ge-
lang es zwar, die verschiedenen politi-
sehen Tendenzen im Sinne eines Kom-
promisses auf den gleichen Nenner zu
bringen, letztlich aber handelt es sich
nicht um politische Gegensätze, sondern
um Stammesunterschiede, und an diesen
wird sich Kenyas Zukunft entscheiden.

Krisenherd für die Gerechtigkeit

Hinter dem afrikanischen Freiheits-
fimmel stecken oft noch große Illusio-
nen, und gelegentlich scheut man sich
nicht einmal, in verkürzter Verantwor-
tung sogar bewußt den Weg des Experi-
mentes einzuschlagen: .Durch Regieren
lernt man regieren. Wir werden Fehler
machen, aber es werden unsere Fehler
sein.' Wenn die Dinge im Kongo zur An-
archie getrieben haben, so sind die Ur-
Sachen dafür nach Röpke in einem un-
genügenden staatlichen und gesellschaft-
liehen Zusammenhalt, im Fehlen der
grundlegenden Kenntnisse von geordne-
tem Verwalten und Finanzgebaren zu
suchen, ,in einem Mangel an etwas, was
man die geistig-moralische Infrastruktur
nennen kann'. Man hatte das Gefühl,
daß unter belgischer Protektion der Pro-
zeß der Entwicklung zu langsam vor sich
gehe. Je langsamer aber die Entwick-
lung vor sich geht, um so naheliegender
ist der verlockende Gedanke, mit dikta-
torischer Messerschärfe alle Knoten zu
zerhauen. Statt geduldig zu entwirren,
hetzt man zur Tat. Schnell soll Ver-
schiedenartigstes zusammengeschweißt,
nationale Größe und politisches Ansehen
erreicht werden. Soll Gerechtigkeit und
Friede in einem so großen Werk der

Sagen wir es offen: Wir sind schwer
enttäuscht! Monatelang blickten wir
nach Rom. Wir haben das Ringen der
Konzilsväter um eine zeitgemäße litur-
gische Erneuerung mit größter Span-
nung verfolgt und uns mächtig gefreut
über das glückliche Endresultat. Und
dann kam der ersehnte erste Fasten-
sonntag, an dem die Konstitution hätte
in Kraft treten sollen. Und was ge-
schah? So gut wie nichts!

Aber versuchen wir der mißlichen Si-
tuation einmal die bestmögliche Seite
abzugewinnen: Es bleibt zu bedenken,

Entwicklung nicht verletzt werden, so
muß Besonnenheit zu Geduld und Rück-
sichtnahme mahnen gegenüber den
zahlreich berechtigten Interessen. Über-
triebener Nationalismus und ungezügel-
ter Größenwahn machen die Menschen
blind für die Forderungen der Gerech-
tigkeit und verunmöglichen in der Zer-
Störung des Friedens auch jede notwen-
dige Zusammenarbeit.

Hoffnung und Sorge

Wenn die afrikanischen Staaten aber
die innere Festigkeit erreicht haben,
dann zweifeln wir nicht, daß sie auch
fähig sind, ein viel größeres Verant-
wortungsbewußtsein des einzelnen ge-
genüber der Gemeinschaft und der Ge-
meinschaft gegenüber dem einzelnen in
die neue Zeit hineinzuretten. Dieses
fruchtbar gewandelte Erbe ihrer alten
Sippenstrukturen könnte den afrikani-
sehen Staaten eine enge Zusammen-
arbeit erleichtern. Daß ein solcher Ver-
band vielleicht einmal Weltaufgaben lö-
sen wird, die die erstarrten Blöcke nicht
mehr lösen können, ist denkbar. Bis da-
hin aber wird es unsere ernste Pflicht
sein, geistig und materiell alles einzu-
setzen, daß die Verführung zum Kom-
munismus in den afrikanischen Ländern
nicht noch größer wird. Glaubt man
vielleicht manchenorts, die révolu tionä-
ren Methoden übernehmen zu müssen,
weil sie nachweisbar in den letzten fünf-
zig Jahren erfolgreich waren: Sowjet-
rußland ist eine Weltmacht und Rot-
china ist auf dem Wege dazu — so liegt
die Versuchung zur gleichen Ideologie
in besorgniserregender Nähe. Wenn
Afrika hier auch in verkürzter Verant-
wortung experimentiert, wird ein mög-
licher Fehler nicht wiedergutzumachen
sein. P. Werwer Zur/tw/i, Säfß

Mission.sf/ebetsTOemw«// /iir den Monat
Mär« JÖ64: Daß die jungen, zur Unabhän-
gigkeit gelangten Nationen in kluger Zu-
sammenarbeit Gerechtigkeit und Frieden
suchen.

daß Reformen, die nicht organisch wach-
sen, auf die Dauer nicht lebensfähig
sind. Jeder Seelsorger sollte sich daher
klar werden über die Ausgangslage und
das Ziel, das zu erreichen oder doch an-
zustreben ist.

Da sind einmal die vielen Gläubigen
nicht zu übersehen, die einer liturgi-
sehen Erneuerung feindlich gegenüber-
stehen. Sie sind in einem anderen Fröm-
migkeitsstil erzogen worden — in einer
Zeit, wo man die sechs aloisianischen
Sonntage in Ehren hielt und wo die
Maiandacht mehr bedeutete als das

Liturgische Bewegung am toten Punkt?



1964 — Nr. 10 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 147

Paschamysterium. Sie liebten die Kom-
munion vor der Messe, damit man die-
selbe als Danksagung benutzen konnte.
Am meisten schätzten sie die stille
Messe, da wurde man in der Novene zur
heiligen Rita durch nichts abgelenkt.
Diese Gläubigen wurden durch die Neue-
rungen (Abendmesse, Erleichterung des
eucharistischen Fastens usw.) innerlich
mehr erschüttert, als man gemeinhin
annimmt. Sie glauben, die katholische
Kirche sei auf dem besten Weg, prote-
stantisch zu werden, und wünschen
nichts sehnlicher, als wenigstens noch
im angestammten Glauben sterben zu
können.

Eine andere Gruppe von Gläubigen
hat zunächst ernsthaft den Versuch ge-
wagt, den Einstieg in die liturgische Be-

wegung zu suchen, aber nach einer ge-
wissen Zeit resigniert festgestellt: «Die
Liturgie macht uns nicht besser. Wir
haben nichts davon! Was sind zum Bei-
spiel die Psalmen für sonderbare Ge-
bete. Und überhaupt diese beständigen
Reminiszenzen aus dem Alten Bund.
Wir sind doch keine Juden! Zudem wird
nun in der Messe soviel Betrieb ge-
macht, daß man überhaupt nicht mehr
beten kann!» Wo fehlt es bei diesen
Leuten? Sie betrachten die Liturgie als
eine geistliche Tankstelle. Sie möchten
sich in erster Linie für den eigenen
Sack verproviantieren. Es geht ihnen
im Grunde genommen um ihre Privat-
andacht und den persönlichen Profit.

Aber auch unter den Priestern gibt
es solche, die bis anhin die liturgische
Bewegung als ein Hobby von benedikti-
nisch angehauchten Konfratres ansahen.
Liturgie mag nach ihrer Ansicht gut
sein für Mönche, die es sich leisten kön-
nen, den Anschluß an die Zeit zu ver-
passen. Der Seelsorgsklerus muß mit
beiden Füßen auf dem Boden der Wirk-
lickheit stehen. Und hier gilt der Grund-
satz: «Nur ja nichts zerschlagen! Wer
zuviel verlangt, bekommt nichts Darum
Vorsicht mit Neuerungen!» Man wird
diesen Bedenken nicht jede Berechti-
gung absprechen. Aber hat der Priester
anderseits das Recht, die Sakramente
zu «herabgesetztem Preis» zu spenden?

Ist eine Seelsorge, welche die Wort-
Verkündigung verkümmern läßt, nicht
einem Orgelspiel auf einem einzigen Ma-
nual vergleichbar? Wenn die Protestan-
ten das Wort auf Kosten des Sakramen-
tes überbetonten, dürfen wir dann in
das andere Extrem fallen? Ist eine Ge-
meinde, die dem Sakramentalismus hui-

* Afaertens, Tliierri/ : BititrpiscJie Bewe-
giungr am toten Pnnfct? Mit einem Geleit-
wort zur deutschen Ausgabe von Benedikt
ßeets, Erzabt von Beuron. Ins Deutsche
übersetzt von Mirjam Praeter. Freiburg,
Herder-Verlag 1963, 103 Seiten.

digt, wirklich noch eine Gemeinschaft
von Gläubigen?

Uber all diese Probleme spricht Dom
Maertens, Mönch der Abtei Saint-
André in Brügge, in einem vor kurzem
erschienenen Büchlein * sehr offen. Er
begnügt sich aber glücklicherweise nicht
damit, Steine zu werfen und die Ver-
gangenheit anzuprangern. Er zeigt Wege
in eine schönere Zukunft. Eine frucht-
bare liturgische Seelsorge sieht er von-
vier Faktoren abhängig:

1. Die Liturgie muß in ihrem eigent-
liehen Wesen als Vergegenwärtigung der
Heilsmysterien tiefer erfaßt und aus-
gewertet werden. So überwindet man
von der Wurzel her jeden Moralismus,
Sentimentalismus und Aktivismus, und
was daran berechtigt ist, wird integriert.

2. Die liturgische Erneuerung ist we-
sentlich eine Frage der Bildung. Der
Liturge muß aufs innigste vertraut wer-
den mit dem Geist, der Symbolsprache
und der inneren Struktur der Liturgie.
Dann wird er auch fähig und geneigt
sein, die liturgische Bildung seiner Gläu-
bigen voranzutreiben.

3. Die gesamte Seelsorge soll vom
Altar ausgehen und zum Altar hin aus-
gerichtet sein. Liturgie und Leben dür-
fen nicht als zwei getrennte Bereiche
dastehen. Sie müssen einander durch-
dringen und gegenseitig befruchten.

4. Die Liturgie selber bedarf der Re-
form. Sie ist grundsätzlich durch das

Konzil beschlossen. Jeder Einsichtige

Nur wenige Tage nach dem Abschluß
der 2. Konzilsperiode hatten wir die la-
teinisch-deutsche Konstitution über die
heilige Liturgie in den Händen. Diese
rasche und sorgfältige Bedienung hat
allgemein freudig überrascht und zuver-
sichtliche und dankbare Gefühle ge-
weckt. Die deutsche Übersetzung trägt
deutlich die Spuren des lateinischen
Originals. Sie hat auch jene großen er-
klärenden, begründenden, einschränken-
den oder ergänzenden Satzgefüge, die
solchen kirchlichen Dokumenten eigen
sind. Für ein so wichtiges Dokument ist
diese möglichst wörtliche Übersetzung
wohl berechtigt. Für Texte zum Vor-
lesen wäre sie sicher abzulehnen. Im
Hirtenschreiben der schweizerischen Bi-
schöfe zur Liturgie-Konstitution steht
u.a.: «Die Riten sollen den Glanz edler
Einfachheit an sich tragen, knapp und
durchschaubar sein.» Wie hat mich die-
ser Satz gefreut, besonders das Wort
«durchschaubar»! Doch will mir die
bange Frage nicht aus dem Sinn: Wer-

wird es begrüßen, wen« uns die zustän-
dige Autorität ausgereifte Lösungen an-
bietet. Aber dazu braucht es Zeit und
— Geduld.

Diese kurzen Ausführungen können
und wollen den Reichtum der Schrift
von Dom Maertens nicht ausschöpfen. Er
bietet dem Seelsorger auf angenehmste
Weise eine Fülle von Anregungen und
engagiert ihn zu einer Auseinanderset-
zung mit Problemen, denen er nicht
länger mehr ausweichen darf, wenn er
den Anruf der Zeit nicht überhören will.
Wie wär's beispielsweise, wenn der ge-
hetzte Konfrater an der vordersten
Front sich folgende Überlegung zu Her-
zen nähme:

«Es ist heute für den Priester unum-
gänglich notwendig, sich regelmäßig für
einen ganzen Tag von seinen seelsorg-
liehen Pflichten freizumachen, um ge-
meinsam mit seinen Amtsbrüdern zu
beten, die Bibel zu lesen und sich in theo-
logische Fragen zu vertiefen. Die heutige
Welt ist so beschaffen, daß man den Mut
haben muß, sich regelmäßig von ihr zu-
rückzuziehen, um sich nicht von ihr fort-
reißen zu lassen. Ich konnte jedenfalls
feststellen, daß jene Priester, die sich
am seltensten von den hier zitierten
Schlagworten gegen die Liturgie bluffen
lassen, gerade jene sind, die sich die Zeit
zu Einkehrtagen nehmen oder in priester-
liehen Gemeinschaften leben. Dies scheint
mir ein offensichtliches Anzeichen für die
Wechselbeziehung zwischen dem inten-
siven geistlichen Leben des Priesters und
der liturgischen Erneuerungsbewegung zu
sein. Aber allzu viele unter uns .glauben'
nicht genug daran.» (S. 84)!

Dr. P. Vinnens StebZer, OSB

den die neuen Texte auch edle Einfach-
heit an sich tragen, knapp und «durch-
hörbar» sein? Werden die Texte, die wir
in der Kirche vorlesen werden, unmit-
telbar verständlich sein? Wird man sie

gut vorlesen können, und werden sie die
Zuhörer leicht verstehen? Ein Blick in
neuere und neueste offizielle Gebet-
bûcher und Andachten berechtigt zu
diesen Fragen. Das gilt für Übersetzun-
gen wie für eigene deutsche Texte.

1. Übersetzungen

Die lateinische Sprache hat ihre ganz
besonderen Eigenheiten. Wenn in der
Schule der Lateinlehrer für die Über-
Setzung verlangt: «So wörtlich wie mög-
lieh und so frei wie nötig», dann ist das
sicher das Richtige. Für Texte zum Vor-
lesen möchte ich eher sagen: «So frei
und klar und einfach wie möglich und
nur so wörtlich wie nötig!» Vor allem
soll es deutsch sein. Es kann für ein
deutsches Satzgefüge nicht das Gleiche

Texte zum Vorlesen



148 SCHWEIZERISCHE K IR C H E N Z E IT U N G 1964 — Nr. 10

gelten wie für ein lateinisches. Soll ein
Text gut aussprechbar und verständlich
sein, dann muß er im Deutschen oft in
mehrere Sätze aufgelöst werden. Selbst
im gültigen deutschen Rituale «Collectio
Rituum» für das Bistum Basel findet
sich an manchen Stellen die Wendung
«Gott, der du die ...». Ich glaube, jeder
Deutschlehrer müßte eine solche Wen-
dung im Aufsatz anstreichen. Wie eine
wörtliche sklavische Ubersetzung lauten
kann, zeige ein Beispiel aus dem glei-
chen deutschen Rituale. Am Schluß der
Beerdigung betet der Priester:

«Allmächtiger, ewiger Gott, Herr über
Lebende und Tote, der du dich aller er-
barmst, von denen du weißt, daß sie
durch Glauben und Werke dir angehören
werden; wir flehen dich an und bitten
dich: In deiner väterlichen Milde schenke
allen, für die wir hier beten, mag diese
Welt sie noch im Fleische zurückhalten,
oder die künftige bereits sie, vom Leibe
gelöst, aufgenommen haben, deine Gnade,
Verzeihung ihrer Sünden und das ewige
Leben.»

Über das lateinische Vorbild (Missale,
Orationes diversae 35) will ich nicht
urteilen. Der deutsche Text ist jeden-
falls zum Vorlesen und Zuhören höchst
kompliziert, unübersichtlich und ge-
schroben. Wenn schon die lateinische
Oration das Vorbild sein muß, dann
würde ich mir die Freiheit nehmen und
so übersetzen:

«Allmächtiger, ewiger Gott, Herr über
Lebende und Tote. Du erbarmst dich al-
1er, die durch Glauben und Werke dir an-
gehören werden. Wir flehen dich an und
bitten dich: Allen, für die wir beten,
mögen sie noch leben oder schon gestor-
ben sein (oder noch einfacher: den Le-
benden und Abgestorbenen), schenke in
deiner väterlichen Milde deine Gnade,
Verzeihung ihrer Sünden und das ewige
Leben.»

In meiner Fassung habe ich nicht auf
den Rhythmus und die Klangfolge ge-
achtet. Das müßte auch noch getan
werden.

Einen Text zum Vorlesen übersetzen
oder neu schaffen, verlangt sehr viel
Arbeit, Einfühlung, Kontrolle und Kor-
rektur. In den letzten Jahren sind
päpstliche Gebete aus dem Lateinischen
oder Italienischen ins Deutsche über-
setzt und von verschiedenen schweize-
rischen Verlegern den Pfarreien zum
gemeinsamen Beten angeboten worden
(Heiliges Jahr, Marianisches Jahr, Vor
dem Konzil). Ich kann nicht glauben,
daß die meisten Übersetzer selber und
mit Mitarbeitern kontrolliert haben, wie
die Texte tönten. Zu lange Satzgefüge,
ungewohnte Wörter, rhythmische Un-
ebenheiten und zu sklavische Anlehnung
an den Urtext haben das schöne, ge-
meinsame Beten sehr erschwert. Was
dem Stil eines Pius XII. eigen war, ist
nicht unbedingt geeignet für deutsch-

sprachige Zungen, Ohren und Gemüter.
Mein Anliegen gilt nicht nur für Texte
zum Vorlesen, sondern auch für Gebete,
die gemeinsam verrichtet werden sollen.

Neuestens dürfen wir in der Missa
cum populo die Lesungen unmittelbar in
der Muttersprache verkünden. Dieses
Geschenk unserer hochwürdigsten Bi-
schöfe hat uns sehr gefreut. Leider ist
die Freude nicht ungetrübt. Vieles ist
sprachlich (und auch inhaltlich) zum
Vorlesen wenig geeignet. Außer den be-
kannten Meßbüchern von Schott und
Bomm ist immer noch gut brauchbar
das Perikopenbuch von Rösch (1927).
Trotz der oben erwähnten Erfahrungen
will ich hoffen, daß die Auswahl und
die sprachliche Fassung für die Neu-
Ordnung von Epistel und Evangelium
bewußt ausgerichtet werden auf die
Brauchbarkeit zum Vorlesen und un-
mittelbaren Verstehen. Nebenbei be-
merkt: Möge es doch keine zu langen
Perikopen mehr geben wie an gewissen
Sonntagen (Sexagesima) und Werk-
tagen der Fastenzeit! An den paulini-
sehen Briefen hat man meistens schon
genug, auch wenn es nur kurze Ab-
schnitte sind.

2. Eigene Texte

Es sei nochmals zugegeben: Aus dem
Lateinischen einen sinntreuen und zu-
gleich zum Vorlesen geeigneten Text zu
schreiben, ist nur mit viel Mühe und
Ausprobieren möglich. Wenn eigene
deutsche Texte für, den Gottesdienst
geschaffen werden, sollte das etwas
leichter sein. Ich zweifle aber, ob sich
die jeweiligen Redaktoren genug Re-
chenschaft geben über die Brauchbar-
keit ihrer Texte. Es ist so schade, daß
manche gelehrte Mitbrüder den Mut
nicht aufbringen, einfach und schlicht
zu sprechen und zu schreiben. Ich denke
zurück an das Missionsjahr. Für die
Schulkinder wurde ein sehr schönes, ein-
drückliches und verständliches Gebet
geboten. Was die reifende Jugend in die
Hand bekam, roch nach Snobismus. Die
gute Absicht war selbstverständlich vor-
handen. Und einige Wendungen und
Ausdrücke waren sehr gut. Das Ganze
aber war zum Lesen und Hören zu
schwer und zum Verstehen unnötig hoch.
— Vor mir liegt der «Gebetsgottesdienst
für die Gebetswoche für die Einheit der
Christen 1964», herausgegeben vom Ka-
tholischen Arbeitskreis für die Welt-
gebetswoche in Deutschland, Österreich
und der Schweiz. Um diese Handreichung
war man sehr froh. Leider hatte sie

sprachliche Tücken, die den Gottesdienst
unnötig erschwerten. Zum Beispiel die
Meditation! Zuerst wird in der Andacht
ein Text aus dem Evangelium vorgele-

sen. Dann folgt eben die Meditation. Da
würde man einige kurze Sätze erwarten,
die der Vorbeter langsam und mit Pau-
sen vorträgt. In der erwähnten Andacht
sind aber so viel Zwischensätze und
Nebensätze und Nachsätze, daß eine
ruhige Besinnung kaum möglich ist. Ich
habe für die Meditation selber einige
Sätze formuliert. Wäre die Vorlage
besser gewesen, hätte ich mir diese Ar-
beit ersparen können. — Ich bin nicht
berechtigt, dem zu erwartenden neuen
Gesangbuch Mißtrauen entgegenzubrin-
gen. Ich habe noch keine Texte gesehen.
Möge unsere Hoffnung nicht zerstört
werden, die Verantwortlichen werden
dem Gesangbuch den «Glanz edler Ein-
fachheit» geben! In sprachlicher Bezie-
hung ist das «Laudate» im allgemeinen
recht gut, einiges ist sogar vortrefflich.
Ganz unbefriedigend ist die (scheinbar)
wahllose und für das Volk oft unver-
ständliche Verwendung von Schrifttex-
ten in den Andachten. Die anderen
schweizerischen Diözesanbücher kenne
ich weniger. — Höchste Anerkennung
verdient in jeder Beziehung (auch in
sprachlicher) die Handreichung «Gottes
Wort zur Fastenzeit 1964» von R. Thal-
mann, St. Gallen.

3. Fürbitten

Besonders «knapp und durchhörbar»
sollten die Fürbitten sein. Der Litanei-
Charakter dieser beliebten Gebetsform
sollte unbedingt gewahrt sein. Warum
in eine Fürbitte zwei oder sogar drei
Anliegen hineinlegen? Warum in einer
Fürbitte eine ganze Theologie und
Schriftexegese entwickeln wollen (dazu
sind die einleitenden Texte da!)? Wir
beten nun schön das dritte Jahr das
«Fastengebet der Schüler». Ich freue
mich jedesmal an diesen kurzen, prä-
gnanten und doch sehr aussagereichen
Sätzen. Ich meine, es sollte die gleiche
Form bei einem anderen Inhalt für die
Erwachsenen möglich sein. Die «Für-
bitten zur Fastenzeit 1964» erweisen
sich in der Praxis als zu schwerfällig.
Der Verfasser sieht zwar in der ver-
wendeten Aussageweise der Heiligen
Schrift keinen Grund, «sie durch gän-
gigere Formulierungen zu ersetzen». Ich
kann seine Meinung nicht teilen, auch

wenn ich seine Arbeit sonst sehr aner-
kenne. — Im Lektorenbuch von Rudolf
Gräfe (Verlag Bonifazius-Druckerei Pa-
derborn) ist die gewohnte Form «Daß
du wollest» weggefallen. Ich glaube,
man sollte diese hergebrachte Form
trotz sprachlicher Bedenken beibehalten,
weil sie sich für ein reibungsloses Wech-
seigebet bewährt hat. Von wenigen Aus-
nahmen abgesehen, bete ich gern aus
«Fürbitten für Meßfeier und Andach-



1964 — Nr. 10 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 149

ten» (Verlag Bachem in Köln) und aus
»Gottesdienst, Werkbuch zum ,Laudate'»
(Aschendorf, Münster). In beiden Bü-
ehern hätten einige Texte leicht noch
konziser formuliert werden können.

4. Lob der Einfachheit

Sicher wird die vermehrte Verwen-
dung der Muttersprache in der Liturgie
unser Volk der betenden und opfernden
Kirche näher bringen. Aber auch da gilt
das Gesetz des richtigen Maßes. Zu viel
slnhalt» übersteigt die Aufnahmefähig-
heit unserer Gläubigen. Wenn dann noch
die Form überladen, kompliziert, un-
übersichtlich und langatmig ist, dann ist
es noch schlimmer. Einfachheit soll nicht
gleichgesetzt werden mit banal, dürftig,
schülerhaft und primitiv. Der Meister
der Sprache kann hohe Dinge einfach
und klar, verständlich und zugleich

Das polizeiliche Unfallkommando, das
Rettungs- und Krankenauto gehören
heute mehr denn je zum traurigen All-
tagsbild einer modernen Großstadt. Un-
fälle, plötzlich auftretende schwere Er-
krankungen und die vielfach drückende
Bettennot stellen an die Organisation der
Behörden hohe Anforderungen. Wo es um
Menschenleben geht, gilt es jeweils rasch
zu handeln. Dieses Gebot gilt aber auch
für die Kirche, für die Seelsorge: Dem
Kranken oder dem einem Unfall zum
Opfer Gefallenen soll binnen Minuten Bei-
stand geleistet werden. Die rasche seel-
sorgliche Betreuung Verunglückter kann
freilich nicht im Rahmen der sonstigen
Krankenseelsorge allein bewältigt wer-
den.

In der Erzdiözese Wien hat man auf
diesem Gebiet im Vorjahr einen neuarti-
gen — und wie sich bereits jetzt abzu-
zeichnen beginnt — sehr erfolgreichen
Weg eingeschlagen. Das Krankenreferat
im Seelsorgeamt der Erzdiözese Wien
hatte damals mit Unterstützung der Po-
lizei einen Plan ausgearbeitet, der eine
denkbar rasche geistliche Hilfe nach Un-
fällen garantiert. Demnach verständigt
die Polizei bei schweren Verkehrsunfällen
die Zentrale des neugeschaffenen «Prie-
sternotrufes», die sich im Orthodpädi-
sehen Spital der Dienerinnen des Heiligen
Geistes in der Speisingerstraße in Hiet-
zing befindet. Dieses «Notruftelefon» —
es hat die Nummer 82 32 31 — kann und
soll nötigenfalls aber nicht nur von der
Polizei, sondern auch von Privatpersonen,
die Zeugen eines Unfalls geworden sind,
beansprucht werden.

Von dieser Zentrale aus werden die Ein-
sätze der Priester geleitet: Das Wiener
Stadtgebiet wurde nach dem Plan des
Krankenreferates der Erzdiözese Wien in
vier große Sprengel eingeteilt, in denen
sich insgesamt elf «Bereitschaftsstellen»,
meist Krankenhäuser, des Priesternot-
rufes für Unfälle befinden. Der Regelfall
bei Unfällen ist nun der: die Telefonzen-

schön und klangvoll und kultiviert aus-
drücken. Mögen nur solche Meister ans
Werk gehen, wenn für das Gotteshaus
Texte zum Vorlesen geschaffen werden.
Man soll den Text gut vorlesen können,
und der Text soll unmittelbar ins Ohr
und ins Herz der Zuhörer dringen kön-
nen. Alles andere ist unbrauchbar. Letzt-
hin fiel mir das Büchlein «Damit die
Welt glaube, Briefe an junge Menschen»
von Prof. H. Küng in die Hände. Ich war
sehr gespannt, nicht nur auf den Inhalt,
sondern auch auf die Sprache. Und ich
war sehr freudig überrascht, daß ein
Herr Professor für junge Leute eine
so gediegene, einfache und vornehme
Sprache gewählt hat. Für Vorlesetexte
muß diese Art ganz besonders gefordert
werden. Je klarer, desto wahrer! Je
einfacher, desto überzeugender!

Osfca?' Hil/ifcer

trale verständigt sofort den Seelsorger
desjenigen Krankenhauses, in das der
Verunglückte eingeliefert werden soll.
Somit ist der Priester schon zum Beistand
bereit, wenn der Verunglückte eingehe-
fert wird — dies meist wenige Minuten
nach dem Unfall.

Diese kurze Zeitspanne, die durch das
meist klaglose Zusammenarbeiten von Po-
lizei und Rettung ermöglicht wird, ist es
auch, die das Krankenreferat der Wiener
Erzdiözese dazu veranlaßt, wenn es die
Situation erlaubt, die sofortige Heranzie-
hung eines Spitalsgeistlichen im Kran-
kenhaus selbst der wegen mangelnder
Verkehrsmittel schwerfälligeren Entsen-
dung von Priestern an den Unfallort vor-
zuziehen. In vielen Fällen wäre dies ver-
lorene Zeit, da der Verunglückte längst
abtransportiert wäre, wenn der Priester
eintrifft. Es kann daher ohne weiteres
festgestellt werden, daß die in Wien heute
gängige Art der seelsorglichen Betreuung
Verunglückter vielleicht nicht so spek-
takulär ist, wie eine zum Unglücksort
eilende «Priesterunfallpatrouille», dafür
aber um vieles wirksamer.

Freilich ist auch für jene Fälle vor-
gesorgt, in denen die Priester auf der
Straße selbst Beistand leisten. Dies trifft
bei Massenunfällen, bei denen der Ab-
transport langwierig ist, bei Unfällen, bei
denen Personen etwa unter Fahrzeugen
verkeilt sind und schließlich bei Todes-
fällen zu. (Tote werden bekanntlich oft
nicht sofort abtransportiert.) In diesen
Fällen verständigt die Telefonzentrale im
Orthopädischen Spital sofort jene Bereit-
Schaftsstelle, die dem Unfallort am näch-
sten gelegen ist. Der Priester eilt dann
auf schnellstmöglichem Weg — selbst
Autostop ist hier nicht selten — zum Un-
fallort, um seinen Dienst zu versehen.

Im Dienst der Organisation des Priester-
notrufes stehen praktisch alle hauptberuf-
liehen und nebenberuflichen im Stadt-
gebiet wohnenden Krankenseelsorger der
Erzdiözese Wien. Gegenwärtig gibt es

Zum kommenden Fastenopfer

Zar Gestaltung des Opferganges am
Passionssonntag sei an/ den einläßlichen
Artikel in der SKZ 1967, Nr. 6, S.79/71,
2wrtickverwiesen. Wichtig dür/te vor aZ-
lern der Hinweis sein, daß eine taürdige
Dnrch/iikrung allein den inneren Sinn
an/scheinen läßt. Dabei spielen o/t Klei-
nigkeiten eine ausschlaggebende Polle.
Die Gläubigen müssen unbedingt wissen,
wie sie sicJi ver/iaZtew soZZen, wie nnd too
sie nach vorn oder zurück gehen sollen.
Vielleicht läßt man einen Jungmann dis-
kret da/ür sorgen, daß er die ersten Bei-
hen in Bewegung setzt und unau//ä!lig
dirigiert. Aber auch dann wird unmittei-
bar vorher eine knappe, klare Anweisung
von der Kanzel aus nicht zu umgehen
sein. — Auch die Körbe oder andere Be-
hälfer, in die man die Op/ersäcfclein legt,
könnten abstoßend oder ansprechend wir-
ken. Dm eine plump tairfcende Stille zu
vermeiden, können Lieder gesungen oder
die eigens zum Op/ergang geschriebenen
Fürbitten verwendet werden.

*

Dm nicht das materielle Ziel übergroß
in den Mittelpunkt zu stellen, /ehlfen die-
ses Mal in den Predigtvorlagen einläß-
liehe Hinweise au/ die Geldspende und
ihre Notwendigkeit. Eine weise, aber ein-
dringliche Au/munferung zum spürbaren
Opfer ist aber mindestens beim. Verfcün-
den angebracht, /n der Passion ließ sich
Christus unsere Erlösung so viel kosten,
daß seiner nnenrfZic/ien Gabe gegenüber
nur eine krä/tige Spende als «dignum et
jnstnm» be^eic/ineZ werden kann.

Da einerseits mit der Vergeßlichkeit zu
rechnen ist und anderseits mancher noch
bereit wäre, anch nac/i dem Passionssonn-
tag eine Fastenop/ergabe zu geben, könnte
man zur Erleichterung in der Kirche bis
Ostern einen Opferstock da/ür bestimmen
und entsprechend beschri/fen bzw. mit
einem Fastenop/erplakat kennzeichnen, in
den Nachzügler ihren Beitrag legen kön-
nen. Man möge dies au/ der Kanzel mit-
teilen oder mindestens dies, daß nachträg-
liehe Spenden beim P/arramt abgegeben
werden können.

•

Der Fastenop/er-Pressedienst hat letz-
tes Jahr erst nach Ostern die ersten
Zahlen über den materiellen Er/olg be-
kanntgegeben, um ja nicht den Eindruck
zu erwecken, er sei im Mittelpunkt ge-
standen. Diese Absicht wurde o//ensicht-
Zieh fcawm beachtet nnd das Zwwarton
nicht gescäät^t. 23s tra/en nioät wenige
An/ragen au/ der Arbeitsstelle ein, aus
denen hervorgeht, daß die Gläubigen au/
eine raschere Orientierung Gewicht legen
wnd ohne sie rasch ?niJ3trawiscZi werden.
Die ZentraZe ArbeitssteZZe bittet daher, das
Ergebnis des Passionssonntages in einer
ersten Einzahlung möglichst rasch zu
überweisen, ohne au/ die Nachzügler zu
warten, deren Beträge in einem zweiten
MaZ nach Ostern abgeschickt werden kön-
nen. G. Kalt

53 hauptberufliche und 27 nebenberufliche
Krankenseelsorger in den vom Kranken-
referat der Erzdiözese Wien betreuten
66 Spitälern und 27 Altersheimen. Sie
stehen praktisch Tag und Nacht in Be-

Wien hat die wirksamste Verungliicktenseelsorge der Welt
MEHR ALS 90 PROZENT DER SCHWERVERUNGLÜCKTEN KATHOLIKEN

EMPFANGEN DAS SAKRAMENT DER KRANKENÖLUNG



150 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1964 — Nr. 10

reitschaft. Darüber hinaus haben sich
weitere Priester auf Dauer als «Notnägel»
für Fälle zur Verfügung gestellt, in denen
eine sonstige Betreuung nicht binnen kur-
zer Zeit vorgenommen werden kann.

Der in Wien lebende Priester Johannes
Todt, über den in jüngster Zeit wieder-
holt von Zeitungen berichtet wurde, ge-
hört nicht der Erzdiözese Wien an und
ist in die Organisation des Priesternot-
rufes auch nicht einbezogen. Er ist ein
krankheitshalber von der Diözese Eisen-
Stadt (wo er auch geweiht wurde) be-
urlaubter Geistlicher. Seine geistliche
Hilfeleistung für Verunglückte leistet er
auf eigene Initiative.

Die Organisation der geistlichen Be-
treuung verunglückter Personen und
überhaupt der Kranken ist — durch den
Priesterberuf, aber auch durch die dafür
günstige Konzentrierung der Bettenkapa-
zität auf einige Großspitäler und die auf-
opfernde Mitarbeit vieler Spitalsange-
stellter — heute die beste unter allen
Großstädten der Welt. In den Unfall-
Stationen und -krankenhäusern Wiens
empfangen 90 bis 95 Prozent aller ein-
gelieferten, durch einen Unfall schwer
Verletzten katholischer Konfession das
Sakrament der Krankensalbung. Ver-
gleichsweise sei hier erwähnt, daß die
entsprechende Zahl in Rom etwa bei
30 Prozent liegt. Ein weiteres Beispiel für
die intensive seelsorgliche Betreuung
Verunglückter ist es, daß im Jahre 1963
allein im Unfallkrankenhaus Meidling
5400mal die heilige Kommunion gespendet
wurde.

Die rasche Betreuung Verunglückter
durch Priester ist alles in allem Vorbild-
lieh, nicht zuletzt durch die Mithilfe der
Polizei. Sollte diese Bereitschaft der Po-
lizisten anhalten und vielleicht intensi-
viert werden, könnte die Organisation des
Priesternotrufes noch weiter vervoll-
kommnet werden.

Der Priesternotruf des Krankenrefera-
tes der Erzdiözese Wien bildet selbstver-
ständlich nur einen kleinen Teil der ge-

Papsf Porti Vf. iiof am 27. Oktober, am
3. M»d 77. November 7.963 drei ehrwürdige
Diener Gottes «wr Ehre der Altäre er-
hoben, fm folgenden werden diese neuen
Seiigen unserer .Lesergemeinde vorge-
steiit.

1. Der Selige P. Dominions a Afatre Dei
trat am 2. Juni 1792 zu Viterbo in einer
bescheidenen Familie als 11. Kind in diese
Welt. Nach wenigen Jahren wurde die
große Familie der Eltern beraubt. Do-
minik kam dann aufs Land zu einem
Onkel, wo er bei den Feldarbeiten mit-
half. Um nicht zum Militärdienst aus-
gehoben zu werden, versprach er, bei den
Passionisten einzutreten. Die Verhältnisse
waren aber so, daß er vorläufig warten
mußte. Nun drängten ihn die Verwandten
zur Heirat, ba er erkrankte, redete ihm
ein Bruder ins Gewissen, sein Versprechen
nicht zu vergessen. Im Jahre 1814 wurde
der Eintritt bei den Passionisten möglich
und man nahm ihn unter die Zahl der
Kleriker auf. Nachdem er im Jahre 1818
Priester geworden war, galt seine große
Sorge der Rückkehr der Anglikaner zur
katholischen Kirche. Als Lehrer und
Schriftsteller verfocht er den Neothomis-

samten Arbeit der Krankenseelsorger, die
nicht nur Verunglückten, sondern selbst-
verständlich allen katholischen Kranken-
hauspatienten in Wien zur Verfügung
stehen. Die Priester führen oft lange Aus-
sprachen mit den Patienten, hören un-
zählige Beichten und spenden die Sakra-
mente. So wurden im vergangenen Jahr
in den Anstalten auf dem Gebiet der Erz-
diözese Wien etwa 300 C00 heilige Kommu-
nionen gespendet.

Wenn der Prozentsatz der schwer ver-
unglückten Personen, die das Sakrament
der Krankensalbung erhalten, mehr als
90 beträgt, liegt er auch bei den übrigen
schwerkranken Patienten katholischer
Konfession kaum niederer. Das mag über-
raschend erscheinen, zumal gerade in
Österreich in weiten Schichten der Be-
völkerung der Aberglaube verbreitet ist,
das Empfangen des «Sterbesakramentes»
— wie es im Volksmund irreführend ge-
nannt wird — sei gleichbedeutend mit
dem baldigen Tod. Hier stellt der Kran-
kenreferent des österreichischen Seel-
sorgeinstitutes und Leiter des Kranken-
referates der Erzdiözese Wien, P. Dr. Peter
Bolech (er hat übrigens auch den Prie-
sternotrufplan entworfen), fest: «Der
Aberglaube vom kurz bevorstehenden Tod,
wenn einmal der Priester das Sakrament
der Krankensalbung spendet, ist nur unter
den Gesunden verbreitet. Für die Kran-
ken bedeutet dieses Sakrament eine
durchaus willkommene Stärkung. Die
Wiener Kranken fassen das Sakrament
wirklich als das auf, was es ist — als die
geistige Medizin der Kirche zur Genesung
des Leibes.»

Grundsätzlich kann festgestellt werden,
daß die Arbeit der Krankenseelsorge der
Wiener Erzdiözese heute tatsächlich vor-
bildlich ist. Freilich besteht noch immer
ein Mangel an Priestern. In dieser und in
vieler anderer Hinsicht werden dauernd
Verbesserungen angestrebt — zum Wohl
der Menschen, denen es am wertvollsten
irdischen Gut ermangelt: an der Gesund-
heit. K. P.

müs. Er gründete eine Niederlassung sei-
nes Ordens in Belgien und ein Jahr spä-
ter in England. Er erlebte den für ihn
so erhebenden Augenblick, da Johann
Heinrich Newman, der spätere Kardinal,
die Professio Fidei in der römisch-katho-
lischen Kirche ablegte. Das war am 8. Ok-
tober 1845. Fünf Jahre später erkrankte
P. Dominik und starb am 27. August 1851
im Spital in Reading. Unter Papst Pius X.
wurde im Jahre 1911 der kanonische Pro-
zeß begonnen und am vergangenen 27. Ok-
tober wurde er seliggesprochen. Papst
Paul VI. fügte seiner Ansprache bei der
Seligsprechung noch ein paar Worte in
englischer Sprache an und sagte u.a.:
«He had a great love for England, er be-
wies eine große Liebe für England» und
erwähnte die oben genannte Conversion
Newmans. «Diese Konversion kann nicht
dem neuen Seligen als sein einziges Ver-
dienst zugesprochen werden, aber P. Do-
minik hat von Anfang an die Uberzeu-
gung gehabt, daß er dazu bestimmt sei,
seine apostolische Tätigkeit England zu
widmen, bevor die Passionisten dort eine
Niederlassung hatten.» P. Dominik grün-
dete dann vier Häuser in England. Der
Papst hat auch den folgenden Ausspruch

des neuen Seligen zitiert: «Bevor du die
erste Zeile (als Schriftsteller) zu Papier
bringst, sollte bereits die letzte Zeile des
Buches in deinem Kopf geschrieben sein.
Wenn du ein Buch herausgeben willst,
das Bewunderung erlangen soll, mußt du
10 Jahre lesen, 20 Jahre meditieren und
dann in einer Stundet!) zusammenstel-
len.» P. Dominik zeichnete sich aus als
aszetischer Schriftsteller, unermüdlicher
Prediger und Apologet.

2. Der selige Leonardo MariaZdo, Welt-
priester. Leben und Wirksamkeit liegen
zwischen den beiden Polen 1828 und 1900.

Turin ist seine Heimat und sein Wirkungs-
feld. Von ihm sagt_ der Heilige Vater:
«Seine Geschichte ist einfach, es gibt da
keine Geheimnisse, keine außerordent-
liehen Abenteuer. Alles verläuft so still
was den Ort betrifft, wo er wohnt, was
die Menschen betrifft, mit denen er zu-
sammenkommt. Er ist nicht einer, der in
mystischer Ferne lebt. Wir wollen bei den
Heiligen das entdecken, was sie uns nahe-
bringt, nicht was uns von ihnen trennt.
Wir wollen sie auf unserm Niveau haben
und in der nicht immer erbaulichen Er-
fahrung dieser Welt. Wir wollen sie als
Gefährten unserer Mühen und auch etwa
unserer Armseligkeit erleben, um ihnen
näherzukommen und ihnen gleichgestellt
zu sein in den nämlichen irdischen Ver-
hältnissen. Das alles finden wir im Leben
des seligen Leonardo. Es gibt in seinem
Leben nichts Außerordentliches. Er ist
uns wie ein Bruder, wie einer unserer
Priester, wie einer unserer Weggefährten.
Aber wenn wir näher zuschauen, verdient
er doch jene Bewunderung, die wir gro-
ßen Seelen schenken. Wir entdecken an
ihm eine große, innere und verborgene
Tiefe, eine gewisse unbeugsame Bestän-
digkeit in verschiedenen nicht leichten
Tugenden. In seinen Finessen des Urteils,
der Behandlung, des Stiles ist etwas, das
uns das Nämliche sagen läßt, was die
Zeitgenossen von ihm sagten, wenn sie
ihm begegneten: Er ist ein Heiliger. Sein
Wahlspruch war: Facere et tacere. Er
war ein außergewöhnlicher Mensch im
Gewöhnlichen. — Er war Priester, her-
vorgegangen aus jener Zahl der Heiligen
von Turin des letzten Jahrhunderts, wel-
che der Kirche einen Typus des kirch-
liehen Heiligen gegeben hat: treu in der
wahren Lehre und den priesterlichen Sit-
ten, ein Mann des Gebetes und der Ab-
tötung, so wie das gewöhnliche Schema
des heiligen Priesters lautet. Er sieht wie
ein Cottolengo, ein Cafasso, ein Don Bosco
die Nöte der Zeit und klagt: ,Man findet
nur schwerlich Geistesmänner für die Er-
Ziehung der arbeitenden Jugend.' Dieses
soziale Bedürfnis machte ihn zum Grün-
der der frommen Gesellschaft vom hl. Jo-
seph in Turin.» Don Leonardo holte sich
seine theologische Bildung in Italien und
Frankreich, Dann begann eine Tätigkeit
auf verschiedenen Gebieten, die man nur
bei einem quecksilbrigen Temperament
eines Italieners finden kann. Er rief ver-
schiedene Oratorien ins Leben, leitete
während 10 Jahren ein Arbeiterheim in
Turin, gründete eine landwirtschaftliche
Schule, bemühte sich um sog. Abendschu-
len, schloß die Arbeiter in einem Verein
zusammen. Unter ihm entstand die Tages-
zeitung «La voce dell'Operario», ein Ver-
ein für katholische Unternehmer, eine
Buchdruckersodalität. Er empfahl unci
förderte gesetzliche Maßnahmen zum
Schutz der Arbeiterinteressen. Aber nicht
nur soziale Belange der Arbeiter beschäf-

Drei neue Selige



1964 — Nr. 10 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 151

tigten ihn. Don Leonardo sorgte auch für
das religiöse Wissen der Arbeiterschaft
und hielt mit seinen Getreuen nächtliche
Anbetungs- und Sühnestunden ab. Er
schuf weiterhin eine Vereinigung katho-
lischer Bibliothekare zum Ausleihen von
Büchern. (In unsern Gegenden hörte man
früher von einem «Verein zur Verbreitung
guter Schriften». Eine ähnliche Institu-
tion wie die genannte.) Auch die Frauen-
weit hat er aufgerufen und mobilisiert
zum Mitmachen in den verschiedenen
Zweigen des Apostolates, u. a. auch für
die Verbreitung guter Lektüre.

Turin hatte im hl. Cottolengo das Bei-
spiel der Caritas, im hl. Cafasso den Leh-
rer und Bildner des turinischen Klerus,
im hl. Don Bosco den Apostel der Jugend
und schließlich im seligen Muriaido den
Förderer der christlichen Soziallehre.
Wahrhaftig ein vierblättriges Kleeblatt,
um das die Augusta Taurinorum zu be-
neiden ist. — Die Seligsprechung Don
Leonardos fand am 3. November statt.

3. Der Dritte im Bunde ist der am
17. November seliggesprochene Don Vin-
cenzo ßomano, ebenfalls ein Weltpriester.
Er begann seine irdische Pilgerfahrt am
3. Juni 1751 in Torre del Greco am Fuße
des Vesuv. Nach dem Willen des Vaters
hätte Vincenzo ein Handwerk lernen sol-
len, um mit seinem Verdienst an der Er-
nährung der Familie mitzuhelfen. Ein
älterer Bruder war bereits Priester. Vin-
cenzo fühlte sich auch zum Priestertum
berufen und bewarb sich um die Auf-
nähme ins Seminar. Da der Bischof be-
fürchtete, die allzugroße Schar der Semi-
naristen könnte der Hausordnung und
Disziplin abträglich sein, wies er den Ge-
suchsteiler ab. Eine vornehme Persönlich-
keit legte sich ins Mittel und erreichte,
daß Vincenzo angenommen wurde. Der
Bischof hatte es nicht zu bereuen, denn
der junge Seminarist erwies sich bald als
ein Vorbild für die andern: er empfing
täglich die hl. Kommunion, was damals
eine Seltenheit war. Nachdem Vincenzo
im Jahre 1775 Priester geworden, begann
er in Torre del Greco seine seelsorgliche
Tätigkeit. Er erwies sich als vorzüglicher
Jugendfreund und -führer. Viele Jung-
männer hat er zum Priestertum geführt.
Als Prediger und Beichtvater setzte er
sich für das Volk ein. Nach längerem
Sträuben übernahm er im Jahre 1791 das
Pfarramt und führte es während mehr
als 30 Jahren bis zu seinem Tode im Jahre
1831. Die Zeugen im Kanonischen Prozeß
behaupten, er sei aus einem ängstlichen
Lamm ein unbezähmbares Pferd, ja sogar
ein starker Löwe geworden. Wie der selige
Don Leonardo hat er sich tapfer für die
Interessen der Arbeiter eingesetzt. Als er
in den ersten Jahren seiner Pfarrtätigkeit
die halbzerfallene Kirche renovierte,
zahlte er jeden Abend den Arbeitern den
abgemachten Lohn aus. So wollte er auch
von andern Arbeitgebern die Arbeiter be-
handelt wissen. Eine besondere Aufmerk-
samkeit schenkte er den Perlfischern, die
im Tyrrhenischen Meer ihrem Berufe
nachgingen und wochenlang von ihrer
Familie getrennt waren; er verschaffte
ihnen einen Seelsorger, der mit ihnen aufs
Meer hinauszog. Nach dem Wort und Bei-
spiel des Völkerapostels wollte er «allen
alles werden». Es war für Papst Paul VI.
eine besondere Freude, am Tage der
Seligsprechung vom überaus gesegneten
Wirken dieses Seelsorgers sprechen zu
können. Wir heben einiges aus seiner An-
spräche heraus.

«Wenn Don Vincenzo Romano sich das
Wort «Fare bene il bene» zum Wahl-
Spruch machte, können wir erkennen,
welche Forderung an die Vollkommenheit
sein Leben beherrschte, Man könnte da
von seinem Innenleben sprechen, von sei-
ner persönlichen Frömmigkeit, von seiner
Hingabe an das Studium, von seiner
Strengheit gegen sich selber, von seiner
Loslösung vom Geld und den Ehrenbezeu-
gungen, die mitunter auch guten Prie-
stern unbekannt sind, mit einem Wort
von seiner Anstrengung zur aszetischen
Haltung in all seinen Priesterjahren. Man
müßte gewisse mystische Zeichen erwäh-
nen, die dann und wann das Geheimnis
einer Seele ungewollt aufschimmern lie-
ßen. Was aber in erster Linie unsere Auf-
merksamkeit auf sich zieht, ist sein seel-
sorgliches Betragen, nämlich die Aus-
Übung seines Amtes zum Wohl des Näch-
sten. Wir können dabei aber zwei Dinge
nicht außer acht lassen: daß dieses äußere
Wirken sich am inneren Leben nährt,
dort seine Wurzeln hat und aus ihm seine
Energien, seine Antriebe und seine Kraft
zieht. Es ist nicht ein profanes Handwerk,
es ist nicht das kummervolle Sorgen der
Martha und auch nicht die Ausgegossen-
heit, die den «Aktivisten» von seiner per-
sönlichen inneren Tiefe leer macht. Son-
dern es ist die Liebe, die im Innern brennt
und sich immer wieder entzündet im in-
timen Gespräch mit Gott und an der be-
sinnlichen Betrachtung. Und deshalb —
das ist unsere zweite Beobachtung —
zieht ihn dieses äußere Wirken an und
zerdrückt ihn zugleich, weil es eine so
große Verantwortung mit sich bringt.
Auch läßt es ihn das Mißverhältnis er-
kennen zwischen dem, was pflichtschuldig
zu turi Wäre und den Kräften, die zur Ver-
fügung stehen. Die Verpflichtungen sind
groß, gewaltig, die Kräfte unsicher und
armselig. Das ist die Qual dessen, der sich
der Seelsorge widmet. Hieher paßt das
Wort des hl. Augustinus: ,Es gibt in die-
sem Leben, und besonders heutzutage,
nichts Schwierigeres, Mühsameres und
Gefährlicheres.' Auch der selige Don Vin-
cenzo spürte die Last und Verantwortung
des Seelsorgers und er hätte sich gern
dieser Last entledigt. So finden wir bei
ihm eine große Ähnlichkeit mit dem hei-
ligen Pfarrer von Ars, der auch erdrückt
schien von der Last der Verantwortung

CURSUM CONS
Pfarrer Peter Strebel, Villmergen

Kurz vor dem letzten Christkönigsfest
zeigten sich bei Pfarrer Peter Strebel
Herzstörungen, die sich später wieder-
holten. Der Spitalaufenthalt im Theodo-
sianum in Zürich brachte eine allmäh-
liehe Besserung. Über Weihnachten und
Neujahr war er daheim. Am Montag nach
Neujahr, dem 6. Januar, kehrte er zuver-
sichtlich ins Theodosianum zurück. Auf
Donnerstag war eine Mandeloperation
vorgesehen. «Dann darf ich hoffentlich
wieder für Euch arbeiten», schrieb er im
Pfarrblatt. Wider alles Erwarten machte
tags zuvor, in der Frühe des 8. Januar
1964, der Tod diesem Priesterleben ein
jähes Ende und brachte der Pfarrei Vill-
mergen und weit darüber hinaus Bestür-
zung und große Trauer.

Pfarrers Strebeis Lebensweg begann
im aargauischen Oberwil, wo er am 24. Ja-

und beinahe der Versuchung unterlag,
seine Pfarrei zu verlassen. Wir haben den
hl. Pfarrer von Ars genannt. Es wäre in-
teressant, die ähnlichen Züge zwischen
diesen beiden Seelsorgern aufzuzeigen:
beide waren an ähnliche Pflichten ge-
bunden, beide zeigten sich außerordent-
lieh fähig, diese Aufgaben zu erfüllen,
wenn auch verschieden in der Form und
im Maßstab, beide zeigen analoge Tugen-
den und eignen sich ähnliche Verdienste
an. Wir würden auch bei Don Vincenzo
eine große Fülle des Gotteswortes in der
systematischen Katechese, die nie genug
empfohlen werden kann, sehen. Wir fän-
den sodann ein besonderes Bemühen, die
Gläubigen das hl. Meßopfer mitfeiern zu
lassen. Sein Büchlein ,La Messa pratica'
zeigt uns, wie er sich diese Notwendigkeit
vorstellt, daß das Volk gut bete, gemein-
sam bete und seine Gebete mit denjenigen
des Priesters am Altare vereinige, eine
Notwendigkeit, die heute von der Lehre
der Kirche anerkannt und durch die litur-
gische Bewegung gefördert wird. — Wir
fänden bei ihm schließlich eine Liebe
(carità), die nach außen ausstrahlt und
sich abmüht für alle Bedürfnisse, denen
eine andere Hilfe fehlt: dem Pfarrer ist
nichts fremd, er kennt alle, tröstet alle,
ermahnt und bereichert alle. Ja seine in-
dividuelle Liebe wird sozial. So gibt uns
der selige Vincenzo ein herrliches Beispiel,
dieser Vorläufer der sozialen Liebe zum
Nächsten der Kirche unserer Tage. Er
verdient es, daß wir ihn als .modern'
bezeichnen, als ein Beispiel der Tugend,
wie es unsere Zeit nötig hat. Wir sind
glücklich, die Seelsorger auf diesen ihren
Bruder im Himmel aufmerksam zu ma-
chen. Ihnen gelte bei dieser Gelegenheit
unser besonderes und liebevolles Geden-
ken: möge der Selige ihnen die Größe ihrer
Sendung zeigen; er zeige ihnen auch, daß
und wie ein Seelsorger heilig sein soll.
Er helfe ihnen, die Entbehrungen zu er-
tragen, er möge ihre Verzichte vergelten,
ihren Opfersinn und ihre Uneigennützig-
keit stärken, sie in ihren Nöten trösten
und ihre Mühen belohnen! — Die Kirche
feiert einen neuen Seligen im Himmel.
Möge auch in der gegenwärtigen Welt
eine neue Schar solcher erstehen!»

LAms den «Acta ApostoZicae Sedis» zu-
sawTOenpesteZZt won P. Gaudenz WoZ/,
OFAfCapJ

UMMAVERUNT
nuar 1908 dem Ehepaar Josef und Marie
Strebel-Bochsler geschenkt wurde. Zu-
sammen mit einem Bruder durfte er in
einer gut katholischen Familie aufwach-
sen. Der Vater starb an einem Schlag-
anfall, als Peter noch in die Schule ging.
Peter Strebel besuchte die Primarschule
in Oberwil, die Bezirksschule in Bremgar-
ten, die Mittelschule in Einsiedeln. Im
Sommer 1929 schloß er dort die gyrana-
sialen Studien mit einer guten Matura ab.
Mit dem Wallfahrtsort und dem Kloster
Einsiedeln blieb er stets in lebendiger
Verbindung und pilgerte gern und oft
dorthin. Die wissenschaftliche und asze-
tische Vorbereitung auf den Priesterberuf
erhielt er in den Priesterseminarien Lu-
zern und Solothurn. Am 8. Juli 1934 emp-
fing er aus der Hand von Bischof Jose-
phus Ambühl in Solothurn die hl. Priester-
weihe und am 22. Juli 1934 feierte er in



152 SCHWEIZERISCHE KIRCHEN ZEITUNG 1964 — Nr. 10

seiner Heimatpfarrei die hl. Primiz. Geist-
licher Vater war sein einstiger Religions-
lehrer an der Bezirksschule Bremgarten,
der bekannte «Xaveri Fröhli, Chnächt am
Heltersberg», Katechet Otto Knecht, der
später Pfarrer in Frick war.

Der Bischof sandte den jungen Priester
als Vikar an die Heiliggeistkirche in Ba-
sei. Unter der straffen Leitung von Prälat
Dr. h. c. Robert Mäder entfaltete Peter
Strebel sein erstes Priesterwirken in der
Stadtseelsorge <1934—1938). Sehr lebhaft
wußte er später von dieser Zeit, seinem
Chef, seinen Mitvikaren und seinen fro-
hen und sorgenvollen Erlebnissen zu be-
richten. Im Jahre 1938 übernahm er die
Pfarrei Lostorf im Kanton Solothurn.
Dekan Dubler, den er sehr schätzte, in-
stallierte ihn. Zehn volle Jahre setzte er
seine priesterliche Kraft in den Dienst
dieser Pfarrei und schuf viel Wertvolles
für das Reich Gottes. Es war für die Lo-
storfer schwer, als Pfarrer Strebel am
Feste Mariä Himmelfahrt 1948 seine Ab-
schiedspredigt hielt und in den Kanton
Aargau zurückkehrte. Am 29. August 1948
übergab ihm Domherr und Dekan Seiler
die ausgedehnte Pfarrei Villmergen und
machte ihn in bischöflichem Auftrag zum
Seelsorger von Villmergen, Büttikon, Hil-
fikon und Dintikon.

Auf seinem Lebensweg hatte Pfarrer
Strebel die Gnade, Menschen zu begegnen,
die ihm fürs Leben viel mitgaben. Es wa-
ren dies: seine gute Mutter, der humor-
volle Katechet Knecht, der innerliche und
kinderliebende Regens Beat Keller, der
für Christus begeisterte Prediger und
Professor Meyenberg, der aufs Wesent-
liehe zielende Prälat Mäder, der weit-
offene Prälat Dubler.

Mit viel Sinn für das Schöne und mit
großem Verständnis für Kunstwerte setzte
sich Pfarrer Strebel für die Renovation
der Pfarrkirche, der Kapelle in Büttikon,
der Schloßkapelle Hilfikon, der Nothelfer-
kapeile auf dem Friedhof ein. Auch das
Pfarrhaus und das Pfarrhelferhaus wur-
den renoviert. Er verstand es, die Frei-
gebigkeit der Gläubigen auf diese Ziele
hin zu aktivieren.

Viel wichtiger war ihm aber die Reno-
vation der Menschen. Die Gläubigen um
den Opferaltar zu scharen, sie zum Opfer
und Opfermahl zu führen, war ihm erstes
Anliegen. Temperamentvoll und packend
wußte er Gottes Wort zu verkünden. Er
predigte gerne, solid vorbereitet und
überzeugend. Darum wurde er auch oft
zu Festpredigten und Vorträgen eingela-
den. «Ich grüße die lieben Unterrichts-
kinder, nach denen ich Langezeit habe»,
schrieb er vom Spital aus. Beicht- und
Kommunionunterricht für die Kleinen,
die Stunden der Lebenskunde für die Ju-
gendlichen lagen ihm besonders gut. Den
Brautpaaren gab er im Brautunterricht
und am Traualtar große Gedanken und
gesunde Lebensgrundsätze für die christ-
liehe Familie mit. Mit Eifer sprach er zu
den Müttern. Stolz war er auf die gut
besuchte Betstunde der Männer. So
dachte er an alle Lebensstände. Den
Gläubigen der protestantischen Kirch-
gemeinde begegnete er mit echtem Wohl-
wollen. Er schätzte ihre Glaubensüber-
zeugung, ihre Liebe zu Christus und zur
Heiligen Schrift, ihren Gebetseifer und
schloß sie in sein priesterliches Beten ein.

Für Menschen, die seelisch oder körper-
lieh litten, in Not oder hilfsbedürftig wa-
ren, hatte Pfarrer Strebel stets ein gutes
Herz. Sehr viel tat er für die Flüchtlinge

des letzten Weltkrieges, für die Kinder in
den Heimen von Bremgarten und Her-
metschwil. Sechs Flüchtlingskinder nahm
er im Pfarrhaus gastlich auf. Mit großem
Eifer ging er zu den Kranken und Ster-
benden, tröstete sie, bereitete sie für den
Heimgang zu Gott vor und blieb meistens
bis zu ihrem letzten Atemzug bei ihnen.
Er selber aber starb einsam.

Die geistlichen Mitbrüder schätzten
Pfarrer Strebel sehr. Sein Humor und
sein Unterhaltungstalent zeigten sich
nicht nur bei Primizen und Installationen,
bei denen er als Tafelmajor amtete, son-
dern auch im geselligen Zusammensein
der Priester unter sich. Wie köstlich
wußte er seine persönlichen Erlebnisse,
an denen er reich war, zu schildern. Vie-
len Mitbrüdern hat er mit seiner fröh-
liehen Art über sorgenreiche Stunden
hinweggeholfen. Sie wählten ihn zum
Sextar im Priesterkapitel und zum Kon-
ferenzdirektor der Regiunkel. Er genoß
das Vertrauen von Priestern und Laien
der Landeskirche und wurde zuerst Vize-
Präsident und dann Präsident der Synode
der Aargauischen Landeskirche. Wir wis-
sen, wie gut er die Synode präsidierte.

Pfarrer Strebel war, wie wir alle, ein
Ringender im Reiche Gottes. Er wußte
um seine Stärken, aber auch um seine
Schwächen, unter denen die einen oder
anderen gelitten haben. Er hat viel und
erfolgreich gearbeitet, aber auch viel ge-
litten unter den einen oder anderen, die
ihm den seelsorglichen Dienst in der
Pfarrei schwer machten. Die Pfarrei
wuchs. Die Zahl der Mitarbeiter aber
wurde kleiner. Das alles zehrte an der
Lebenskraft. Mit 56 Jahren hat Pfarrer
Strebel seine irdische Laufbahn vollendet.
Fast 30 Jahre durfte er Priester sein.
Sein rascher Tod hat nachdenklich ge-
stimmt. Die Bestattung, am 11. Januar in
Villmergen, wurde zu einer eindrucks-
vollen Kundgebung der dankbaren — und
für manche auch der versöhnenden —
Liebe zum verstorbenen Priester Peter
Strebel.

Pfarrer Strebel hatte zum letzten Jah-
reswechsel im Pfarrblatt geschrieben:
«Jedes Jahr vergeht, jeder Tag, jede Mi-
nute und auch unser Leben. Doch das ist
weniger wichtig. Wichtig ist nur, daß wir
all diese Zeit in der Liebe Gottes verbrin-
gen.» Emil Obrist

Résignât Georg Frey, Altstätten
Der Verstorbene war ursprünglich aus

Amberg, der bayrischen Oberpfalz, ge-
bürtig, wo er am 22. August 1883 geboren
wurde. Früh hatte er sich der Weltprie-
sterkongregation der Salesianer ange-
schlössen und erhielt am 15. August 1911
in Lüttich vom päpstlichen Nuntius die
hl. Priesterweihe. Mit dem' Ausbruch des
ersten Weltkrieges mußte er Belgien ver-
lassen und diente im deutschen Heere als
Feldprediger. An der Front machte er
alle Strapazen des Krieges mit, die seiner
Gesundheit und seinen Nerven stark zu-
setzten. Bis in seine alten Tage hingen als
Erinnerung an die schwere Zeit Sporen
und Eisernes Kreuz in seinem Stübchen.
Im Jahre 1920 wurde Georg Frey in die
Diözese St. Gallen inkardiniert. Er versah
eine Reihe von Vikariatsstellen, so in He-
risau, Eschenbach, St. Margrethen, Lieh-
tensteig und zuletzt in Wangs. Die Vor-
züge des Don-Bosco-Werkes, dem er in
Belgien gedient hatte, halfen ihm auch in
seinen Vikariatsstellen mit der männ-
liehen Jugend einen vertrauensvollen Kon-

takt. zu finden, der bis ins hohe Alter ver-
schiedentliche Beziehungen geschaffen.
Als 76jähriger kam er 1959 ins Priester-
heim Altstätten, um dort still, bescheiden
und gottverbunden seinen Lebensabend zu
verbringen. Soweit es die Kräfte erlaub-
ten, stellte er sich für Aushilfen zur Ver-
fügung und übernahm vor 2 Jahren aus
Gefälligkeit sogar das Pfarrvikariat von
Untereggen für ein paar Wochen. Zu-
sehends nahmen seine Kräfte ab, und am
17. Februar 1964 rief der göttliche König
den alten Soldaten zur großen Armee ab.
Auf dem weiten Gottesacker von Altstät-
ten harren dessen sterbliche Uberreste der
Auferstehung. K. B.

Neue Bücher

Bizer, Ernst: Frühorthodoxie und Ra-
tionalismus. Theologische Studien. Eine
Schriftenreihe, herausgegeben von Karl
Barth und Max Geiger. Heft 71. Zürich,
EVZ-Verlag, 1963. 77 Seiten.

In diesem Heft einer bekannten refor-
mierten Schriftenreihe zeigt uns der Ver-
fasser, wie sehr schon die reformierte
Frühorthodoxie dem rationalen Geist ver-
fallen war. Rationalismus im Sinne der
Uberschrift liegt nicht erst vor, wo die
Vernunft als Maßstab und einzige zuläs-
sige Quelle der christlichen Wahrheit be-
trachtet wird, sondern bereits da, wo die
Offenbarung als vernünftig erwiesen und
ihre Glaubwürdigkeit auf beweisbare Tat-
bestände begründet wird.

P. Bonaventura. Züricher, OSB

Grüninger, Wunibald: Hat Gott gespro-
chen? Würzburg, Arena Verlag 1963, 165

Seiten.
Der Verfasser will den Lehrern und

Lesern der Bibel eine Taschenbuch-Weg-
leitung mitgeben, in der er in volkstüm-
licher Art die Einleitungsfragen zum AI-
ten und Neuen Testament behandelt. Nach
der Darlegung der einzelnen Punkte läßt
er Fragen und Hinweise folgen, die zur
Lesung der Schrift und zu persönlichen
Überlegungen führen sollen. Das Inein-
ander vom Alten und Neuen Testament
wie überhaupt das Bedürfnis, auf so klei-
nem Raum möglichst viel darzulegen, las-
sen das Ganze sehr gedrängt erscheinen.
Ohne Zweifel aber können viele Seiten be-
sonders nicht technisch vorgebildete Le-
ser zur Heiligen Schrift führen.

Dr. P. Barnabas Steierl, OSB

Hastenteufel, Paul: Kirchliche Jugend-
arbeit heute. Grenzen und Möglichkeiten
in der industrielieh Gesellschaft. Mün-
chen, Kösel-Verlag, 1963. 122 Seiten.

Die Methode unserer kirchlichen Ju-
gendarbeit soll immer wieder einer kriti-
sehen Untersuchung standhalten können.
Diese Absicht verfolgt der Autor, wenn
er aus einer umfassenden Kenntnis der
einschlägigen Literatur heraus zuerst eine
Ubersicht über die Bildungsgüter der
kirchlichen Pädagogik gibt und dann zu
einer eingehenden Untersuchung über die
«Gruppe» in der Jugenderziehung über-
geht. Grundlage zu seinen Ausführungen
ist ihm eine Auswahl von 300 Schüler-
aufsätzen, die im Religionsunterricht zum
Thema «Klub und Jugendgruppe» ge-
schrieben wurden. In einer gründlichen
und offenen Diagnose wird Gutes und Un-
gutes des Gruppenbetriebes einst und
jetzt herausgestellt. Die Schlußfolgerung
aus dieser lesenswerten Untersuchung ist
die Feststellung, daß auch heute noch in



1964 Nr. 10 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEIf UNG 153

einer wohl veränderten Situation der
Gruppenbetrieb — freilich wenn die nöti-
gen Voraussetzungen geschaffen sind —
seinen großen Wert behält: «die heutige
Zeit verlangt eine verinnerlichte, perso-
nale Gruppenarbeit.» Den Jugendseelsor-
gern und Jugendführern kann die vor-
liegende Schrift zu einer heilsamen Über-
Prüfung der zu leistenden Arbeit in un-
sern Gruppen aller Zweige der Seelsorge
Anlaß geben. Karl Afatfmann

Mein Weißer Sonntag. Text: Willi Sfit-
der, Bastelseite: Josy ßrwnner, Illustra-
tionen: Madeleine MitZler-Bmfcerf. Her-
ausgegeben vom Schweiz, kathol. Frauen-
bund. Luzern, Schweiz, kathol. Frauen-
bund, 1964, 6 Hefte zu je 8 Seiten.

Jedes Heft behandelt ein Gesamtthema:
Angst-Vertrauen, Kindliches Spiel-Lebens-
spiel, Spielgemeinschaft-Kirche als Ge-
meinschaft, Kindlicher Spielverderber-
Teufel, Hunger des Leibes-Hunger der
Seele. Die sprachliche Formulierung ist
kindertümlich und wohlgelungen. Aber
vielleicht sind gerade im Streben, dem
Kinde verständlich zu werden, einige reli-
giöse Wahrheiten allzuniedlich dargestellt'
worden, so zum Beispiel diejenige der
Taufgnade, die durch ein brennendes
Kerzlein in einem roten Herzen veran-
schaulicht ist. — Ich finde es schade, daß
die Hefte mit dem Kapitel über die Angst
beginnen und dazu noch mit diesem
angstzeugenden Angsttraumbild. Und ist
es wahr, daß, wenn ein Kind betet, die
Türe zum lieben Gott (nur) «ein Spalt-
chen offen ist»? «Das fröhliche Lied ge-
gen den Teufel», das überdies nach der
Melodie «Hänschen klein ...» gesungen
werden soll, ist dazu angetan, den großen
Widersacher Gottes zu einer Kasperli-
figur herabzumindern. Es hätte vorteil-
haft durch ein frohes Dank- oder Lob-

lied ersetzt werden können, das auch bei
zunehmender Reife der Kinder noch Gül-
tigkeit hätte. Ungeachtet dieser Mängel
sind die lebensnahen Erzählungen, die
meist sehr guten Illustrationen, die
brauchbaren Anleitungen zum Basteln
und die sehr guten Gebete lobend zu er-
wähnen. f/edtoip Weiß

Unsere Leser schreiben

Wir dürfen die, Volksandachten
nicht vernachlässigen

Mit großer Genugtuung habe ich in der
«SKZ» den Artikel von EG über die Ge-
fährdung der Volksandachten gelesen. Es
freut mich, daß die Kirchenzeitung un-
parteiisch auch einmal eine solche Stimme
sprechen ließ. Wenn ich EG kennen
würde, schriebe ich ihm einen Gratula-
tionsbrief. Sicher hat er Satz um Satz
vielen Seelsorgern und Klosterleuten aus
dem Herzen gesprochen.

Eines hat EG noch vergessen: den
ßosenfcranz. Mancher liturgische Eife-
rer würde am liebsten auch den Rosen-
kränz noch ganz abschaffen und über-
sieht dabei, daß wir doch beim heiligen
Rosenkranz fast ausschließlich Worte der
Schrift und der Urkirche gebrauchen.
Nicht bloß Alban Stolz, sondern auch
W. Gier und Guardini aus unserer Zeit
haben den Rosenkranz auch Gebildeten
warm empfohlen. Es ist bekannt, daß
Hermann Schell den Rosenkranz betete,
und das hat ihn gerettet.

EG hätte auch noch stärker darauf hin-
weisen können, daß die Volksandachten
in unseren guten Gebetbüchern (Orate,
Cantate, Laudate, Lobsinget) dem Inhalt
nach und oft auch dem Wortlaut nach
Lehren der Heiligen Schrift enthalten.
Richard Gutzwiler (Cor Salvatoris) hat

nachgewiesen, daß z. B. die Anrufungen
der Herz-Jesu-Litanei fast ausnahmslos
biblisch sind, zu einem großen Teil aus
den Paulusbriefen. Ähnlich ist es bei den
Andachten, Kommuniongebeten usw., die
dem Volk gefallen und bei denen es mit-
betet, mitsingt und nicht bloß zuhört
oder auch gar nicht zuhört und bald auch
nicht mehr in die Kirche kommt. Es be-
steht große Gefahr, daß es bei den stil-
reinen Wort-Gottesdiensten geht wie bei
den stilreinen Kirchen : sie mögen den
Kunstgelehrten gefallen, nicht aber dem
Volk. Wegen dieser Stilreinheit ist als
erste Höre des Breviers die Prim, das
eigentliche Morgengebet, Tagesweihe,
fallengelassen worden, was viele Priester
und auch Bischöfe bedauern, übrigens,
wenn man folgerichtig denken wollte,
müßte aus den gleichen Gründen auch
die Komplet aus dem Brevier verschwin-
den.

Sehr geehrter Herr Redaktor, vielleicht
werden Sie diese Gedanken einmal ver-
werten. Mir ist es auch recht, wenn Sie
den Brief taliter-qualiter abdrucken.

P. AT. S.

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag

Redaktion :

Dr. Joh. Bapt. Villiger, Can.
Professor an der Theologischen Fakultät

Luzern
Redaktionsschluß : Montag, 18 Uhr

Eigentümer und Verlag :

Räber & Cie AG, Frankenstraße 7-9, Luzern
Buchdruckerei, Buchhandlung, Tel. 2 74 22

Insertionspreise :

Die einspaltige Millimeterzeile oder deren
Raum 21 Rp. Schluß der Inseratenannahme
Montag 12.00 Uhr Postkonto VII128

MADONNA
ohne Kind, stehend, früh-
barock, Holz bemalt, mit
Goldmantel, Höhe 140 cm

Verlangen Sie bitte unverbindliche
Vorführung über Tel. 062/2 74 23.

Max Walter, Antike kirchliche
Kunst, Mümliswil (SO).

Für die
Totenmessen
anstelle des Sarggestelles,
empfehlen wir ein Kreuz,
aus Eisen geschmiedet,
goldverziert, Höhe 160 cm,
mit 2 Kerzenhaltern. Dazu
passend: Opferständer aus
Eisen, mit Opferkörbli.
Offerten mit Abbildung
unverbindlich von

NEUE BÜCHER
Rudolf Schmid, Das Bundesopfer in Israel. Wesen, Ur-

sprung und Bedeutung der alttestamentlichen Sehe-
lamim. Kart. Fr. 20.80

Marie-Dominique Poinsenet, Steil bergauf. Der heilige
Johannes vom Kreuz. Ln. Fr. 19.50

Johannes Steiner, Theres Neumann von Konnersreuth.
Ein Lebensbild nach authentischen Berichten, Tage-
büchern und Dokumenten. Ln. Fr. 15.75

Günter Biemer, Die Berufimg des Katecheten. Die Gestalt
des christlichen Erziehers und Lehrers nach Kardinal
Newman. Kart. Fr. 8.20

Konstitution des II. Vatikanischen Konzils «Über die
heilige Liturgie». Herausgegeben und erläutert von
Bischof Simon Konrad Landersdorfer, Josef A. Jung-
mann und Johannes Wagner. Kart. Fr. 6.05

Geistliche Schriftlesung Band 3/1:
Alois Stöger, Das Evangelium nach Lukas. Ln. Fr. 16.20

Geistliche Schriftlesung Band 15:
Joseph Reuß, Der erste Brief an Timotheus. Ln. Fr. 9.40

BUCHHANDLUNG RÄBER LUZERN

Sechs

Kerzenstöcke
Louis XV, Metall, versilbert,
Höhe 76 cm

Verlangen Sie bitte unverbindliche
Vorführung über Tel. 062/2 74 23.

Max Walter, Antike kirchliche
Kunst, Mümliswil (SO).

Fräulein
in den 50er Jahren, das viele
Jahre selbständig einen ge-
pflegten Pfarrhaushalt ge-
führt hat,

sucht neuen Wirkungskreis
(auch aushilfsweise), ebenso
kann bei Laien, Pfarrhelferin-
nen oder Büroarbeiten gehol-
fen werden. Freundl. Atmo-
Sphäre wird großem Lohn vor-
gezogen. — Offerten unter
Chiffre OFA 2019 Lz an Orell
Füssli-Annoncen, Luzern.

Gesucht in modern eingerich-
tetes Pfarrhaus der Nordwest-
Schweiz

Haushälterin
zu alleinstehendem Herrn.
Offerten sind erbeten an die
Schweiz. Kirchenzeitung unter
Chiffre 3814.Ii

ARS PRO DEO

STRASSLE LUZERN

b.d. Holkirche 041/23318



Veston-Anzüge
Vom strapazierfähigen, putzigen Anzug für Reise, Alltag
oder Schule zum feinsten Kammgarnserge oder Drapé
finden Sie bei uns eine reichhaltige Auswahl an ein- und
zweireihigen Fassonen in Schwarz und Marengo.

Und was auch noch zählt: Wir können Ihnen Gilet- oder
Americancollare aus den gleichen Stoffen liefern.

Preise für Veston und Hose ab Fr. 198.—,
209.—, 223.— et«.

Schreiben Sie bitte um eine Auswahlsendung. Wir be-
dienen Sie umgehend.

TAILOR
Luzern, Frankenstraße 2 Telefon (041) 2 03 88

Erste

heilige Kommunion

Das gediegene Birnbaum-
kreuz mit eingebrannter
Christusform zu günsti-
gern Preis.

Muster und Angebot er-
halten Sie von

Hestia, Brambergstr. Ha,
Luzern.

Günstig abzugeben!
aus dem in nächster Zeit stattfindenden
Kirchenabbruch: 3 Glocken, ca. 1000, 360 und
270 kg, mit elektr. Antrieb, eiserner Glocken-
stuhl; ferner sehr gut erhaltene Kirchen-
bänke, Kreuzweg, div. Statuen, ein sehr guter
Ventilator für Kirchenlüftung, 10 Kirchen-
fenster 285 x 115, gotisch, Holzrahmen, Eisen-
sprossen, Bleifassungen. — Anfragen an die
kath. Kirchenpflegschaft, Buchs (SG).

Tochter
gesetzten Alters für Land-
Pfarrhaus gesucht. Rech-
ter Lohn und wohlwollen-
des Verstehen ist selbst-
verständlich.
Offerten erbeten unter
Chiffre 3815 an die Expe-
dition der SKZ.

CLICHÉS
GALVANOS
STEREOS
ZEICHNUNGEN
RETOUCHEN
PHOTO

ALFONS RITTER+CO.
Glasmalerg.5 Zürich 4 Tel. (051) 252401

Gesucht in gut eingerich-
tetes Pfarrhaus (Stadt-
nähe) eine

Haushälterin
zu zwei Herren, Lohn und
Eintritt nach Überein-
kunft.
Offerten sind erbeten an
die SKZ unter Chiffre
3816.

Zu verkaufen gut erhal-
tenes

Kruzifix
Bauernkunst aus dem
18. Jahrh. Größe: Korpus
150 x 120 cm, Balken 195 x
136 cm.
Fanny Grumser, Fitteii-
ßan/t, Obwalden, Telefon
(041) 85 18 22

Ferienheim St. Michael
am Schwarzsee FR

Ein Ferienparadies für Sommer und Winter, mit Zimmer
für die Leitung und Massenlager mit zwei getrennten
Abteilen zu je 16 Schlafplätzen. Eigene Kapelle.
Auskunft: Walter Zen-Ruffinen, Balmweg 25, Bern,

Telefon (031) 45 14 25

OngMr. Marin

m
Schon 30 Jahre

JAKOB HUBER Telefon fo41) 6 44 00 Ebikon
«Chalet Nicolai», Kaspar-Kopp-Straße 81
6 Minuten von der Bus-Endstation Maihof, Luzern

Sämtliche kirchlichen Metallgeräte: Neuarbeiten und Re-
paraturen, gediegen und preiswert. Kunst-Email-Arbeiten

ZUR ERSTKOMMUNION

Neuerscheinung
; Waswird ausANGE10

Walther Diethelm

Was wird
aus Angelo?
Das Leben von Papst Johannes XXIII. der Jugend erzählt.
Illustriert von Mona Ineichen. 96 Seiten. Pappbd. Fr. 8.80

Ein schlichtes, freundliches Buch, das die bekannten Tat-
Sachen über den großen Papst in der richtigen Auswahl
Kindern und Jugendlichen vorlegt. Walther Diethelm
weiß ja, wie man zur Jugend spricht und wie man ihr
Herz gewinnt.

Walther Diethelm

Ein Bauernbub wird Papst
Das Leben von Papst Pius X. der Jugend erzählt. 104 Sei-
ten, mit 11 Illustrationen. Leinen Fr. 6.80

Walter Diethelm

Bruder Klaus
Der Einsiedler vom Ranft. 106 Seiten, mit 11 Abbildungen.
Gebunden Fr. 7.80

Elisabeth Heck

Elisabeth von Thüringen
Ihr Leben den Kindern erzählt. 53 Seiten, mit 5 Abbil-
düngen. Gebunden Fr. 6.80

Josef Konrad Scheuber

Tarcisius
Eine Erzählung für Kommunionkinder. 48 Seiten, iliu-
striert. Plastikband Fr. 4.80

RÄBER VERLAG LUZERN



DAS KONZIL
CHRONIK DER ZWEITEN SESSIO

Vollständiger Bild- und Textbericht von Mario von Galli und Bernhard Moosbrugger

168 Seiten, 180 Abbildungen, kartoniert mit glanzkaschiertem, farbigem Umschlag, Fr. 8.50

Wie im ersten Band orientiert Dr. Mario von Galli, Konzilsberichterstatter des Deutschen Rund-
funks, sachlich und lebendig zugleich über den Verlauf, die Diskussionen und Resultate der zweiten
Sitzung des Konzils. Der Fotograf Bernhard Moosbrugger ergänzt den Text mit dem ihm eigenen

Stil durch eine aufschlußreiche Bilddokumentation.

So urteilte die Presse über den ersten Band:

«.. Er setzt Akzente, oft scharf und immer begründet, die ein ganz persönlich bestimmtes Licht-
und Schattenspiel in die Darstellung mischen. Und dieses zugriffige Hantieren mit dem Material,
das die kritisch-wache Beobachtung herangebracht hat, vollzieht Bernhard Moosbrugger mit. Seine
Bilder sind nicht Illustrationen, sondern selbständige Interpretationen der Ereignisse und Verhält-
nisse. Sie bestätigen die Aussagen des Textes, und sie lassen auch Ungesagtes wahrnehmbar
werden ...» Neue Zürcher Zeitung

WALTER VERLAG ÖLTEN



Merazol
schützt Holz vor

Beratung in allen Holzschutzfragen unverbindlich und kostenlos

Hausbock

Holzwurm

Fäulnis

Hausbock
EMIL BRUN, Holzkonservierung, MERENSCHWAND / AG Telefon (057) 8 16 24

1 DEREUX
& LIPP

Die hochqualitativen, pfeifenlosen
Kirchenorgeln zweier Stilepochen :

— Romantik und Barock —

T
PIANO ECKENSTEIN

Leonhardsgraben 48
Telefon 23 99 1 0

BASEL

Der ideale Mantel

für die Übergangszeit und
den Sommer: OSA - AT-
MOS, in Dunkelgrau und
Schwarz, ganz gefüttert,
leicht, luftdurchlässig,
wasserabstoßend, knitter-
frei, kurz gesagt, alle
Vorteile bietend. REGA-
Regenmantel, auch für
den Ubergang, nur in
Schwarz. Alle Priester-
kleider finden Sie bei

0g ARS PRO DEO

— STRÄSSLE LUZERN

H b. d.Hofkirche 041 /2 3318

PAUL VI.

Probleme unsererZeit
160 Seiten

Pappband mit Glanzfolie Fr. 8.80

Aus den zahlreichen Ansprachen und Publikationen Papst
Pauls VI. werden hier diejenigen zusammengefaßt, welche
— schon vor dem Beginn des Pontifikates — die gewich-
tigsten spirituellen, apostolischen und soziologischen Pro-
bleme und Aufgaben unserer Zeit behandeln :

das Priestertum und die zeitgemäße Auffassung
seiner Wirkungsmöglichkeiten,

das Laienapostolat, seine Sendung, Verantwortung
und Grenzen,

Religion und Arbeit, das Problem des werktäti-
gen Menschen.

Der Christ und die Wohlstandsgesell-
schaft (Fastenhirtenbrief 1963), für die bei allem not-
wendigen Verständnis für den Fortschritt das Wort
«Suchet zuerst das Reich Gottes» auch heute gilt.

Zu beziehen durch jede Buchhandlung

VERLAG HEROLD - WIEN - MÜNCHEN

Bücher
zur Fastenzeit

Thomas Merton

Verheißungen der Stille
5., erweiterte Auflage. 285 Seiten. Leinen
Fr. 16.80

Ronald Knox

Innere Erneuerung
190 Seiten. Leinen Fr. 13.80

Tage der Besinnung
263 Seiten. Leinen Fr. 16.80

Anna Katharina Emmerich

Das bittere Leiden unseres Herrn Jesus Christus
Nach den Betrachtungen von Anna Katha-
rina Emmerich aufgezeichnet durch Clemens
Brentano.
2. Auflage. 400 Seiten, illustriert. Leinen
Fr. 11.80

Anton Loetscher

Das herrliche Mahl
Anleitung zur tieferen Erfassung der
Kommunion.
202 Seiten. Leinen Fr. 11.80

Richard F. Clarke

Geduld
Ein kleiner Lehrgang für 31 Tage.
4. Auflage. Kartoniert Fr. 2.40

Ein Mönch der Ostkirche

Aufblick zum Herrn
Zwiegespräch mit dem Erlöser.
150 Seiten. Pappband Fr. 9.80

Richtlinien für die Feier der heiligen Messe

Herausgegeben im Auftrag der Schweizerischen Bischofs-,
konferenz von der Liturgischen Kommission der Schweiz
84 Seiten. Broschiert Fr. 3.

@ RÄBER VERLAG LUZERN


	

