
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 127 (1959)

Heft: 33

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


scbiusizerjscbe
kiRcbewzeiTahg

INPORCDATIOHSORQAW pöRpRAQGH ÖGRTbGOLöQlG

SGGkSORqG UHÖklRCbGHpoklTlR
LUZERN, DEN 13. AUGUST 1959 VERLAG RÄBER & CIE., LUZERN 127. JAHRGANG NR. 33

Zur Geschichte des Bibelunterrichts und der Schulbibel

Die katechetische Arbeit im deutschen
Sprachraum war in den letzten Jahrzehn-
ten vorwiegend auf den Katechismus und
den Katechismusunterricht ausgerichtet.
Nachdem diese Entwicklung mit dem Er-
scheinen des Katechismus von 1955 und der
dazu geschaffenen Hilfswerke einen gewis-
sen Abschluß gefunden hat, rückt nun die
Frage nach der Schulbibel und dem Bibel-
Unterricht in den Vordergrund des kateche-
tischen Interesses und Schaffens. Wie für
die Neuorientierung des Katechismus, so
muß auch für eine zielgerechte Lösung der
Schulbibelfrage neben der prinzipiellen
Besinnung geschichtliche Reflexion die
Grundlage bilden. Während aber das Ge-

biet der Katechismusgeschichte schon seit
einiger Zeit zum Gegenstand pastoraltheo-
logischer Untersuchung gemacht und durch
eine Reihe katechismusgeschichtlicher Stu-
dien erhellt wurde, blieb die Geschichte des
biblischen Schulbuches und des Bibelunter-
richts weithin im Dunkel und wurde von
der Forschung nur am Rande gestreift. Die
Frage, wann und wo und wie zum ersten-
mal in der Geschichte der systematische
Bibelunterricht auftrat und welche For-
men er und das zu ihm gehörige Buch im
Laufe der Zeit annahmen, fand bis heute
keine klare Antwort. Auch die für die kate-
chetische Praxis so wichtige Frage nach
dem gegenseitigen Verhältnis von Kate-
chismus- und Bibelunterricht wurde noch
nicht gründlich genug abgeklärt.

Es ist deshalb keine bloße Waschzettel-
phrase, wenn man behauptet, daß HeinricZz
KrewtswaZcZ in seinem Werk: Zur Ge-
schichte des Biblischen Unterrichts und
zur Formgeschichte des biblischen Schul-
bûches (Freiburg, Herder, 1957) eine Lücke
schließt. Der Verfasser hat sich in einer
langen katechetischen Praxis, die mit Vor-
liebe dem Bibelunterricht galt, in die Pro-
blematik auf diesem Gebiet eingearbeitet
und ist ihr auch auf dem Weg historisch-
genetischer Forschung gründlich nachge-
gangen. So entstand diese erste ausführ-
liehe, wissenschaftliche Darstellung der
Geschichte des biblischen Unterrichts auf
katholischer Seite. Sie ist mit einer beson-

deren Tragik verbunden. Heinrich Kreutz-
wald reichte sie im vollen Mannesalter der
Theologischen Fakultät der Universität
Freiburg i. Br. als Dissertationsschrift ein,
fiel aber, vor dem Rigorosum, am 28. De-
zember 1944 einem Bombenangriff auf
Bonn zum Opfer. Es ist das Verdienst des

Freiburger Pastoraltheologen Linus Bopp,
die nachträgliche Veröffentlichung der Ar-
beit in die Wege geleitet zu haben. Der
Tübinger Pastoraltheologe F. X. ArwoM
hielt das Werk für gewichtig genug, um
sie als elften Band in die Reihe «Unter-
suchungen zur Theologie der Seelsorge» auf-
zunehmen.

Es kann sich hier nicht darum handeln,
die gesamte Fülle dieses dreihundertseiti-
gen Buches auszubreiten. Wir müssen uns
mit dem Versuch begnügen, die Haupt-
linien der Entwicklung nachzuzeichnen und
deren hauptsächliche Träger zu nennen,
mit ergänzender Berücksichtigung der Ver-
hältnisse in der Schweiz.

Das Buch geht aus von der Situation der
religiösen Jugendbildung im Zeitalter der
Glaubensspaltung und -erneuerung. Wäh-
rend bei Augustin und, wie u. a. die ver-
schiedenen Ausgaben des Heilsspiegels und
die biblische Thematik der mittelalterlichen
Kunst beweisen, auch noch im Mittelalter
die christliché Unterweisung vorwiegend
biblisch-heilsgeschichtlich orientiert war,
brachte seltsamerweise gerade die Refor-
mation hierin eine Wende. Marfiw Lwtfcer
machte nicht, wie bei seiner einseitigen Be-
tonung des Schriftprinzips zu erwarten ge-
wesen wäre, die Bibel zur Grundlage der
Katechese, sondern den von ihm verfaß-
ten Katechismus, während die Heilige
Schrift als Predigtgrundlage und christ-
liches Hausbuch seiner Anhänger dienen
sollte. Dadurch wurde man auch katholi-
scherseits gezwungen, den Glaubensinhalt
in systematischer Weise darzulegen, was
zu einer allgemeinen Vorherrschaft des
Katechismus in Deutschland führte. Zwar
zog Petrus Canisius in seiner Summa doc-
trinae christianae die Heilige Schrift aus-
giebig heran und ließ seine Darlegungen
von ihr getragen sein, aber im kleinen Ka-

techismus, der im Jugendunterricht eine
immer beherrschendere Stellung einnahm,
trat die Heilsgeschichte in den Hinter-
grund, wie überhaupt im Laufe des 16. und
17. Jahrhunderts die so notwendige Ver-
knüpfung des Katechismus mit der Heili-
gen Schrift mehr und mehr gelockert
wurde und auch die rationale Methode zu-
sehends überhand nahm.

Eine erwähnenswerte Ausnahme bildet
Georg WiZseZ mit seinen beiden Katechis-
men von 1535 und 1542, worin «der erste
greifbare Versuch in der Neuzeit vorliegt,
die biblische Geschichte in die religiöse Bil-
dung und Erziehung ein-, ja diese auf jener
aufzubauen», in bewußter Anknüpfung «an
die bis dahin in der katholischen Kirche
üblich gewesene stark biblisch orientierte
Katechese» h

In Frankreich brachte die im katholi-
sehen Frühling des «grand siècle» aufblü-
hende Katechese als Frucht eine wiederum
mehr heilsgeschichtlich orientierte Jugend-
Unterweisung hervor. Männer wie Bossuet,
Fénelon, Fleury brachen dieser Entwick-
lung die Bahn. FéweZow empfiehlt in seiner
berühmten Schrift De l'éducation des filles

i Kreutzwald a. a. O. 8.

AUS DEM INHALT

Zur GescZiicftte des BibeZimierricTits
und der SclniZbibeZ

Mario HimmeZ/aZirZ
BeZigiös versagende GescZiwisfer
von Priestern itud OrdensZewten

MoraZt/ieoZogisc7ie MisseZZe

Pie BedeitZîtng des ein/ieimiscZien
KZerus in den Missionen
Wie der ZVame des Padre

Pio di PiefraZcina TOißbraucZtZ wird
Die Trierer BerrenreZigwie

im Bic/ite newer ForscZwtngsergebnisse
GefcnecZiZeZe Kirche in Ungarn

PersönZicfte NacZiricZiZen
Ans dem Beben der Kirc/ie

Nene Bücher



506 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1959 — Nr. 33

(verfaßt 1681, veröffentlicht 1687) den
Weg der historischen Grundlegung der
christlichen Belehrung. Sein Freund,
Glättete Ftettrt/, legte zu diesem Ziel 1683
seinen Catéchisme historique vor, der der
eigentlich biblischen Katechese die Wege
bahnte und auch auf das Ausland bis in
die Neuzeit hinein einen fortwirkenden
Einfluß ausübte. Hier liegt ein biblischer
Katechismus im wahren Sinne dies Wortes
vor, worin die christlichen Wahrheiten aus
der Bibel abgeleitet werden, während bei
den deutschen Katechismen jener Zeit,
auch wenn sie sich biblisch nannten, die
Belege aus der Heiligen Schrift nur dazu
dienten, die Katechismustexte beweiskräf-
tiger und anschaulicher zu machen. Bos-
swef stellte dem für die größern Kinder
berechneten zweiten Teil seines Katechis-
mus einen Auszug aus der Heiligen Schrift
voran. Ebenfalls auf biblisch-historischer
Grundlage fußen die Katechismen von F.
A. Powpef (1702) und des Jesuiten P. Bott-
peawf (1741).

Seit der Mitte des 18. Jahrhunderts wur-
den die französischen historischen Kate-
chismen durch Übersetzungen auch im
deutschen Sprachraum bekannt und fan-
den bei dem neuerwachten Sinn für die ge-
schichtliche Betrachtungsweise zum Teil
begeisterte Aufnahme. Die Aufklärungs-
zeit brachte mit ihrem Ausbau des Volks-
Schulwesens die Schulkatechese und damit
die Möglichkeit eines regelmäßigen, abge-
stuften, methodisch angelegten Religions-
Unterrichts für die gesamte Jugend. Dafür
erschienen nun die biblischen Erzählungen
mit ihren Veranschaulichungs- und Gemüts-
werten als besonders geeignet. Durch den
Einfluß der historischen Katechismen einer-
seits, des Pietismus anderseits wurde so-
wohl auf katholischem wie auf protestan-
tischem Boden die Heilige Schrift als reli-
giöse Bildungsquelle stark in den Vorder-
grund gerückt. Bei der bekannten Tendenz
der Aufklärung ging es jedoch bei der bibli-
sehen Unterweisung nicht sosehr um Heils-
geschichte und Dogma als um die mora-
lische und staatsbürgerliche Erziehung der
Jugend.

Die Reform der Katechese in der Auf-
klärungszeit ist auf katholischer Seite vor
allem das Werk dreier Männer: M. I.
Schmidt, J. I. von Felbiger und B. Strauch.
Mick. 7grn. Sckmiete trat in seiner kateche-
tischen Methodik von 1769 2 in Weiterfüh-
rung der genannten Bestrebungen und in
Bejahung der gesunden Reformideen der
Zeit für eine starke Einbeziehung der bibli-
sehen Geschichte in die Katechese ein.

Im Zentrum der Untersuchung Kreutz-
walds stehen die beiden leitenden Männer
des Augustinerstiftes Sagan in Schlesien,
die in Gesinnungs- und Tatgemeinschaft
verbundenen <7ok. 7gr»t. von FeZfeiger (1724
bis 1788) und Benedikt STrattck (1724 bis
1803), in denen die bisher genannten Strö-
mungen zusammenfließen. Felbiger, der
geniale Organisator des planmäßigen Re-

ligionsunterrichts in den katholischen
Volksschulen, begründete zusammen mit
seinem Freunde Strauch den biblischen Un-
terricht in den Schulen. Das Verdienst, die
erste Schulbibel im katholischen Deutsch-
land verfaßt zu haben, fällt nicht, wie
bisher angenommen wurde, Felbiger, son-
dern Strauch zu, der als erster den bibli-
sehen Unterricht in Sagan einrichtete und
aufbaute und die dafür notwendigen Hilfs-
mittel und Lehrbücher besorgte bzw. ver-
faßte. In Strauchs «Kern der Biblischen
Geschichte Alten und Neuen Testaments,
mit beigefügten kurzen Sittenlehren»
(Bamberg und Würzburg 1777, Sagan

1799) liegt die erste vollständige katholi-
sehe biblische Geschichte für die Schulen
vor. Felbiger und Strauch bauten so das
biblische Bildungsgut sachlich, methodisch
und rechtlich in den Lehrplan der damali-
gen Volksschule ein. Von Schlesien aus
fand dieses Reformwerk in den österrei-
chischen Erblanden Eingang und von dort
aus den Weg nach ganz Deutschland.

Die Ideen und Schriften der beiden gro-
ßen schlesischen Schulmänner wirkten, wie
zu Kreutzwalds Studie zu ergänzen ist,
auch in die Schweiz hinein, vor allem
durch das Kloster St. Urban, wo Abt Bene-
tiikt P/i///er und P. IViuard Cratter an der
1778 gegründeten Normalschule (die das
erste Lehrerseminar der Schweiz genannt
werden darf) in ähnlichem Sinne tätig wa-
ren. Das von Crauer 1782 veröffentlichte
«Erste Stück des Lesebuches nach Anlei-
tung der Normalschule in Sankt Urban»
enthält eine Tabelle über die Heilige
Schrift und eine biblische Geschichte 1

Felbigers Reform schuf die Vorausset-
zungen für die religionspädagogische Be-
wegung des 19. Jahrhunderts, zu deren
großen Vorkämpfern Sailer, Overberg, Chr.
von Schmid und Galura zählen, in denen
nach der Aufklärungszeit das neue katho-
lische Gefühl zum Durchbruch kam.

J. J7. SctiZer widmete der Heiligen Schrift
und ihrer praktischen Erschließung den

ganzen ersten Band seiner dreibändigen
Pastoraltheologie und weist so die künfti-
gen Seelsorger auf die religionspädago-
gischen Werte der Bibel hin. Das gleiche
tat bei den künftigen Volksschullehrern
Bernk. Overberge der 1799 die bekannte
und berühmte «Geschichte des Alten und
Neuen Testaments zur Belehrung und Er-
bauung besonders für Lehrer,, größere
Schüler und Hausväter» vorlegte, die als
Lehrbuch für Lehrer- und Lehrerinnense-
minarien jahrzehntelang in Gebrauch
stand, während auf Overbergs Anregung
hin TCeZfermnnn eine «Geschichte des

Alten und Neuen Testaments, zum Ge-
brauch der deutschen Schulen» verfaßte, die
bis 1888 über dreißig Auflagen erlebte. Was
Overberg für die biblische Bildung im ka-
tholischen Norden Deutschlands, das be-
deutet für Süddeutschland der Sailerschü-
1er Ckr. von SckmicZ und dessen «Bibli-

sehe Geschichte für Kinder» (1801), die in
vielen Auflagen und verschiedenen Fassun-
gen eine weite Verbreitung, u. a. auch in
der Schweiz, fand. Chr. von Schmid suchte
bewußt den Katechismus mit der bibl. Ge-
schichte zu verbinden. Den Höhepunkt er-
reicht dieseEntwicklung in gewisser Hinsicht
in Bernk. GaZttra, der in seinen theore-
tischen Schriften die biblische Lehre vom
Reiche Gottes in den Mittelpunkt der Theo-
logie und des Religionsunterrichtes stellte
und in seinen praktischen Werken Bibel
und Katechese verband.

Nach dem Durchbruch des biblischen
Geschichtsunterrichts stellte sich die Frage
nach Textgestaltung und -formulierung der
biblischen Geschichte und nach dem'Verhält-
nis des Bibelunterrichts zum Katechismus-
unterrricht. An der Lösung dieser Fragen
arbeitete in der Folge eine weitere Gruppe
katholischer Religionspädagogen, unter de-
nen vor allem Gruber, Hirscher und Schu-
ster zu nennen sind. «Grober... sieht die
biblische Darbietung nur im Dienste des

Katechismusunterrichtes. Hirscker bedeu-
tet wohl den Mittel- und Höhepunkt die-
ser zweiten Gruppe; sein aufgeschlossener,
fortschrittlicher Geist suchte nach der ide-
alen Harmonie zwischen Biblischer Ge-
schichte und Katechismus. Sckitsfer for-
dert wie Overberg die Beibehaltung des

biblischen Wortlautes, ja selbst die Fas-
sung notwendiger Änderungen in der
Sprachweise der Heiligen Schrift '.» Wäh-
rend Gruber und Hirscher in ihren kate-
chetischen Veröffentlichungen die theore-
tischen Grundlagen legten und ihren Prin-
zipien gemässe Katechismen schufen, ver-
öffentlichte Schuster nebst einem Kate-
chismus 1847 eine «Biblische Geschichte
des Alten und Neuen Testaments im Aus-
zuge für katholische Schulen», die in den
Neubearbeitungen von G. Mey, J. Knecht
und K. Kastner als Herder-Bibel bis heute
weiterlebt und in der Lizenzausgabe des

Benziger-Verlages vorläufig auch noch in
der Schweiz verwendet wird. Auch sein
«Handbuch der Biblischen Geschichte» er-
lebte acht Auflagen und wurde vorbild-
lieh für spätere Werke dieser Art.

So finden sich in der ersten Hälfte des
19. Jahrhunderts zahlreiche Versuche, den
religiösen Unterricht auf geschichtlicher
Grundlage zu gestalten und Bibel-
und Katechismusunterricht aufeinander ab-
zustimmen. In dieser Richtung arbeitete,
um dies zu Kreutzwalds Werk ergänzend
zu bemerken, in der Schweiz besonders
der luzernische Kantonalschulinspektor
Mafkias RietZtcegr. In seiner programmati-

^Methodus tradendi prima elementa reli-
gionis sive catechizandi (1769).

® Vgl. A. Berz, Geschichte des Katechismus
im Bistum Basel (Freiburg/Schweiz, 1959),
32—34.

* Kreutzwald a. a. O. 133. Über das Hinein-
wirken der Ideen Hirschers in die Schweiz.
Vgl. Berz a. a. O. 51—56.



1959 — Nr. 33 SCHWEIZERISCHE KIECHENZEITUNG 507

Maria Himmelfahrt
sehen Schrift «Anleitung zur Erteilung des

Religionsunterrichts in der Gemeinde-
schule» (1852) kämpft er dagegen, daß
Bibel und Katechismus getrennt behandelt
würden, als ob sie einander nichts an-
gingen. Riedwegs Lehrplan nimmt so-
wohl für die erste wie für die zweite Schul-
stufe die Schulbibel zur Grundlage der
Glaubens- und Sittenlehre und sieht erst
für die Abschlußklassen den Gebrauch des

Katechismus vor, in Verbindung mit der
Bibel. Anhand einer Liste der biblischen
Lehrstücke zeigt Riedweg im einzelnen
auf, welche religiösen und sittlichen Wahr-
heiten in Verbindung damit behandelt wer-
den können. Auch verweist er auf entspre-
chende Fragen des Katechismus. Er steht
somit ganz auf dem Boden seines Lehr-
meisters Hirscher, der dem biblischen Re-
ligionsunterricht ebenfalls die Priorität
einräumte. Als, auf Antrag Riedwegs hin,
der luzernische Erziehungsrat 1860 be-
schlössen hatte, den vom Bischof C. Ar-
nold-Obrist vorgeschriebenen Diözesanka-
techismus nicht einzuführen und den Ka-
techismusunterricht auf die beiden letzten
Schuljahre zu beschränken °, veröffent-
lichte der Kantonalschulinspektor, um die
entstandenen Schwierigkeiten zu überbrük-
ken, 1861 eine «Anleitung zur Erteilung
des Unterrichts in der christkatholischen
Religion in der Volksschule, nebst einem
Katechismus». Die Anleitung skizziert den
Gang einer Bibelkatechese für die beiden
ersten Schulabteilungen. Auch der Kate-
chismusentwurf sucht bewußt die kate-
chetische Unterweisung auf den Bibel-
Unterricht abzustimmen '.

Da der 1847 erschienene intellektuell
gerichtete, streng systematische Katechis-
mus Deharbes sich fast im ganzen deut-
sehen Sprachgebiet durchsetzte, wurden
diese Versuche zu einer Synthese von Bi-
bei- und Katechismusunterricht ver-
drängt und die frühere Zweispurigkeit
herrschte wieder. Unter den zahlreichen
Schulbibeln der zweiten Hälfte des letz-
ten Jahrhunderts ist, auch nach der Mei-
nung Kreutzwalds, die von L. C. Busm-
ger, Regens in Solothurn, verfaßte «Bi-
blische Geschichte des Alten und Neuen
Testaments für katholische Volksschulen»
(Einsiedeln 1864 ff.), vielfach kurz Ein-
Siedler oder Benziger-Bibel genannt, her-
vorzuheben. Businger suchte darin die
Vorzüge aller bis dahin erschienenen
Schulbibeln zu vereinen, was ihm in einem
hohen Maße gelang. Die Businger-Bibel
wurde später durch den Solothurner Ka-
techeten und nachmaligen Dompropst, K.
A. Werft^er, überarbeitet und erlangte, dank
den Empfehlungen einer imposanten Reihe
von Bischöfen und den Benziger-Druk-
kereien Amerikas weltweite Verbreitung.
Walther verfaßte auch eine «Kurze bi-
blische Geschichte für die untern Klassen
der katholischen Volksschule» (Einsie-
dein 1890 ff)

Am Fest Allerheiligen des Jahres 1950
hat Papst Pius XII. die von der Kirche
stets geglaubte Wahrheit, daß die aller-
seligste Jungfrau nach Erfüllung ihres ir-
dischen Lebenslaufes mit Leib und Seele
in die himmlische Herrlichkeit aufgenom-
men wurde, als von Gott geoffenbartes
Dogma verkündet. Die Bulle «Mwm/icew-
Zissimws -Dews» ist die Urkunde, die den
Entscheid des obersten Lehramtes theolo-
gisch begründet und «zum immerwähren-
den Gedächtnis» festhält. Was die Prosa
dieses gewichtigen Dokumentes enthält,
wird in der dichterischen und gedrängten
Sprache der Hymnen dargeboten, die mit
dem neuen Proprium des Festes Mariä
Himmelfahrt geschaffen wurden. Wer jähr-
zehntelang am 15. August die alten Hymnen
gesungen und gebetet hat, mag sie ver-
missen. Doch die neuen sind vollendete
Neuschöpfungen und harmonieren meister-
haft mit dem Inhalt der dogmatischen
Bulle. Wer sich in diese neuen Lieder ver-
senkt, wird bald mit ihnen vertraut werden.
Der Hymnus der 1. Vesper, dessen Über-
Setzung hier dargeboten wird, hat als Ein-
führung zum Fest ganz den Charakter eines
Lehrgedichtes. Es ist der Gedankenlyrik
eigen, den Kerngedanken, hier die Mutter-
schaft Mariens, in die Mitte zu stellen
(3. Strophe). Die Auserwählung Mariens
zur Mutter des Erlösers entsprach dem
ewigen Ratschluß Gottes (1. Strophe). In
der Gottesmutterschaft haben die andern
Privilegien Mariens ihre Grundlage: vor
allem ihr makelloser Ursprung (2. Strophe)
und ihre wunderbare leibliche Aufnahme
in den Himmel (4. Strophe). Die Verherr-
lichung Mariens gereicht der ganzen Natur

Die religionspädagogische Reformbewe-
gung zu Ende des letzten und zu Anfang
dieses Jahrhunderts verhalf der psycho-
logisch vorgehenden, textentwickelnden
Methode, die schon von Hirscher gefor-
dert wurde und sich inzwischen in den

profanen Fächern durchgesetzt hatte, in
der religiösen Unterweisung zum Durch-
bruch. Von der Anschauung zum Begriff,
so hieß die Parole. Dieser Weg mußte
folgerichtig in einer vermehrten Verwen-
dung der Bibel und in einer stärkern Be-
rücksichtigung des heilsgeschichtlichen Ge-

Sichtspunktes in der Katechese enden. So

erhob der Wiener katechetische Kongreß
vom Jahre 1912 die Forderung nach einem
Bibel und Katechismus verbindenden Leit-
faden für die Unterstufe zum allgemei-
nen Beschluß. Es entstanden eine ganze
Reihe von Religionsbüchlein, die diesen
Grundsatz verwirklichten, so auch das
1941 an Stelle des bisherigen kleinen Ka-
techismus im Bistum Basel eingeführte
bibelkatechetische Werk «Religionsbuch

zur Ehre (5. Strophe). Das Lied klingt aus
in die Bitte des Salve Regina: Wende deine
barmherzigen Augen uns zu (6. Strophe).

Hymnus (1er 1. Vesper

Maria, deine Lebensbahn
stand sonnenhell im Schöpferplan:
Daß Gottes Kind dein Leib aufnimmt,
das war vor aller Zeit bestimmt.

Wie schon die Urbotschaft verheißt,
warst du verhaßt dem Höllengeist.
Du bist erfüllt von Gottes Huld
von Anfang einzig ohne Schuld.

Was Adam durch den Fall verlor,
das bringt der Heiland neu hervor.
In dir beginnt sein Lebenslauf
vom Kripplein bis zum Kreuz hinauf.

Der Tod entflieht, von dir besiegt,
da Sünde nur ihm unterliegt.
Du teilst dein Glück mit deinem Sohn,
mit Leib und Seele, deinen Lohn.

Mit soviel Ruhm, mit soviel Glanz
erhebt sich jetzt der Schöpfung Kranz.
Ihm leuchtet Aussicht, einzig schön;
erstiegen sind des Himmels Höhn.

Vergiß uns im Triumphe nicht!
uns leuchte deines Auges Licht,
uns reiche deine Mutterhand
zur Heimkehr ins gelobte Land.

Dir, Jesus, sei des Ruhm's Tribut!
In dir floß ja der Jungfrau Blut,
und Ruhm dem Vater, Ruhm dem Geist,
wenn auch die Weltuhr nicht rriehr kreist.

Gem. Carl Kimdig

für Schule und Familie "». Daneben wurde
für die Oberstufe eine Reihe von neuen
Schulbibeln geschaffen, von denen die
Ecker-Bibel, Trier (1906 ff.), die aus der
Bibel von Schuster-Mey herausgewach-
sene Kastner - Bibel (Freiburg i. Br.
1927 ff.) und die Bergmann-Bibel (Mün-
chen 1927 ff.) als die wichtigsten hervor-
zuheben sind.

Abschließend betont Kreutzwald die er-
höhte Bedeutung des biblischen Ge-
schichtsunterrichts innerhalb der Jugend-
katechese unserer Tage und wohl auch der
nächsten Zukunft, «weil allgemein die ge-
schichtliche Darbietung des Lehrstoffes
eine Grundforderung des neuzeitlichen
Unterrichtes ist... In der Notlage der
Gegenwart erscheint die biblische Bil-

"Vgl. Berz a. a. O. 108f.
s Vgl. ebd. 127—129.

'Vgl. ebd. 177 f.; bibliographische Angaben
ebd. 242 und 245; Kreutzwald a. a. O. 172 f.

s Vgl. J3erz a. a. O. 199—203.



508 SCHWEIZERISCHE KIECHENZEITUNG 1959 — Nr. 33

dung wie ein rettender Engel. Das bi-
blische Schulbuch als Auszug aus der Hei-
ligen Schrift nimmt, je mehr es dem Worte
Gottes selbst den Vorzug gibt, an der Päd-
agogik, Autorität und Weihe der gött-
liehen Heilsbotschaft teil; zugleich hat
der Gang des biblischen Unterrichts seine
von der Meinung der einzelnen Kateche-
ten unabhängige, allzeit ziemlich gleich-
bleibende Marschroute. — Der Jugend
unserer Tage, die stärker denn je der
Weckung und Förderung ihrer religiösen
Anlage und dazu einer anschaulichen Be-
lehrung bedarf, erleichtert der biblische
Unterricht den freudigen Zugang zur ge-
offenbarten Wahrheit und zur Teilnahme
am Leben der Kirche °.»

Diese 1940 geschriebenen Worte haben
noch nichts von ihrer Gültigkeit verlo-
ren. Wenn aber Kreutzwald damals meinte,
die Entwicklung der Schulbibel sei zu
einem gewissen Abschluß gekommen und
der größere Teil der Stoff- und Buchfra-
gen des biblischen Geschichtsunterrichts
habe eine befriedigende Lösung gefun-

Es gibt Geheimnisse und Unbegreiflich-
keiten des Lebens, die uns wie unlösbare
Rätsel erscheinen. Fragten wir uns nicht
schon selbst: Wie war es möglich, daß zwei
Apostel: Judas und Johannes, die drei Jahre
in der Schule des Herrn waren, die gleichen
Heilandsworte hörten, die gleichen Wunder
sahen und die gleiche gottmenschliche Güte
erfuhren, so verschieden endeten? Der eine
als Verräter und Selbstmörder — der an-
dere als ausgewiesener Liebling des Herrn.

Und fragen wir weiter: Warum liegt
manchmal auf den besten Familien ein
dunkler Schatten, warum brennt in ihnen
ein blutendes Weh und ein nie ersterben-
der Schmerz, weil eines der Kinder, das in
gleicher Familienstube aufgewachsen, die-
selbe gutchristliche Erziehung genossen
und dieselbe gütige Elternliebe erfahren,
auf den Wegen des Lebens verdarb, indes
die andern der Eltern Stolz, Freude und
Trost sind? Warum gehen aus der gleichen
Familie Priester- und Ordensberufe und
zugleich religiöse Renegaten und Abgefal-
lene hervor?

I. Tatsache des Versagens

Unter den vielen Tausenden, die ich in
den 17 Jahren meiner Tätigkeit als Haus-
missionar aufsuchte, bedrückte mich gerade
das Problem der auffällig zahlreichen reli-
giös Abgeglittenen und Nichtpraktizieren-
den, deren Bruder Priester oder deren
Schwester Ordensfrau ist.

Viele dieser religiös Gestrauchelten wie-
sen bei meinem Besuch mit einem gewis-
sen Stolz darauf hin, daß zu ihraf Familie

den i°, so hat ihm die seitherige Entwick-
lung nicht recht gegeben. Die in der neue-
sten Zeit aufgeworfenen Anliegen der
Verkündigung und der biblisch orientierte
neue deutsche Katechismus haben die
Frage nach der sinn- und zielgerechten
biblischen Unterweisung erst recht neu
gestellt. Verschiedene neue Schulbibeln
oder Neubearbeitungen bereits vorhan-
dener sind erschienen oder stehen vor dem
Erscheinen. Man wird bei diesem erfreu-
liehen Bemühen um die biblische Unter-
Weisung der Jugend mit Vorteil die Er-
fahrungen der Geschichte zu Rate ziehen,
wie sie in Kreutzwalds Werk klar und
gründlich dargelegt sind. Dieses bietet
nicht nur einen instruktiven geschieht-
liehen Rückblick, sondern zugleich auch
eine solide wissenschaftliche Grundlage
zur weitern Behandlung der mit der Schul-
bibel und dem Bibelunterricht verbun-
denen Probleme. Aîigwst Bers

® Kreutzwald a. a. O. 215.

Kreutzwald a. a. O. 207.

religiöse Berufe gehörten. Aber andere
machten aus ihrer Abneigung gegen Kirche
und Priester kein Hehl, ja erwiderten im
einen oder andern Fall mein Kommen mit
eigentlicher Gehässigkeit. Es gab auch
solche, die mich weder in ihre Wohnung ein-
ließen, noch willens waren, sich mit mir in
ein Gespräch einzulassen, sondern jede
Auskunft und Unterredung verweigerten
und mich gleich ungnädig, ja sogar mit
barschen Worten wegschickten, so daß ich
die Frage eines ebenfalls religiös Abgestan-
denen an mich wohl verstand: «Wir haben
in unserem Betrieb einen Arbeitskollegen,
dessen Bruder Geistlicher ist. Es schimpft
aber keiner mehr über die Geistlichen als
er. Wie erklären Sie sich das?» Ja, das
Leben gibt Rätsel auf!

In zahlreichen Priesterkonferenzen und
Exerzitienkursen bei Schwesternkongrega-
tionen sprach ich ebenfalls über das Pro-
blem der religiös Entfremdeten und wie
man diese wieder zur Betätigung ihres
Glaubens bringen könnte. Nachher melde-
ten sich fast regelmäßig Priester bzw.
Ordensschwestern zur Aussprache, weil sie
eben auch ein oder mehrere Geschwister
hätten, die religiös distanziert leben oder
gar als vom Glauben abgefallen betrachtet
werden müßten und so ihre große Sorge
und die Sorge der ganzen Familie gewor-
den seien. Zu diesen mündlichen Bitten um
Mithilfe an deren Seelenrettung erhielt ich
im Verlaufe der Jahre Dutzende von Brie-
fen aus der Hand von Priestern und Or-
densleuten mit dem gleichen Ersuchen um
priesterliche Mithilfe zur Rückgewinnung
ihrer religiös gefährdeten Geschwister.

Das Thema von den ungleichen Brüdern
und Geschwistern ist fast so alt wie die
Menschheit selber. Ich zerquälte mir den
Kopf in der Frage nach den letzten Grün-
den der religiösen Fehlentwicklung dieser
Menschen, und sofern sie sich in ein Ge-
spräch mit mir einließen, habe ich sie auch
stets darnach gefragt.

II. Ursachen des Versagens

Vorerst möchte ich eine Situation mit
Bedacht etwas eingehend schildern, weil sie
auffallend oft als Begründung einer späte-
ren Entfremdung vom kirchlichen Leben
wiederkehrt.

Ihr Bruder durfte studieren. Er wurde ein
«Herr Student». Sie nicht. Das schuf bereits
Standesunterschiede. Er mußte also bei den
Eltern mehr gelten als sie, und galt oft auch
mehr, wie sie glaubten und ohne weiteres
annahmen. Denn sonst hätten die Eltern die
schweren finanziellen Opfer für das Studium
nicht auf sich geladen. Die andern Geschwi-
ster hätten auch gerne etwas gelernt oder
selber gerne studiert, da Talent und Neigung
nicht fehlten. Der Bruder war der Auser-
wählte — nicht sie. Sie mußten verdienen
gehen, denn das Studium des Bruders kostete
ein schönes Stück Geld. Die ganze Familie
hatte daran zu tragen, und vielleicht sogar
auch darunter zu leiden. Sie arbeiteten also
für den Bruder. Er hatte Ferien — Jahr um
Jahr — sie keine. Er erschien besser geklei-
det als sie. Seine Kleider waren bezahlt mit
dem Geld, das sie verdienen halfen. Mit den
Jahren wurde er so etwas wie der Mittel-
punkt der Familie, galt etwas, ja alles. Er
würde ja Priester werden, also den höchsten
Beruf ergreifen und so seiner Lebtag über
ihnen stehen. Die Eltern waren nicht wenig
stolz auf ihren von Gott Auserwählten und
machten zu viel Wesens mit ihm. Mit ihnen
nicht. Sie selber waren gut genug, sich für
ihn abzumühen. Der kommende Priesterbru-
der verstand es nicht, als Gleicher unter
ihnen zu stehen und war auch nicht ohne
weiteres bereit, in den Ferien Hand anzule-
gen und mitzuarbeiten oder mitzuverdienen.
Er spielte so etwas wie den Herrn. Das ver-
droß die Geschwister und distanzierte sie
innerlich von ihm. Der würde später kaum
Verständnis haben für jene, die unten durch-
müßten, weil er selber nie unten durch-
mußte. Er würde auch als Geistlicher ein
Herr sein und bleiben, und sie würden kaum
etwas von ihm zu erwarten haben, wenn sie
seiner Hilfe einmal bedürften. Das ließ einen
Bodensatz in den Tiefen ihrer Seele zurück,
den vor allem jene nicht mehr auszuschütten
vermochten, die sich sozial nicht aufzuarbei-
ten verstanden und so wirtschaftlich ihrer
Lebtag zu kämpfen hatten.

Auf diese Weise suchten manche ihre
jetzige religiöse Entfremdung zu erklären
und zu entschuldigen. Ein Aufgeben der
religiösen Praxis aus Verärgerung und Res-
sentiments heraus!

Andere wurden das Op/er des IRiHews,
indem die vom Elternhaus vertretene und
gepflegte religiöse Haltung sich bei ihnen
in entgegengesetzter Richtung entwickelte.
Während der Bruder Student oder die
Schwester in religiös gesicherter Atmo-
Sphäre lebten und sich von ihr formen lie-
ßen, gerieten sie nach Weggang vom
Elternhaus in eine dem Glauben mehr ab-
trägige als ihn schützende und gestaltende

Religiös versagende Geschwister
von Priestern und Ordensleuten



1959 — Nr. 33 SCHWEIZERISCHE KIECHENZEITÜNG 509

Umwelt hinein. Die seelenlose und ver-
materialisierte Denkart, die weithin den

Arbeitsplatz und das Berufsleben be-
herrscht, das ständige Gespött der Men-
sehen, mit denen sie täglich zusammentref-
fen mußten, die fortwährenden Begegnun-
gen mit Menschen, die zynisch jede reli-
giöse Überzeugung belächeln — alles Dinge,
die den religiösen Sinn und die Treue zu
Glaube und Kirche nicht fördern — mach-
ten manchen mit der Zeit zum Opfer seiner
Umwelt. Das Milieu formt ja den Menschen
weitgehend. Es ist Schutz oder Gefahr. Auf
den Unvorbereiteten kann es wie eine
Krankheit wirken.

Als weitere Ursachen der religiösen Di-
stanzierung wurden genannt: Befccmnf-
sc7i,a/t /Hit einem andersfirZäubigen Men-
seZien, der standhaft an seinem religiösen
Bekenntnis festhielt und eine künftige Ver-
ehelichung von der Einwilligung in nicht-
katholische Eheeingehung und Kindererzie-
hung abhängig machte. Dieser unerläß-
liehen Vorbedingung gegenüber vermochte
man zwar nicht immer leichterdings, aber
tatsächlich doch nicht zu widerstehen.

Wieder andere gerieten Sefcfie?"erw in die
Hände, deren draufgängerischen Werbe-
methode sie sich nicht zu entziehen ver-
mochten, was oft zum formellen Austritt
aus der Kirche führte und aus ihnen nicht
selten rührige und militante Propagandi-
sten für die betreffende Sekte machte. Hie
und da liegt der Fall so, daß man mit der
Zeit zur Einsicht gelangte, daß ein Verzicht
auf die religiöse Betätigung bessere soziale
Aufstiegsmöglichkeiten eröffnete und ein
«stures» Festhalten am «Bisherigen»
eigentliches und einziges Hindernis für die
Beförderung war. Und wiederum trifft man
Fälle, wo mit dem Quadrat der Entfernung
von der frühern wirtschaftlichen Enge und
Armutei auch die Loslösung von der reli-
giösen Betätigung vor sich ging.

Ebenso begegnet man Typen, die nach
schweren Zerwürfnissen mit Eltern und Ge-
schwistern aus der Familie «ausschieden»,
ihr verärgert den Rücken kehrten und aus
einer eigenartigen Konsequenz heraus die
religiöse Betätigung auf ein äußerstes Mini-
mum beschränkten. Selbst darauf stieß ich,
daß man aus Verbitterung über die eigenen
Familienangehörigen die Ehe nichtkatholisch
einging und auch die Kinder nichtkatholisch
erzog, «weil man die Eigenen damit am be-
sten habe ärgern können». Daß moralische
Abwegigkeit oder gerichtliche Verurteilung
Ursache dieser betrüblichen Distanzierung
von der Kirche sein können, liegt auf der
Hand.

Solche und ähnliche Gründe führten die
Befragten ins Feld, um mir ihre Distanzie-
rung von Kirche und Glauben verständlich
zu machen. Sie sind auch tatsächlich für
manche Fälle eine Erklärung, die wir gel-
ten lassen müssen.

Wenn wir jedoch mit unserer Frage die
Grundursachen dieses eigenartigen Phäno-
mens berühren, dann müssen wir zu dessen

Erklärung wissen, daß nic7it aZfe Priester-
wrad Ordensberw/e aus reMgiös gesicTterfew
FamiZien stammen.

Tatsächlich rekrutieren sich nicht alle
Priester und Ordensleute aus religiös gesi-
cherten Milieus. Selbst aus religiös trostlosen
Familienverhältnissen heraus erstehen aus-
nahmsweise Priester- oder Ordensberufe.
«Der Geist weht, wo er will.» Der einen Levi
von der Zollbank zum Apostelamte berief,
der einen im Glauben an den Meister irrege-
wordenen Petrus zum ersten Papst erwählte
und eine landbekannte Sünderin in den Heer-
bann Christi rief, ist in der Auswahl von
Priester- und Ordensstand nicht unbedingt
an Gesetze und Forderungen menschlicher
Klugheit gehalten. «Meine Gedanken sind
nicht eure Gedanken, und eure Wege sind
nicht meine Wege. So hoch der Himmel über
der Erde, so hoch sind meine Wege über
euren Wegen und meine Gedanken über
euren Gedanken» (Is 55, 8). Die Geschichte
der Kirche überrascht uns immer wieder mit
Gestalten, denen wir nach menschlichem Er-
messen keine Chance gegeben hätten, weil
uns alle Vorbedingungen zu fehlen schienen,
die aber, von Gott in seinen Dienst berufen,
Großes im Gottesreich der Kirche wirkten.
Dafür ist uns mehr als ein Paulus und Augu-
stinus Zeuge. Ein französischer Bischof- ge-
stand, wenn der religiöse Geist der Familie
als alleiniges und ausschlaggebendes Krite-
rium für die Erwählung zum Priester- und
Ordensberuf angesehen werden müßte, wäre
er nicht einmal Christ, geschweige denn
Priester und Bischof geworden. TVatwrgir non
/fflcif saZtns — gewiß, aber die Gnade Gottes
überrascht uns immer wieder damit, und wie
der Priester oft mitten im moralischen
Sumpfe irgendeinen Milieus auf Seelen stößt,
die wie Lilien blühen, so holt Gott, der mäch-
tig genug ist, selbst «aus Steinen, Kinder
Abrahams zu erwecken», zu unserer Verwun-
derung manchmal aus schwierigen religiösen
Familienverhältnissen heraus irgendeinen
Menschen zum Dienst in sein Heiligtum. In-
des die andern Geschwister ihr religiös arm-
seliges Kaloriendasein weiterführen und di-
stanziert von der Kirche leben oder gar zu
Sekten abfallen, dienen sie als Apostel der
Wahrheit und der Barmherzigkeit dem Herrn
und seinem Volke. So traf ich eines Tages
eine Ordensschwester, deren sämtliche sechs
Geschwister mit der eigenen Mutter vom
Glauben abfielen und bei verschiedenen Re-
ligionsgemeinschaften ihre Mitgliedschaft
anmeldeten.

Wenn daher die Frage nach dem religio-
sen Versagen von Geschwistern mancher
Geistlicher oder Ordensleute gestellt wird,
muß darauf hingewiesen werden, daß in
mehr denn einem Falle der Geistliche bzw.
die Ordensschwester die Ausnahme bildet
in der Familie, nicht die Geschwister. Hät-
ten sie sich in gleicher Linie entwickelt,

Wem wäre das Axiom (und vielleicht
auch seine Anrufung und Anwendung)
nicht bekannt: Von zwei Übeln müsse oder
dürfe man das kleinere Übel wählen? Das
Axiom tritt zwar meist in der imperativen
Form auf: Von zwei Übeln muß man das
kleinere wählen. Viel bescheidener gibt sich
die andere Form, die auch vorsichtiger ist:
Von zwei Übeln darf man das kleinere
wählen. Aber nicht einmal diese zweite ab-
geschwächte Form hält durchgängig stand.
Auf alle Fälle muß das Axiom gründlich

wie die religiöse Gesamtsituation der Fa-
milie es hätte erwarten lassen, dann wären
sie wie die übrigen Familienglieder religiös
entfremdet geblieben. So versteht man,
daß diese Geschwister, die einem Milieu
entstammen, das eher von der Kirche weg
als zur Kirche hin erzog, wenig Stolz und
Freude empfanden, als ihr Bruder oder ihre
Schwester sich für den geistlichen Stand
entschloß und gegen mancherlei Wider-
stände aus der eigenen Familie sich zu
ihrem Ideal durchrangen. In jedem andern
Stand und Beruf hätte man sie lieber
gesehen und sich damit abfinden können.
Daß diese Unausgesöhntheit oft auch spä-
ter andauert, dafür wären unschwer Zeug-
nisse zu erbringen, wenn es auch viele,
schöne und ergreifende Ausnahmen gibt,
besonders, wenn Not und Lebensschwierig-
keiten sie eines Tages zum Bruder im geist-
liehen Stand oder zur Schwester im Or-
densgewand hindrängt, um sie als Helfer
und Berater in ausweglos scheinenden Si-
tuationen anzurufen.

Weshalb Gott manchmal selbst aus reli-
giös schwachen Familien heraus, denen
weithin die so unabdingbaren natürlichen
und übernatürlichen Voraussetzungen für
geistliche Berufungen fehlen, solche Berufe
erweckt, bleibt sein Geheimnis, das wir mit
Dank gegen Ihn preisen sollen. Er ist grö-
ßer als wir und kann Dinge wagen, wozu
wir den Mut und die Verantwortung nicht
aufbrächten. Der gläubige Mensch erkennt
gerade hier das mj/stermw miserenfis Dei
am Werk, indem Gott mit der Erweckung
eines geistlichen Berufes den religiös ab-
seitsstehenden Familienangehörigen im
geistlichen Sohn und Bruder oder in der
geistlichen Tochter und Schwester ein Vor-
bild vor Augen stellt, das sie nicht über-
sehen und an dem sie nicht achtlos vor-
übergehen können und das so ein bestän-
diger und stillwirkender Aufruf zur reli-
giösen Besinnung und Rückkehr ist. Dem
zum geistlichen Beruf auserwählten Fami-
liengliede überbindet es aber den verpflich-
tenden Auftrag, durch Opfer, Gebet und
Beispiel den eigenen Blutsverwandten den
Weg zum Heil zu ebnen.

P. Pem7ioM Wic7c, OFMCap.
(Schluß folgt)

durchleuchtet und analysiert werden. Es
enthält einen richtigen Kerngedanken,
könnte aber durch falsche Anrufung zu
grotesken Fehlschlüssen führen. Ein Ex-
trem könnte dann mit dem anderen Extrem
ausgestochen werden: von zwei Übeln darf
keines gewählt werden!

Das erste, was ins Auge zu fassen ist, ist
das Übel selber. Es gibt ein physisches und
ein moralisches Übel. Es ist ganz klar, daß
es nie darum gehen kann, ein moralisches
Übel zu wählen, d. h. eine Sünde. Wenn es

Moraltheologische Miszelle
Das kleinere Übel



510 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1950 — Nr. 33

also je um die Wahl eines kleineren Übels
gehen soll, dann kann das entweder nur in
der Wahl des physischen Übels vor dem
moralischen Übel, oder eines geringeren
physischen Übels vor einem größeren phy-
sischen Übel der Fall sein. So scheint eine
erste Überlegung klar zu ergeben.

Aber schon da ergeben sich Schwierig-
keiten. Sie stoßen zum Kern der Fragestel-
lung vor. Auch ein physisches Übel wählen
und wollen ist nicht möglich ohne morali-
sches Übel, d. h. ohne Sünde. Die Näch-
stenliebe verbietet z.B. dem Nächsten ein
physisches Übel zuzufügen, und die Selbst-
liebe verpflichtet dazu, auch physische Übel
für sich selber zu vermeiden. Offenbar liegt
der entscheidende Punkt in der Wahl, d. h.
in der Struktur des Willensaktes. Der
Mensch ist nämlich sittlich das, was er will.
Das sittliche Objekt, das er erstrebt, macht
ihn sittlich gut oder schlecht. Das erstrebte
Objekt ist die erste Sittlichkeitsquelle.

Es gibt verschiedene Gebiete, wo das
Axiom angerufen wird. Ein erster extremer
Fall betrifft den casus perplexus. Aber er
scheidet aus. Der perplexe Fall ist dann
scheinbar gegeben, wenn bei einer Alter-
native beide Extreme Sünde zu sein schei-
nen. Das kann es objektiv gar nicht geben.
Der Mensch steht nämlich nie vor der
zwingenden Alternative der Wahl zwischen
zwei Sünden. Ein solcher perplexer Fall
ist nie eine objektive Größe und Möglich-
keit, sondern immer nur subjektiv.

Die subjektive Möglichkeit des perple-
xen Falles ist eine Erscheinungsform des

irrigen Gewissens und als solches möglich.
Da wird für gewöhnlich gesagt, man dürfe
überhaupt nicht handeln, wenn man die
Möglichkeit hat, nicht zu handeln. Dann
kann aber von einem echten perplexen Fall
gar nicht gesprochen werden. Dieser liegt
nur dann vor, wenn gehandelt werden muß.
Dann ist zu sagen, daß weder das eine noch
das andere Sünde ist und sein kann, eben
weil es keinen Zwang geben kann, zu sün-
digen. Im ersteren unechten Fall gilt also
wirklich: Von zwei Übeln darf keines ge-
wählt werden. Im letzteren Fall besteht
keine Verpflichtung, das geringere Übel zu
wählen.

Es gibt zwar auch Moralisten, die im letz-
teren echten Fall eines sog. perplexen Ge-
Wissens, also im Fall der zwingenden Alter-
native, wo gehandelt werden muß und
beide Extreme als Sünde betrachtet wer-
den, auf die Wahl des geringeren Übels,
hier also der geringeren «Sünde» verpflich-
ten. Als Rat ist das scheinbar angängig und
anständig, als Pflicht hingegen unmöglich,
unbewiesen und unbeweisbar. Es gibt nie
eine sittliche Pflicht, ein sittliches Übel zu
wählen.

Nun scheint aber doch ein zweiter Fall,
nämlich das Anraten einer geringeren
Sünde, in Diskussion gezogen zu werden in
der bekannten Fragestellung, ob man dem
Nächsten zu einer geringeren Sünde raten
dürfe. Hier wird aber nicht die Pflicht dis-

kutiert, das kleinere Übel zu wählen, son-
dern die bloße Möglichkeit und Erlaubt-
heit eines Rates, das geringere Übel zu
wählen. So sehr können sich die Fronten
verschieben, daß derjenige, welcher die
Pflicht vertreten will, das kleinere Übel zu
wählen, in die Lage kommt, die Erlaubt-
heit zu beweisen, daß man das kleinere
Übel raten dürfe!

Hier ist nun zuerst zu unterscheiden, daß
es bei dieser Fragestellung nicht um den-
jenigen geht, der ein größeres Übel tun
will und dem zu einem geringeren Übel
geraten wird. Es ist außerhalb jeder Dis-
kussion, daß dieser sündigt, ob er nun das

größere oder das kleinere Übel tut. Bei ihm
kann das Axiom von der Wahl des kleine-
ren Übels nicht angerufen und angewendet
werden. Es geht vielmehr um die Vermin-
derung des Übels bei demjenigen, der ein
kleineres Übel rät. Wenn jemand, der zu
einer Sünde entschlossen ist, dazu gebracht
werden kann, ein kleineres Übel derselben
Art, zu der er entschlossen ist, zu tun, statt
des größeren, dann ist diese Verminderung
und daher auch der Rat zu dieser Vermin-
derung sittlich einwandfrei, ja gut, nicht
nur im Interesse dessen, dem sie zugute-
kommt, sondern in einem gewissen Sinne
sogar auch für den, der sie tut.

In beiden Fällen ist bis jetzt die Wahl
und ihr Gegenstand zur Diskussion gestan-
den. Etwas anderes als die Wahl ist die

Es besteht kein Zweifel, daß sich seit
einigen Jahrzehnten der Schauplatz kir-
chengeschichtlichen Geschehens verschoben
hat. Noch bis zum Beginn unseres Jahr-
hunderts stand das Abendland im Mittel-
punkt der Kirchengeschichte, und kirchen-
geschichtliche Handbücher beschränkten
sich bisher weitgehend darauf, die Ent-
Wicklung der Kirche im abendländischen
Kulturbereich darzustellen. Seit einigen
Jahrzehnten sind nun aber immer mehr die
außereuropäischen Völker, die Missionslän-
der in den Mittelpunkt des kirchenge-
schichtlichen Geschehens getreten. Verur-
sacht wurde diese Wandlung durch die
Weihe von einheimischen Bischöfen, zu-
nächst in China und Japan, dann auch in
den andern Missionsländern, ferner durch
die Errichtung der kirchlichen Hierarchie
in den Missionländern und schließlich durch
das starke Anwachsen des einheimischen
Klerus.

Die RicWlmien der Päpste

Am Aufbruch des neuen Missionszeit-
alters, des Zeitalters des einheimischen
Klerus, haben die letzten Päpste und die
Propagandakongregation wesentlichen An-
teil. Schon der erste Weltkrieg hatte die

bloße Zulassung. Das ist der sehr häufige
Fall des indirekt Gewollten. Beim Doppel-
Wirkungsprinzip wird unter den Vorausset-
zungen seiner Anwendbarkeit auch der
«verhältnismäßig schwere und wichtige
Grund» angeführt. Hier spielt nun ohne
Zweifel auch das «kleinere Übel eine Rolle,
wenn auch nicht in der Wahl, so doch in
der Zulassung. Die Wahl ist ausgeschlossen,
weil sie einen Akt der Billigung darstellen
würde und damit gegebenenfalls sittlich
schlecht würde. Beim verhältnismäßig
schweren Grund wird nun aber Übel gegen
Übel abgewogen. Die Zulassung eines ge-
ringeren Übels gegen das Inkaufnehmen
eines größeren Übels ist nicht nur erlaubt,
sondern sogar geboten, wenn man handeln
will oder sogar handeln muß. Hier spielt
u. U. die rechte Ordnung der Liebe u. a. m.
hinein.

In der Diskussion um die Atombewaff-
nung ist kürzlich groteskerweise behauptet
worden, daß ein Mensch nur mehr zwi-
sehen zwei Sünden zu wählen habet!) und
daß es seine Pflicht sei, die geringere
von beiden zu wählen. Eine solche Behaup-
tung widerspricht nicht nur der Heiligkeit
Gottes und der Freiheit des Menschen, son-
dern auch den ersten sittlichen Grundsät-
zen und ist ein Musterbeispiel dafür, wie
der Grundsatz vom kleineren Übel nicht
angerufen und angewendet werden kann.

A. Scä.

Ausweisung vieler Missionare bestimmter
Nationalitäten zur Folge. Benedikt XV.
wies darum bereits in seiner Missionsenzy-
klika «Maximum Tllud» vom 30. November
1919 auf die Bildung einheimischer Priester
mit dem Endziel der Errichtung einheimi-
scher Kirchen hin. Noch eindeutiger unter-
strich Kardinalpräfekt van Rossum diese
Forderungen in einem Schreiben vom 20.

Mai 1923 an die Ordens- und Missionsobern
und betonte, daß die Missionsgebiete ein-
mal aus den Händen der ausländischen Mis-
sionspioniere genommen und in die des
einheimischen Klerus gelegt werden müß-
ten, und daß man. diesen keineswegs als
bloßen Hilfsklerus behandeln dürfe.

Noch entschiedener hat Pius XI. in sei-
ner Missionsenzyklika «Rerum Ecclesiae»
vom 28. Februar 1926 das ganze einhei-
mische Priesterproblem behandelt. Darin
fordert der Papst für den einheimischen
Klerus die gleiche Bildung wie für die Prie-
ster Europas und erklärte schließlich, daß
das nicht nur sein Wille, sondern ein Befehl
sei. Um die vielen Vorurteile, die dem ein-
heimischen Klerus gegenüber bestanden, zu
beseitigen, weihte Pius XI. im Jahre 1926
sechs chinesische Priester zu Bischöfen.

Trotz Widerständen und Vorurteilen ging
diese Entwicklung unter Pius XII. weiter.

Die Bedeutung des einheimischen Klerus
in den Missionen



1959 — Nr. 33 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 511

Unter ihm wuchs die Zahl der einheimi-
sehen Bischöfe in den verschiedensten Län-
dern rasch an. Er errichtete in vielen Mis-
sionsländern die kirchliche Hierarchie und
ernannte zwei farbige Bischöfe zu Kardi-
nälen (Kardinal Tien und Kardinal Gra-
cias). Der zweite Weltkrieg und die Nach-
kriegszeit haben zur Genüge gezeigt, wie
weitsichtig diese Politik war.

Das EnoacTien der /arbigrew Völfcer

Die einheimische Missionskirche unter
Führung des einheimischen Klerus ist nicht
nur die Krönung der Missionsarbeit, son-
dern auch die Garantie für den Bestand der
Kirchen in den Ländern, wo Verfolgung
herrscht und wo ausländische Missionare
keinen Zutritt mehr haben. Hunderte von
farbigen Priestern haben sich inzwischen
in der Verfolgung bewährt.

Eine ganz besondere Bedeutung kommt
dem einheimischen Klerus zu seit dem
zweiten Weltkrieg, da eine Reihe von asia-
tischen und afrikanischen Völkern die Un-
abhängigkeit erlangt haben oder diese an-
streben. Viele Völker haben das Joch des

Kolonialismus abgeschüttelt oder sind
daran es abzuschütteln. Der blinde Natio-
nalismus führte viele dieser neuen Staaten
dazu, nicht nur die Schattenseiten der frü-
heren Kolonialherrschaft zu verurteilen,
sondern überhaupt alles, was vom Westen
kommt. So haben verschiedene Länder die
Einreise von ausländischen Missionaren
verboten oder erschwert. Die Tätigkeit der
im Lande verbliebenen Missionare, die man
nicht auszuweisen wagte, wird nur sehr
ungern gesehen und zum Teil stark einge-
schränkt. Man will damit meist nicht so
sehr die Kirche treffen und ihre Arbeit
desavouieren, als vielmehr die einzelnen
Missionare, die in den Augen dieser Völker
weitgehend als Vertreter des verhaßten
Kolonialismus gelten.

So muß in dieser Zeit der Dekolonisation
der einheimische Klerus immer mehr an die
Stelle des ausländischen Klerus treten. Die
Kirche ist noch nicht genügend in einem
Lande eingepflanzt, wenn es nicht eine
genügende Anzahl eingeborener Priester
aufweist, und zwar genügend sowohl in
Zahl wie in Qualität.

Zw wenig ei>?7iei?nisc/ie Priester

Wenn auch die Zahl der einheimischen
Priester in den letzten Jahrzehnten über-
aus stark angewachsen ist, so sind sie im
Vergleich zu den Aufgaben, die ihrer har-
ren, viel zu wenig. Das Anwachsen der
Priesterberufe hält in keiner Weise Schritt
mit dem Anwachsen der Katholikenzahl.
Wenn in den letzten Jahren durchschnitt-
lieh jährlich 360 einheimische Priester ge-
weiht wurden, so muß berücksichtigt wer-
den, daß jährlich auch gegen 300 sterben,
so daß der jährliche Zuwachs sehr gering
bleibt. Die Zahl ist jedenfalls viel zu klein,
um den großen und vielseitigen Bedürfnis-

sen entsprechen zu können. Sie reicht nicht
annähernd aus für die seelsorgliche Be-
treuung der Christen, geschweige denn für
die eigentliche Missionsarbeit. Und wenn
sich heute in den Seminarien der Missions-
länder 4720 Studenten auf das Priestertum
vorbereiten, so ist noch nicht gesagt, daß
alle durchhalten. Gerade in Ländern, in
denen die Tätigkeit der ausländischen Mis-
sionare unmöglich geworden ist, oder wo
sie erheblich erschwert und in absehbarer
Zeit vielleicht auch unmöglich wird, ist die
Förderung und Ausbildung einheimischer
Priesterberufe heute die dringlichste Mis-
sionsaufgabe. Es fehlt vielfach nicht an
Berufen, die Schwierigkeit ist vielmehr die,
daß die zahlreichen Priesterseminarien zu
klein sind oder daß überhaupt noch keine
Seminarien vorhanden sind. «Soll man die
Aufnahme von solchen, die die Vorsehung
zum Priestertum berufen hat, beschrän-
ken, weil die Mittel fehlen? Darf man so
viele junge Menschen, die, von innen ge-
drängt, den Priesterberuf erstreben und zu
den besten Hoffnungen berechtigen, wegen
Geldmangels abweisen, wie es an einem
Orte vorgekommen sein soll?», so frägt
Papst Pius XII. in der Enzyklika «Fidei
Donum»,

Die /iwcMiaieZZe Seite

Die Ausbildung des einheimischen Kle-
rus erfordert sehr große finanzielle Opfer.
Zunächst fehlt es weitgehend an den not-
wendigen Seminargebäuden. Auch in den
Missionsländern kommt ein solcher Bau
sehr teuer zu stehen. In den unterentwik-
kelten Ländern ist von der einheimischen
Bevölkerung keine wesentliche Unterstüt-
zung zu erwarten, da diese selbst zu arm
ist. Heute bestehen in den Missionsländern
112 große Seminarien, eine Zahl, die den
Bedürfnissen entsprechend viel zu klein ist.

Der Name des Kapuziners Padre Pio von
Pietralcina, der im Kloster San Giovanni
Rotondo in der süditalienischen Provinz
Foggia lebt und seit dem 20. September 1918
die Stigmata trägt, ist längst weltbekannt.
Bekannt ist auch, daß Menschen verschie-
denster geistig-religiöser Prägung aus allen
Erdteilen in unaufhörlichen Scharen San
Giovanni Rotondo aufsuchen, um den tief-
frommen und heiligmäßigen Mann und seine
Wundmale zu sehen, Anliegen vorzutragen,
und vor allem, um bei ihm die Beichte ab-
zulegen. Manche gewiß auch, um ihre Sen-
sationslust zu befriedigen. Anfängliche Zu-
rückhaltung und kritische Einstellung ver-
wandelt sich meist bald in wirkliche
Bewunderung und steigert sich bei vielen
zur Überzeugung, daß sie einem wirklichen
Heiligen begegnet sind. Manche wollen wis-
sen, daß Padre Pio die Gabe der Bilokation
verliehen ist.

Wie immer, wo Heiliges sich offenbart,
auch das Unheilige sich naht, so auch bei
Padre Pio. Und wie sein Name mißbraucht

Aber auch der Unterhalt der Seminaristen
erfordert große Geldsummen, zumal die
Ausbildung bedeutend länger dauert als in
unseren Seminarien. Das päpstliche Werk
des hl. Petrus hat sich die Finanzierung
der Ausbildung des einheimischen Klerus
zur Aufgabe gemacht. Aber trotzdem die-
ses Werk jährlich mehrere Millionen Dol-
lars für diesen Zweck aufbringt, müssen
immer wieder Bittgesuche der Missions-
bischöfe abgewiesen werden. Letztes Jahr
hatte das päpstliche Werk des hl. Petrus
an den Neubau von Seminarien folgende
Summen verteilt: für das Seminar in Poona
(Indien) 520 000 Dollar, für das Seminar in
Karachi (Pakistan) 375 000 Dollar und für
das Seminar in Nairobi (Kenya) 600 000

Dollar. Das Werk kommt auch auf für den
Unterhalt von 102 einheimischen Priestern
und Seminaristen, die am St.-Petrus-Kolleg
in Rom weilen und sich an römischen Uni-
versitäten auf die akademischen Grade vor-
bereiten, damit sie nachher in ihrer Plei-
mat für die Heranbildung des Klerus tätig
sein können. Will man den Priesteramts-
kandidaten in den Missionen nicht die Mög-
lichkeit des Priestertums verschließen,
müssen neben den herrlichen Leistungen
des Werkes des hl. Petrus weitere Millio-
nen von Franken aufgebracht werden.

Der Heilige Vater wünscht, daß wir ent-
sprechend der Missionsgebetsmeinung die-
ses Monats nicht nur für die Mehrung der
Priesterberufe in den Missionländern beten,
sondern auch dafür, daß die Kirche die not-
wendigen materiellen Mittel für die Aus-
bildung des einheimischen Klerus erhalte.

Dr. J. Specfcer, SMB.

MissionsgebefsmeinM-reg /irr den Monat
Anpitsf: Daß nicht Geldmangel das Wachs-
tum des einheimischen Klerus in den Mis-
sionsländern verlangsame.

werden kann, das sollte ich eines Tages ,er-
fahren.

In irgendeinem Stadtkreis hatte sich ein
sogenannter «Padre-Pio-Gebetszirkel» gebil-
det, der alle Montagabende seine Gebets-
stunde in der Privatwohnung einer söge-
nannten «Seherin» abhielt. Diese Seherin
gab vor, allemal während der Gebetsstunde
Erscheinungen des Padre Pio zu haben,
seinen Heiligkeitsduft zu spüren und von
ihm jedesmal Botschaften für diese Gebets-
gemeinschaft zu empfangen und ebenso sei-
nen Segen.

Nun wurde mir eines Tages vom dortigen
Pfarramt darüber Mitteilung gemacht mit
der Bitte, die Sache zu untersuchen und
womöglich den Zirkel aufzulösen, da er zu
einem Skandal, ja zu einer halben Sekten-
bildung auswachse. Ich erinnerte mich, daß
mich Monate zuvor eine ledige Dame (wir
nennen sie in diesem Artikel NN.) aufge-
sucht und mit auffälliger Keckheit an mich
Begehren und Ansuchen stellte, diesem
Gebetszirkel allsonntag nachmittags in einer

Wie der Name des Padre Pio di Pietralcina
mißbraucht wird



512 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1959 — Nr. 33

unserem Hause naheliegenden Lourdeskapelle
Andachten zu halten, Padre Pio verlange
das ausdrücklich von mir als dem Obern
unserer Niederlassung. Ich gab damals der
Begehrstellerin zu bedeuten, daß mir per-
sönlich Padre Pio nichts mitgeteilt habe.
Sofern das sein Wunsch sei, hätte er gewiß
mir, seinem Kapuzinermitbruder, selbst
Wunsch und Begehren wissen lassen. Ich
würde also damit zuwarten, bis mir von
Padre Pio persönlich Mitteilung gemacht
würde. Verärgert machte sich die Dame von
dannen und drohte mir.

Nun sollte ich also im Auftrag des Pfar-
rers versuchen, diese Gemeinschaft ausei-
nanderzusprengen. Es war an einem schneei-
gen Januartag 1952, als ich mich aufmachte,
den Gebetszirkel zu besuchen. Wie ich mich
abends auf dem Fußgängerstreifen unmit-
telbar vor dem Hause der Seherin befand,
stellte mich eine freundliche Dame mit der
Frage, ob ich auch zu ihnen komme. Sie
hätten nämlich jeden Montagabend um 20.00
Uhr «Padre-Pio-Gebetsstunde». Willkomme-
ner hätte mir in dieser Situation keine Ein-
ladung sein können, und ich schloß mich an.
Im Zimmer hörte ich bereits lautes Beten.
Etwa 25—30 Personen knieten um den Haus-
altar, auf dem in der Mitte die Lourdes-
statue stand, rechts davon die Photo des
Padre Pio und links der Lourdesstatue eine
Photo der Muttergottes von Heroldsbach.
Kerzen brannten und Primeln und Azeleen
leuchteten auf dem Altar. In diesem und im
Zimmer nebenan knieten die Besucher auf
bloßem Boden und beteten mit ausgespann-
ten Armen. Wie ich eintrat, stand die mich
Monate zuvor aufgesuchte Dame auf und
rief: «Endlich kommt ein Priester, um^ mit
uns zu beten und unsern Zirkel zu appro-
bieren.» Ich bat, ruhig mit dem Gebet wei-
terzufahren, ich würde dann nachher ant-
Worten. Wenige Minuten vergingen, da rief
die sogenannte Seherin (wir nennen sie im
Artikel Frl. N.) : «Jetzt ist er da!» «Wer ist
da?» fragte ich. «Eben Padre Pio. Er schrei-
tet von einem zum andern und segnet jedes
einzeln.». Da schnellt Frl. NN. empor und
ruft: «Das ist eine ganz besondere Vergün-
stigung — da müssen wir heute abend schon
ein gehöriges Opfer spenden für die Klinik
des Padre Pio.» Wie ich ihr entgegne, daß
ich es nicht schön finde von Padre Pio, daß
er nicht mir, seinem Mitbruder, erscheine,
sehe ich verdutzte Gesichter.

«Übrigens», fuhr ich fort, «würde ich mich
interessieren, wie Padre Pio erschienen und
wie er den Segen gesprochen.» Da machte
sich Frl. NN. dazwischen und sagte barsch:
«Frl. N. hat nur Padre Pio zu antworten.»
Ich trat darauf nicht ein, sondern sagte:
«Ich habe auf Einladung eines Mitgliedes
Ihres Gebetszirkels nun einmal einen Be-
such gemacht. Doch hüten Sie sich, jeman-
dem zu sagen, der Pater sei zur Approbation
Ihres Gebetszirkels gekommen. Ich kam im
Gegenteil als kritischer Beobachter. Für
heute will ich mich eines Urteils enthalten.
Doch scheint mir das Ganze eine dunkle
Sache zu sein. In jedem Falle finde ich es
besser, wenn alle Anwesenden jeweils am
Montagabend in der naheliegenden Kirche
die Andacht besuchen, statt hier mitzuma-
chen. übrigens spricht man bereits von einer
halben Sektenbildung in der Pfarrei und
anderswo in der Stadt, und Nichtkatholiken
machen sich mit Recht lustig darüber.» Man
bat mich, die Lourdesstatue zu segnen, was
ich aber ablehnte. Darauf wandte ich mich
an die sogenannte Seherin, in deren Woh-
nung die Zusammenkünfte stattfanden, und
bat sie um eine persönliche Aussprache mit
ihr. Dann verabschiedete ich mich. Auf der
Stiege holten mich bereits zwei Besucherin-
nen des Zirkels ein und sagten: «Wir haben
schon lange gedacht, daß hier nicht alles

stimme — wir gehen nicht mehr.» Auch die
Seherin sprang mir nach und wollte mir ein
schönes Geldstück reichen. Ich lehnte ab,
vereinbarte aber mit ihr den Termin unserer
Aussprache. In dieser Aussprache forderte
ich sie auf, den Gebetszirkel aufzulösen und
die Zusammenkünfte einzustellen, da ihre
angeblichen Erscheinungen purer Schwindel
seien. Ich würde aber die Sache noch weiter
verfolgen und hiervon Padre Pio in Kenntnis
setzen und sein Urteil abwarten. Die Se-
herin war erst völlig konsterniert und ver-
sprach, meinen Rat zu befolgen.

«Ich werde Ihnen dabei behilflich sein»,
sagte ich ihr weiters. «Vergessen Sie nicht,
daß diese Angelegenheit schwere Folgen
haben könnte.» Ich glaubte alles auf gute
Wege gelenkt zu haben, als die Seherin nach
einigen Minuten plötzlich emporschoß und
mir, mit durchbohrend stechendem Blick,
sagte: «Nein, es bleibt dabei — ich werde
die Versammlungen nicht einstellen — Padre
Pio ist mir erschienen.» — «So werde ich
mich direkt an Padre Pio wenden», antwor-
tete ich und verließ das Haus.

Über unser Kapuziner-Generälat in Rom
ließ ich Padre Pio das Memorandum zukom-
men, schilderte darin eingehend die Situa-
tion und bat um Stellungnahme. Die schritt-
liehe Antwort aus San Giovanni Rotondo
ließ nicht lange auf sich warten und trug
die Unterschrift seines deutschen Sekretärs
und ebenso des dortigen Guardians. (Seit
1924 ist Padre Pio das Schreiben verboten.
Eine Maßnahme der Vorsicht und ebenso
der Rücksichtnahme, da seit 1918 seine stei-
fen Finger nur mit großer Mühe eine Feder
halten können.) Das Schreiben hatte fol-
genden Wortlaut:

«Durch das hochwürdigste Generalat der
Kapuziner in Rom ist uns Ihr Brief zuge-
kommen. Padre Pio, der mit seinem Inhalt
vertraut gemacht wurde, erklärte zu dem
bestehenden Padre-Pio-Gebetszirkel und den
Aussagen der Frl. N. und NN. inbetreff sei-
ner eigenen Person: Tutto frutto di orgoglio
e di mente cattiva o malata (zu deutsch:
Das ist alles eine Frucht von Hochmut und
schlechter oder abnormaler Gesinnung).»
Weiters hieß es im Brief: «Die von Frl. N.
an den Zusammenkünften in ihrer Wohnung
verbreitete Erklärung, wonach Padre Pio,
infolge einer Bilokation dieser Gebetsver-
einigung, die allwöchentlich in ihrer Woh-
nung stattfindet, seinen Segen sende oder
daß sein Duft zu spüren sei, oder daß er
sie mit den Händen segne oder Frl. N.
irgend etwas sage, nahelege oder ihr fast
erscheine, oder daß er mit dieser genannten
Person N. oder dieser ' Gebetsvereinigung
etwas zu tun habe, sind frei erfunden, er-
dichtet und erlogen.

Es ist der Wille des Padre Pio wie auch
seines Guardians, daß diese Gebetsvereini-
gung und die Zusammenkünfte in der Woh-
nung von Frl. N. aufgehoben werden und
nie mehr, auch nicht an einem andern Orte,
stattfinden.

Sollten diese Teilnehmer sich den Anord-
nungen nicht fügen, so sollen Sie, P. Rein-
hold, darüber den Bischof benachrichtigen,
der die Betreffenden exkommunizieren soll.
Alle Teilnehmer an diesen abendlichen Zu-
sammenkünften bei Frl. N. sollen wissen,
daß weder Padre Pio noch sein unmittel-
barer Vorgesetzter, d. h. der Guardian, in
Zukunft Geldsendungen aus der Hand dieser
beiden genannten Personen N. und NN. an-
nehmen werden. Ebenso werden Briefe die-
ser beiden Personen unbeantwortet bleiben.
Sollten Frl. N. oder Frl. NN. eine Reise zu
Padre Pio unternehmen, so sollen sie wissen,
daß sie von Padre Pio nicht empfangen
werden, aber auch nicht von Pater Guar-
dian oder von einem andern Pater.

Es ist mit dem Namen des Padre Pio in
den letzten Jahren so viel Unfug getrieben

worden. P. Guardian glaubt sogar, daß es
Frl. NN. ist — die er übrigens eine exaltierte
Person nennt —, welche die Urheberin all
der falschen Prophezeiungen ist, die in den
letzten drei, vier Jahren als von Padre Pio
stammend in aller Welt herumgeboten wor-
den sind. Wir mußten über hundert Briefe
beantworten, die darüber Auskunft verlang-
ten. Die Prophezeiungen erschienen in
Deutsch, Italienisch, Englisch, Ungarisch,
Französisch und Spanisch — letztere mei-
stens in Zentral- und Südamerika. Dann
wurde auch gesagt, Padre Pio hätte gewisse
Medaillen gesegnet, die jene und nur jene
retten in der .kommenden Katastrophe', die
dieselben tragen. — Auch das ist alles erlo-
gen.

Lieber Mitbruder, Sie können sich kaum
vorstellen, wie der Name des Padre Pio
schon mißbraucht wurde, auch um Geld zu
machen. Es ist gut, daß Sie als sein Mit-
bruder dieses wissen. Alle die Leute, die bis
jetzt an diesen Zusammenkünften bei Frl.
N. waren, sollen also durch diesen Brief
gewarnt sein, von jedem Hingehen oder von
Zusammenkünften an andern Orten abzu-
sehen, um so den Namen des Padre Pio
nicht weiter zu schänden und nicht der Ge-
fahr einer Sektenbildung sich auszusetzen,
sonst wird sie der Fluch Gottes treffen.»
Der Brief war datiert vom 12. Januar 1952.

Die beiden Hauptinitiantinnen des Gebets-
Zirkels waren unterdessen nicht müssig ge-
wesen. Sie erklärten, der Pater hätte bei
seinem ersten Kommen beständig den Exor-
zismus gebetet — sie hätten es gespürt.
Naiv, denn gerade diese Aussage sprach
gegen sie. Sie meldeten in irgendeiner die-
ser abendlichen Zusammenkünfte, daß in s
Zukunft keinem Geistlichen mehr Zutritt zu
den Gebetsvereinigungen gestattet werde
usw. Eines Montag abends erschien ich
trotzdem und teilte den beiden Fräulein
mit, daß Antwort aus San Giovanni Rotondo
eingetroffen sei. Da der Inhalt gegen sie
spreche, wäre es ihnen wohl angenehmer,
wenn ich den Brief nur ihnen allein vorlese,
zudem er in scharfem Tone gehalten sei.
Ich würde dann nachher den Anwesenden
nur schonend mitteilen, daß der Zirkel auf
Wunsch des Padre Pio aufgehoben werden
soll. Dagegen protestierte Frl. NN. und sagte
keck: «Den sollen alle hören.» Sprachlos
und bleich hörten die nun den Bericht an.
«Ich werde die Sache mit Ihnen auf dem
Zivilweg bereinigen», drohte mir hierauf
Frl. NN. «Das kann mir nur recht sein»,
entgegnete ich, «dann wird Ihnen das Hand-
werk ein- für allemal gründlich gelegt.»
Nun stoben die Teilnehmerinnen auseinan-
der, manche entschuldigten sich tags darauf
telefonisch, andere brieflich, daß sie auf den
Spuk hereingefallen seien und versprachen,
diese Gebetsstunde nicht mehr zu besuchen.

Bei den Besuchern handelte es sich fast
durchwegs um religiös gutpraktizierende
Leute. Soweit ich mich erinnere, waren
außer zwei Männern nur Frauen dabei.
Allerdings war mehr denn eine der Teilneh-
merinnen seinerzeit auch nach Heroldsbach
gefahren. Nicht umsonst stand auf dem
Hausaltar neben der Lourdesstatue auch
jene der «Muttergottes von Heroldsbach».
Was aber unverständlich war, war das eine:
Sämtliche Mitglieder dieses Gebetszirkels
wußten davon, daß die sogenannte Seherin
schon mehr denn einmal in einer Nerven-
heilanstalt versorgt gewesen war.

Wie bemerkt, löste sich der Zirkel auf. Ob
die Hereingefallenen damit für immer ge-
heilt sind, ist fraglich. «Denn es gibt», wie
Kardinal Faulhaber einmal sagte, «eine
Wundersucht wie es eine Wassersucht gibt,
eine krankhafte Sehnsucht nach außeror-
dentlichen Dingen, ein fieberhaftes Horchen
an verschlossenen Türen.»

P. Pein/ioZd Wicfc, OFMCap



1959 — Nr. 33 SCHWEIZERISCHE KIR C H E N Z E I T U N G 513

Die Trierer Herrenreliquie
im Lichte neuer Forschungsergebnisse

Die ältesten Reliquien der christlichen
Kirche sind Tuchreliquien. Der bedeutendste
Reliquienschatz des Abendlandes in der Ca-
pella Sancta Sanctorum des Laterans in
Rom bewahrt als älteste Teile die Tunica
des hl. Cletus und des Apostels Johannes
auf, und einige Tuchreste des dritten Jahr-
hunderts, deren chemische Untersuchung
nachwies, daß sie mit Menschenblut getränkt
waren (linteamina martyrum). Wenn man
heute unter Reliquien meist Gebeine der
Heiligen versteht, so gilt dies nicht für die
christliche Frühzeit. Nach dem Gesetz des
Alten Testamentes machte die Berührung
von Toten und von Gebeinen kultisch un-
rein. Im römischen Rechtsbereich aber war
die Verletzung eines Grabes streng verboten
und die Entnahme von Gebeinen von der
Erlaubnis des Pontifex Maximus abhängig.

Trotz des aufblühenden Märtyrerkultes in
der konstantinischen Zeit sind uns keine
Translationen von Märtyrern oder Körper-
reliquien aus der ersten Hälfte des 4. Jahr-
hunderts bekannt. So übertrug Konstantin
am 20. Juni 336 in die von ihm erbaute
Apostelkirche in Konstantinopel noch Tuch-
reliquien des Apostels Andreas und des
Evangelisten Lukas. Erst 20 Jahre später
überführte sein Sohn Konstantius am 24. Juni
356 die Gebeine des Apostelschülers Timo-
theus und am 3. März 357 die Gebeine des
Apostels Andreas und des Evangelisten Lu-
kas in die Apostelkirche.

Mit diesen Daten ist die im Osten ein-
setzende Entwicklung gekennzeichnet. Im
Westen nimmt Ambrosius 386 in Mailand die
erste Translatio vor, nachdem er für seine
Apostelbasilika aus Konstantinopel auch nur
Tuchreliquien erhalten hatte. Im Rahmen
dieses historisch nachprüfbaren Übergan-
ganges von Tuch- und Sachreliquien (Split-
ter vom Hl. Kreuz) zu Körperreliquien in
der zweiten Hälfte des vierten Jahrhunderts
muß man die Ergebnisse der Ausgrabungen
auf dem Gelände des Trierer Domes von
1943 bis 1954 sehen.

Es kam eine 326 auf den Resten eines
aufgegebenen kaiserlichen Palastes errich-
tete Doppelkirchen-Anlage zum Vorschein:
Zwei nebeneinanderliegende Basiliken, zwi-
sehen denen ein um 340 errichtetes großes
Baptisterium lag. Vor dem Presbyterium der
Südkirche (heute Liebfrauen) fanden sich im
Brandschutt der Völkerwanderungszeit Ver-
putzstücke der Schranken mit Graffiti: z.B.
MARTI VIVAS IN DEO CHRISTO SEMPER

Martius lebe in unserem Gott Christus auf
immer! Etwa 30mal taucht unter den zahl-
reichen Inschriften diese VIVAS-Akklama-
tion auf, einmal ein großer griechischer
Graffito: X HO/Y0E K/KTQP/ Christus
hilft dem Viktor! Paläographisch und stra-
tographisch gehören diese Graffiti der Zeit
von 380 bis 410 an. Dicht hinter dieser
Schranke lagen einplanierte Reste einer
älteren, die ebenfalls Graffiti aufwiesen:
VIVAS IN DOMINO CHRISTO lebe in
unserem Herrn Christus, u. a. Der Zeitansatz
liegt zwischen 340 und 370. Da wir solche
Graffiti im 4. Jahrhundert nur an hochver-
ehrten Kultstätten finden, wie z. B. an der
jetzt ausgegrabenen Petrusmemoria in Rom,
ist der Schluß auf das Vorhandensein eines
großen Heiligtums berechtigt. Der aus-
schließlich christologische Charakter der
Inschriften läßt darüber hinaus vermuten,
daß es sich um eine sogenannte Herren-
reliquie handelte. Aufschluß hierüber gibt
die Baugeschichte der Nordkirche (heute
Dom).

Ebenfalls begonnen um 326, wurde diese
riesige Kirchenanlage um 340 umgebaut. Im
Osten errichtete man eine große, polygonale
Anlage, die früher profan als Brunnen in
einer Markthalle oder kaiserlichen Residenz-
halle gedeutet worden war, heute als christ-
liehe Kultanlage mit ähnlichen konstantini-
sehen Bauten in Palästina in Zusammenhang
zu bringen ist (Mambre — Bethlehem: Ge-
burtskirche — Jerusalem: Grabes- und Hirn-
melfahrtskirche). Die überraschende Ähn-
lichkeit erlaubt, die Trierer polygonale An-
läge ebenfalls als Herrenmemoria zu bezeich-
nen. Da nach Ausweis der Münzenfunde und
der Baunachricht des hl. Athanasius um 346
der Bau vollendet wurde, kommt für die
Herrenmemoria nur eine Tuch- oder Sach-
reliquie in Frage.

Die Bedeutung des aufbewahrten Heilig-
turns wird noch erhöht durch den Einbau
der quadratischen Halle über der polygona-
len Memoria am Ende des vierten Jahrhun-
derts; ein 40 m im Quadrat messender Zen-
tralbau, der als römischer Kern des Domes
teilweise bis zu einer Höhe von 30 m erhal-
ten ist. Diese mit Marmor und Mosaik reich
ausgestattete Halle mit ausgeschiedener
Vierung über einem von vier monolithen
Säulen begrenzten Quadratpodium war der
letzte Großbau der Römer in der spätanti-
ken Kaiserstadt an der Mosel. Nur ein kost-
bares, den Christen Hilfe und Rettung ver-
heißendes Heiligtum konnte in den letzten
Tagen der Römerherrschaft am Rhein den
prunkvollen Aufwand der quadratischen
Halle veranlassen, die dann im fünften Jahr-
hundert alle Zerstörungen der Völkerwan-
derung und auch den Normannenbrand von
882 überstand, um dem romanischen Erwei-
terungsbau im elften Jahrhundert die groß-
artigen Maßverhältnisse spätantiker, impe-
rialer Baukunst zu vermitteln.

Unter den Schätzen des Trierer Domes be-
finden sich drei Herrenreliquien: Der hl.
Nagel, eine Partikel vom hl. Franz und die
Tunica Domini, der sogenannte Hl. Rock,
der heute wieder im Mittelpunkt des Inter-
esses und zum Teil heftiger Diskussionen
steht, obgleich der Glaube an seine Authen-
tizität von niemanden verlangt wird. Ein
Beweis für die Authentizität ist nicht zu
erbringen und konnte in modern wissen-
schaftlichem Sinne auch schon in konstan-
tinischer Zeit nicht erbracht werden. Als
Ergebnis der bisherigen neuen Forschungs-
arbeiten darf man sagen, daß der Trierer
Hl. Rock eine aZte/i,ristlic7ie Sto//reZ'(q»ie ist.
Daß sie erst 1512 zum ersten Male öffentlich
gezeigt wurde, spricht für noch fortleben-
des, altchristliches Brauchtum, auf das sich
der Trierer Kurfürst Richard von Greiffen-

Der /o7ge»c7e Beriefet uermifteZt ein »»ge-
sc7imi»ktes BiZd der Lage der Kircfee in
Dnparn. Er stiftet sic7i an/ antfeewtisefees
MaferiaZ îtnd kam uor einiger Zeit direkt ans
Ungarn an die «Kat/i-Preß» in Wien, von der
wir ifen iit»erne7imen. Die BecZaktion

Im Westen wird immer wieder von der
Lage der katholischen Kirche in Ungarn ge-
sprochen, worauf in der ungarischen Presse
amtlich dazu Stellung genommen und demen-
tiert wird. Ohne zu übertreiben, soll nach-
folgend der wahre Stand der Dinge aufge-
zeigt werden.

klau dem Kaiser Maximilian gegenüber aus-
drücklich berief, dieses Heiligtum dürfe pro-
fanen Blicken nicht ausgesetzt werden.
Deshalb ruhte diese Tunica Domini trotz
allem mittelalterlichen Brauchtum, die Hei-
ligtümer zu zeigen und öffentlich zu ver-
ehren (vgl. z. B. im Kult der Eucharistie
Monstranz und Fronleichnamsprozession),
immer verborgen im Hochaltar des Domes,
in den ihn Erzbischof Johannes 1196 bei der
Weihe des neuen Ostchores feierlich aus
dem alten Hochaltar übertragen hatte. Bis-
her nahm man an, dieses Datum sei das
älteste für das Vorhandensein dieser Her-
renreliquie im Trierer Dom. Aber sie ist für
Trier schon früher nachweisbar: Bei der
Weihe des von König Heinrich II. zu Bam-
berg erbauten Domes am 6. Mai 1012, zu der
Erzbischof Megingaud von Trier (1008 bis
1021) Trierer Reliquien beisteuerte, unter
anderem von den Heiligen Eucharius, Maxi-
minus, Paulinus und «de tunica Domini
inconsutili».

Bleibt noch die Frage, wie kommt diese so
kostbare Reliquie ausgerechnet nach Trier?
Die Legende verbindet sie mit der Mutter
Konstantins, der Kaiserin Helena, die sie
auf ihrer Pilgerfahrt ins Hl. Land erworben
und für Trier bestimmt habe. Schon der Bau
der Trierer Bischofskirche wird in einer
Überlieferung des neunten Jahrhunderts mit
der «domus beatae Helenae» in Verbindung
gebracht, dem Palast, den die Kaiserin dem
Bischof Agritius geschenkt habe. Die mo-
derne Forschung bezeichnet diese Nachricht
als «mittelalterliches Phantasieprodukt»,
aber bei den Ausgrabungen 1945/46 wurde
unter der polygonalen Anlage ein Prunksaal
angeschnitten, dessen Deckengemälde einst
zwischen tanzenden Eroten Bilder der Prin-
zessinnen des konstantinischen Herrscherhau-
ses zeigten, an zentraler Stelle ein Ideal-
porträt der Flavia Helena.

Die Ausstellung des Hl. Rockes findet vom
10. Juli bis zum 20. September im Dom zu
Trier statt.

Dr. T7i. Kemp/, M»se?tms</irektor, Trier

Diferafwr über T»cfereZiq.Mie« : W. F. VoZ-
baefe, Catalogo del Museo Sacro della Biblio-
teca Apostolica Vaticana III, 1: Tessuti
(Città del Vaticano 1942). Dort S. 9 bis 11

umfangreiche Fachliteratur. — Über cZe»

Trierer Dom: N. Irsc/i, Der Dom zu Trier
Die Kunstdenkmäler der Rheinprovinz 13,1
(Düsseldorf 1931). Der Dom von Trier, Ein
Führer (Trier 1956). — über die Ausgrub»»-
ge»:: Th. K. Kemp/, Trierer Domgrabungen
1943—1954 Neue Ausgrabungen in
Deutschland (Berlin 1958), 368—379. Dort
S. 370 sämtliche wichtigeren Veröffentlichun-
gen verzeichnet. — über de» HeiZige» Bock:
St. Beiße/, Geschichte der Trierer Kirchen,
2. Teil: Zur Geschichte des Hl. Rockes (Trier
1889) ; C. Wi77ems, Der Hl. Rock zu Trier
(Trier 1891). Dort S. 119—124 Protokolle über
die Untersuchung des Hl. Rockes.

Wahr ist, daß die Regierung manche Kir-
chen auf dem Land und fast alle Kirchen in
Budapest für viel Geld renovieren läßt.

Wahr ist, daß es noch Bischöfe gibt, die
der Geistlichkeit und den Gläubigen ihre
Weisungen geben können.

Wahr ist, daß in den Kirchen Messen ge-
lesen werden und daß die Eltern ihre Kin-
der (Volksschüler) zum Religionsunterricht
einschreiben können.

Wahr ist, daß es noch sieben Kloster-
Mittelschulen im Lande gibt, fünf für Buben
und zwei für Mädchen.

Geknechtete Kirche in Ungarn
•>



514 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1959 — Nr. 33

Persönliche Nachrichten
Am 29. Juli 1959 feierte H. H. Eduard

Elmeter, Pfarr-Resignat in Andwil (SG),
sein 90. erfülltes Lebensjahr. Der Senior
unter dem Klerus des Bistums St. Gallen
ist H.H. Ernst Sche//old, Pfarr-Resignat
in Wil (SG). Geboren am 10. Januar 1867,
übertrifft er H. H. Ebneter um zweieinhalb
Jahre.

Kurse und Tagungen

Exerzitien für Priester

im Exerzitienhaus St. Frarasisfcws iw So-
ZotTwrw: 21. bis 25. September — 5. bis
9. Oktober. Thema: Die Psalmen. Exerzi-
tienmeister: Dr. P. Peter Morant, OFM
Cap.

Im Kurhaus «ifrewa «w Mariastein»
werden von Montag, 5. Oktober, abends
7 Uhr, bis und mit Donnerstag, 8. Okto-
ber, nachmittags 4 Uhr, unter Leitung von
Dr. P. Thomas Kreider, OSB, Priester-
Exerzitien abgehalten. Anmeldungen richte
man nicht an das Kurhaus, sondern an die
Wallfahrtsleitung von Mariastein.

Aber: Die Kirchen werden aus Propagan-
dagründen renoviert, denn nach Budapest
kommen wieder Fremde. Die meisten Kir-
chen wurden 1956 beschädigt, wohl größten-
teils durch die Russen. Diese Spuren der
Zerstörung sollen verschwinden.

Ein Priester bekommt monatlich 500 Fo-
rint als Gehalt von der Kirche. Dieser Be-
trag hat weniger Kaufkraft als 500 öster-
reichische Schilling. Die Priester erhalten
diese Bezahlung, solange sie der staatlichen
Kirchenbehörde auch nicht den geringsten
Anlaß zur Unzufriedenheit geben. Diese
staatliche Institution ist rein kommunistisch.
Sie schreibt den kirchlichen Behörden alle
Funktionen vor, teils über den Stab der Bi-
schöfe, teils, vor allem die wichtigeren, ohne
deren Wissen. Die Bischöfe werden einfach
vor die vollendeten Tatsachen gestellt.

Von den elf Bischöfen leben fünf in Haus-
arrest. Manchmal wird der eine oder andere
von ihnen zu den Firmungsfahrten freige-
lassen, allerdings in einem staatlichen Auto
und unter Bewachung.

Für jeden «freien» Bischof hat die Staat-
liehe Kirchenbehörde einen regimetreuen
Geistlichen ernannt, der jeden Schritt des
Bischofs zu melden hat sowie jeden Gast,
den der Bischof empfängt, und jeden Men-
sehen, mit dem er spricht. Dieser Friedens-
geistliche hat auch die Privatkorrespondenz
des Bischofs zu zensurieren.

Der Bischof darf nur jene Geistlichen er-
nennen, weihen oder versetzen, für die ihm
die staatliche Kirchenbehörde die Erlaubnis
erteilt. Die Versetzungen geschehen mei-
stens auf Befehl dieser Behörde und oft ge-
gen den Willen des Bischofs. Sobald ein
Geistlicher beliebt ist und seine Predigten
den Gläubigen gefallen, wird seine Verset-
zung verlangt. Dies geschieht unter größtem
Druck, aber nach außen hin mit dem An-
schein, als wäre es der ausdrückliche Befehl
des Bischofs. Wenn diesem Druck nicht so-
fort entsprochen wird, erfolgt die Verhaf-
tung des Geistlichen. Die Bischöfe müssen
alle schriftlichen und mündlichen Äußerun-
gen unter Befehl ausführen.

In der Angelegenheit des Budapester Prie-
sterseminars wurde den Bischöfen amtlich

mitgeteilt, wenn die 60 Seminaristen, die sich
geweigert hatten, ihr Studium unter «Frie-
densgeistlichen» zu absolvieren, nicht sofort
entlassen würden, dann würden 20 von ihnen
eingekerkert. Daraufhin traten alle bis auf
sechs aus. Diese sechs blieben, damit das
Seminar nicht gesperrt werde.

Die Volksschüler dürfen für den Religions-
Unterricht bei «Friedenspriestern» einge-
schrieben werden, doch wird den Eltern
«nahegelegt», davon abzusehen. In der
Presse, im Radio, und in der Literatur wird
gegen den Glauben Sturm gelaufen und die
Religion als primitiver, längst überholter
Aberglaube dargestellt. Von der Lehrerschaft
wird verlangt, daß sie Kinder und Eltern in
diesem Sinne «aufklären». Kinder, die den
Religionsunterricht besuchen, müssen in an-
dern Gegenständen strenger zensuriert wer-
den, und ihren Eltern werden in ihrem Beruf
Schwierigkeiten bereitet. Es gibt viele Päd-
agogen, die — zu ihrem eigenen großen Nach-
teil — diesen Weisungen nicht Folge leisten.
Sie werden aber von der gläubigen Bevölke-
rung besonders geachtet und geliebt.

In den Oberschulen, in denen kein Reli-
gionsunterricht zugelassen ist, werden die
Kinder und ihre Eltern bespitzelt, ob sie die
Kirche besuchen, was als nicht «linientreu»
befunden wird. Der einzige Hoffnungsanker
der Eltern sind die noch bestehenden sieben
Klosterschulen, doch nimmt man an, daß
Kinder, die dort erzogen werden, keine Aus-
sieht auf staatliche Stellen haben. Trotzdem
sind diese Schulen überlaufen.

Es geschieht im übrigen alles, um die
Kirche Ungarns von Rom zu lösen. Diesem
Zweck dient vor allem die «Friedensvereini-
gung der ungarischen Geistlichkeit» (Opus
Pacis). Diese Bewegung wird von hohen
Geistlichen geführt, die ad personam vom
Papst exkommuniziert wurden. Es wird ver-
langt, daß die gesamte Geistlichkeit ge-
schlössen zu den von der Bewegung veran-
stalteten Sitzungen erscheint. Ziel ist, daß
die katholische Kirche Ungarns allein dem
Staat untersteht. Wenn es auch viele «Frie-
densgeistliche» gibt, so ist die Zahl der kir-
chentreuen Priester, die täglich ihr Leben
aufs Spiel setzen, noch größer.

Der Kirchenbesuch ist so zahlreich wie
nie, denn die Gläubigen harren aus. Das
Traurigste aber ist das Fehlen des recht-
mäßigen Priesternachwuchses. Dieses Jahr
wurden nur einige Geistliche aus den Semi-
narien der Provinzstädte geweiht. Die zwan-
zig Diakone des Budapester Seminars war-
ten vergeblich auf die Priesterweihe, für die
die staatliche Kirchenbehörde die Bewilli-
gung nicht erteilt.

Aus dem Leben der Kirche

f P. Agostoni Gemelli, OFM

Am 15. Juli 1959 starb in Mailand P. Ago-
stino Gemelli, OFM. Als genial begabter
Arzt, der aber im marxistischen atheisti-
sehen Lager stand, bekehrte er sich mit 25
Jahren und trat 1903 in den Franziskaner-
orden ein, wurde Priester (14. März 1908),
Forscher (vor allem auf dem Gebiet der
Psychologie und Biologie) und. Gelehrter, der
es verstand, Brücken zu schlagen vom Glau-
ben zur Wissenschaft und umgekehrt. Und
über diese Brücke führte er Tausende von
jungen Menschen dadurch, daß er sie auf
der von ihm gegründeten Katholischen Herz-
Jesu-Universität in Mailand ausbilden half in
der rechten Harmonie von Wissen und Glau-
ben. Die Katholische Universität von Mai-
land wurde von P. Gemelli im Lauf der Jahr-
zehnte immer mehr ausgebaut. Gemellis letz-
ter Plan, die medizinische Fakultät dieser
katholischen Universität, geht auf dem
Monte Mario in Rom seiner Verwirklichung

entgegen. Der Ruf des Psychologen und Na-
turwissenschaftlers Gemelli war so groß, daß
ihm Pius XI. die Reorganisation der Päpst-
liehen Akademie der Wissenschaften anver-
traute und ihn zu deren Präsidenten machte.
Diese Würde hatte P. Gemelli zusammen mit
der des Rektors der Katholischen Universität
von Mailand bis zu seinem Tode inne. Die
Welt der Wissenschaft ehrte P. Gemelli nicht
bloß in seiner italienischen Heimat, sondern
weit darüber hinaus. Eine Reihe von Ehren-
doktoraten, darunter auch der theologische
Ehrendoktor der Theologischen Fakultät von
Salzburg, zeugen dafür. P. Gemelli war auch
Gründer_ und Herausgeber mehrerer wissen-
schaftlicher Zeitschriften (Rivista di Filo-
Sofia Neoscolastica, Vita e pensiero u. a.), er
schrieb auch eine Reihe wissenschaftlicher
Abhandlungen. Er war auch ein glänzender
Redner auf wissenschaftlichen Kongressen,
ein begeisternder Prediger, um bei allem ein
kindlich frommer Priester und Mönch in der
braunen Kutte des Armen von Assisi. Papst
Johannes XXIII. nannte den Verstorbenen
eine hell leuchtende Fackel, die sich verzehrte
im Dienste heiliger Ideale zur Ehre Gottes
und zum Wohl der Seelen, vor allem der stu-
dierenden Jugend.

Wachsende Zahl einheimischer Priester
in Afrika und Asien

Nach einer offiziellen Statistik der Propa-
gandakongregation, hat sich die Zahl der
einheimischen Priester in Asien und Afrika
seit 1918 versiebenfacht. Während 1918 in
Asien nur 919 und in Afrika 90 einheimische
Geistliche wirkten, waren es nach Erhebun-
gen des Jahres 1957 bereits 5553 in Asien und
1811 in Afrika. In den der Propagandakon-
gregation unterstehenden Gebieten Asiens
und Afrikas ist die Zahl der einheimischen
Bischöfe von 1950 bis 1959 von 35 auf 89
gestiegen. Der erste einheimische Bischof
Asiens war 1923 geweiht worden, die beiden
ersten eingeborenen Bischöfe Afrikas haben
erst 1939 ihre Weihe erhalten.

Eine erschütternde Ausstellung über die
Kirchen- und ReligionsVerfolgung

der Gegenwart

«Das Anlitz der Gewalt ist wandlungs-
fähig, manchmal brutal, manchmal lächelnd
— das Ziel bleibt unverändert: Glaube, Hoff-

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag

Redaktion:
Dr. Joh. Bapt. Villiger, Can.

Dr. Joseph Stirnimann
Professoren an der Theologischen Fakultät

Luzern
Alle Zuschriften an die Redaktion,

Manuskripte und Rezensionsexemplare
sind zu addressieren an:

Redaktion der «Schweiz. Kirchenzeitung»
St.-Leodegar-Straße 9, Tel. (041) 2 78 20

Für Inserate, Abonnemente und
Administratives wende man sich an den

Eigentümer und Verlag:
Räber &Cie., Buchdruckerei, Buchhandlung

Frankenstraße 7—9, Luzern
Tel. (041) 2 74 22

Abonnementspreise :

Schweiz :

jährlich Fr. 17.—, halbjährlich Fr. 8.70
Ausland :

jährlich Fr. 21.—, halbjährlich Fr. 10.70
Einzelnummer 40 Rp.

Insertionspreise :

Die einspaltige Millimeterzeile oder deren
Raum 18 Rp. Schluß der Inseratenannahme

Montag 12.00 Uhr
Postkonto VII 128



1959 — Nr. 33 SCHWEIZERISCHE KI R C H E N Z E I T U N G 515

nung und Liebe zu morden.» Diese Worte
standen als Motto über der erschütterndsten
und eindrucksvollsten Ausstellung, die in
Wien seit langem zu sehen war. Unter dem
Titel «Unbesiegter Glaube» bringt die Schau,
die bis zum 15. August bei freiem Eintritt
täglich geöffnet war, Photos und Dokumente
zur Kirchen- und Religionsverfolgung in der
Gegenwart.

Den Verfolgungen war der erste Teil
der Ausstellung gewidmet: 1917 Rußland,
Ukraine; 1940 Estland, Litauen; 1945 Polen,
Ungarn, Rumänien, Bulgarien, Jugoslawien
und Ostdeutschland; 1948 Tschechoslowakei;
1949 China; 1951 Nordkorea; 1953 Nord-Viet-
nam; 1959 Tibet und Kerala. Eindrucksvolle
Photos, die für sich sprechen und des erläu-
ternden Textes kaum bedürfen, illustrieren
den Kampf des Kommunismus gegen die Re-
ligion. Der Besucher steht erschüttert vor
dem Bild des aus China vertriebenen Mis-
sionsbischofs Ferrari, dessen Antlitz die Spu-
ren unermeßlicher Leiden der Haft zeigt; er
sieht eine russische Kirche, die als Getreide-
magazin dient, das Massengrab der ermorde-
ten ukrainischen Katholiken in Winnitza,

oder die Exekution eines Chinesen vor dem
«Volksgericht». Ein eigener Sektor der Aus-
Stellung ist der Dokumentation über die Kir-
chenverfolgung in der DDR gewidmet.

«Die Pforten der Hölle werden sie nicht
überwältigen», ist der Titel des zweiten Tei-
les der Schau, der die lebende Kirche hinter
dem Eisernen Vorhang zeigt: Wallfahrer in
Polen, Zeitungsausschnitte der linientreuen
Ostblockpresse, die indirekt verraten, daß der
Glaube trotz aller Verfolgungsmaßnahmen
in den kommunistischen Staaten noch nicht
tot ist. Der dritte Teil schließlich, «Wachet
und betet», ist der helfenden Kirche gewid-
met, die durch den Nobelpreisträger P. Pire,
durch den Bauorden oder durch den Rosen-
kranz-Sühnekreuzzug symbolisiert wird. Den
Besuchern steht auch Literatur in vier Spra-
chen — Deutsch, Ungarisch, Slowenisch und
Ukrainisch — zur Verfügung, und im Film-
saal werden die Streifen «Völker, hört die
Signale» und «Ungarn in Flammen» gezeigt.

Im Zusammenhang mit der Ausstellung
Wird auch ein aufklärungsbedürftiger Vor-
fall bekannt: Von den zuständigen Stellen
des Innenministeriums wurde die Entfernung

eines Photos von Kardinal Mindszenty ver-
langt, das den Kardinal während des Schau-
Prozesses in Budapest zeigt.

Neue Bücher

Carré, A. M.: Gefährten auf immer. Ein
kleines Ehebrevier. Stuttgart, Schwaben-
Verlag, 1959. 86 Seiten.

Dieses «kleine Ehebrevier» ist aus drei
Vorträgen entstanden, die vor Studenten der
Universität Paris gehalten wurden. Unter
den Titeln «Die Ehe ist Berufung», «Gleich
wie Christus und die Kirche», «Von Liebe zu
Liebe» werden die Reichtümer, die das Sa-
krament der Ehe vermittelt und die Anfor-
derungen, die es stellt, möglichst vollständig
dargestellt. Entsprechend den Zuhörern der
Vorträge wird auf Probleme eingegangen,
welche Akademiker im besondern interessie-
ren: Ehe und persönliche Berufung als Den-
ker, Künstler. — Die gefällige Aufmachung
macht das Bändchen zum schönen Geschenk
an solche, die Gefährten auf immer durch
die Ehe werden wollen. J. F.

Barocke Holzfigur

Hl. Franziskus
Holz bemalt, Höhe 115 cm.
Verlangen Sie unverbindliche Vor-
führung.
Max Walter, Antike, kirchl. Kunst,
Aeschengraben 5, 2. Stock, Basel,
Tel. (061) 35 40 59 od. (062) 2 74 23.

Alle Tage geöffnet, ausgenommen
Montag.

Ferien in Südtirol
Ab 17. August — 3-Zimmer-
Wohnung mit dazugehöriger
Küche zu vorteilhaften Bedin-
gungen bei

Josef Seeber, Lehrer, Gais im
Pustertal, Provinz Bozen.

Gesucht eine selbständige, zu-
verlässige

Tochter
zur Besorgung des Haushaltes
und des Gartens in einer Pfarr-
helferei der Innerschweiz.
Auskunft unter 3411 erteilt die
Expedition der «Schweizeri-
sehen Kirchenzeitung».

/" ^

Für Reise

und Ferien
finden Sie bei Roos Man- i

tel in vielen erstklassigen
Marken, wie j

The Winner, Baumwolle
Dragon - Nylon mit Beret
Osa-Atmos, schwarz und

grau
Slipon, Baumwolle
Dragon-Seide
Skyline-Plastic (13.90)

Bei Ansichtsbestellungen
bitte Maße nicht verges-
sen.

Frankenstraße 2
Telefon (041) 2 03 88

Hemden
Priesterkragen
Hosenträger
Einzelhosen
Windjacken

von

Frankenstraße 2
Telefon (041) 2 03 88

Zufolge Abbruchs der alten
Kirche sind zu verkaufen

farbige Kirchenfenster
1930/32 von Hs. Stocker und
O. Staiger gestaltet.

10 Rundbogenfenster, ca. 540 x
140 cm, Farbkompositionen
und Symbole.

2 Rundbogenfenster, ca. 540 x
140 cm, figürlich, Br. Klaus
und St. Katharina, vgl. Sa-
krale Kunst, Bd. 3, Abb. 7.

4 Rundbogenfenster, ca. 220 x
100 cm, Farbkompositionen.

1 Rundfenster, ca. 140 cm
Durchmesser, Antlitz Gottes.

Röm.-kath. Kirchgemeinde
Liiestal (BD.

Meßwein
sowie in- und ausländische

Tisch- u. Flaschenweine

empfehlen

Gebrüder Naucr, Bremgarten
Weinhandlung
Telefon (057) 7 12 40

Vereidigte Meßweinlieferanten

Sehr begeistert
sind die bisherigen Käufer des
neuen OSA-ATMOS-Reiseman-
tels, der nebst dunkelgrau nun
in Schwarz erhältlich ist. Vor-
nehm, leicht, läßt die Ausdün-
stung durch das Gewebe, ist
aber wasserdicht. Ein großer Er-
folg der Schweizer Textilindu-
strie. Komplett mit gleichem
Stoff gefüttert Fr. 124.—. —
Schwarze Nylonmäntel v. 300 g
Fr. 104.—. Gurit-Regenmäntel
Fr. 15.—, in Taschen verpackt.

J. Sträßle, Tel. (041) 2 33 18,
Luzern

Vor einigen Jahren
brachte meine Firma die ersten
schwarzen TROPICAL - Anzüge
auf den Schweizer Markt. Heute
ist der Artikel zu einem Begriff
geworden für die weitaus ange-
nehmste Priesterkleidung in der
warmen Jahreszeit, von erst-
klassiger Fasson und langer
Haltbarkeit. Das reinwollene
Lüsterfutter hält auch bei stärk-
stem Schwitzen immer trocken!
Alle kuranten Größen vorrätig,
Dazu das praktische Giletkollar
mit Uniformkragen oder schwar-
ze Hemden in diversen Preis-
lagen.

J. Sträßle, bei der Hofkirche,
Luzern

Gotische Holzfigur

Hl. Johannes der Täufer
Holz bemalt, Höhe 90 cm

Verlangen Sie unverbindliche Vor-
führung.
Max Walter, Antike kirchl. Kunst,
Aeschengraben 5, 2. Stock, Basel,
Tel. (061) 35 40 59 od. (062) 2 74 23.

Alle Tage geöffnet, ausgenommen
Montag.



r
IIVIIIMI112111
GOLD- UND SILBERSCHMIEDEWERKSTÄTTEN FÜR KIRCHENKUNST
MESSKELCHE - ZIBORIEN - MONSTRANZEN - VERSEHTATENEN ETC.
Fachmännische Beratung für Reparaturen und Renovationen - Feuervergoldungen

TELEFON (041) 242 44 BAHNHOFSTRASSE 22 a

~\

Stil- und kunstgerechte Ausführung von

Restaurationen sowie Konservierungen
von Altären, Figuren und Gemälden. Neuvergoldungen von
Turmuhren und Turmkreuzen. Anfertigungen von Stilrahmen.

Beste Referenzen.

Oskar Emmenegger-Giger, Restaurator, Immensee (Schwyz)
Tel. (041) 811419

ges. geschützt

Kirchenglocken-
Läutmaschinen
pat. System
Gegenstromabbremsungen

Johann Muff, Ingenieur, Triengen
Telefon (045) 3 85 20

Referenzen: Kathedrale Solothurn, Pfarrkirche Goßau,
Hofkirche Luzern, Klosterkirchen Einsie-
dein und Mariastein, Kathedralen St. Gallen
und Chur, Dom Mailand usw.

40jährige Erfahrung — betriebssicherste, beste Laut-
maschinen

KIRCHEN-VORFENSTER
in bewährter Eisenkonstruktion erstellt die langjährige Spezialfirma

Joh. Schlumpf AG., Steinhausen
mech. Werkstätte

Verlangen Sie bitte Besuch mit Beratung und Offerte. Tel. (042) 41068

JT
Günstig zu verkaufen
Jungmann: Missarum Sollemnia, Fr. 50.— (Ausstellungs-
Exemplar).

Buchhandlung Regina, Brugg, Telefon (056) 4 00 88.

Planen Sie einen Kirchenbau?

Erkundigen Sie sich über einmalige Gelegenheit für
Ihre Werbeaktion unter Chiffre OFA 2148 Lz an Orell-
Füßli-Annoncen AG, Luzern.

Autofahrten mit modernsten Saurer-Pul|man-Cars nach den großen Wall-
fahrtsorten im Jahre 1959

Abfahrt:
3. 9. / 7. 10.
28. 9.
25. 8.
7. 9.

Tage alles inbegriffen
9 Nevers—Lourdes—Ars 375.—

11 Nevers—Lourdes—franz./ital. Riviera 445.—
4 Padua—Venedig—Südtirol 160.—
8 Rom—Assisi—Florenz 360.—

Interessante Gesellschaftsfahrten :
18. 8. 5 Gardasee—Padua—Venedig—Dolomiten 215.—

Kleine Gruppen, keine Nachtfahrten, nur erstklassige Hotels, langjährige
Erfahrung. Verlangen Sie detaillierte Programme.

Wir empfehlen uns für Hochzeitsfahrten, Wallfahrten, Gesellschaftsfahrten
aller Art im In- und nach dem Ausland mit Cars von 20 bis 38 Plätzen.

TEL. 041 891494

Berücksichtigen Sie bitte die

Inserenten der «Kirchenzeitung»

Fertige ^
Veston-Anzüge
aus feinsten schweizeri-
sehen und englischen
Kammgarnen (Serges und
Drapés) in allen Größen
sofort lieferbar.

Ab Fr. 186.—

Spezialgeschäft für
Priesterkleider

* AJLLOR
Frankenstraße 2

Telefon (041) 2 03 88

Kirchenreinigung
mit den leichten Bambusstan-
gen, die einfachste Lösung. Im
Hochsommer sind die Wände
trocken, daher am günstigsten.
Längen von 6 bis 14 m, in Teil-
stücken von 2—3 m, mit Mes-
singhülsen. Runde Bürsten zum
Aufstecken, verstellbare Wi-
scher, aufschraubbar. Traggur-
ten. Bruchsicher. Ohne Leitern,
keine Unfälle! — Probesendun-
gen prompt.

J. Sträßle, Kirchenbedarf,
Luzern

WurliTzer
Orgel

PIANO-ECKENSTEIN, BASEL
Leonhardsgraben 48, Tel. 061/230910

TEPPICHE BODENBELÄGE VORHÄNGE
HANS HASSLER AG

Leitung: Otto Riedweg

Luzern am Grendel Telephon 041 - 2 05 44



Beilage zu Nr. 33 der «Schweizerischen Kirchenzeitung» vom 13. August 1959 517

«AD PETRI CATHEDRAM»
Rundschreiben Papst Johannes' XXIII.

über die Förderung der Wahrheit, der Einheit und des Friedens
im Geiste der Liebe

Datiert vom 29. Jwni 1959

7m Zateiwisc7i.eM OrifirwiaZtecct und m italienischer Ühersetewnsr erstmals verö//enflicht im «Osservatore .Romano»

IVr. 151, Rreitagr, S.Jwli 1959. Die nach/olgende nichtamtliche Überset«n?igf wmrde besorgt von der Pressestelle
des Vatilcans. Die Untertitel sind der italienischen tibersetsnngf entnommen. 7m vorliegenden Teajt tvnrden aahl-

reiche inhaltliche wnd sprachliche Korrelctwren angebracht.



518 SCHWEIZERISCHE KI R C H E N Z E IT U N G 1959 — Nr. 33

AN DIE EHRWÜRDIGEN BRÜDER

DIE PATRIARCHEN, PRIMATEN, ERZBISCHÖFE, BISCHÖFE

UND DIE ANDEREN OBERHIRTEN,
DIE IN FRIEDEN UND GEMEINSCHAFT MIT DEM APOSTOLISCHEN STUHLE LEBEN,

SOWIE AN DEN GESAMTEN KLERUS UND DIE CHRISTGLÄUBIGEN

DES KATHOLISCHEN ERDKREISES

Papst Johannes XXIII.
EHRWÜRDIGE BRÜDER, GELIEBTE SÖHNE, GRUSS UND APOSTOLISCHEN SEGEN!

EINLEITUNG

Die Kirche in ewiger Jugend

Gründe des Trostes wwd der ffo//mtnsr

Auf den Stuhl Petri ohne Unser Ver-
dienst erhoben, denken Wir nicht ohne
Ermutigung und Trost an das, was Wir
sahen und hörten, als so viele Menschen
jeden Volkes und jeder Geistesrichtung über
den Heimgang Unseres nächsten Vorgän-
gers trauerten; Wir erinnern uns auch,
wie nachher die Völker, obwohl durch an-
dere Ereignisse und schwierige Zeitum-
stände in Sorge und Spannung gehalten,
sich mit hoffnungsvollem Vertrauen Uns
zuwandten, nachdem Uns das oberste Hir-
tenamt übertragen worden war. Das zeigt
aber, offensichtlich, daß die katholische
Kirche in immerwährender Jugend blüht,
daß sie wie ein hoch aufgerichtetes Zeichen
ist für die Nationen *, und daß von ihr ein
durchdringendes Licht und eine milde Liebe
auf alle Völker ausströmen.

Außerdem gereichte es Uns zur Freude,
daß die Bekanntgabe Unserer Absichten,
ein Allgemeines Konzil und eine römische

Die Kenntnis der Wahrheit,
vor allem der geoffenbarten

Die Ursache und gleichsam die Wurzel
aller Übel, welche die Einzelnen, die Völ-
ker und die Nationen gewissermaßen ver-
giften und die Herzen vieler verwirren, ist
die Unkenntnis der Wahrheit, ja nicht bloß

Synode abzuhalten, das kirchliche Gesetz-
buch entsprechend den heutigen Erforder-
nissen neuzufassen und ein neues Gesetz-
buch der gleichen Art für die Kirche des

orientalischen Ritus herauszugeben, den
Beifall sehr vieler fand und allgemein die
Hoffnung wach werden ließ, es möchten
alle zu einer bessern und gründlicheren
Kenntnis der Wahrheit, zur heilsamen Er-
neuerung der christlichen Sitten und zur
Wiederherstellung der Einheit, der Ein-
tracht und des Friedens angespornt werden.

Über diese drei Anliegen, über die Wahr-
heit, die Einheit und den Frieden, die im
Geiste der Liebe zu erringen und zu för-
dern sind, wollen Wir jetzt in diesem Un-
serem ersten Rundschreiben an den gesam-
ten katholischen Erdkreis sprechen, denn
dies vor allem scheint Unser apostolisches
Amt zu verlangen. Von oben stehe das Licht
des Heiligen Geistes Uns beim Schreiben
und euch beim Lesen bei; die wirksame
Gnade Gottes aber treibe alle an zur Ver-
wirklichung dessen, was wir gemeinsam er-
sehnen, mögen auch nicht wenige vorgefaßte
Meinungen und Schwierigkeiten und viele
Hindernisse dem Ziel entgegenstehen.

deren Unkenntnis, sondern zuweilen sogar
deren Verachtung und die unbesonnene Ab-
kehr von ihr. Daraus entstehen Irrtümer
aller Art, die gleich Pestkeimen in die Her-
zen und selbst in das Gefüge der mensch-
liehen Gesellschaft eindringen und alles in
Unordnung bringen, zum großen Unheil für
die Einzelnen und für die ganze mensch-

liehe Gesellschaft. Nun hat uns Gott aber
die Vernunft gegeben, die fähig ist, die na-
türliche Wahrheit zu erkennen. Wenn wir
ihr folgen, so folgen wir Gott selbst, der
ihr Urheber und Führer und der Gesetz-
geber unseres Lebens ist, wenn wir aber
aus Torheit oder aus Gleichgültigkeit oder
gar aus bösem Willen von ihr abweichen,
so wenden wir unser Herz vom höchsten
Gute selbst und von der rechten Lebens-
norm ab. Wir können zwar, wie gesagt, die
natürlichen Wahrheiten kraft der Vernunft
erfassen, doch wird die Erkenntnis — zu-
mal in Fragen der Religion und der Sitt-
lichkeit — nicht von allen leicht und hau-
fig nicht ohne Beimischung von Irrtümern
erreicht, und ferner können wir Wahrhei-
ten, die über das Vermögen der Natur und
über die Fassungskraft der Vernunft hin-
ausgehen, ohne das Licht und die Hilfe
Gottes in keiner Weise erfassen. Deshalb
ist das Wort Gottes, das «in unzugäng-
lichem Lichte wohnt *», in unermeßlicher
Liebe sich des Lebens der Menschen er-
barmend, «Fleisch geworden und hat unter
uns gewohnt 3», um «jeden, der in diese
Welt kommt, zu erleuchten^» und um alle
nicht nur zur ganzen und vollen Wahrheit,
sondern auch zur Tugend und zur ewigen
Seligkeit zu führen. Darum sind alle ver-
pflichtet, die Lehre des Evangeliums an-
zunehmen; wenn man sie verwirft, so sind
selbst die Grundlagen der Wahrheit, der
Rechtschaffenheit und der Zivilisation ge-
fährdet.

Die Wahrheit des Evangeliums führt
zum ewigen Leben

Offensichtlich handelt es sich um eine
sehr wichtige Frage, mit der unser eigenes
ewiges Heil aufs engste zusammenhängt.

l.TEIL

DIE WAHRHEIT



1959 — Nr. 33 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 519

welche die von Gott geoffenbarten und zu
unserem ewigen Heile notwendigen Wahr-
heiten ablehnen: sie alle weichen zweifei-
los bedauerlich von der Lehre Christi und
von der Losung des gleichen Völkerapostels
ab, der sagt : «... Möchten wir alle zur
Einheit im Glauben und in der Erkenntnis
des Sohnes Gottes gelangen... Wir sollen
ja nicht mehr unmündige Kinder sein, ein
Spiel der Wellen und hin und her getrieben
von jedem Winde der Irrlehre, die mit
menschlicher Laune und List auf Täu-
schung und Verführung ausgeht. Vielmehr
sollen wir die Wahrheit leben in Liebe, um
in jeder Hinsicht hineinzuwachsen in ihn,
der das Haupt ist, Christus. Von ihm aus
wird der ganze Leib zusammengefügt und
zusammengehalten durch jedes Gelenk, das
seinen Dienst tut nach der Kraft, die ihm
zugemessen ist. So vollzieht sich das Wachs-
tum des Leibes, um sich aufzubauen in
Liebe °.»

Die Pflichten der Presse hinsichtlich der
Wahrheit

Wer aber mit Bedacht und vermessen die
erkannte Wahrheit bekämpft und im Re-
den, Schreiben und Handeln die Waffen
der Lüge gebraucht, um das ungebildete
Volk anzulocken und für sich zu gewinnen
und um die Herzen der jungen Leute, un-
wissend und beeindruckbar wie Wachs, nach
seinem eigenen Sinn zu bilden und zu
formen, der mißbraucht die Unerfahren-
heit und Unschuld anderer und macht sich
eines durchaus verwerflichen Treibens
schuldig.

Hier können Wir nicht anders, als in be-
sonderer V/eise jene zur Sorgfalt, Vorsicht
und Klugheit in der Darlegung der Wahr-
heit zu ermahnen, die durch Bücher, Zeit-
Schriften und Zeitungen, deren es heute so
viele gibt, großen Einfluß ausüben auf die
Belehrung und Erziehung, die Meinungsbil-
dung und das sittliche Verhalten der Mit-
bürger, zumal der Jugend. Sie haben die
ernste Verpflichtung, keine Lügen, Unrich-
tigkeiten und keinen Schmutz zu verbrei-
ten, sondern nur die Wahrheit und vor
allem alles das, was nicht zum Laster, son-
dern zum rechten Tun und zur Tugend an-
leitet.

Mit großem Schmerz sehen Wir, was
schon Unser Vorgänger unsterblichen An-
denkens, Leo XIII., beklagte, «die Lüge
kühn sich breit machen... in umfangrei-
chen Büchern und Kleinschriften, in Tages-
Zeitungen und verführerischen Schaustel-
hingen?»; Wir sehen «Bücher und Zeit-
Schriften, die darauf angelegt sind, die Tu-
gend zu verspotten und das Laster zu be-
schönigen s».

Rundfunk, Film und Fernsehen

Dazu kommen heute bekanntlich noch,
Ehrwürdige Brüder und geliebte Söhne, die
Darbietungen des Rundfunks, des Films
und des Fernsehens, von denen die letzten

Jene, die nach dem Wort des Völkerapo-
stels «immerfort lernen wollen und doch
nie zur Erkenntnis der Wahrheit gelan-
gen*b>, jene, die leugnen, daß der mensch-
liehen Vernunft eine sichere und gewisse
Wahrheit offenstehen könne, und jene,
leicht zuhause empfangen werden. Von al-
len diesen können zwar Anregungen und
Antriebe zum Ehrbaren und Guten wie
auch zur christlichen Tugend ausgehen,
aber nicht selten können leider daraus, be-
sonders für die Jugend, Verlockungen zu
bösen Sitten, zu einem verdorbenen Leben,
zu trügerischen Irrtümern wie zu schlüpf-
rigen Lastern entstehen. Diesen verderb-
liehen Waffen ist daher das Rüstzeug der
Wahrheit und Redlichkeit entgegenzuset-
zen, um die Macht dieses großen, täglich
weiter um sich greifenden Übels mit aller
Sorgfalt abzuwehren. Der schlechten und
lügnerischen Presse ist darum mit einem
guten und ehrlichen Schrifttum zu begeg-
nen, den Rundfunksendungen sowie den
Film- und Fernsehdarbietungen, die zum
Irrtum führen und dem Laster schmeicheln
wollen, sind andere zur Verteidigung der
Wahrheit und der Erhaltung guter Sitten
entgegenzustellen. Auf diese Weise sollen
jene neuen Erfindungen, die sehr viel Un-
heil zu stiften vermögen, zum Heil und zur
Wohltat für die Menschen wie zugleich zu
ehrbarer Erholung verwendet werden, und
so soll aus derselben Quelle, die oft böses

Gift bietet, auch das Heilmittel kommen.

Religiöse Gleichgültigkeit

Ferner fehlt es nicht an Leuten, die zwar
die Wahrheit nicht geflissentlich und ab-
sichtlich bekämpfen, die aber durch ihre
Gleichgültigkeit und große Sorglosigkeit
doch gegen sie arbeiten, wie wenn Gott
uns nicht den Verstand zum Suchen und
Finden dieser Wahrheit gegeben hätte.
Diese verkehrte Haltung führt wie von
selbst zu der ganz widersinnigen Behaup-

Die Wahrheit bringt der Sache des Friedens
ansehnliche Vorteile

Aus dieser Kenntnis der Wahrheit —
die vollständig, unversehrt und aufrichtig
sein soll — muß die Eintracht kommen und
überströmen in unseren Geist, in unser
Herz und unser Tun. Alle Zwietracht närn-
lieh, alle Unstimmigkeiten und Uneinigkei-
ten haben gleichsam ihren ersten Aus-
gangspunkt in der Wahrheit, die entwe-
der nicht erkannt wurde oder die, was noch
schlimmer ist, zwar erforscht und durch-
schaut, jedoch abgelehnt wurde, sei es um
des Nutzens und der Vorteile willen, die
oftmals aus den falschen Ansichten erhofft
werden, sei es wegen jener böswilligen

tung, alle Religionen seien gleichzuwerten
ohne Unterschied von Wahr und Falsch.
«Dieser Schluß — um die Worte Unseres
schon genannten Vorgängers zu gebrau-
chen — dient dem Untergang aller Reli-
gionen, namentlich der katholischen, die
als einzig wahre unter allen nicht ohne
großes Unrecht den übrigen gleichgestellt
werden kann ®.» Die Verneinung jeglichen
Unterschiedes bei Gegensätzlichem und
Widersprechendem führt übrigens zu dem
verhängnisvollen Ergebnis, keine Religion
zu wollen, weder in der Theorie noch in
der Tat. Wie könnte denn Gott, der die
Wahrheit ist, die Unbekümmertheit, Nach-
lässigkeit und Gleichgültigkeit derer billi-
gen oder dulden, die sich um Fragen, von
denen das ewige Heil von uns allen ab-
hängt, in keiner Weise, weder um die Er-
forschung und Erfassung der notwendigen
Wahrheiten kümmern, noch um die recht-
mäßige Verehrung, die Gott allein gebührt?

Wenn man heute soviel Mühe und Fleiß
aufbringt bei der Erlernung und Förderung
menschlicher Wissenszweige, so daß unser
Jahrhundert sich mit vollem Recht eines er-
staunlichen Fortschrittes auf dem Gebiete
der wissenschaftlichen Forschungen rühmt,
warum sollten wir dann nicht denselben,
ja noch größeren Fleiß und eifrigeres Ge-
schick auf die sichere und feste Aneignung
jener Kenntnisse verwenden, die nicht die-
ses irdische und vergängliche Leben, son-
dern das himmlische und unvergängliche
betreffen? Nur dann, wenn wir zur Wahr-
heit gelangt sind, die aus dem Evangelium
kommt und die in lebendige Tat umgesetzt
werden muß, nur dann, sagen Wir, wird
unser Herz in Frieden und Freude ruhig
werden. Diese Freude übertrifft bei weitem
jene, die ihren Ursprung in den Ergebnissen
wissenschaftlicher Forschung und in den
heute von uns ausgenützten wunderbaren
Erfindungen haben kann, welche durch die
Tagesmeldungen bis in den Himmel erho-
ben werden.

Blindheit, in der die Menschen für ihre La-
ster und unrechten Taten gar zu leicht und
zu nachsichtig eine Entschuldigung suchen.

Es ist daher notwendig, daß alle, die Ein-
zelnen wie auch jene, in deren Händen
das Los der Völker liegt, aufrichtig die
Wahrheit lieben, wenn sie die Eintracht
und den Frieden erreichen wollen, woraus
die wahre, private und öffentliche Wohl-
fahrt kommen kann.

Zu dieser Eintracht und zu diesem Frie-
den ermahnen Wir ausdrücklich jene, die
den Staat regieren. Wir, die Wir über allen
Spannungen zwischen den Völkern stehen,
alle Völker mit gleicher Liebe umfangen
und von keinen irdischen Vorteilen, von
keinen Ansprüchen politischer Macht und

2. TEIL

EINHEIT, EINTRACHT UND FRIEDE



520 SCHWEIZERISCHE KIR C H E N Z E I T U N G 1959 — Nr. 33

von keinerlei Wünschen dieses Lebens ge-
leitet werden, Wir glauben, von allen Men-
sehen gleich welchen Volkes unvoreinge-
nommen beurteilt und unvoreingenommen
gehört werden zu können, wenn Wir über
diese überaus wichtige Frage sprechen.

Gott hat die Menschen als Brüder
erschaffen

Gott schuf die Menschen nicht als
Feinde, sondern als Brüder. Er gab ihnen
die Erde, damit sie sie durch ihre Arbeit
und Anstrengung veredeln; so sollten die
Einzelnen und die Gesamtheit die Früchte
und all das erhalten, was zum Unterhalt
und zum Leben notwendig ist. Die verschie-
denen Nationen aber sind nichts anderes
als Gemeinschaften von Menschen, das
heißt von Brüdern, Gemeinschaften, die
nicht nur ihr eigenes Ziel, sondern auch in
brüderlicher Einheit die gemeinsame Wohl-
fahrt der ganzen menschlichen Gesellschaft
erstreben sollen.

Ferner darf der Weg dieses sterblichen
Lebens nicht nur in sich selbst betrachtet
und nur um des Genusses willen übernom-
men werden, denn er führt nicht bloß zum
Untergang des menschlichen Leibes, son-
dern auch zum unsterblichen Leben, zu
einer unvergänglichen Heimat.

Wenn diese Lehre, diese trostvolle
Hoffnung aus den Herzen der Menschen
gerissen wird, so schwindet jede Lebens-
grundlage; Begierde, Uneinigkeiten und
Zwistigkeiten, die durch keine wirksamen
Zügel zu bändigen sind, brechen notwendig
aus unserem Innern hervor, nicht der
Ölzweig des Friedens leuchtet dann dem
Geiste, sondern die Fackeln der Zwietracht
flammen auf; unser Los ist dann dem Los
der vernunftlosen Tiere beinahe gleich; ja,
es ist sogar schlimmer, insofern wir, mit
der Fähigkeit zu denken ausgestattet, die
Möglichkeit haben, diese zu mißbrauchen
und auf Schlimmeres zu sinnen und zu ver-
fallen — was leider nur zu oft geschieht
— und, wie einstens Kain, durch vergos-
senes Bruderblut und schweres Vergehen
die Erde zu entstellen.

Es ist also vor allem notwendig, Geist
und Herz an diese rechten Grundsätze zu
erinnern, wenn wir, wie es sich geziemt,
den Willen haben, auch unser Tun auf den
Weg der Gerechtigkeit zurückzuführen.

Warum, wenn wir doch Brüder heißen
und sind, und wenn wir eines gemeinsamen
Loses in diesem und im kommenden Le-
ben teilhaft werden, warum, so sagen Wir,
können wir uns als Gegner, Feinde und
Bekämpfer der übrigen aufspielen? Warum
andere beneiden, warum Haß entfachen
und tödliche Waffen gegen die Brüder
schmieden? Oh, es ist schon genug ge-
kämpft worden unter den Menschen, allzu
gewaltige Scharen junger Leute haben
schon in der Blüte der Jahre ihr Herzblut
vergossen. Allzu viele Friedhöfe der im

Krieg Gefallenen gibt es schon auf der
Erde, und sie mahnen mit ihrer ernsten
Stimme alle, endlich einmal zur Eintracht,
zur Einigkeit und zum gerechten Frieden
zurückzukehren.

Wir sollen deshalb alle bedacht sein nicht
auf das, was die Menschen untereinander
entzweit und trennt, sondern vielmehr auf
das, was sie in gegenseitiger und billiger
Wertschätzung ihrer selbst und ihrer An-
gelegenheiten verbinden kann.

Einheit und Eintracht unter den Völkern

Wenn man, wie es angemessen ist, auf
den Frieden und nicht auf den Krieg be-

dacht ist, und wenn alle aufrichtigen Her-
zens auf die brüderliche Eintracht der Völ-
ker schauen, nur dann wird es gelingen
können, daß die öffentlichen Angelegen-
heiten richtig erkannt und glücklich ge-
ordnet werden; ebenso wird es dann mög-
lieh sein, in gemeinsamer Verständigung
das zu suchen und zu beschließen, was die

gesamte Menschheitsfamilie zu jener so er-
wünschten Einigung führt, durch die das

Recht der einzelnen Nationen auf Freiheit,
statt von andern niedergetreten zu werden,
voll und ganz sichergestellt ist. Jene,

die andere unterdrücken und sie der ge-
bührenden Freiheit berauben, können ge-

wiß nicht beitragen zu dieser Einigung.
Diesbezüglich gilt das Wort Leos XIII.,
Unseres weisen Vorgängers unsterblichen
Andenkens: «Um dem Ehrgeiz, der Sucht
nach fremdem Besitz, der Eifersucht
— den schlimmsten Kriegsschürern — Ein-
halt zu gebieten, ist nichts geeigneter als

die christliche Tugend und an erster Stelle
die Gerechtigkeit ".»

Wenn übrigens die Völker nicht zu die-

ser brüderlichen Einigkeit gelangen, die

sich auf die Vorschriften der Gerechtigkeit
stützt und durch die Liebe genährt werden

muß, so bleibt die Lage äußerst gefährlich,
deshalb beklagen und bedauern es alle Ein-
sichtigen, daß man keine Sicherheit habe,

ob man auf die Sicherung eines soliden,

wahren und aufrichtigen Friedens oder

vielmehr auf einen neuen und ganz
schrecklichen kriegerischen Zusammenstoß
in höchster Blindheit hintreibe. In höchster
Blindheit, sagen Wir, denn falls — was

Gott verhüten möge — ein neuer Krieg
ausbricht, wird infolge der schauerlichen

Waffen, die unsere Zeit einführte, auf alle

Völker, Besiegte oder Sieger, nur ein grau-
siges Morden und ein grauenhafter Zu-
sammenbruch warten und sie heimsuchen.

Wir bitten daher alle, besonders die

Staatslenker, dies klug und aufmerksam

vor Gott dem Richter zu überdenken und

willig und gern alle Mittel zu benützen,
die zur notwendigen Einigung führen kön-

nen. Diese einmütige Einigung, durch die

gleichzeitig, wie Wir schon sagten, auch

die gemeinsame Wohlfahrt der Völker zwei-
feilos wachsen wird, kann nur dann wie-
derhergestellt werden, wenn nach Befrie-

dung der Gemüter und Sicherstellung der
Rechte aller wieder die Freiheit aufleuch-
tet, die überall der Kirche, den Nationen
und den einzelnen Bürgern geschuldet ist.

Einheit und Eintracht unter den Klassen
der Gesellschaft

Wenn aber unter den Nationen und Völ-
kern eine einmütige Einheit erstrebt wird,
so muß diese notwendig auch unter den
verschiedenen Klassen der Bürger immer
mehr gefördert werden, andernfalls kann
es, wie es sich schon deutlich zeigt, zu ge-
genseitigem Haß und Feindschaft kommen;
daraus werden lauter Aufruhr, unselige
Umstürze und zuweilen auch Blutvergießen
folgen zugleich mit immer größerer
Schwächung und Gefährdung des öffent-
liehen und privaten Besitzes. Hierzu be-
merkte Unser Vorgänger mit vollem Recht:
«Gott ordnete an, daß in der Gemeinschaft
des Menschengeschlechtes eine Ungleich-
heit der Klassen und unter diesen eine ge-
wisse, aus freundschaftlichem Verstehen
kommende Gleichheit herrsche ".» Es ist ja
deutlich: «Wie sich im Körper die unter-
einander verschiedenen Glieder zusammen-
finden, so daß jenes Verhältnis entsteht,
das man mit Recht mäßig nennen könnte,
so hat die Natur im Staat vorgeschrieben,
daß sich die Klassen untereinander
einmütig zusammenfinden und sich gebüh-
rend zum Gleichgewicht verhelfen. Die eine
bedarf unbedingt der andern: Es kann der
Besitz nicht ohne die Arbeit und die Arbeit
nicht ohne den Besitz bestehen. Die Ein-
tracht erzeugt die Schönheit und die Ord-
nung der Dinge *-.» Wer also die Ungleich-
heit der Klassen zu leugnen wagt, wider-
spricht den Gesetzen der Natur selbst; die
Gegner dieser freundschaftlichen und not-
wendigen Zusammenarbeit der sozialen
Klassen versuchen jedoch, die menschliche
Gesellschaft in Unordnung zu bringen und
zu spalten, unter großer Gefährdung und
Schädigung des privaten und öffentlichen
Wohles. So hat übrigens Unser Vorgänger
unsterblichen Andenkens, Pius XII., weise
betont: «Bei einem Volke, das dieses Na-
mens würdig ist, sind die Ungleichheiten,
die nicht aus der Willkür der Menschen,
sondern aus der Natur der Dinge selbst
kommen — Ungleichheiten geistiger Kul-
tur, des Besitzes, der sozialen Stellung,
immer unbeschadet der Gerechtigkeit und
der gegenseitigen Liebe — tatsächlich kein
Hindernis für das Bestehen und Vorherr-
sehen eines wahren Geistes gemeinsamer
Brüderlichkeit V» Die einzelnen Klassen
und die verschiedenen Schichten der Bür-
ger können freilich auf ihre eigenen Rechte
bestehen, vorausgesetzt, daß dies nicht mit
Gewalt, sondern auf rechtmäßigem Wege
geschieht, und daß sie nicht unbefugt die
Rechte der übrigen angreifen, die in glei-
eher Weise unangetastet bleiben müssen.
Alle sind Brüder, daher ist alles in freund-
schaftlicher Verbundenheit und in gegen-
seitiger brüderlicher Liebe zu bereinigen.



1959 — Nr. 33 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 521

Einige Zeichen der Entspannung

Man muß hierzu gestehen, und dies gibt
Hoffnung auf Besserung der Dinge, daß in
neuerer Zeit manchenorts das Verhältnis
und die Beziehungen unter den sozialen
Klassen weniger gespannt und schwierig
sind; so hat Unser letzter Vorgänger an
die Katholiken Deutschlands die Worte ge-
richtet : «Die furchtbare Katastrophe des
letzten Krieges, die euch leidvoll erschüt-
terte, hat wenigstens das Gute gehabt, daß
in noch mehr von Vorurteilen und Grup-
peneigennutz sich freimachenden Kreisen
die Klassengegensätze weithin ausgeglichen
und die Menschen einander näher gebracht
wurden. Denn gemeinsame Not ist für alle
eine herbe, aber heilsame Zuchtmeisterin V»,

Tatsächlich ist der Abstand zwischen den
bürgerlichen Klassen vermindert worden;
da sie sich nicht mehr ausschließlich auf
den Besitz und die Arbeit zurückführen,
sind sie vielfältig geworden und stehen
leichter allen Bürgern offen. Denen, die
sich durch größeren Fleiß und Tüchtigkeit
auszeichnen, ist die Möglichkeit gegeben,
zu höheren sozialen Stellungen aufzustei-
gen, und was die betrifft, die von ihrer
täglichen Arbeit leben, so ist es tröstlich
zu sehen, daß all die jüngsten Maßnahmen
zur Besserung der Lage der Arbeiter in
den Betrieben und auf den übrigen Arbeits-
gebieten die Wirkung haben, daß diese Ar-
beiter nicht mehr bloß nach ihrer wirt-
schaftlichen Bedeutung eingeschätzt wer-
den, sondern auch nach einer höheren und
würdigeren Auffassung des menschlichen
Lebens.

Erwägungen über wichtige Fragen auf dem
Gebiet der Arbeit

Es ist aber noch ein weiter Weg zurück-
zulegen. Noch bestehen zu viele sachliche
Ungleichheiten, zu viele Ursachen der
Spannung unter den verschiedenen Grup-
pen, zuweilen infolge der unvollkommenen
oder nicht ganz richtigen Auffassung
vom Eigentumsrecht von Seiten derer, die
ungebührlich auf den eigenen Nutzen und
Vorteil bedacht sind. Dazu kommt die
furchtbare Arbeitslosigkeit, die viele so
hart trifft und sehr quält, und die wenig-
stens heute auch deshalb noch größere
Schwierigkeiten bereiten kann, weil die
Arbeit häufig allerlei technisch vollkom-
meneren Maschinen übertragen wird. Diese
Arbeitslosigkeit beklagte schon Unser Vor-
gänger seligen Andenkens Pius XI. mit
den Worten: «Man muß sehen, wie beinahe
unzählige ehrbare Arbeiter zusammen mit
ihren Familien zur Untätigkeit und zur
äußersten Not gezwungen sind, Arbeiter,
die nichts sehnlicher wünschen, als sich in
Ehren das Brot verdienen zu können, das
sie täglich nach göttlichem Geheiß vom
himmlischen Vater erflehen. Ihre Seufzer
rühren Unser Herz, und sie lassen Uns, vom
gleichen Mitleid ergriffen, jene Klage des
liebenden Herzens unseres göttlichen Mei-

sters wiederholen, die er angesichts der
vom Hunger erschöpften Menschenmenge
aussprach : ,Misereor super turbam — Mich
erbarmt des Volkes ig.»

Wenn wir also die ersehnte gegenseitige
Verbundenheit unter den Klassen der Bür-
ger wollen und suchen — und wir alle
müssen sie wirklich wollen und suchen —,
so ist in vereintem, privatem und öffent-
lichem Bemühen und in einem gemeinsa-
men mutigen Beginnen nach Kräften dahin
zu streben, daß alle Menschen, auch jene
der untersten Schichten, sich durch ihre
Arbeit und ihren Schweiß den notwendigen
Lebensunterhalt erwerben und auf sichere
und ehrbare Weise auch für ihre und der
Ihrigen Zukunft Vorsorgen können. Dazu
haben unsere Zeitverhältnisse der allge-
meinen Lebensführung viele Bequemlich-
keiten gebracht, von deren Genuß man
auch die weniger begüterten Mitbürger
nicht fernhalten darf.

Jene, die auf den verschiedenen Gebieten
der menschlichen Arbeit die Initiative oder
Leitung haben und von denen das Los und
zuweilen selbst das Leben der Arbeiter ab-
hängt, mahnen Wir dringend, nicht bloß
daran zu denken, welchen Gewinn die Ar-
beiter durch ihr Mühen einbringen, und
nicht bloß deren Rechte zu sichern, was
den Arbeitslohn angeht, sondern sie auch
tatsächlich als Menschen, ja als Brüder zu
betrachten; sie sollen auch dahin wirken,
daß die Arbeiter auf geziemende und ent-
sprechende Weise immer mehr an den
Früchten der geleisteten Arbeit teilhaben
und sich gleichsam als Teile des ganzen
Unternehmens fühlen können. Wir spre-
chen diese Mahnung aus, damit die Rechte
und Pflichten der Arbeitgeber mit denen
der Arbeitnehmer mehr und mehr in Über-
einstimmung und in das rechte Verhältnis
gebracht und die verschiedenen entspre-
chenden Vereinigungen aufgefaßt werden
«nicht als eine Waffe, ausschließlich ge-
dacht für einen Verteidigungs- und An-
griffskrieg, der Gegenwirkungen und Ver-
geltungsmaßnahmen hervorruft, nicht als
ein Strom, der über die Ufer tritt und
trennt, sondern als eine Brücke, die ver-
bindet^». Vor allem ist aber dafür zu sor-
gen, daß dem Fortschritt auf Wirtschaft-
lichem Gebiet, wovon Wir sprachen, ein
nicht geringer Fortschritt in sittlicher Hin-
sieht entspreche — wie es sich für Chri-
sten, ja schon für Menschen, unbedingt ge-
ziemt. Was nützt es denn den Arbeitern,
eine größere Menge von Gütern zu erwer-
ben und die Wohltaten einer gehobeneren
Lebensführung zu genießen, wenn sie die
höheren Güter, jene für die unsterbliche
Seele, verloren oder vernachlässigt hätten?
Der ausgesprochene Wunsch wird sich er-
füllen, wenn die soziale Lehre der katho-
lischen Kirche gebührend verwirklicht wird
und wenn alle «sich bemühen, die Herrin
und Königin aller Tugenden, die Liebe», in
sich selbst zu pflegen und in den andern, in
den Großen wie in den Kleinen, zu wecken.

Das erwünschte Heil ist hauptsächlich als
Ergebnis eines großen Stromes der Liebe
zu erwarten. Wir meinen damit die christ-
liehe Liebe, die das zusammenfassende Ge-
setz des ganzen Evangeliums ist und die,
immer bereit, sieh für das Wohl der an-
dern zu opfern, für den Menschen das
sicherste Gegengift ist gegen den Stolz und
Egoismus der Welt. Die göttlichen Grund-
züge und Auswirkungen dieser Tugend hat
der Apostel Paulus mit den Worten ge-
zeichnet: «Hie Liehe ist ZawgwiiZig, die
Liehe ist griitig, sie swcLt wicLt iArere Vor-
teil, aZZes erträgt sie, aZZes dwZciet sie "-w.»

Einheit und Eintracht in den Familien

Endlich ermahnen Wir mit väterlichem
Herzen dringend auch alle Familien zur
Begründung und Festigung der gleichen
einträchtigen Einheit, zu der Wir die Völ-
ker, deren Lenker und alle Klassen der
Bürger aufgerufen haben. Wenn nämlich
Friede, Einigkeit und Eintracht nicht im
häuslichen Zusammenleben herrschen, wie
wird man sie dann in der bürgerlichen Ge-
Seilschaft finden können? Diese geordnete
und harmonische Einheit, die jederzeit in-
nerhalb der häuslichen Mauern herrschen
muß, hat ihren Ursprung in dem unauf-
löslichen Band und in der Heiligkeit der
Ehe selbst, und sie nährt zum großen Teil
die Ordnung, den Fortschritt und das
Wohl der ganzen bürgerlichen Gesellschaft.
Der Familienvater nehme unter den Seinen
gleichsam die Stelle Gottes ein und gehe
nicht bloß durch die Autorität, sondern
auch durch das Beispiel seines rechtschaf-
fenen Lebens den andern voran. Die Mut-
ter der Familie aber gebiete im häuslichen
Kreise mit ihrer Herzensgüte und ihrer
Tugend ihren Kindern in Festigkeit und
Milde; sie begegne ihrem Gatten nachsich-
tig und liebevoll, und zusammen mit ihm
unterweise und erziehe sie die Kinder, das
kostbarste, von Gott gewährte Geschenk,
sorgfältig zu einem rechten und frommen
Leben. Diese aber sollen, wie es sich ge-
hört, immer den Eltern folgen, sie lieben
und ihnen nicht bloß ein Trost sein, son-
dern ihnen, wenn nötig, auch zu Hilfe kom-
men. Innerhalb der häuslichen Mauern
atme jene Liebe, die die Familie von Na-
zareth beseelte; es sollen dort alle christ-
liehen Tugenden aufblühen, stark sei die
Einigkeit, und ausstrahlen möge das Bei-
spiel eines untadeligen Lebens. Niemals
möge — darum bitten Wir Gott innig —
diese so schöne, so traute und so notwen-
dige Eintracht zerrissen werden; wenn
nämlich diese heilige Stiftung der christ-
liehen Familie ins Wanken gerät, wenn die
vom göttlichen Erlöser gegebenen Vor-
Schriften verworfen oder verdorben wer-
den, dann wanken in der Tat die Grund-
lagen des Staates, und es wird, nicht ohne
schweren Schaden und Nachteil für alle
Bürger, die bürgerliche Gesellschaft selbst
angesteckt und in ernste Gefahr gebracht.



522 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1959 — Nr. 33

3. TEIL

EINHEIT DER KIRCHE

Beweggründe der Hoffnung, gegründet auf
das Gebet Jesu

Und nun kommen Wir dazu, von jener
Einheit zu reden, die Uns in ganz besonde-

rer Weise am Herzen liegt und die in inner-
ster Beziehung steht zum Hirtenamt, das

Uns von Gott anvertraut ist, nämlich von
der Einheit der Kirche.

Alle wissen, daß der göttliche Erlöser
eine Gemeinschaft gegründet hat, die ihre
Einheit bis an das Ende der Zeiten bewah-
ren muß gemäß dem Worte: «Siehe, ich
bin bei euch alle Tage bis ans Ende der
Welt -°», und daß er dafür an den himm-
lischen Vater inständige Gebete gerichtet
hat. Dieses Gebet Jesu Christi, das ohne
Zweifel angenommen und erhört wurde we-
gen seiner Gottesfurcht nämlich : «Daß
alle eins seien, wie du, Vater, in mir und
ich in dir, damit sie so alle in uns eins
seien 22», dieses Gebet flößt Uns ein und
befestigt in Uns die tröstliche Hoffnung,
daß alle Schafe, die nicht in dieser Hürde
sind, schließlich einmal die Sehnsucht spü-
ren, zurückzukehren, und daß deshalb nach
dem Wort des göttlichen Erlösers «ein
Schafstall und ein Hirte werde 22».

Lebhaft angeregt von dieser trauten
Hoffnung haben Wir öffentlich die Absicht
ausgesprochen, ein Ökumenisches Konzil
einzuberufen, an dem die Bischöfe des gan-
zen Erdkreises teilnehmen sollen, um die
schwierigen Probleme der Religion zu be-
handeln. Hauptziel dieses Konzils wird
sein, das Wachstum des katholischen Glau-
bens und die heilsame Erneuerung der Sit-
ten des christlichen Volkes zu fördern sowie
die kirchliche Disziplin den Notwendigkei-
ten unserer Zeit anzupassen. Das wird ohne
Zweifel ein wunderbares Schauspiel der
Wahrheit, der Einheit und der Liebe sein,
ein Schauspiel, das auch in der Sicht jener,
die von diesem Apostolischen Stuhl ge-
trennt sind, eine sanfte Einladung sein
wird, wie Wir hoffen, jene Einheit zu
suchen und zu erlangen, die Jesus Christus
in solch inbrünstigen Gebeten vom himm-
lischen Vater erflehte.

Einheitsbestrebungen bei den verschiedenen
getrennten Gemeinschaften

Wir wissen — und es gereicht Uns dies
zum Trost —, daß in letzter Zeit sich bei
nicht wenigen von der Kathedra des hl. Pe-
trus getrennten Gemeinschaften eine ge-
wisse Sympathiebewegung gegenüber dem
Glauben und den Einrichtungen der katholi-
sehen Kirche und eine steigende Hochach-
tung gegenüber diesem Apostolischen Stuhle
abzeichnet, wobei die Liebe zur Wahrheit
manche vorgefaßte Meinung beseitigt. Wir
wissen ebenfalls, daß fast alle, die sich,
obwohl von Uns und unter sich getrennt,

Christen nennen, mehrere Male Kongresse
abgehalten und besondere Organisationen
geschaffen haben mit dem Ziel, Verbindun-
gen unter sich anzuknüpfen. Das zeigt, daß
sie von dem großen Verlangen beseelt sind,
wenigstens zu irgendeiner Form der Ein-
heit zu gelangen.

Die Einheit der Kirche
von ihrem göttlichen Stifter gewollt

Es steht außer Zweifel, daß der göttliche
Erlöser eine Kirche gründete, die durch
eine äußerst solide Einheit zusammenge-
halten wird. Wenn er dies — widersinni-
gerweise — nicht so eingerichtet hätte, so
hätte er ein wenigstens in der Zukunft
sich selbst widersprechendes Gebilde ge-
schaffen nach Art fast aller philosophischen
Systeme, die willkürlich durch verschie-
dene menschliche Meinungen zustande
kommen, und von denen im Laufe der Zeit
eines aus dem anderen entspringt: sie wan-
dein sich und verschwinden wieder. Es
kann jedoch niemanden geben, der nicht
sähe, wie sehr all dies der göttlichen Lehre
Jesu Christi entgegengesetzt ist, der da ist
«der Weg, die Wahrheit und das Leben ^».

Daß diese Einheit, ehrwürdige Brüder
und geliebte Söhne, die, wie Wir sagten,
nicht etwas Vergängliches, Unsicheres oder
Schwankendes, sondern etwas Festes, Be-
harrliches und Sicheres sein muß 25, zwar
den übrigen christlichen Gemeinschaften,
nicht aber der Katholischen Kirche abgeht,
das können in der Tat alle leicht sehen,
die sie aufmerksam betrachten. Diese ist
nämlich so beschaffen, daß sie sich durch
folgende drei Kennzeichen unterscheidet
und auszeichnet: durch die Einheit der
Lehre, der Leitung und des Kultes; sie ist
so beschaffen, daß sie jedermanns Auge
sichtbar ist, so daß alle sie erkennen und
ihr folgen können. Sie ist so beschaffen,
daß nach dem Willen des göttlichen Stif-
ters selber alle Schafe in ihr zu einer ein-
zigen Herde zusammengeschlossen werden,
unter der Führung eines einzigen Hirten,
so daß sämtliche Söhne zu dem einen, auf
dem Fundament des Petrus ruhenden Haus
herbeigerufen und in ihm als dem einzigen
Reiche Gottes alle Völker in brüderlichem
Bunde zusammengeführt werden, dessen
Bürger in einträchtiger Gesinnung auf
Erden untereinander verbunden sind, damit
sie dereinst die ewige Seligkeit im Himmel
genießen können.

Einheit des Glanbens

Die katholische Kirche befiehlt, all das
treu und fest zu glauben, was von Gott ge-
offenbart ist, das heißt, alles, was in der
Heiligen Schrift und in der mündlichen
oder schriftlichen Überlieferung enthalten
ist, und was im Laufe der Jahrhunderte,

von den apostolischen Zeiten angefangen,
von den Päpsten und den rechtmäßigen
Ökumenischen Konzilien bekräftigt und
definiert worden ist. Nie hat die Kirche,
sooft sich jemand von diesem Pfad ent-
fernte, aufgehört, ihn durch ihre mütter-
liehe Autorität immer wieder auf den rech-
ten Weg zurückzurufen. Sie weiß nämlich
sehr wohl und hält daran fest, daß es nur
eine einzige Wahrheit gibt, und daß es
keine «Wahrheiten» geben kann, die unter
sich im Widerspruch stehen. Sie macht sich
deshalb die Versicherung des Völkerapo-
stels zu eigen : «Wir vermögen nichts gegen
die Wahrheit, sondern für die Wahrheit 2e.»

Es gibt jedoch nicht wenige Punkte, in
denen die katholische Kirche den Theolo-
gen freie Meinung läßt, insofern es sich
um Dinge handelt, die nicht völlig sicher
sind, und insofern auch, wie der berühmte
englische Schriftsteller Kardinal John
Henry Newman bemerkte, solche Ausein-
andersetzungen die Einheit der Kirche
nicht zerschneiden. Sie dienen vielmehr
einem tieferen und besseren Verständnis
der Glaubenssätze, weil sie den Weg zu
dieser Erkenntnis bereiten und sicherstel-
len, da aus dem Gegensatz der verschie-
denen Meinungen neues Licht kommt 27.

Jedenfalls muß man sich immer jenes all-
gemein bekannte Wort vor Augen halten,
das in verschiedenen Formen verschiedenen
Autoren zugeschrieben wird: In den not-
wendigen Dingen herrsche Einheit, in zwei-
feihaften Freiheit, in allen die Liebe.

Einheit der Leitung

Daß sich weiterhin in der katholischen
Kirche die Einheit der Leitung vorfindet,
sieht jeder. Wie in der Tat die Gläubigen
den Priestern unterstehen und die Priester
den Bischöfen, die «der Heilige Geis't auf-
gestellt hat..., die Kirche Gottes zu re-
gieren 28», so sind alle Bischöfe und jeder
einzelne von ihnen dem römischen Papst
unterstellt. Dieser aber muß als der recht-
mäßige Nachfolger jenes Petrus gelten, den
Christus der Herr als Fels und als Funda-
ment seiner Kirche gesetzt hat 2», und dem
allein er in besonderer Weise die Vollmacht
gab, auf Erden zu binden und zu lösen 20,

seine Brüder zu stärken 21 und die ganze
Herde zu weiden 22.

Einheit des Kultes

Was aber die Einheit des Kultes angeht,
wer wüßte nicht, daß die katholische
Kirche seit ihrer Entstehungszeit immer
sieben Sakramente, nicht mehr und nicht
weniger, gehabt hat, die sie als heiliges
Erbe von Jesus Christus empfing, und daß
sie nie davon abließ, sie auf dem ganzen
katholischen Erdkreis als Nahrung des

geistlichen Lebens den Gläubigen zu spen-
den? Und ebenso bekannt ist, daß in
ihr nur ein einziges Opfer gefeiert wird,
das der heiligen Eucharistie, in dem Chri-
stus, unser Heil und unser Erlöser, sich



1959 — Nr. 33 SCHWEIZERISCHE KIR C H E N Z E IT U N G 523

jeden Tag für uns alle in unblutiger, aber
wirklicher Weise opfert, wie er es einst auf
Golgotha am Kreuze hängend tat und voll
Barmherzigkeit die unermeßlichen Schätze
seiner Gnade auf uns alle ausgießt. Deshalb
bemerkt der heilige Zyprian mit vollem
Recht: «Es kann kein anderer Altar oder
ein neues Priestertum eingesetzt werden
außer dem einen Altar und dem einen Prie-
stertum •*".» Das schließt jedoch bekanntlich
nicht aus, daß in der katholischen Kirche
verschiedene Riten existieren und appro-
piert sind, durch die sie um so schöner er-
strahlt und gleichsam als Tochter des hoch-
sten Königs erscheint, angetan mit man-
nigfaltigem Schmuck 3«.

Daß alle zu dieser wahren und vollstän-
digen Einheit gelangen, dafür bringt der
katholische Priester, während er das eucha-
ristische Opfer feiert, der unendlichen Barm-
herzigkeit Gottes die unbefleckte Hostie dar,
indem er vor allem fleht «für deine heilige
katholische Kirche, der du den Frieden
schenken, die du behüten, einigen und lei-
ten mögest auf dem ganzen Erdkreis, zu-
sammen mit deinem Diener, unserem
Papst, und allen, welche, der wahren Lehre
getreu, den katholischen und apostolischen
Glauben fördern "».

Väterliche Einladung zur Einheit

Dieses wunderbare Schauspiel der Ein-
heit, das die katholische Kirche allein aus-
zeichnet und das für alle ein leuchtendes
Beispiel ist, die Wünsche und Gebete, durch
die sie von Gott für alle dieselbe Einheit
erfleht, möge euer Gemüt rühren und heil-
sam aufrütteln, euer Gemüt, sagen Wir,
die ihr von diesem apostolischen Stuhle
getrennt seid.

Gestattet, daß Wir euch mit innigem
Verlangen Brüder und Söhne nennen. Laßt
Uns die Hoffnung auf eure Rückkehr näh-
ren, die Wir mit väterlicher Liebe hegen.
Wir möchten Uns an euch in der gleichen
Hirtensorge und mit denselben Worten
wenden, mit denen Theophilus, der Bischof
von Alexandrien, sich an seine Brüder und
Söhne wandte, während ein unheilvolles
Schisma das nahtlose Gewand der Kirche
zerriß : «Ahmen wir, Geliebteste, die wir
der himmlischen Berufung teilhaftig sind,
jeder gemäß den eigenen Möglichkeiten,
ahmen wir Jesus nach, den Führer und
Vollender unseres Heiles. Umfangen wir
jene Herzensdemut, die nach oben führt,
und jene Liebe, die uns mit Gott verbindet,
sowie den lauteren Glauben an die gött-
liehen Geheimnisse! Fliehet alle Spaltung,
meidet die Zwietracht... Unterstützt euch
in gegenseitiger Liebe. Höret das Wort
Christi: Daran sollen alle erkennen, daß
ihr meine Jünger seid, daß ihr einander
liebet so.»

Beachtet, Wir bitten euch, daß Wir,
während Wir euch voll Liebe zur Einheit
der Kirche rufen, euch nicht in ein frem-
des Haus einladen, sondern in das eigene
und gemeinsame Vaterhaus. Erlaubt des-

halb die Mahnung, da Wir nach allen Ver-
langen tragen «mit der Zärtlichkeit Jesu
Christi daß ihr euch an eure Väter er-
innert, «die euch das Wort Gottes verkün-
det haben; und auf den Ausgang ihres
Wandels achtend ahmet ihren Glauben
nach 38». Die glorreiche Schar der Heiligen,
die jedes Volk von euch schon zum Him-
mel geschickt hat, und besonders jene, die
mit ihren Schriften die Lehre Jesu Christi
leuchtend überliefert und erklärt haben,
auch sie scheinen euch durch das Beispiel
ihres Lebens zur Einheit mit diesem Apo-
stolischen Stuhle einzuladen, mit dem auch
eure christliche Gemeinschaft durch so
viele Jahrhunderte heilsam verbunden war.

Wir wenden Uns deshalb an alle jene,
die von Uns getrennt sind, wie an Brüder
mit den Worten des heiligen Augustinus,
der sagt: «Ob sie wollen oder nicht, sie
sind unsere Brüder. Nur dann werden sie
aufhören, unsere Brüder zu sein, wenn sie
aufgehört haben, zu sprechen: ,Vater un-
sert so» «Lieben wir also Gott, unsereiv
Herrn, lieben wir seine Kirche: jenen wie
einen Vater, diese wie eine Mutter; jenen
als Herrn, diese als seine Dienerin; sind wir
doch selbst ihre Kinder. Diese Vereinigung
aber kommt durch eine große Liebe zu-
Stande; niemand kann daher den einen be-
leidigen, ohne den anderen zu kränken.
Was nützt es dir, wenn du den Vater nicht
beleidigst, dieser jedoch die beleidigte Mut-
ter rächt Betrachtet also, meine Teuer-
sten, alle einheitlich Gott als euren Vater
und die Kirche als eure Mutter

Notwendigkeit besonderer Gebete

Deshalb richten Wir zu Gott, dem all-
gütigen, dem Spender der himmlischen Er-
leuchtungen und aller Güter, flehentliche
Gebete um die Bewahrung der kirchlichen
Einheit und um das Wachstum der Hürde
Christi und seines Reiches, und ermahnen
auch alle geliebten Brüder und Söhne, so
viele Wir ihrer in Christus haben, in Be-
harrlichkeit zu beten. Der gute Ausgang
des künftigen Ökumenischen Konzils hängt
tatsächlich mehr als von menschlicher An-
strengung und sorgfältigem Fleiß von den
glühenden Gebeten ab, die gewissermaßen
in heiligem Wettstreit gemeinsam verrich-
tet werden. Zur Verrichtung dieser Gebete
an Gott laden Wir liebevoll auch diejenigen
ein, die, auch wenn sie nicht zu dieser
Hürde gehören, bestrebt sind, Gott die
schuldige Ehre zu geben und seinen Gebo-
ten mit gutem Willen zu gehorchen.

Diese Hoffnung, diese Unsere Wünsche
vermehre und vollende das unvergleichliche
Gebet Christi: «Heiliger Vater, bewahre
sie in deinem Namen, die du mir gegeben
hast, damit sie eins seien wie auch wir...
Heilige sie in der Wahrheit, dein Wort ist
Wahrheit... Aber nicht nur für sie bitte
ich, sondern auch für jene, die durch ihr
Wort an mich glauben werden,.. damit sie
vollendet seien in der Wahrheit... «»

Aus der einträchtigen Einheit der Geister
mögen Friede und Freude entspringen

Diese Bitte erneuern Wir zusammen mit
dem katholischen Erdkreis, der mit Uns
verbunden ist, und Wir tun dies nicht nur
unter dem Antrieb einer großen Liebe zu
allen Völkern, sondern auch im Geiste
echter evangelischer Bescheidenheit. Wir
wissen nämlich um die Geringfügigkeit
Unserer Person, die Gott nicht um Unserer
Verdienste, sondern um seines geheimen
Ratschlusses willen zum Gipfel des hoch-
sten Priestertums zu erheben sich gewür-
digt hat. Deshalb wiederholen Wir allen
Unseren von diesem Stuhle Petri getrenn-
ten Brüdern und Söhnen die Worte: «Ich
bin... Joseph, Euer Bruder«.» Kommt!
«Versteht Uns *3», Wir wünschen nichts
anderes, Wir wollen nichts anderes, Wir
bitten Gott um nichts anderes als um euer
Heil, um eure ewige Seligkeit. Kommt!
Von dieser ersehnten Einheit und Ein-
tracht, die von Bruderliebe genährt sein
muß, wird ein großer Friede entspringen,
jener Friede Christi, «der alles Erkennen
übersteigt "», denn er steigt vom Himmel
hernieder; jener Friede, den Christus durch
den Gesang der Engel über seiner Krippe
den Menschen guten Willens verkündigt
hat *5 und den er nach Einsetzung des
eucharistischen Sakramentes und Opfers
mit den Worten geschenkt hat: «Frieden
hinterlasse ich euch, meinen Frieden gebe
ich euch, nicht wie die Welt ihn gibt, gebe
ich ihn euch *•>.» Friede und Freude: Ja,
auch die Freude; denn diejenigen, die tat-
sächlich und wirksam zum mystischen Leib
Christi, welcher die katholische Kirche ist,
gehören, haben Anteil an seinem Leben,
das vom göttlichen Haupt auf die einzel-
nen Glieder überströmt, und um dessent-
willen die, welche alle Vorschriften und
Gebote unseres Erlösers treu beobachten,
auch in diesem sterblichen Leben jene
Freude genießen können, die ein Unter-
pfand und ein Vorbote der himmlischen
und ewigen Seligkeit sein soll.

Der Friede der Seele muß tätig sein

Aber dieser Friede, diese Seligkeit ist,
während wir den ermüdenden Weg in die-
sèm Lande der Verbannung zurücklegen,
noch unvollkommen. Es ist kein Friede in
völliger Ruhe, in völliger Heiterkeit. Es ist
ein tätiger, nicht ein müßiger oder schlaf-
fer Friede. Vor allem ist es ein Friede, der
gegen alle Irrtümer ankämpft, auch wenn
sie unter dem falschen und trügerischen
Schein des Wahren versteckt sind, der an-
kämpft gegen die Lockungen und Annehm-
lichkeiten des Lasters, schließlich gegen
jede Art von Feinden der Seele, welche die
Unschuld und unseren katholischen Glau-
ben zu schwächen, zu beflecken und zu
zerstören suchen. Es ist ein Friede, der
gegen den Haß, gegen die Streitigkeiten,
gegen die Spaltungen ankämpft, welche die-
sen Glauben zerbrechen oder verletzen kön-



524 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1959 — Nr. 33

nen. Deshalb hat der göttliche Erlöser uns
seinen Frieden gegeben und empfohlen.

Der Friede, den wir suchen und unter
Einsatz unserer Kräfte erreichen müssen,
ist also, wie Wir gesagt haben, ein Friede,
der keinem Irrtum zustimmt und es nicht
mit denen hält, die ihn fördern, der sich
nicht an die Laster hingibt und der alle
Zwietracht vermeidet. Derart ist dieser
Friede, daß er von denen, die seine Anhän-
ger sein wollen, den bereitwilligen Verzicht
auf den eigenen Nutzen und den eigenen
Vorteil verlangt um der Wahrheit und der
Gerechtigkeit willen, nach dem Wort des

An die Bischöfe

Wir wollen Uns nun mit väterlichem
Herzen einzeln an die verschiedenen Stände
der katholischen Kirche wenden. An erster
Stelle «ist Unser Wort an euch gerich-
tet 'i®», Ehrwürdige Brüder im Bischofs-
amt, sowohl der östlichen als der westli-
chen Kirche, an euch, die ihr Führer des

christlichen Volkes seid und die ihr zusam-
men mit Uns die Last und Hitze des Tages
traget Wir kennen eure Sorgfalt; Wir
kennen den apostolischen Eifer, durch den
ihr das Reich Gottes voranbringen, befesti-
gen und aüf alle ausbreiten wollt, ein jeder
in seinem Sprengel. Wir kennen gleichfalls
eure Bedrängnisse, eure Schmerzen um so
viele Söhne, die sich unglücklicherweise
entfernen, getäuscht vom trügerischen Irr-
tum. Wir wissen um die Knappheit der
äußeren Mittel, durch die mitunter ein grö-
ßerer Aufschwung der katholischen Sache
verhindert wird, und vor allem um die ge-
ringe Zahl der Priester, die an vielen Orten
in keinem Verhältnis steht zu den wach-
senden Bedürfnissen. Setzt jedoch euer
Vertrauen auf denjenigen, von dem «jede
gute Gabe und jedes vollkommene Ge-
schenk so» kommt. Wendet euch mit instän-
digen Gebeten an Jesus Christus und ver-
traut auf ihn, ohne den «ihr nichts ver-
mögt st», durch dessen Gnade aber jeder
von euch das Wort des Völkerapostels wie-
derholen darf: «Ich vermag alles in dem,
der mich stärkt o®.» «Gott aber erfülle
all euer Verlangen nach dem Reichtum sei-
ner Herrlichkeit in Christus Jesus so», auf
daß ihr reiche Ernte einbringen und reiche
Früchte einsammeln könnt von dem Acker-
feld, das ihr mit eurer Mühe und eurem
Schweiß bebaut habt.

An den Klerus

Einen anderen väterlichen Aufruf richten
Wir auch an jene, die als Welt- und Or-
denspriester sich abmühen; an jene, die auf
der Kurie in eurer Nähe eure Gehilfen sind;
an jene, welche die wichtige Aufgabe haben,
in den Seminarien ausgewählte junge Men-
sehen zu unterrichten und zu erziehen, die
zum Dienst des Herrn berufen sind; an jene

Evangeliums : «Suchet... zuerst das Reich
Gottes und seine Gerechtigkeit... W»

Die allerseligste Jungfrau Maria, die
Königin des Friedens, deren unbeflecktem
Herzen Unser Vorgänger seligen Angeden-
kens, Pius XII., das ganze Menschen-
geschlecht geweiht hat, erlange uns von
Gott, Wir bitten inständig darum, die ein-
trächtige Einheit und den wahren, wirk-
samen und streitbaren Frieden, und zwar
sowohl Unseren Söhnen in Christus, als
auch allen, die, obwohl von Uns getrennt,
doch nicht umhin können, die Wahrheit,
Einheit und Eintracht zu lieben.

schließlich, die in den Großstädten, Städten
oder abgelegenen Dörfern die Pfarrseel-
sorge ausüben, die heute so schwierig und
so wichtig ist. Mögen sie dafür Sorge tra-
gen — sie mögen es Uns nachsehen, wenn
Wir ihnen dies ins Gedächtnis rufen, wobei
Wir vertrauen, daß es nicht nötig ist—, sich
immer ehrfurchtsvoll und gehorsam gegen
ihren Bischof zu zeigen, gemäß der Mah-
nung des heiligen Ignatius von Antiochien:
«Seid dem Bischof Untertan wie Jesus
Christus Es ist deshalb nötig, daß ihr,
wie ihr es schon übt, nichts ohne den Bi-
schof tut 5''», «alle nämlich, die Gott und
Jesus Christus angehören, sind mit ihrem
Bischof 55». Und sie mögen sich auch erin-
nern, daß sie nicht nur öffentliche Beamte
sind, sondern vor allem Diener der heili-
gen Geheimnisse. Deshalb sollen sie nicht
glauben, je genug getan zu haben, wenn
sie Mühen auf sich nehmen, Zeit und Ko-
sten aufwenden sowie Beschwerden ertra-
gen, um die Seelen mit der göttlichen Wahr-
heit zu erleuchten und ihren verkehrten
Willen mit göttlicher Hilfe und brüderlicher
Liebe zu beugen, und so schließlich den
Triumph des Friedensreiches Jesu Christi
zu fördern. Mehr jedoch als auf die
eigene Anstrengung sollen sie auf die Macht
der Gnade vertrauen, die sie jeden Tag in
inständigem und beharrlichem Gebet erfle-
hen sollen.

An die Ordensmänner

Unser väterlicher Gruß gilt auch den
Ordensmännern, welche die verschiedenen
Stände evangelischer Vollkommenheit er-
wählt haben, die gemäß den besonderen
Gesetzen ihres Institutes leben und ihren
Oberen Gehorsam entgegenbringen. Wir
ermahnen sie, sich hochherzig und mit allen
Kräften jenen Aufgaben zu widmen, die
ihre Gründer durch besondere Richtlinien
ihnen als Ziel gesteckt haben. Sie mögen
sich vor allem auf den Eifer im Gebets-
leben und in den Werken der Buße ver-
legen, auf die rechte Bildung und Erziehung
der Jugend und auf jede ihnen mögliche
Hilfe für alle irgendwie Bedürftigen und
Bedrängten.

Wir wissen wohl, daß viele dieser Unse-
rer geliebten Söhne wegen der gegenwär-
tigen Umstände sehr oft auch zur Seelsorge
an den Gläubigen herangezogen werden,
zum großen Vorteil der christlichen Reli-
gion und des christlichen Lebens. Wir
ermahnen sie deshalb inständig — wenn-
gleich vertrauend, daß sie Unserer Mah-
nung nicht bedürfen —, zu den herrlichen
Verdiensten, welche ihre Orden und Insti-
tute in der Vergangenheit erworben haben,
auch noch dies hinzuzufügen, sich willig zur
Verfügung zu stellen, um den augenblick-
liehen Bedürfnissen des gläubigen Volkes
in brüderlicher Zusammenarbeit mit den
anderen Priestern, gemäß ihren eigenen
Möglichkeiten, zu entsprechen.

An die eifrigen und verdienten Missionare

Unser Herz eilt nun zu jenen, die nach
Verlassen des Vaterhauses und des Vater-
landes unter Ertragung großer Mühen und
Überwindung großer Schwierigkeiten sich
in die auswärtigen Missionen begeben ha-
ben, wo sie auf fernen Arbeitsgebieten sich
abmühen, um die Ungläubigen in der Wahr-
heit des Evangeliums zu unterrichten und
in der christlichen Lebensführung zu bil-
den, damit überall «das Wort Gottes sich
verbreite und verherrlicht werde 56». Wahr-
haft groß ist die ihnen anvertraute Auf-
gäbe; damit sie aber mit Erfolg durchge-
führt werden kann, müssen alle, die sich
des christlichen Namens rühmen, nach
Kräften, sei es durch Gebet, sei es durch
ihre Gaben, dazu beisteuern. Vielleicht ist
kein anderes Werk Gott so angenehm wie
dieses, das eng verbunden ist mit der all-
gemeinen Pflicht, das Reich Gottes auszu-
breiten. Diese Herolde des Evangeliums
weihen tatsächlich ihr ganzes Leben dem
Ziel, daß das Licht Jesu Christi jeden Men-
sehen erleuchte, der in diese Welt kommt 5g
damit seine göttliche Gnade alle Herzen
durchdringe und erwärme und alle zu einem
tugendhaften und gebildeten Christenleben
ermuntert werden. Sie suchen nicht ihre
eigenen Interessen, sondern diejenigen Jesu
Christi »s. Mit großmütiger Seele gehen sie
auf den Anruf des göttlichen Erlösers ein
und können das Wort des Völkerapostels
auf sich anwenden: «An Christi statt...
sind wir gesandt 59», sowie : «Im Fleisch
wandelnd, kämpfen wir doch nicht nach
dem Fleische s®.» Als ihr zweites Vaterland
betrachten sie jene Länder, in die sie ge-
kommen sind, um ihnen das Licht des
Evangeliums zu bringen, und die sie in
tätiger Liebe umfangen. Und wenn sie auch
immer eine lebhafte Zuneigung zu ihrer
schönen Heimat und Heimatdiözese oder
zu ihrer Ordensgemeinschaft bewahren, so
sind sie doch davon überzeugt, daß man
das allgemeine Wohl der Kirche über all
dies setzen und ihr vor allem mit ganzem
Einsatz dienen muß.

Wir wünschen deshalb, daß diese gelieb-
ten Söhne — und all jene, die als Kateche-
ten oder sonstwie in den Missionsländern

4. TEIL

VÄTERLICHE ERMAHNUNGEN



1959 — Nr. 33 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 525

großmütige Hilfsdienste leisten —, Wir
wünschen, daß diese geliebten Söhne wis-
sen, wie sie Unserem Herzen in besonderer
Weise nahestehen, besonders im Gebete,
das Wir jeden Tag für sie und ihre Werke
zu Gott emporsenden. Auch bestätigen Wir
mit Unserer Autorität und mit gleicher
Liebe all das, was Unsere Vorgänger seli-
gen Angedenkens, besonders Pius XI. « und
Pius XII. «2, durch eigene Enzykliken über
die Missionsarbeit festgesetzt haben.

An die Ordensfrauen

Hier wollen Wir auch die Ordensfrauen
nicht mit Stillschweigen übergehen, die
sich durch die Ablegung der heiligen Ge-
lübde Gott geweiht haben, um ihm allein
zu dienen und um mit dem göttlichen Bräu-
tigam durch eine mystische Vermählung,
die sie eingegangen sind, möglichst eng
verbunden zu werden. Ob sie nun in der
Klausur des Klosters ein verborgenes, dem
Gebet und der Buße geweihtes Leben füh-
ren, oder ob sie sich den äußeren Werken
des Apostolates widmen — sie können nicht
bloß leichter und besser für ihr eigenes
Heil Sorge tragen, sondern auch der Kirche
große Hilfe bringen, sowohl in den christ-
liehen Ländern, als besonders in den ent-
legenen Gebieten, wo das Licht des Evan-
geliums noch nicht aufstrahlte. Wieviel lei-
sten doch diese Ordensfrauen! Welch große
und herrliche Werke vollbringen sie, die
sonst niemand mit derselben jungfräulichen
und mütterlichen Hingebung durchführen
kann! Und das nicht nur auf einem einzi-
gen Arbeitsgebiet, sondern auf vielen: in
der gediegenen Unterweisung und Erzie-
hung der Jugend, in der Katechese, die sie
in den Pfarreien Knaben und Mädchen er-
teilen; in den Krankenhäusern, wo sie die
Kranken liebevoll pflegen und zu Gedanken
an himmlische Dinge aufrichten können;
in den Altersheimen, wo sie den Greisen
mit liebevoller Geduld, in Heiterkeit und
Barmherzigkeit beistehen und sie wunder-
bar sanft zum Verlangen nach dem ewigen
Leben hinwenden können; in den Heimen
für Findelkinder und uneheliche Kinder, wo
sie voll Feingefühl mit mütterlicher Liebe
diejenigen umgeben, die als Waisen oder
von ihren Eltern im Stich Gelassene nicht
Vater noch Mutter haben, die sie ernähren
und zärtlich umfangen. All diese Ordens-
frauen sind ohne Zweifel nicht nur um die
katholische Kirche, um die christliche Er-
Ziehung und die sogenannten Werke der
Barmherzigkeit, sondern auch um die bür-
gerliche Gemeinschaft hochverdient, und
sie bereiten sich eine unvergängliche Krone,
die sie einst im Himmel erlangen.

An die Katholische Aktion und alle, die im
Apostolat mitarbeiten

Nun sind heute, wie ihr, Ehrwürdige
Brüder und geliebte Söhne, genau wißt, die
Bedürfnisse der Menschen auch hinsieht-
lieh der christlichen Sache so groß und

vielfältig, daß der Klerus, die Ordensleute
und die Schwestern ihnen nicht mehr ganz
gewachsen sind. Dazu kommt, daß die Prie-
ster und die Ordensleute nicht zu allen
sozialen Schichten Zutritt haben; nicht alle
Wege stehen ihnen offen; denn viele küm-
mern sich nicht um sie oder fliehen sie; und
leider fehlt es auch nicht an solchen, die
sie verachten und verabscheuen.

Aus diesem schwerwiegenden und über-
aus schmerzlichen Grunde haben schon
Unsere Vorgänger auch die Laien in das

friedliche Heer, das heißt in die Katho-
lische Aktion berufen, in der weisen Ab-
sieht, daß sie im Apostolat der kirchlichen
Hierarchie Mitarbeiterdienste leisten. Da-
durch sollte alles, was in den gegenwärti-
gen Umständen von der Hierarchie selbst
nicht durchgeführt werden kann, von die-
sen katholischen Männern und Frauen
hochherzig übernommen werden in Zusam-
menarbeit mit den Seelsorgern und immer
im Gehorsam gegen sie. Es ist Uns nun ein
großer Trost, zu überdenken, wieviel in
der Vergangenheit von diesen Mitarbeitern
der Bischöfe und der Priester auch in den
Missionsländern geleistet wurde. Jedem
Alter und jedem Stand gehören sie an, und
mit Eifer und tatkräftigem Willen haben
sie Mühen ertragen und Werke weiterge-
führt, damit allen die christliche Wahrheit
erstrahle und die christlichen Tugenden alle
Seelen anspornen und gewinnen.

Ein sehr großes Tätigkeitsgebiet steht
ihnen augenblicklich offen: noch zu viele
sind es, die ihr leuchtendes Beispiel und
ihre apostolische Arbeit nötig haben. Auf
diesen Gegenstand, den Wir für sehr
schwerwiegend und äußerst bedeutsam
halten, wollen Wir später nochmals in grö-
ßerer Ausführlichkeit zurückkommen.
Einstweilen hegen Wir die sichere Hoff-
nung, daß alle, die in der Katholischen
Aktion oder in den vielfältigen und blü-
henden frommen Vereinigungen kämpfen,
in einem solch notwendigen Werke mit aller
Sorgfalt fortfahren. Je größer die Bedürf-
nisse unserer Zeit sind, desto größer müs-
sen auch ihre Anstrengungen, ihre Besorgt-
heit, ihre Arbeitsamkeit sein. Alle sollen
durchaus einig sein; denn, wie sie genau
wissen, macht vereinte Kraft stärker. Sie
sollen alle persönlichen Meinungen aus-
schalten, wo es sich um die Sache der
katholischen Kirche handelt, die über jeder
anderen Sache stehen muß, und das nicht
nur in bezug auf die heilige Lehre, sondern
auch in bezug auf die kirchlich-christliche
Zucht, die immer von allen beobachtet wer-
den muß. In geschlossener Linie, immer
einig mit der katholischen Hierarchie und
immer gehorsam, sollen sie neuen Erobe-
rungen entgegengehen Sie sollen keine
Mühe scheuen, keiner Beschwerde auswei-
chen, damit die Sache der Kirche trium-
phiere.

Damit dies aber in der nötigen Weise
erreicht werden kann, sollen sie vor allem
dafür sorgen — davon sind sie zweifellos

überzeugt —, sich sorgfältig in der christ-
liehen Lehre und Haltung auszubilden.
Denn nur das werden sie an andere weiter-
geben können, was sie selbst mit Hilfe der
göttlichen Gnade sich selber angeeignet
haben. Wir richten diese Empfehlung
hauptsächlich an die jungen Menschen,
deren Eifer sich für jedes Ideal leicht ent-
flammt, für die aber Klugheit, Mäßigung
und der schuldige Gehorsam gegenüber
ihren Vorgesetzten unbedingt notwendig
sind. Diesen teuren Söhnen, die als Hoff-
nung der Kirche heranwachsen und auf
deren heilbringendes und mutiges Werk
Wir so großes Vertrauen setzen, gilt der
lebhafte Ausdruck Unserer Dankbarkeit
und Unserer väterlichen Liebe.

An die Betrübten und Bedrängten

Und nun ist Uns, als hörten Wir,
wie sich die Seufzer derer zu Uns erheben,
die an Leib oder Seele krank sind und
große Schmerzen leiden, oder die sich in
solch beengter wirtschaftlicher Lage befin-
den, daß sie weder ein menschenwürdiges
Heim noch Arbeit haben, um die Mittel zum
Unterhalt für sich und ihre Kinder zu ver-
schaffen. Diese Klagen rühren und bewe-
gen lebhaft Unser Herz. Besonders den
Kranken, den Schwachen und Greisen
wünschen Wir jenen Trost zu bringen, der
vom Himmel stammt. Mögen sie sich
daran erinnern, daß wir hier keine blei-
bende Stätte haben, sondern daß wir auf
der Suche nach der zukünftigen sind®"; sie
mögen sich erinnern, daß wir durch die
Schmerzen dieses sterblichen Lebens, die
die Seele läutern, erheben und adeln, eine
ewige Freude im Himmel erlangen können.
Sie mögen sich erinnern, daß der göttliche
Erlöser selbst, um die Makel unserer Sün-
den wegzuwaschen und zu reinigen, das
Kreuzesholz auf sich nahm und dafür frei-
willig Schmach, Schmerzen und grausamste
Ängste ertragen hat. Wie er, so werden
auch wir alle vom Kreuze zum Licht geru-
fen gemäß seinem Wort: «Wer mir nach-
folgen will, der verleugne sich selbst,
nehme täglich sein Kreuz auf sich und
folge mir nach®''»; und er wird einen un-
vergänglichen Schatz im Himmel haben ««.

Im Vertrauen darauf, daß diese Unsere
Mahnung bereitwillig aufgenommen werde,
haben Wir ferner den Wunsch, daß die leib-
liehen oder seelischen Bedrängnisse nicht
nur wie Stufen seien, auf denen sie zum
Himmel emporsteigen können, sondern daß
sie auch viel zur Sühne für andere beitra-
gen, zur Rückkehr der unglücklich Irren-
den in den Schoß der Kirche und zum er-
sehnten Triumph des christlichen Namens.

An die Stände der Minderbemittelten

Sodann sollen vor allem jene aus den
Ständen der Minderbemittelten, die über
eine allzu dürftige Lebensweise zu klagen
haben, wissen, daß Wir ebenso großen
Schmerz über ihr Geschick empfinden.



526 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1959 — Nr. 33

Und das nicht nur deshalb, weil Wir aus
väterlichem Herzen wünschen, daß auch
in der sozialen Frage die Gerechtigkeit, die
eine christliche Tugend ist, die Lebensnot-
wendigkeiten unter den verschiedenen so-
zialen Ständen ordne, lenke und gestalte,
sondern auch deswegen, weil Uns haupt-
sächlich leid tut, daß die Feinde der Kirche
die ungerechten Lebensbedingungen der
untersten Volksschicht ausnützen, um sie
durch trügerische Versprechungen und
täuschende Irrtümer auf ihre Seite zu zie-
hen.

Diese Unsere geliebten Söhne mögen be-
achten, daß die Kirche nicht ihre oder
ihrer Rechte Feindin ist, sondern vielmehr
als liebevolle Mutter sie beschützt und auf
sozialem Gebiet eine Lehre und Normen
verkündet und betont, durch deren entspre-
chende Durchführung jegliche Ungerech-
tigeit aufgehoben und eine bessere und
gerechtere Verteilung der Güter erreicht
würde ®®. Gleichzeitig würde eine freund-
schaftliche und hilfsbereite Zusammenarbeit
zwischen den verschiedenen sozialen Schich-
ten angeregt werden, so daß alle sich nicht
nur als freie Glieder derselben Gemein-
schaft, sondern auch als Brüder derselben
Familie betrachten und es tatsächlich sein
könnten.

Wenn man übrigens die verbesserten Le-
bensbedingungen ruhig überdenkt, zu wel-
chen die Schicht des arbeitenden Volkes in
letzter Zeit gelangt ist, so muß man sagen,
daß sie besonders durch den Einsatz zu-
stände kamen, den Katholiken auf sozialem
Gebiet tatkräftig geleistet haben, indem sie
die weisen Richtlinien und wiederholten
Ermahnungen Unserer Vorgänger befolg-
ten. Diejenigen also, die es sich zur Auf-
gäbe machen, die wirtschaftlichen Rechte
der Minderbemittelten zu schützen, besitzen
bereits in der Soziallehre der Kirche sichere
und genau festgelegte Normen. Wenn diese

nur entsprechend zur Ausführung gebracht
werden, sind jene Rechte auch genügend
gewahrt. Deshalb brauchen sie sich nie-
mais an diejenigen zu wenden, welche für
die von der Kirche verurteilten Lehren ein-
treten. Mit falschen Versprechungen locken
diese sie an; in Wirklichkeit aber ver-
suchen sie dann überall, wo immer sie die
Regierungsgewalt in Händen haben, den
Menschen in unbesonnener Verwegenheit
die höchsten geistigen Güter aus den Her-
zen zu reißen — den Glauben nämlich, die
christliche Hoffnung und die Gebote Got-
tes. Außerdem suchen sie alles zu schwä-
chen oder ganz zu vernichten, was die Men-
sehen der modernen Zeit und Bildung als
großen Gewinn schätzen, nämlich die ge-
rechte Freiheit und die wahre Würde der
menschlichen Person, und dadurch versu-
chen sie, die Fundamente und die Grund-
lagen der bürgerlichen und christlichen
Kultur zu untergraben. Wer aber Christus
treu bleiben will, hat die schwere Gewis-
senspflicht, sich von diesen Irrtümern voll-
ständig fernzuhalten, die schon von Unse-

ren Vorgängern verurteilt worden sind,
besonders von Pius XI. und Pius XII. seli-
gen Angedenkens, wie auch Wir sie aufs
neue verurteilen.

Nicht wenige Unserer Söhne, die sich in
mehr oder weniger schwierigen Wirtschaft-
liehen Verhätnissen befinden, beklagen sich
oft darüber, daß bisher noch nicht alle Ge-
bote der christlichen Soziallehre in die Pra-
xis umgesetzt wurden. Man muß also alle
Sorge und alle Anstrengungen darauf ver-
wenden — nicht nur von Seite der Privat-
leute, sondern vor allem der Regieren-
den —, daß die christliche Soziallehre, die
Unsere Vorgänger des öfteren lichtvoll,
weise und verbindlich dargelegt haben, und
die auch Wir bestätigen, möglichst bald in
die Praxis umgesetzt werde; und wenn
auch nur stufenweise, so doch tatsächlich
und vollständig «L

An die Flüchtlinge und Auswanderer

Nicht geringer ist Unsere Sorge um das
Los derer, die aus Notwendigkeit, sich den
Lebensunterhalt zu suchen, oder wegen der
traurigen politischen und religiösen Ver-
hältnisse in ihrer Heimat ihr Vaterland ver-
lassen mußten. Wie viele Beschwerden, wie
viele Sorgen haben sie deswegen zu ertra-
gen, weil sie, vertrieben vom Heimatboden
und Vaterhaus, sehr oft gezwungen sind,
im Lärm der Großstädte und der Industrie-
Zentren, weit entfernt von den angestamm-
ten Lebensgewohnheiten und, was noch
schlimmer ist, nicht selten in Verhältnissen
zu weilen, die dem christlichen Leben scha-
den und feindlich sind. Leider wird diese
Lage der Dinge für viele oft Anlaß zu ge-
fährlichen Krisen und zum fortschreiten-
den Verlust der gesunden religiösen und
sittlichen Traditionen ihrer Vorfahren. Da-
zu kommt, daß die Bande häuslicher Le-
bensgemeinschaft geschwächt werden und
auch der Zusammenhalt der Familien lei-
det, wenn die Ehegatten oft von einander
getrennt sind und die Eltern von den Kin-
dern.

Deshalb begleiten Wir mit väterlichem
Herzen das unternehmende Werk jener
Priester, die von der Liebe Jesu Christi ge-
trieben, unter Beobachtung der vom Apo-
stolischen Stuhl gegebenen Richtlinien, sich
selbst freiwillig zu Auswanderern machen
und keine Mühe scheuen, um sich der
geistlichen und sozialen Betreuung dieser
Unserer Söhne nach Kräften zu widmen.
Sie erreichen dadurch, daß diese die Liebe
der Kirche überall spüren, die ihnen um so
näher und für sie um so wirkungsvoller ist,
je mehr sie ihre Sorge und Unterstützung
brauchen.

In gleicher Weise beachten und schätzen
Wir mit lebhafter Freude die von verschie-
denen Nationen gemachten Anstrengungen,
wie auch die neuestens von ihnen gemein-
sam gefaßten Entschlüsse und Maßnah-
men, um dieses sehr schwierige Problem
möglichst schnell der gewünschten Lösung

zuzuführen. Dies alles wird, wie Wir hof-
fen, nicht nur zur Eröffnung neuer Mög-
lichkeiten für die Auswanderung führen,
sondern auch zur glücklichen Wiederher-
Stellung der Familiengemeinschaft von El-
tern und Kindern; diese kann, wenn sie in
rechter Weise wiederhergestellt ist, das
religiöse, sittliche und wirtschaftliche Wohl
der Auswanderer wirksam schützen und
auch zum Nutzen der Länder selbst beitra-
gen, die sie aufnehmen.

An die verfolgte Kirche

Und nun, während Wir es für unsere
Pflicht halten, alle Unsere Söhne in Chri-
stus zu ermahnen, daß sie mit aller Sorg-
fait die Irrtümer meiden, die nicht nur die
Religion, sondern auch das menschliche
Zusammenleben untergraben können, sind
Unserem Geiste so viele Unserer Ehrwür-
digen Brüder im Bischofsamt und so viele
Uns teure Priester und Gläubige gegenwär-
tig, die sich in der Verbannung befinden,
in Konzentrationslagern oder in Gefängnis-
sen, weil sie ihr bischöfliches oder priester-
liches Amt nicht verraten und nicht vom
Glauben abfallen wollten.

Wir wollen niemanden beleidigen, im Ge-
genteil, Wir wünschen, allen von Herzen zu
verzeihen und die Verzeihung Gottes zu er-
flehen. Aber das Bewußtsein Unserer hei-
ligen Pflicht erheischt, daß Wir die Rechte
dieser Brüder und Söhne schützen, soweit
Wir können, und daß Wir auch nachdrück-
lieh verlangen, daß ihnen und der Kirche
Gottes die geschuldete rechtmäßige Frei-
heit gewährt wird. Jene, die die Grund-
Sätze der Wahrheit und der Gerechtigkeit
befolgen und denen die Interessen der ein-
zelnen und der Nationen am Herzen liegen,
verneinen nicht die Freiheit, schränken sie
nicht ein und unterdrücken sie nicht; sie
haben es nicht nötig, zu diesen Mitteln zu
greifen. Aus diesem Grunde kann man
durch Gewalt und Unterdrückung niemals
zu einem gerechten Wohlstand der Men-
sehen kommen.

Überdies muß man als sicher annehmen,
daß früher oder später die Fundamente des
menschlichen Zusammenlebens schwanken
und zusammenstürzen, wenn die heiligen
Rechte Gottes und der Religion vernach-
lässigt oder mit Füßen getreten werden.
Weise bemerkte dies schon Unser Vorgän-
ger unsterblichen Angedenkens, Leo XIII.:
«Als Folge davon wird die Verbindlich-
keit der Gesetze entkräftet und jede Auto-
rität geschwächt, wenn die höchste und
ewige Vernunft Gottes abgelehnt wird, der
das Gute befiehlt und das Böse verbietet®®.»
Damit stimmt auch der Ausspruch Ciceros
überein: «Ihr Priester wirksamer
gürtet ihr die Stadt mit der Religion als
selbst mit Mauern®".»

Diese Überlegungen lassen Uns in großer
Betrübnis alle jene einzeln umfangen, die
in der Ausübung der Religion eingeschränkt
und behindert werden und die oft auch



1959 — Nr. 33 SCHWEIZERISCHE KIR C H E N Z E I T U N G 527

«Verfolgung leiden um der Gerechtigkeit »
und des Reiches Gottes willen. Wir nehmen
teil an ihren Leiden, an ihren Ängsten und
Bedrängnissen, und Wir schicken flehent-
liehe Gebete zum Himmel, daß ihnen doch
endlich einmal die Morgenröte besserer Zei-
ten leuchte. Auch wünschen Wir sehr, daß
alle Unsere Brüder oder Söhne in Christus
auf der ganzen Welt mit uns zusammen das
gleiche tun. So steige also zum allbarmher-
zigen Gott aus jeder Gegend der Erde
gleichsam ein Chor heiliger Flehrufe em-
por, die jenen unglücklich leidenden Glie-
dern des mystischen Leibes Jesu Christi
einen reichen Gnadenregen vermitteln
mögen.

Schlußermahnungen

Aber nicht nur Gebete wünschen Wir
von Unseren Söhnen, sondern auch jene
Erneuerung des christlichen Lebens, die
mehr als selbst Flehrufe es zu erreichen
vermag, daß Gott Uns und Unseren Brü-
dern gnädig sei. Gerne wiederholen Wir
euch allen die erhebenden und herrlichen
Worte des Völkerapostels: «Was immer
wahr ist, was ehrbar, was gerecht, was
heilig, was liebenswürdig ist, was dem gu-
ten Rufe dient, was es überhaupt an Tu-
gend und Lobenswertem gibt, darauf rieh-
tet euer Sinnen".» «Ziehet an den Herrn
Jesus Christus'-.» Oder auch: «So ziehet
also an, wie es sich für Auserwählte Got-
tes, für Heilige und Geliebte geziemt", herz-
liches Erbarmen, Güte, Demut, Bescheiden-
heit, Geduld Über alles hinaus aber ha-
bet die Liebe, die das Band der Vollkom-
menheit ist, und der Friede Christi froh-

locke in euren Herzen; zu diesem seid ihr
ja berufen in einem Leibe ".»

Wenn deshalb jemand wegen seiner Ver-
gehen und Sünden unglücklicherweise weit
vom göttlichen Erlöser abgeirrt ist, so
kehre er — Wir bitten inständig — zurück
zu ihm, der da ist «der Weg, die Wahrheit
und das Leben "». Wenn jemand in religio-
ser Hinsicht lau ist, schlaff und nachlässig
in der Erfüllung seiner Pflichten, dann er-
wecke er seinen Glauben und nähre, er-
wärme und festige die Tugend durch die
göttliche Gnade. Schließlich, wenn jemand
durch Gottes Freigebigkeit «gerecht ist, so
werde er noch gerechter; wenn er heilig
ist, werde er noch heiliger'»».

Und weil heute so viele unsern Rat,
unser leuchtendes Beispiel und auch unsere
Unterstützung brauchen, wenn sie sich in
unglücklichen und traurigen Lebensbedin-
gungen befinden, so übt euch alle, jeder
nach seinen Kräften und den ihm zur Ver-
fügung stehenden Mitteln, in den söge-
nannten Werken der Barmherzigkeit, die
Gott so wohlgefällig sind.

Wenn jeder versucht, all dies auszufüh-
ren, wird in der Kirche in neuem Glanz das
sichtbar werden, was über die Christen im
Brief an Diognet so herrlich geschrieben
ist: «Sie sind im Fleische, aber sie leben
nicht nach dem Fleische. Sie weilen auf
Erden, aber sie haben ihre Heimat im Hirn-
mel. Sie gehorchen den aufgestellten Ge-
setzen, aber durch ihre Lebensweise rei-
chen sie über die Gesetze hinaus.. Sie
werden verachtet und verurteilt; sie wer-
den dem Tod überliefert und gelangen doch
zum Leben. Sie sind arm und machen doch

viele reich; sie entbehren alles und haben
doch alles in Fülle. Sie werden entehrt,
aber in der Entehrung erlangen sie Ruhm;
ihr guter Ruf wird preisgegeben, und doch
gibt man ihrer Gerechtigkeit Zeugnis. Sie
werden gescholten, und doch segnen sie;
sie werden schmählich behandelt, und doch
erlangen sie Ehre. Wenn sie Gutes tun,
werden sie als Übeltäter bestraft; während
sie aber bestraft werden, freuen sie sich
darüber und fühlen sich gleichsam ver-
lebendigt... In einem Wort: Das, was die
Seele im Leibe ist, das sind die Christen in
der Welt'®.» Manches von dem, was hier so
herrlich gesagt ist, läßt sich in besonderer
Weise von den Gliedern der sog. «schwei-
genden Kirche» sagen. Für sie müssen wir
alle in ganz besonderer Weise Gebete zu
Gott richten, wie Wir es auch neulich erst
allen Gläubigen in den Ansprachen instän-
dig empfohlen haben, die Wir in der Basi-
lika des heiligen Petrus am Pfingstfest und
am Fest des heiligsten Herzens Jesu hiel-
ten".

Diese Erneuerung des christlichen Le-
bens in Tugend und Heiligkeit wünschen
Wir euch allen und erflehen sie von Gott
in ununterbrochenem Gebet, und zwar nicht
nur denen, die fest in der Einheit der
Kirche verharren, sondern auch jenen, die
in Liebe zur Wahrheit und in Lauterkeit
des Willens danach streben.

Vermittlung und Unterpfand der himm-
tischen Gnaden sei der Apostolische Segen,
den Wir, Ehrwürdige Brüder und geliebte
Söhne, allen Einzelnen von euch in väter-
licher und überströmender Liebe erteilen.

PAPST JOHANNES XXIII.

ANMERKUNGEN:
i Cfr. Is. XI, 12.
21 Tim. VI, 16.
® loan. I, 14.

® loan. I, 9.
s II Tim. III, 7.
® Eph. IV, 13—16.
' Epist. «Saepenumero considérantes», A. L.,

vol. III, 1883, p. 262.
® Epist. «Exeunte iam anno», A. L., vol. VIII,

1888, p. 396.
» Litt. Enc. «Humanum genus», A. L., vol. IV,

1884, p. 53.
Epist. «Praeclara gratulationis», A. L., vol.
XIV, 1894, p. 210.

" Epist. «Permoti Nos», A. L., vol. XV, 1895,
p. 259.

12 Litt. Enc. «Rerum novarum», A. L., vol. XI,
1891, p. 109.

io «Radiomessagio Natalizio 1944». Discorsi e
radiomessaggi di S. S. Pio XII, vol. VI, pag.
239.

i® «Radiomessaggio al 73® Congresso dei cat-
tolici Tedeschi»: ibid., vol. XI, p. 189.

is Marc. VIII, 2.
iß A. A. S„ vol. XXIII, 1931, pp. 393/394.
i' «Per un solido ordine sociale» : Discorsi e

radiomessaggi di S. S. Pio XII, vol. VII, p.
350.

is I Cor. XIII, 4—7.
io Epist. «Inter graves», A. L., vol. XI, p. 143/

144.
20 Matth. XXVIII, 20.
21 Cfr. Hebr. V, 7.
22 loan. XVII, 21.
23 loan. X, 16.

2i loan. XIV, 6.
25 Cfr. Litt. Enc. Pii XI: «Mortalium animos»;

de vera religionis unitate fovenda, A. A. S.,
vol. XX, 1928, p. 5 sq.

26 II Cor. XIII, 8.
2' Cfr. J. H. Newman, Difficulties of Angli-

cans, vol. I, lect. X, p. 261 sq.
28 Act. XX, 28.
29 Cfr. Matth. XVI, 18.
00 Cfr. Id., XVI, 19.
01 Cfr. Luc. XXII, 32.
32 Cfr. loan. XXI, 15—17.
33 Epist. XLIII, 5; Corp. Vind. Ill, 2, 594; cfr.

Epist. XL, apud MIGNE, PL, IV, 345.
34 Cfr. Ps. XLIV, 15.
35 Canon. Missae.
36 Cfr. Horn, in mysticam caenam, PG,

LXXVII, 1027.
3' Philip. I, 8.
ss Hebr. XIII, 7.
39 S. AUG., In Ps. 32, Enarr. II, 29; MIGNE,

PL, XXXVI, 299.
40 Id., In MIGNE, PL, XXXV, 2059—2060.
41 loan. XVII, 11, 17, 20, 21, 23.
42 Gen. XLV, 4.
43 II Cor. VII, 2.
44 Phil. IV, 7.
45 Cfr. Luc. II, 14.
46 loan. XIV, 27.
4' Matth. VI, 33.
48 II Cor. VI, 11.
49 Cfr. Matth. XX, 12.
so lac. I, 17.
51 loan. XV, 5.
52 Phil. IV, 13.
53 Ibid., IV, 19.

54 FUNK, Patres Apostolici I, 243—245; cfr.
MIGNE, PG, V, 675.

55 Ibid., I, 267, cfr. MIGNE, PG, V, 699.
56 II Thess. III, 1.
5' Cfr. loan. I, 9.
ss Cfr. Philip. II, 21.
59 II Cor. V, 20.
so Ibid., X, 3.
61 Litt. Enc. «Rerum Ecclesiae», A. A. S., vol.

XVIII, 1926, p. 65 sq.
62 Litt. Enc. «Evangelii praecones»; A. A. S.,

vol. XLIII, 1951, p. 497; et Litt. Enc. «Fidei
donum»; A. A. S., vol. XLIX, 1957, p. 225 sq.

63 Cfr. Hebr. XIII, 14.
64 Luc. IX, 23.
65 Cfr. Id., XII, 33.
os Cfr. Litt. Enc. «Quadragesimo anno»; A.A.

S„ vol. XXIII, 1931, pp. 196—198.
6" Cfr. Allocutio Pii XII ad adscriptos societa-

tibus Christianis operariorum Italicorum,
die XI mensis Martii habita, anno 1945, A.
A. S., vol. XXXVII, 1945, pp. 71—77.

68 Epist. «Exeunte iam anno», A. L., vol. VIII,
1888, p. 398.

so De N. D. Ill, 40.
'0 Matth. V, 10.

'i Philip. IV, 8.
'2 Rom. XIII, 14.
'3 Col. Ill, 12—15.
'4 loan. XIV, 6.
'5 Apoc. XXII, 11.
'6 FUNK, Patres Apostolici, I, 399—401, cfr.

MIGNE, PG, II, 1174/1175.

" Cfr. L'Osservatore Romano 18—19 maggio
1959, 7 giugno 1959.




	

