Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 127 (1959)
Heft: 33

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

schuwieizerische

RIRCheNZEITUNG

TNFORMATIONSORGAN FUR FRAGEN OER TheoLoGIe
SEeelL.SORGE UHO RIRCheNpolITIR

LUZERN, DEN 13. AUGUST 1959

VERLAG RABER & CIE., LUZERN

127. JAHRGANG NR. 33

Zur Geschichte des Bibelunterrichts und der Schulbibel

Die Kkatechetische Arbeit im deutschen
Sprachraum war in den letzten Jahrzehn-
ten vorwiegend auf den Katechismus und
den Katechismusunterricht ausgerichtet.
Nachdem diese Entwicklung mit dem Er-
scheinen des Katechismus von 1955 und der
dazu geschaffenen Hilfswerke einen gewis-
sen AbschluB gefunden hat, riickt nun die
Frage nach der Schulbibel und dem Bibel-
unterricht in den Vordergrund des kateche-
tischen Interesses und Schaffens. Wie fiir
die Neuorientierung des Katechismus, so
muB auch fur eine zielgerechte Losung der
Schulbibelfrage neben der - prinzipiellen
Besinnung geschichtliche Reflexion die
Grundlage bilden. Wahrend aber das Ge-
biet der Katechismusgeschichte schon seit
einiger Zeit zum Gegenstand pastoraltheo-
logischer Untersuchung gemacht und durch
eine Reihe katechismusgeschichtlicher Stu-
dien erhellt wurde, blieb die Geschichte des
biblischen Schulbuches und des Bibelunter-
richts weithin im Dunkel und wurde von
der Forschung nur am Rande gestreift. Die
Frage, wann und wo und wie zum ersten-
mal in der Geschichte der systematische
Bibelunterricht auftrat und welche For-
men er und das zu ihm gehorige Buch im
Laufe der Zeit annahmen, fand bis heute
keine klare Antwort. Auch die fiir die kate-
chetische Praxis so wichtige Frage nach
dem gegenseitigen Verhiltnis von Kate-
chismus- und Bibelunterricht wurde noch
nicht grindlich genug abgeklirt.

Es ist deshalb keine bloBe Waschzettel-
phrase, wenn man behauptet, daB Heinrich
Kreutzwald in seinem Werk: Zur Ge-
schichte des Biblischen Unterrichts und
zur Formgeschichte des biblischen Schul-
buches (Freiburg, Herder, 1957) eine Liicke
schlieBt. Der Verfasser hat sich in einer
langen katechetischen Praxis, die mit Vor-
liebe dem Bibelunterricht galt, in die Pro-
blematik auf diesem Gebiet eingearbeitet
und ist ihr auch auf dem Weg historisch-
genetischer Forschung griindlich nachge-
gangen. So entstand diese erste ausfiihr-
liche, wissenschaftliche Darstellung der
Geschichte des biblischen Unterrichts auf
katholischer Seite. Sie ist mit einer beson-

deren Tragik verbunden. Heinrich Kreutz-
wald reichte sie im vollen Mannesalter der
Theologischen Fakultdt der Universitat
Freiburg i. Br. als Dissertationsschrift ein,
fiel aber, vor dem Rigorosum, am 28. De-
zember 1944 einem Bombenangriff auf
Bonn zum Opfer. Es ist das Verdienst des
Freiburger Pastoraltheologen Linus Bopp,
die nachtrégliche Verdffentlichung der Ar-
beit in die Wege geleitet zu haben. Der
Tilbinger Pastoraltheologe F. X. Arnold
hielt das Werk fiir gewichtig genug, um
sie als elften Band in die Reihe «Unter-
suchungen zur Theologie der Seelsorges auf-
zunehmen.

Es kann sich hier nicht darum handeln,
die gesamte Fiille dieses dreihundertseiti-
gen Buches auszubreiten. Wir miissen uns
mit dem Versuch begniigen, die Haupt-
linien der Entwicklung nachzuzeichnen und
deren hauptsédchliche Tréger zu nennen,
mit ergdnzender Beriicksichtigung der Ver-
héltnisse in der Schweiz.

Das Buch geht aus von der Situation der
religiosen Jugendbildung im Zeitalter der
Glaubensspaltung und -erneuerung. W&h-
rend bei Augustin und, wie u.a. die ver-
schiedenen Ausgaben des Heilsspiegels und
die biblische Thematik der mittelalterlichen
Kunst beweisen, auch noch im Mittelalter
die christliche Unterweisung vorwiegend

. biblisch-heilsgeschichtlich orientiert war,

brachte seltsamerweise gerade die Refor-
mation hierin eine Wende. Martin Luther
machte nicht, wie bei seiner einseitigen Be-
tonung des Schriftprinzips zu erwarten ge-
wesen wire, die Bibel zur Grundlage der
Katechese, sondern den von ihm verfaB3-
ten Katechismus, wéahrend die Heilige
Schrift als Predigtgrundlage und -christ-
liches Hausbuch seiner Anhdnger dienen
sollte. Dadurch wurde man auch katholi-
scherseits gezwungen, den Glaubensinhalt
in systematischer Weise ‘darzulegen, was
zu einer allgemeinen Vorherrschaft des
Katechismus in Deutschland fiihrte. Zwar
zog Petrus Canisius in seiner Summa doc-
trinae christianae die Heilige Schrift aus-
giebig heran und lieB seine Darlegungen
von ihr getragen sein, aber im kleinen Ka-

techismus, der im Jugendunterricht eine
immer beherrschendere Stellung einnahm,
trat die Heilsgeschichte in den Hinter-
grund, wie tiberhaupt im Laufe des 16. und
17. Jahrhunderts die so notwendige Ver-
kniipfung des Katechismus mit der Heili-
gen Schrift mehr und mehr gelockert
wurde und auch die rationale Methode zu-
sehends {iberhand nahm.

Eine erwidhnenswerte Ausnahme bildet
Georg Witzel mit seinen beiden Katechis-
men von 1535 und 1542, worin «der erste
greifbare Versuch in der Neuzeit vorliegt,
die biblische Geschichte in die religiose Bil-
dung und Erziehung ein-, ja diese auf jener
aufzubaueny, in bewuBter Ankniipfung «an
die bis dahin in der katholischen Kirche
iiblich gewesene stark biblisch orientierte
Katechese» 1.

In Frankreich brachte die im katholi-
schen Friihling des «grand siécle» aufblii-
hende Katechese als Frucht eine wiederum
mehr heilsgeschichtlich orientierte Jugend-
unterweisung hervor. Ménner wie Bossuet,
Fénelon, Fleury brachen dieser Entwick-
lung die Bahn. Fénelon empfiehlt in seiner
beriihmten Schrift De I’éducation des filles

1 Kreutzwald a. a. O. 8.

AUS DEM INHALT

Zur Geschichte des Bibelunterrichts
und der Schulbibel

Marid Himmelfahrt

Religiés versagende Geschwister
von Priestern und Ordensleuten

Moraltheologische Miszelle

Die Bedeutung des einheimischen
Klerus in den Missionen

Wie der Name des Padre
Pio di Pietralcina miBbraucht wird

Die Trierer Herrenreliquie
im Lichte meuer Forschungsergebnisse

Geknechtete Kirche in Ungarn
Persénliche Nachrichten
Aus dem Leben der Kirche
Neue Biicher




506

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1959 — Nr. 33

(verfaBt 1681, veroffentlicht 1687) den
Weg der historischen Grundlegung der
christlichen Belehrung. Sein Freund,
Claude Fleury, legte zu diesem Ziel 1683
seinen 'Catéchisme historique vor, der der
eigentlich biblischen Katechese die Wege
bahnte und auch auf das Ausland bis in
die Neuzeit hinein einen fortwirkenden
EinfluB austibte. Hier liegt ein biblischer
Katechismus im wahren Sinne des Wortes
vor, worin die christlichen Wahrheiten aus
der Bibel abgeleitet werden, wihrend bei
den deutschen Katechismen jener Zeit,
auch wenn sie sich biblisch nannten, die
Belege aus der Heiligen Schrift nur dazu
dienten, die Katechismustexte beweiskraf-
tiger und anschaulicher zu machen. Bos-
suet stellte dem fir die groBern Kinder
berechneten zweiten Teil seines Katechis-
mus einen Auszug aus der Heiligen Schrift
voran. Ebenfalls auf biblisch-historischer
Grundlage fuBen die Katechismen von F.
A. Pouget (1702) und des Jesuiten P. Bou-
geant (1741).

Seit der Mitte des 18. Jahrhunderts wur-
den die franzosischen historischen Kate-
chismen durch Ubersetzungen auch im
deutschen Sprachraum bekannt und fan-
den bei dem neuerwachten Sinn fiir die ge-
schichtliche Betrachtungsweise zum Teil
begeisterte Aufnahme. Die Aufklirungs-
zeit brachte mit ihrem Ausbau des Volks-
schulwesens die Schulkatechese und damit
die Moglichkeit eines regelm#Bigen, abge-
stuften, methodisch angelegten Religions-
unterrichts fiir die gesamte Jugend. Dafiir
erschienen nun die biblischen Erzihlungen
mit ihren Veranschaulichungs- und Gemiits-
werten als besonders geeignet. Durch den
EinfluB der historischen Katechismen einer-
seits, des Pietismus anderseits wurde so-
wohl auf katholischem wie auf protestan-
tischem Boden die Heilige Schrift als reli-
giose Bildungsquelle stark in den Vorder-
grund geriickt. Bei der bekannten Tendenz
der Aufklarung ging es jedoch bei der bibli-
schen Unterweisung nicht sosehr um Heils-
geschichte und Dogma als um die mora-
lische und staatsbiirgerliche Erziehung der
Jugend.

Die Reform der Katechese in der Auf-
klarungszeit ist auf katholischer Seite vor
allem das Werk dreier Mé#nner: M. I
Schmidt, J. I. von Felbiger und B. Strauch.
Mich. Ign. Schmidt trat in seiner kateche-
tischen Methodik von 1769 2 in Weiterfiih-
rung der genannten Bestrebungen und in
Bejahung der gesunden Reformideen der
Zeit fiir eine starke Einbeziehung der bibli-
schen Geschichte in die Katechese ein.

Im Zentrum der Untersuchung Kreutz-
walds stehen die beiden leitenden Méinner
des Augustinerstiftes Sagan in Schlesien,
die in Gesinnungs- und Tatgemeinschaft
verbundenen Joh. Ign. von Felbiger (1724
bis 1788) und Benedikt Strauch (1724 bis
1803), in denen die bisher genannten Stro-
mungen zusammenflieBen. Felbiger, der
geniale Organisator des planméBigen Re-

ligionsunterrichts in den Kkatholischen
Volksschulen, begriindete zusammen mit
seinem Freunde Strauch den biblischen Un-
terricht in den Schulen. Das Verdienst, die
erste Schulbibel im katholischen Deutsch-
land verfaBt zu haben, fallt nicht, wie
bisher angenommen wurde, Felbiger, son-
dern Strauch zu, der als erster den bibli-
schen Unterricht in Sagan einrichtete und
aufbaute und die dafiir notwendigen Hilfs-
mittel und Lehrbiicher besorgte bzw. ver-
faBte. In Strauchs «Kern der Biblischen
Geschichte Alten und Neuen Testaments,
mit beigefiigten kurzen Sittenlehren»
(Bamberg und Wirzburg 1777, Sagan
1799) liegt die erste vollstdndige katholi-
sche biblische Geschichte fiir die Schulen
vor. Felbiger und Strauch bauten so das
biblische Bildungsgut sachlich, methodisch
und rechtlich in den Lehrplan der damali-
gen Volksschule ein. Von Schlesien aus
fand dieses Reformwerk in den o&sterrei-
chischen Erblanden Eingang und von dort
aus den Weg nach ganz Deutschland.

Die Ideen und Schriften der beiden gro-
Ben schlesischen Schulménner wirkten, wie
zu Kreutzwalds Studie zu erginzen ist,
auch in die Schweiz hinein, vor allem
durch das Kloster St. Urban, wo Abt Bene-
dikt Pfyffer und P. Nivard Crauer an der
1778 gegrindeten Normalschule (die das
erste Lehrerseminar der Schweiz genannt
werden darf) in dhnlichem Sinne titig wa-
ren. Das von Crauer 1782 verotffentlichte
«Erste Stlick des Lesebuches nach Anlei-
tung der Normalschule in Sankt Urbany
enthélt eine Tabelle Uber die Heilige
Schrift und eine biblische Geschichte ®.

Felbigers Reform schuf die Vorausset-
zungen fur die religionspddagogische Be-
wegung des 19. Jahrhunderts, zu deren
groBen Vorkdmpfern Sailer, Overberg, Chr.
von Schmid und Galura zdhlen, in denen
nach der Aufklarungszeit das neue katho-
lische Gefiithl zum Durchbruch kam.

J. M. Sailer widmete der Heiligen Schrift
und ihrer praktischen ErschlieBung den
ganzen ersten Band seiner dreibandigen
Pastoraltheologie und weist so die kiinfti-
gen Seelsorger auf die religionspddago-
gischen Werte der Bibel hin. Das gleiche
tat bei den kiinftigen Volksschullehrern
Bernh. Overberg, der 1799 die bekannte
und berithmte «Geschichte des Alten und
Neuen Testaments zur Belehrung und Er-
bauung besonders fiir Lehrer, groBere
Schiiler und Hausvater» vorlegte, die als
Lehrbuch fiir Lehrer- und Lehrerinnense-
minarien jahrzehntelang in Gebrauch
stand, wahrend auf Overbergs Anregung
hin G. Kellermann eine «Geschichte des
Alten und Neuen Testaments, zum Ge-
brauch der deutschen Schulen» verfaBte, die
bis 1888 {iber dreiBig Auflagen erlebte. Was
Overberg fiir die biblische Bildung im ka-
tholischen Norden Deutschlands, das be-
deutet fiir Siiddeutschland der Sailerschii-
ler Chr. von Schmid und dessen <«Bibli-

sche Geschichte fiir Kinder» (1801), die in
vielen Auflagen und verschiedenen Fassun-
gen eine weite Verbreitung, u.a. auch in
der Schweiz, fand. Chr. von Schmid suchte
bewuBt den Katechismus mit der bibl. Ge-
schichte zu verbinden. Den Hohepunkt er-
reicht dieseEntwicklung in gewisser Hinsicht
in Bernh. Galura, der in seinen theore-
tischen Schriften die biblische Lehre vom
Reiche Gottes in den Mittelpunkt der Theo-
logie und des Religionsunterrichtes stellte
und in seinen praktischen Werken Bibel
und Katechese verband.

Nach dem Durchbruch des biblischen
Geschichtsunterrichts stellte sich die Frage
nach Textgestaltung und -formulierung der
biblischen Geschichte und nach dem:Verhalt-
nis des Bibelunterrichts zum Katechismus-
unterrricht. An der Losung dieser Fragen
arbeitete in der Folge eine weitere Gruppe
katholischer Religionspddagogen, unter de-
nen vor allem Gruber, Hirscher und Schu-
ster zu nennen sind. «Gruber ... sieht die
biblische Darbietung nur im Dienste des
Katechismusunterrichtes. Hirscher bedeu-
tet wohl den Mittel- und Hoéhepunkt die-
ser zweiten Gruppe; sein aufgeschlossener,
fortschrittlicher Geist suchte nach der ide-
alen Harmonie zwischen Biblischer Ge-
schichte und Katechismus. Schuster for-
dert wie Overberg die Beibehaltung des
biblischen Wortlautes, ja selbst die Fas-
sung notwendiger Anderungen in der
Sprachweise der Heiligen Schrift*» Wih-
rend Gruber und Hirscher in ihren kate-
chetischen Veroéffentlichungen die theore-
tischen Grundlagen legten und ihren Prin-
zipien gemésse Katechismen schufen, ver-
offentlichte Schuster nebst einem Kate-
chismus 1847 eine «Biblische Geschichte
des Alten und Neuen Testaments im Aus-
zuge flr katholische Schulen», die in den
Neubearbeitungen von G. Mey, J. Knecht
und K. Kastner als Herder-Bibel bis heute
weiterlebt und in der Lizenzausgabe des
Benziger-Verlages vorlaufig auch noch in
der Schweiz verwendet wird. Auch sein
«Handbuch der Biblischen Geschichte» er-
lebte acht Auflagen und wurde vorbild-
lich fiir spatere Werke dieser Art.

So finden sich in der ersten Halfte des
19. Jahrhunderts zahlreiche Versuche, den
religiosen Unterricht auf geschichtlicher
Grundlage zu gestalten und Bibel-
und Katechismusunterricht aufeinander ab-
zustimmen. In dieser Richtung arbeitete,
um dies zu Kreutzwalds Werk ergénzend
zu bemerken, in der Schweiz besonders
der luzernische Kantonalschulinspektor
Mathias Riedweg. In seiner programmati-

2 Methodus tradendi prima elementa reli-
gionis sive catechizandi (1769).

3Vgl. A. Berz, Geschichte des Katechismus
im Bistum Basel (Freiburg/Schweiz, 1959),
32—34.

4 Kreutzwald a. a. O. 133. Uber das Hinein-
wirken der Ideen Hirschers in die Schweiz.
Vgl. Berz a. a. O. 51—56.



1959 — Nr. 33

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

507

schen Schrift «Anleitung zur Erteilung des
Religionsunterrichts in der Gemeinde-
schule» (1852) kampft er dagegen, daB
Bibel und Katechismus getrennt behandelt
wiirden, als ob sie einander nichts an-
gingen. Riedwegs Lehrplan nimmt so-
wohl fiir die erste wie fiir die zweite Schul-
stufe die Schulbibel zur Grundlage der
Glaubens- und Sittenlehre und sieht erst
fur die AbschluBklassen den Gebrauch des
Katechismus vor, in Verbindung mit der
Bibel. Anhand einer Liste der biblischen
Lehrstiicke zeigt Riedweg im einzelnen
auf, welche religiosen und sittlichen Wahr-
heiten in Verbindung damit behandelt wer-
den koénnen. Auch verweist er auf entspre-
chende Fragen des Katechismus. Er steht
somit ganz auf dem Boden seines Lehr-
meisters Hirscher, der dem biblischen Re-
ligionsunterricht ebenfalls die Prioritat
einrdumte. Als, auf Antrag Riedwegs hin,
der luzernische Erziehungsrat 1860 be-
schlossen hatte, den vom Bischof C. Ar-
nold-Obrist vorgeschriebenen Didzesanka-
techismus nicht einzufithren und den Ka-
techismusunterricht auf die beiden letzten
Schuljahre zu beschrianken?® veroffent-
lichte der Kantonalschulinspektor, um die
entstandenen Schwierigkeiten zu tiberbrik-
ken, 1861 eine «Anleitung zur Erteilung
des Unterrichts in der christkatholischen
Religion in der Volksschule, nebst einem
Katechismus». Die Anleitung skizziert den
Gang einer Bibelkatechese fiir die beiden
ersten Schulabteilungen. Auch der Kate-
chismusentwurf sucht bewuBt die kate-
chetische Unterweisung auf den Bibel-
unterricht abzustimmen 6.

Da der 1847 erschienene intellektuell
gerichtete, streng systematische Katechis-
mus Deharbes sich fast im ganzen deut-
schen Sprachgebiet durchsetzte, wurden
diese Versuche zu einer Synthese von Bi-
bel- und Katechismusunterricht ver-
dringt und die frithere Zweispurigkeit
herrschte wieder. Unter den zahlreichen
Schulbibeln der zweiten Hilfte des letz-
ten Jahrhunderts ist, auch nach der Mei-
nung Kreutzwalds, die von L. C. Busin-
ger, Regens in Solothurn, verfaBte «Bi-
blische Geschichte des Alten und Neuen
Testaments fiir katholische Volksschulen»
(Einsiedeln 1864 ff.), vielfach kurz Ein-
siedler oder Benziger-Bibel genannt, her-
vorzuheben. Businger suchte darin die
Vorziige aller bis dahin erschienenen
Schulbibeln zu vereinen, was ihm in einem
hohen MaBe gelang. Die Businger-Bibel
wurde spédter durch den Solothurner Ka-
techeten und nachmaligen depropst, K.
A. Walther, iberarbeitet und erlangte, dank
den Empfehlungen einer imposanten Reihe
von Bischéfen und den Benziger-Druk-
kereien Amerikas weltweite Verbreitung.
Walther verfaBte auch eine «Kurze bi-
blische Geschichte fiir die untern Klassen
der Kkatholischen Volksschule» (Einsie-
deln 1890 ff) 7.

Maria Himmelfahrt

Am Fest Allerheiligen des Jahres 1950
hat Papst Pius XII. die von der Kirche
stets geglaubte Wahrheit, dal die aller-
seligste Jungfrau nach Erfiilllung ihres ir-
dischen Lebenslaufes mit Leib und Seele
in die himmlische Herrlichkeit aufgenom-
men wurde, als von Gott geoffenbartes
Dogma verkiindet. Die Bulle «Munificen-

tissimus Deus» ist die Urkunde, die den -

Entscheid des obersten Lehramtes theolo-
gisch begriindet und «zum immerwé&hren-
den Ged&chtnisy festhdlt. Was die Prosa
dieses gewichtigen Dokumentes enthilt,
wird in der dichterischen und gedrédngten
Sprache der Hymnen dargeboten, die mit
dem neuen Proprium des Festes Mariéd
Himmelfahrt geschaffen wurden. Wer jahr-
zehntelang am 15. August die alten Hymnen
gesungen und gebetet hat, mag sie ver-
missen. Doch die neuen sind vollendete
Neuschépfungen und harmonieren meister-
haft mit dem Inhalt der dogmatischen
Bulle. Wer sich in diese neuen Lieder ver-
senkt, wird bald mit ihnen vertraut werden.
Der Hymnus der 1. Vesper, dessen Uber-
setzung hier dargeboten wird, hat als Ein-
fliihrung zum Fest ganz den Charakter eines
Lehrgedichtes. Es ist der Gedankenlyrik
eigen, den Kerngedanken, hier die Mutter-
schaft Mariens, in die Mitte zu stellen
(3. Strophe). Die Auserwihlung Mariens
zur Mutter des Erlosers entsprach dem
ewigen RatschluB Gottes (1. Strophe). In
der Gottesmutterschaft haben die andern
Privilegien Mariens ihre Grundlage: vor
allem ihr makelloser Ursprung (2. Strophe)
und ihre wunderbare leibliche Aufnahme
in den Himmel (4. Strophe). Die Verherr-
lichung Mariens gereicht der ganzen Natur

zur Ehre (5. Strophe). Das Lied klingt aus
in die Bitte des Salve Regina: Wende deine
barmherzigen Augen uns zu (6. Strophe).

Hymnus der 1. Vesper

Maria, deine Lebensbahn

stand sonnenhell im Schopferplan:
Daf3 Gottes Kind dein Leib aufnimmt,
das war vor aller Zeit bestimmt.

Wie schon die Urbotschaft verheif3t,
warst du verhaBt dem Hollengeist.
Du bist erfiillt von Gottes Huld
von Anfang einzig ohne Schuld.

Was Adam durch den Fall verlor,
das bringt der Heiland neu hervor.
In dir beginnt sein Lebenslauf

vom Kripplein bis zum Kreuz hinauf.

Der Tod entflieht, von dir besiegt,

da Siinde nur ihm unterliegt.

Du teilst dein Gliick mit deinem Sohn,
mit Leib und Seele, deinen Lohn.

Mit soviel Ruhm, mit soviel Glanz
erhebt sich jetzt der Schoépfung Kranz.
Ihm leuchtet Aussicht, einzig schon;
erstiegen sind des Himmels Hohn.

Vergi uns im Triumphe nicht!
uns leuchte deines Auges Licht,
uns reiche deine Mutterhand
zur Heimkehr ins gelobte Land.

Dir, Jesus, sei des Ruhm’s Tribut!

In dir floB ja der Jungfrau Blut,

und Ruhm dem Vater, Ruhm dem Geist,
wenn auch die Weltuhr nicht niehr kreist.

Can. Carl Kindig

Die religionspadagogische Reformbewe-
gung zu Ende des letzten und zu Anfang
dieses Jahrhunderts verhalf der psycho-
logisch  vorgehenden, textentwickelnden
Methode, die schon von Hirscher gefor-
dert wurde und sich inzwischen in den
profanen Féchern durchgesetzt hatte, in
der religiosen Unterweisung zum Durch-
bruch. Von der Anschauung zum Begriff,
so hieB die Parole. Dieser Weg mulBite
folgerichtig in einer vermehrten Verwen-
dung der Bibel und in einer stirkern Be-
ricksichtigung des heilsgeschichtlichen Ge-
sichtspunktes in der Katechese enden. So
erhob der Wiener katechetische Kongrefl
vom Jahre 1912 die Forderung nach einem
Bibel und Katechismus verbindenden Leit-
faden fur die Unterstufe zum allgemei-
nen BeschluB. Es entstanden eine ganze
Reihe von Religionsbiichlein, die diesen
Grundsatz verwirklichten, so auch das
1941 an Stelle des bisherigen kleinen Ka-
techismus im Bistum Basel eingefiihrte
bibelkatechetische Werk «Religionsbuch

fir Schule und Familie ®». Daneben wurde
fiir die Oberstufe eine Reihe von neuen
Schulbibeln geschaffen, von denen die
Ecker-Bibel, Trier (1906 ff.), die aus der
Bibel von Schuster-Mey herausgewach-
sene Kastner - Bibel (Freiburg i. Br.
1927 ff.) und die Bergmann-Bibel (Min-
chen 1927 ff.) als die wichtigsten hervor-
zuheben sind.

AbschlieBend betont Kreutzwald die er-
hohte Bedeutung des biblischen Ge-
schichtsunterrichts innerhalb der Jugend-
katechese unserer Tage und wohl auch der
nachsten Zukunft, «weil allgemein die ge-
schichtliche Darbietung des Lehrstoffes
eine Grundforderung des neuzeitlichen
Unterrichtes ist... In der Notlage der
Gegenwart erscheint die biblische Bil-

5Vgl. Berz a. a. O. 108 f.
6 Vgl. ebd. 127—129.

7Vgl. ebd. 177 f.; bibliographische Angaben
ebd. 242 und 245; Kreutzwald a. a. O. 172 f,

8 Vgl.;Berz a. a. O. 199—203.



508

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1959 — Nr. 33

dung wie ein rettender Engel. Das bi-
blische Schulbuch als Auszug aus der Hei-
ligen Schrift nimmt, je mehr es dem Worte
Gottes selbst den Vorzug gibt, an der Pad-
agogik, Autoritdt und Weihe der go6tt-
lichen Heilsbotschaft teil; zugleich hat
der Gang des biblischen Unterrichts seine
von der Meinung der einzelnen Kateche-
ten unabhéngige, allzeit ziemlich gleich-
bleibende Marschroute. — Der Jugend
unserer Tage, die stdrker denn je der
Weckung und Forderung ihrer religiosen
Anlage und dazu einer anschaulichen Be-
lehrung bedarf, erleichtert der biblische
Unterricht den freudigen Zugang zur ge-
offenbarten Wahrheit und zur Teilnahme
am Leben der Kirche °.»

Diese 1940 geschriebenen Worte haben
noch nichts von ihrer Giltigkeit verlo-
ren. Wenn aber Kreutzwald damals meinte,
die Entwicklung der Schulbibel sei zu
einem gewissen Abschlufl gekommen und
der groBere Teil der Stoff- und Buchfra-
gen des biblischen Geschichtsunterrichts
habe eine befriedigende Losung gefun-

den®, so hat ihm die seitherige Entwick-
lung nicht recht gegeben. Die in der neue-
sten Zeit aufgeworfenen Anliegen der
Verkiindigung und der biblisch orientierte
neue deutsche Xatechismus haben die
Frage nach der sinn- und zielgerechten
biblischen Unterweisung erst recht neu
gestellt. Verschiedene neue Schulbibeln
oder Neubearbeitungen bereits vorhan-
dener sind erschienen oder stehen vor dem
Erscheinen. Man wird bei diesem erfreu-
lichen Bemithen um die biblische Unter-
weisung der Jugend mit Vorteil die Er-
fahrungen der Geschichte zu Rate ziehen,
wie sie in Kreutzwalds Werk klar und
griindlich dargelegt sind. Dieses bietet
nicht nur einen instruktiven geschicht-
lichen Rickblick, sondern zugleich auch
eine solide wissenschaftliche Grundlage
zur weitern Behandlung der mit der Schul-
bibel und dem Bibelunterricht verbun-
denen Probleme. August Berz

9 Kreutzwald a. a. O. 215,
10 Kreutzwald a. a. O, 207.

Religios versagende Geschwister
von Priestern und Ordensleuten

Es gibt Geheimnisse und Unbegreiflich-
keiten des Lebens, die uns wie unldsbare
Riétsel erscheinen. Fragten wir uns nicht
schon selbst: Wie war es moglich, dal zwei
Apostel: Judas und Johannes, die drei Jahre
in der Schule des Herrn waren, die gleichen
Heilandsworte horten, die gleichen Wunder
sahen und die gleiche gottmenschliche Giite
erfuhren, so verschieden endeten? Der eine
als Verrdter und Selbstmoérder — der an-
dere als ausgewiesener Liebling des Herrn.

Und fragen wir weiter: Warum liegt
manchmal auf den besten Familien ein
dunkler Schatten, warum brennt in ihnen
ein blutendes Weh und ein nie ersterben-
der Schmerz, weil eines der Kinder, das in
gleicher Familienstube aufgewachsen, die-
selbe gutchristliche Erziehung genossen
und dieselbe giitige Elternliebe erfahren,
auf den Wegen des Lebens verdarb, indes
die andern der Eltern Stolz, Freude und
Trost sind? Warum gehen aus der gleichen
Familie Priester- und Ordensberufe und
zugleich religiése Renegaten und Abgefal-
lene hervor?

I. Tatsache des Versagens

Unter den vielen Tausenden, die ich in
den 17 Jahren meiner Téatigkeit als Haus-
missionar aufsuchte, bedriickte mich gerade
das Problem der aufféllig zahlreichen reli-
gids Abgeglittenen und Nichtpraktizieren-
den, deren Bruder Priester oder deren
Schwester Ordensfrau ist.

Viele dieser religiés Gestrauchelten wie-
sen bei meinem Besuch mit einem gewis-
sen Stolz darauf hin, daB zu ihrer Familie

religiose Berufe gehorten. Aber andere
machten aus ihrer Abneigung gegen Kirche
und Priester kein Hehl, ja erwiderten im
einen oder andern Fall mein Kommen mit
eigentlicher Gehissigkeit. Es gab auch
solche, die mich weder in ihre Wohnung ein-
lieBen, noch willens waren, sich mit mir in
ein Gesprdch einzulassen, sondern jede
Auskunft und Unterredung verweigerten
und mich gleich ungnédig, ja sogar mit
barschen Worten wegschickten, so daB ich
die Frage eines ebenfalls religiés Abgestan-
denen an mich wohl verstand: «Wir haben
in unserem Betrieb einen Arbeitskollegen,
dessen Bruder Geistlicher ist. Es schimpft
aber keiner mehr tber die Geistlichen als
er. Wie erkldren Sie sich das?» Ja, das
Leben gibt Rétsel auf!

In zahlreichen Priesterkonferenzen und
Exerzitienkursen bei Schwesternkongrega-
tionen sprach ich ebenfalls iiber das Pro-
blem der religiés Entfremdeten und wie
man diese wieder zur Betétigung ihres
Glaubens bringen koénnte. Nachher melde-
ten sich fast regelmiBig Priester bzw.
Ordensschwestern zur Aussprache, weil sie
eben auch ein oder mehrere Geschwister
hétten, die religios distanziert leben oder
gar als vom Glauben abgefallen betrachtet
werden miiten und so ihre groBe Sorge
und die Sorge der ganzen Familie gewor-
den seien. Zu diesen miindlichen Bitten um
Mithilfe an deren Seelenrettung erhielt ich
im Verlaufe der Jahre Dutzende von Brie-
fen aus der Hand von Priestern und Or-
densleuten mit dem gleichen Ersuchen um
priesterliche Mithilfe zur Riickgewinnung
ihrer religios gefdhrdeten Geschwister.

Das Thema von den ungleichen Briidern
und Geschwistern ist fast so alt wie die
Menschheit selber. Ich zerquidlte mir den
Kopf in der Frage nach den letzten Griin-
den der religiosen Fehlentwicklung dieser
Menschen, und sofern sie sich in ein Ge-
spriach mit mir einlieBen, habe ich sie auch
stets darnach gefragt.

II. Ursachen des Versagens

Vorerst moéchte ich eine Situation mit
Bedacht etwas eingehend schildern, weil sie
auffallend oft als Begriindung einer spate-
ren Entfremdung vom kirchlichen Leben
wiederkehrt.

Ihr Bruder durfte studieren. Er wurde ein
«Herr Student». Sie nicht. Das schuf bereits
Standesunterschiede. Er muBite also bei den
Eltern mehr gelten als sie, und galt oft auch
mehr, wie sie glaubten und ohne weiteres
annahmen. Denn sonst hétten die Eltern die
schweren finanziellen Opfer fiir das Studium
nicht auf sich geladen. Die andern Geschwi-
ster hédtten auch gerne etwas gelernt oder
selber gerne studiert, da Talent und Neigung
nicht fehlten. Der Bruder war der Auser-
wiéhlte — nicht sie. Sie muBten verdienen
gehen, denn das Studium des Bruders kostete
ein schones Stiick Geld. Die ganze Familie
hatte daran zu tragen, und vielleicht sogar
auch darunter zu leiden. Sie arbeiteten also
fiir den Bruder. Er hatte Ferien — Jahr um
Jahr — sie keine. Er erschien besser geklei-
det als sie. Seine Kleider waren bezahlt mit
dem Geld, das sie verdienen halfen. Mit den
Jahren wurde er so etwas wie der Mittel-
punkt der Familie, galt etwas, ja alles. Er
wiirde ja Priester werden, also den hochsten
Beruf ergreifen und so seiner Lebtag {iiber
ihnen stehen. Die Eltern waren nicht wenig
stolz auf ihren von Gott Auserwidhlten und
machten zu viel Wesens mit ihm. Mit ihnen
nicht. Sie selber waren gut genug, sich fiir
ihn abzumiihen. Der kommende Priesterbru-
der verstand es nicht, als Gleicher unter
ihnen zu stehen und war auch nicht ohne
weiteres bereit, in den Ferien Hand anzule-
gen und mitzuarbeiten oder mitzuverdienen.
Er spielte so etwas wie den Herrn. Das ver-
droB die Geschwister und distanzierte sie
innerlich von ihm. Der wiirde spédter kaum
Verstdndnis haben fiir jene, die unten durch-
miiBten, weil er selber nie unten durch-
mufBte. Er wiirde auch als Geistlicher ein
Herr sein und bleiben, und sie wiirden kaum
etwas von ihm zu erwarten haben, wenn sie
seiner Hilfe einmal bediirften. Das liel einen
Bodensatz in den Tiefen ihrer Seele zuriick,
den vor allem jene nicht mehr auszuschiitten
vermochten, die sich sozial nicht aufzuarbei-
ten verstanden und so wirtschaftlich ihrer
Lebtag zu kimpfen hatten.

Auf diese Weise suchten manche ihre
jetzige religiése Entfremdung zu erklédren
und zu entschuldigen. Ein Aufgeben der
religiésen Praxis aus Verargerung und Res-
sentiments heraus!

Andere wurden das Opfer des Milieus,
indem die vom Elternhaus vertretene und
gepflegte religiose Haltung sich bei ihnen
in entgegengesetzter Richtung entwickelte.
Wiéhrend der Bruder Student oder die
Schwester in religiés gesicherter Atmo-
sphére lebten und sich von ihr formen lie-
Ben, gerieten sie nach Weggang vom
Elternhaus in eine dem Glauben mehr ab-
tragige als ihn schiitzende und gestaltende



1959 — Nr. 33

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

509

Umwelt hinein. Die seelenlose und ver-
materialisierte Denkart, die weithin den
Arbeitsplatz und das Berufsleben be-
herrscht, das stdndige Gespott der Men-
schen, mit denen sie tdglich zusammentref-
fen mufBiten, die fortwdhrenden Begegnun-
gen mit Menschen, die zynisch jede reli-
gitse Uberzeugung beldcheln — alles Dinge,
die den religiosen Sinn und die Treue zu
Glaube und Kirche nicht férdern — mach-
ten manchen mit der Zeit zum Opfer seiner
Umwelt. Das Milieu formt ja den Menschen
weitgehend. Es ist Schutz oder Gefahr. Auf
den Unvorbereiteten kann es wie eine
Krankheit wirken.

Als weitere Ursachen der religiésen Di-
stanzierung wurden genannt: Bekannt-
schaft mit einem andersgliubigen Men-
schen, der standhaft an seinem religitsen
Bekenntnis festhielt und eine kiinftige Ver-
ehelichung von der Einwilligung in nicht-
katholische Eheeingehung und Kindererzie-
hung abhingig machte. Dieser unerldB3-
lichen Vorbedingung gegeniiber vermochte
man zwar nicht immer leichterdings, aber
tatsédchlich doch nicht zu widerstehen.

Wieder andere gerieten Sektierern in die
Hiénde, deren draufgéngerischen Werbe-
methode sie sich nicht zu entziehen ver-
mochten, was oft zum formellen Austritt
aus der Kirche fithrte und aus ihnen nicht
selten rithrige und militante Propagandi-
sten fiir die betreffende Sekte machte. Hie
und da liegt der Fall so, daB man mit der
Zeit zur Einsicht gelangte, daB ein Verzicht
auf die religitse Betédtigung bessere soziale
Aufstiegsmoglichkeiten eréffnete und ein
«stures»  Festhalten am  «Bisherigen»
eigentliches und einziges Hindernis fiir die
Beforderung war. Und wiederum trifft man

" Fille, wo mit dem Quadrat der Entfernung
von der frithern wirtschaftlichen Enge und
Armutei auch die Loslésung von der reli-
giosen Betétigung vor sich ging.

Ebenso begegnet man Typen, die nach
schweren Zerwirfnissen mit-Eltern und Ge-
schwistern aus der Familie «ausschiedeny,
ihr verdrgert den Riicken kehrten und aus
einer eigenartigen Konsequenz heraus die
religiose Betédtigung auf ein duBerstes Mini-
mum beschrankten. Selbst darauf stieB ich,
daBl man aus Verbitterung iiber die eigenen
Familienangehorigen die Ehe nichtkatholisch
einging und auch die Kinder nichtkatholisch
erzog, «weil man die Eigenen damit am be-
sten habe &drgern kénnen». DafBl moralische
Abwegigkeit oder gerichtliche Verurteilung
Ursache dieser betriiblichen Distanzierung
von der Kirche sein konnen, liegt auf der
Hand.

Solche und dhnliche Griinde fiihrten die
Befragten ins Feld, um mir ihre Distanzie-
rung von Kirche und Glauben verstédndlich
zu machen. Sie sind auch tatséchlich fiir
manche Fille eine Erkldrung, die wir gel-
ten lassen miissen.

Wenn wir jedoch mit unserer Frage die
Grundursachen dieses eigenartigen Phéno-
mens beriithren, dann miissen wir zu dessen
Erklarung wissen, daB3 nicht alle Priester-
und Ordensberufe aus religiés gesicherten
Familien stammen.

Tatséchlich rekrutieren sich nicht alle
Priester und Ordensleute aus religios gesi-
cherten Milieus. Selbst aus religios trostlosen
Familienverhéltnissen heraus erstehen aus-
nahmsweise Priester- oder Ordensberufe.
«Der Geist weht, wo er will.y Der einen Levi
von der Zollbank zum Apostelamte berief,
der einen im Glauben an den Meister irrege-
wordenen Petrus zum ersten Papst erwihlte
und eine landbekannte Siinderin in den Heer-
bann Christi rief, ist in der Auswahl von
Priester- und Ordensstand nicht unbedingt
an Gesetze und Forderungen menschlicher
Klugheit gehalten. «Meine Gedanken sind
nicht eure Gedanken, und eure Wege sind
nicht meine Wege. So hoch der Himmel iiber
der Erde, so hoch sind meine Wege {iber
euren Wegen und meine Gedanken {iber
euren Gedanken» (Is 55, 8). Die Geschichte
der Kirche tiberrascht uns immer wieder mit
Gestalten, denen wir nach menschlichem Er-
messen keine Chance gegeben hitten, weil
uns alle Vorbedingungen zu fehlen schienen,
die aber, von Gott in seinen Dienst berufen,
GroBles im Gottesreich der Kirche wirkten.
Dafiir ist uns mehr als ein Paulus und Augu-
stinus Zeuge. Ein franzosischer Bischof- ge-
stand, wenn der religiése Geist der Familie
als alleiniges und ausschlaggebendes Krite-
rium fiir die Erwdhlung zum Priester- und
Ordensberuf angesehen werden miillte, wire
er nicht einmal Christ, geschweige denn
Priester und Bischof geworden. Naturg non
facit saltus — gewiB, aber die Gnade Gottes
iiberrascht uns immer wieder damit, und wie
der Priester oft mitten im moralischen
Sumpfe irgendeinen Milieus auf Seelen sto8t,
die wie Lilien blithen, so holt Gott, der méch-
tig genug ist, selbst «aus Steinen, Kinder
Abrahams zu erweckeny, zu unserer Verwun-
derung manchmal aus schwierigen religiosen
Familienverhéltnissen heraus irgendeinen
Menschen zum Dienst in sein Heiligtum. In-
des die andern Geschwister ihr religios arm-
seliges Kaloriendasein weiterfithren und di-
stanziert von der Kirche leben oder gar zu
Sekten abfallen, dienen sie als Apostel der
Wahrheit und der Barmherzigkeit dem Herrn
und seinem Volke. So traf ich eines Tages
eine Ordensschwester, deren sdmtliche sechs
Geschwister mit der eigenen Mutter vom
Glauben abfielen und bei verschiedenen Re-
ligionsgemeinschaften ihre Mitgliedschaft
anmeldeten.

Wenn daher die Frage nach dem religi6-
sen Versagen von Geschwistern mancher
Geistlicher oder Ordensleute gestellt wird,
mufl darauf hingewiesen werden, daB in
mehr denn einem Falle der Geistliche bzw.
die Ordensschwester die Ausnahme bildet
in der Familie, nicht die Geschwister. Hat-
ten sie sich in gleicher Linie entwickelt,

wie die religiose Gesamtsituation der Fa-
milie es hatte erwarten lassen, dann wéren
sie wie die librigen Familienglieder religits
entfremdet geblieben. So versteht man,
daB diese Geschwister, die einem Milieu
entstammen, das eher von der Kirche weg
als zur Kirche hin erzog, wenig Stolz und
Freude empfanden, als ihr Bruder oder ihre
Schwester sich flir den geistlichen Stand
entschlo und gegen mancherlei Wider-
stinde aus der eigenen Familie sich zu
ihrem Ideal durchrangen. In jedem andern
Stand - und Beruf hitte man sie lieber
gesehen und sich damit abfinden koénnen.
DaB diese Unausgesthntheit oft auch spa-
ter andauert, dafiir wéren unschwer Zeug-
nisse zu erbringen, wenn es auch viele,
schéne und ergreifende Ausnahmen gibt,
besonders, wenn Not und Lebensschwierig-
keiten sie eines Tages zum Bruder im geist-
lichen Stand oder zur Schwester im Or-
densgewand hindrdngt, um sie als Helfer
und Berater in ausweglos scheinenden Si-
tuationen anzurufen.

Weshalb Gott manchmal selbst aus reli-
gids schwachen Familien heraus, denen
weithin die so unabdingbaren natiirlichen
und {ibernatiirlichen Voraussetzungen fir
geistliche Berufungen fehlen, solche Berufe
erweckt, bleibt sein Geheimnis, das wir mit
Dank gegen Ihn preisen sollen. Er ist gro-
Ber als wir und kann Dinge wagen, wozu
wir den Mut und die Verantwortung nicht
aufbréchten. Der glaubige Mensch erkennt
gerade hier das mysterium wmiserentis Dei
am Werk, indem Gott mit der Erweckung
eines geistlichen Berufes den religids ab-
seitsstehenden = Familienangehérigen im
geistlichen Sohn und Bruder oder in der
geistlichen Tochter und Schwester ein Vor-
bild vor Augen stellt, das sie nicht {iber-
sehen und an dem sie nicht achtlos vor-
ibergehen konnen und das so ein bestidn-
diger und stillwirkender Aufruf zur reli-
gidsen Besinnung und Riickkehr ist. Dem
zum geistlichen Beruf auserwihlten Fami-
liengliede tiberbindet es aber den verpflich-
tenden Auftrag, durch Opfer, Gebet und
Beispiel den eigenen Blutsverwandten den
Weg zum Heil zu ebnen.

P. Reinhold Wick, OFMCap.

(SchluB3 folgt)

Moraltheologische Miszelle

Das kleinere Ubel

Wem wire das Axiom (und vielleicht
auch seine Anrufung und Anwendung)
nicht bekannt: Von zwei Ubeln miisse oder
diirfe man das kleinere Ubel wihlen? Das
Axiom tritt zwar meist in der imperativen
Form auf: Von zwei Ubeln mufl man das
kleinere wéahlen. Viel bescheidener gibt sich
die andere Form, die auch vorsichtiger ist:
Von zwei Ubeln darf man das kleinere
wahlen. Aber nicht einmal diese zweite ab-
geschwéchte Form halt durchgéingig stand.
Auf alle Falle muBl das Axiom griindlich

durchleuchtet und analysiert werden. Es
enthélt einen richtigen Kerngedanken,
konnte aber durch falsche Anrufung zu
grotesken Fehlschliissen fithren. Ein Ex-
trem konnte dann mit dem anderen Extrem
ausgestochen werden: von zwei Ubeln darf
keines gewahlt werden!

Das erste, was ins Auge zu fassen ist, ist
das Ubel selber. Es gibt ein physisches und
ein moralisches Ubel. Es ist ganz klar, da3
es nie darum gehen kann, ein moralisches
Ubel zu wihlen, d. h. eine Siinde. Wenn es



510

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1959 — Nr. 33

also je um die Wahl eines kleineren Ubels
gehen soll, dann kann das entweder nur in
der Wahl des physischen Ubels vor dem
moralischen Ubel, oder eines geringeren
physischen Ubels vor einem griéBeren phy-
sischen Ubel der Fall sein. So scheint eine
erste Uberlegung Kklar zu ergeben.

Aber schon da ergeben sich Schwierig-
keiten. Sie stoBen zum Kern der Fragestel-
lung vor. Auch ein physisches Ubel wihlen
und wollen ist nicht moglich ohne morali-
sches Ubel, d.h. ohne Siinde. Die Néich-
stenliebe .verbietet z. B. dem Néachsten ein
physisches Ubel zuzufiigen, und die Selbst-
liebe verpflichtet dazu, auch physische Ubel
fiir sich selber zu vermeiden. Offenbar liegt
der entscheidende Punkt in der Wahl, d. h.
in der Struktur des Willensaktes. Der
Mensch ist ndmlich sittlich das, was er will.
Das sittliche Objekt, das er erstrebt, macht
ihn sittlich gut oder schlecht. Das erstrebte
Objekt ist die erste Sittlichkeitsquelle.

Es gibt verschiedene Gebiete, wo das
Axiom angerufen wird. Ein erster extremer
Fall betrifft den casus perplexus. Aber er
scheidet aus. Der perplexe Fall ist dann
scheinbar gegeben, wenn bei einer Alter-
native beide Extreme Siinde zu sein schei-
nen. Das kann es objektiv gar nicht geben.
Der Mensch steht n#@mlich nie vor der
zwingenden Alternative der Wahl zwischen
zwei Stinden. Ein solcher perplexer Fall
ist nie eine objektive GroBe und Moglich-
keit, sondern immer nur subjektiv.

Die subjektive Moglichkeit des perple-
xen Falles ist eine Erscheinungsform des
irrigen Gewissens und als solches moglich.
Da wird fiir gewohnlich gesagt, man diirfe
tberhaupt nicht handeln, wenn man die
Moglichkeit hat, nicht zu handeln. Dann
kann aber von einem echten perplexen Fall
gar nicht gesprochen werden, Dieser liegt
nur dann vor, wenn gehandelt werden muB.
Dann ist zu sagen, dal weder das eine noch
das andere Siinde ist und sein kann, eben
weil es keinen Zwang geben kann, zu siin-
digen. Im ersteren unechten Fall gilt also
wirklich: Von zwei Ubeln darf keines ge-
wéhlt werden. Im letzteren Fall besteht
keine Verpflichtung, das geringere Ubel zu
wéhlen.

Es gibt zwar auch Moralisten, die im letz-
teren echten Fall eines sog. perplexen Ge-
wissens, also im Fall der zwingenden Alter-
native, wo gehandelt werden muBl und
beide Extreme als Siinde betrachtet wer-
den, auf die Wahl des geringeren Ubels,
hier also der geringeren «Siinde» verpflich-
ten. Als Rat ist das scheinbar angéngig und
ansténdig, als Pflicht hingegen unmoglich,
unbewiesen und unbeweisbar. Es gibt nie
eine sittliche Pflicht, ein sittliches Ubel zu
wéhlen. ’

Nun scheint aber doch ein zweiter Fall,
ndmlich das Anraten einer geringeren
Siinde, in Diskussion gezogen zu werden in
der bekannten Fragestellung, ob man dem
Néichsten zu einer geringeren Siinde raten
durfe. Hier wird aber nicht die Pflicht dis-

kutiert, das kleinere Ubel zu wihlen, son-
dern die bloBe Moglichkeit und Erlaubt-
heit eines Rates, das geringere Ubel zu
wahlen. So sehr koénnen sich die Fronten
verschieben, daB derjenige, welcher die
Pflicht vertreten will, das Kleinere Ubel zu
wahlen, in die Lage kommt, die Erlaubt-
heit zu beweisen, daB man das kleinere
Ubel raten diirfe!

Hier ist nun zuerst zu unterscheiden, daf
es bei dieser Fragestellung nicht um den-
jenigen geht, der ein groBeres Ubel tun
will und dem zu einem geringeren Ubel
geraten wird. Es ist auBerhalb jeder Dis-
kussion, daB dieser siindigt, ob er nun das
groBere oder das kleinere Ubel tut. Bei ihm
kann das Axiom von der Wahl des kleine-
ren Ubels nicht angerufen und angewendet
werden. Es geht vielmehr um die Vermin-
derung des Ubels bei demjenigen, der ein
kleineres Ubel rdt. Wenn jemand, der zu
einer Stinde entschlossen ist, dazu gebracht
werden kann, ein Kkleineres Ubel derselben
Art, zu der er entschlossen ist, zu tun, statt
des groBeren, dann ist diese Verminderung
und daher auch der Rat zu dieser Vermin-
derung sittlich einwandfrei, ja gut, nicht
nur im Interesse dessen, dem sie zugute-
kommt, sondern in einem gewissen Sinne
sogar auch fiir den, der sie tut.

In beiden Fillen ist bis jetzt die Wahl
und ihr Gegenstand zur Diskussion gestan-
den. Etwas anderes als die Wahl ist die

bloBe Zulassung. Das ist der sehr h&ufige
Fall des indirekt Gewollten. Beim Doppel-
wirkungsprinzip wird unter den Vorausset-
zungen seiner Anwendbarkeit auch der
«verhaltnisméBig schwere und wichtige
Grund» angefithrt. Hier spielt nun ohne
Zweifel auch das «kleinere Ubel eine Rolle,
wenn auch nicht in der Wahl, so doch in
der Zulassung. Die Wahl ist ausgeschlossen,
weil sie einen Akt der Billigung darstellen
wirde und damit gegebenenfalls sittlich
schlecht wiirde. Beim verhaltnismaBig
schweren Grund wird nun aber Ubel gegen
Ubel abgewogen. Die Zulassung eines ge-
ringeren Ubels gegen das Inkaufnehmen
eines groBeren Ubels ist nicht nur erlaubt,
sondern sogar geboten, wenn man handeln
will oder sogar handeln mufB. Hier spielt
u. U. die rechte Ordnung der Liebe u. a. m.
hinein.

In der Diskussion um die Atombewaff-
nung ist kiirzlich groteskerweise behauptet
worden, daB ein Mensch nur mehr zwi-
schen zwei Stinden zu wéihlen habe(!) und
daB es seine Pflicht(!) sei, die geringere
von beiden zu wéahlen. Eine solche Behaup-
tung widerspricht nicht nur der Heiligkeit
Gottes und der Freiheit des Menschen, son-
dern auch den ersten sittlichen Grundsét-
zen und ist ein Musterbeispiel dafiir, wie
der Grundsatz vom Kkleineren Ubel nicht
angerufen und angewendet werden kann.

A. Sch.

Die Bedeutung des einheimischen Klerus
in den Missionen

Es besteht kein Zweifel, da sich seit
einigen Jahrzehnten der Schauplatz Kkir-
chengeschichtlichen Geschehens verschoben
hat. Noch bis zum Beginn unseres Jahr-
hunderts stand das Abendland im Mittel-
punkt der Kirchengeschichte, und kirchen-
geschichtliche Handbiicher beschriankten
sich bisher weitgehend darauf, die Ent-
wicklung der Kirche im abendlédndischen
Kulturbereich darzustellen. Seit einigen
Jahrzehnten sind nun aber immer mehr die
auBereuropiischen Volker, die Missionslédn-
der in den Mittelpunkt des Kkirchenge-
schichtlichen Geschehens getreten. Verur-
sacht wurde diese Wandlung durch die
Weihe von einheimischen Bischofen, zu-
néchst in China und Japan, dann auch in
den andern Missionsldndern, ferner durch
die Errichtung der Kkirchlichen Hierarchie
in den Missionlandern und schlieBlich durch
das starke Anwachsen des einheimischen
Klerus.

Die Richtlinien der Pdpste

Am Aufbruch des neuen Missionszeit-
alters, des Zeitalters des einheimischen
Klerus, haben die letzten Pé&pste und die
Propagandakongregation wesentlichen An-
teil. Schon der erste Weltkrieg hatte die

Ausweisung vieler Missionare bestimmter
Nationalitdten zur Folge. Benedikt XV.
wies darum bereits in seiner Missionsenzy-
klika «Maximum Tllud> vom 30. November
1919 auf die Bildung einheimischer Priester
mit dem Endziel der Errichtung einheimi-
scher Kirchen hin. Noch eindeutiger unter-
strich Kardinalpridfekt van Rossum diese
Forderungen in einem Schreiben vom 20.
Mai 1923 an die Ordens- und Missionsobern
und betonte, daB die Missionsgebiete ein-
mal aus den Hénden der ausléndischen Mis-
sionspioniere genommen und in die des
einheimischen Klerus gelegt werden miif3-
ten, und daB man. diesen Kkeineswegs als
bloRen Hilfsklerus behandeln diirfe.

Noch entschiedener hat Pius XI. in sei-

.ner Missionsenzyklika «Rerum Ecclesiae»

vom 28. Februar 1926 das ganze einhei-
mische Priesterproblem behandelt. Darin
fordert der Papst fiir den einheimischen
Klerus die gleiche Bildung wie fiir die Prie-
ster Europas und erkléarte schlieBlich, daB
das nicht nur sein Wille, sondern ein Befehl

~sei. Um die vielen Vorurteile, die dem ein-

heimischen Klerus gegeniiber bestanden, zu
beseitigen, weihte Pius XI. im Jahre 1926
sechs chinesische Priester zu Bischéfen.
Trotz Widerstdnden und Vorurteilen ging
diese Entwicklung unter Pius XII. weiter.



1959 — Nr. 33

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

511

Unter ihm wuchs die Zahl der einheimi-
schen Bischofe in den verschiedensten Lan-
dern rasch an. Er errichtete in vielen Mis-
sionsldndern die kirchliche Hierarchie und
ernannte zwei farbige Bischofe zu Kardi-
nilen (Kardinal Tien und Kardinal Gra-
cias). Der zweite Weltkrieg und die Nach-
kriegszeit haben zur Genlige gezeigt, wie
weitsichtig diese Politik war.

Das Erwachen der farbigen Volker

Die einheimische Missionskirche unter
Fihrung des einheimischen Klerus ist nicht
nur die Kronung der Missionsarbeit, son-
dern auch die Garantie fiir den Bestand der
Kirchen in den Lé&ndern, wo Verfolgung
herrscht und wo ausldndische Missionare
keinen Zutritt mehr haben. Hunderte von
farbigen Priestern haben sich inzwischen
in der Verfolgung bewéhrt.

Eine ganz besondere Bedeutung kommt
dem einheimischen Klerus zu seit dem
zweiten Weltkrieg, da eine Reihe von asia-
tischen und afrikanischen Voélkern die Un-
abhingigkeit erlangt haben oder diese an-
streben. Viele Volker haben das Joch des
Kolonialismus abgeschiittelt oder sind
daran es abzuschiitteln. Der blinde Natio-
nalismus flihrte viele dieser neuen Staaten

~ dazu, nicht nur die Schattenseiten der fri-
heren Kolonialherrschaft zu verurteilen,
sondern {iberhaupt alles, was vom Westen
kommt. So haben verschiedene Lénder die
Einreise von ausléndischen Missionaren
verboten oder erschwert. Die Téatigkeit der
im Lande verbliebenen Missionare, die man
nicht auszuweisen wagte, wird nur sehr
ungern gesehen und zum Teil stark einge-
schriankt. Man will damit meist nicht so
sehr die Kirche treffen und ihre Arbeit
desavouieren, als vielmehr die einzelnen
Missionare, die in den Augen dieser Volker
weitgehend als Vertreter des verhaBten
Kolonialismus gelten.

So mufB in dieser Zeit der Dekolonisation
der einheimische Klerus immer mehr an die
Stelle des ausldndischen Klerus treten. Die
Kirche ist noch nicht ‘gentigend in einem
Lande eingepflanzt, wenn es nicht eine
geniigende Anzahl eingeborener Priester
aufweist, und zwar geniigend sowohl in
Zahl wie in Qualitét.

Zw wenig einheimische Priester

Wenn auch die Zahl der einheimischen
Priester in den letzten Jahrzehnten iiber-
aus stark angewachsen ist, so sind sie im
Vergleich zu den Aufgaben, die ihrer har-
ren, viel zu wenig. Das Anwachsen der
Priesterberufe hilt in keiner Weise Schritt
mit dem Anwachsen der Katholikenzahl.
Wenn in den letzten Jahren durchschnitt-

lich jahrlich 360 einheimische Priester ge- .

weiht wurden, so muB3 beriicksichtigt wer-
den, daB3 jahrlich auch gegen 300 sterben,
so daB der jahrliche Zuwachs sehr gering
bleibt. Die Zahl ist jedenfalls viel zu klein,
um den groflen und vielseitigen Bediirfnis-

sen entsprechen zu konnen. Sie reicht nicht
anndhernd aus flr die seelsorgliche Be-
treuung der Christen, geschweige denn fiir
die eigentliche Missionsarbeit. Und wenn
sich heute in den Seminarien der Missions-
lander 4720 Studenten auf das Priestertum
vorbereiten, so ist noch nicht gesagt, daB
alle durchhalten. Gerade in Lé&ndern, in
denen die Téatigkeit der auslandischen Mis-
sionare unmoglich geworden ist, oder wo
sie erheblich erschwert und in absehbarer
Zeit vielleicht auch unmoéglich wird, ist die
Forderung und Ausbildung einheimischer
Priesterberufe heute die dringlichste Mis-
sionsaufgabe. Es fehlt vielfach nicht an
Berufen, die Schwierigkeit ist vielmehr die,
daB die zahlreichen Priesterseminarien zu
klein sind oder daB uiberhaupt noch keine
Seminarien vorhanden sind. «Soll man die
Aufnahme von solchen, die die Vorsehung
zum Priestertum berufen hat, beschrin-
ken, weil die Mittel fehlen? Darf man so
viele junge Menschen, die, von innen ge-
dréangt, den Priesterberuf erstreben und zu
den besten Hoffnungen berechtigen, wegen
Geldmangels abweisen, wie es an einem
Orte vorgekommen sein soll?», so fragt
Papst Pius XII. in der Enzyklika «Fidei
Donumy.

Die finanzielle Seite

Die Ausbildung des einheimischen Kle-
rus erfordert sehr grofe finanzielle Opfer.
Zunéchst fehlt es weitgehend an den not-
wendigen Seminargeb&duden. Auch in den
Missionsldndern kommt ein solcher Bau
sehr teuer zu stehen. In den. unterentwik-
kelten Léndern ist von der einheimischen
Bevolkerung keine wesentliche Unterstit-
zung zu erwarten, da diese selbst zu arm
ist. Heute bestehen in den Missionsldndern
112 groBe Seminarien, eine Zahl, die den
Bediirfnissen entsprechend viel zu klein ist.

Aber auch der Unterhalt der Seminaristen
erfordert groBe Geldsummen, zumal die
Ausbildung bedeutend ldnger dauert als in
unseren Seminarien. Das pédpstliche Werk
des hl. Petrus hat sich die Finanzierung
der Ausbildung des einheimischen Klerus
zur Aufgabe gemacht. Aber trotzdem die-
ses Werk jahrlich mehrere Millionen Dol-
lars fiir diesen Zweck aufbringt, miissen
immer wieder Bittgesuche der Missions-
bischofe abgewiesen werden. Letztes Jahr
hatte das pépstliche Werk des hl. Petrus
an den Neubau von Seminarien folgende
Summen verteilt: fiir das Seminar in Poona
(Indien) 520 000 Dollar, fur das Seminar in
Karachi (Pakistan) 375000 Dollar und fiir
das Seminar in Nairobi (Kenya) 600 000
Dollar. Das Werk kommt auch auf fiir den
Unterhalt von 102 einheimischen Priestern
und Seminaristen, die am St.-Petrus-Kolleg
in Rom weilen und sich an rémischen Uni-
versitdten auf die akademischen Grade vor-
bereiten, damit sie nachher in ihrer Hei-
mat fiir die Heranbildung des Klerus titig
sein konnen. Will man den Priesteramts-
kandidaten in den Missionen nicht die Mo6g-
lichkeit des Priestertums verschlieBen,
miissen neben den herrlichen Leistungen
des Werkes des hl. Petrus weitere Millio-
nen von Franken aufgebracht werden.
Der Heilige Vater wiinscht, daB wir ent-
spréchend der Missionsgebetsmeinung die-
ses Monats nicht nur fiir die Mehrung der
Priesterberufe in den Missionl&dndern beten,
sondern auch dafiir, da3 die Kirche die not-
wendigen materiellen Mittel fiir die Aus-
bildung des einheimischen Klerus erhalte.

Dr. J. Specker, SMB.

Missionsgebetsmeinung fiir den Monat
August: DaB nicht Geldmangel das Wachs-
tum des einheimischen Klerus in den Mis-
sionsldndern verlangsame.

Wie der Name des Padre Pio di Pietralcina
mifBbraucht wird

Der Name des Kapuziners Padre Pio von
Pietralcina, der im Kloster San Giovanni
Rotondo in der siliditalienischen Provinz
Foggia lebt und seit dem 20. September 1918
die Stigmata tréagt, ist ldngst weltbekannt.
Bekannt ist auch, daB Menschen verschie-
denster geistig-religioser Prégung aus allen
Erdteilen in unaufhérlichen Scharen San
Giovanni Rotondo aufsuchen, um den tief-
frommen und heiligm&Bigen Mann und seine
Wundmale zu sehen, Anliegen vorzutragen,
und vor allem, um bei ihm die Beichte ab-
zulegen. Manche gewif3 auch, um ihre Sen-
sationslust zu befriedigen. Anféngliche Zu-
riickhaltung und kritische Einstellung ver-
wandelt sich meist bald in wirkliche
Bewunderung und steigert sich bei vielen
zur Uberzeugung, daB sie einem wirklichen
Heiligen begegnet sind. Manche wollen wis-
sen, daB Padre Pio die Gabe der Bilokation
verliehen ist.

Wie immer, wo Heiliges sich offenbart,
auch das Unheilige sich naht, so auch bei
Padre Pio. Und wie sein Name mi3braucht

werden kann, das sollte ich eines Tages er-
fahren.

In irgendeinem Stadtkreis hatte sich ein
sogenannter «Padre-Pio-Gebetszirkely gebil-
det, der alle Montagabende seine Gebets-
stunde in der Privatwohnung einer soge-
nannten «Seheriny abhielt. Diese Seherin
gab vor, allemal wihrend der Gebetsstunde
Erscheinungen des Padre Pio zu haben,
seinen Heiligkeitsduft zu spliren und von
ihm jedesmal Botschaften fiir diese Gebets-
gemeinschaft zu empfangen und ebenso sei-
nen Segen. .

Nun wurde mir eines Tages vom dortigen
Pfarramt dariiber Mitteilung gemacht mit
der Bitte, die Sache zu untersuchen und
womoglich den Zirkel aufzulGsen, da er zu
einem Skandal, ja zu einer halben Sekten- -
bildung auswachse. Ich erinnerte mich, daB
mich Monate zuvor eine ledige Dame (wir
nennen sie in diesem Artikel NN.) aufge-
sucht und mit auffidlliger Keckheit an mich
Begehren und Ansuchen stellte, diesem
Gebetszirkel allsonntag nachmittags in einer



512

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1959 — Nr. 33

unserem Hause naheliegenden Lourdeskapelle
Andachten zu halten, Padre Pio verlange
das ausdriicklich von mir als dem Obern
unserer Niederlassung. Ich gab damals der
Begehrstellerin zu bedeuten, daB mir per-
sonlich Padre Pio nichts mitgeteilt habe.
Sofern das sein Wunsch sei, hitte er gewil3
mir, seinem Kapuzinermitbruder, selbst
Wunsch und Begehren wissen lassen. Ich
wiirde also damit zuwarten, bis mir von

Padre Pio personlich Mitteilung gemacht °

wiirde. Verdrgert machte sich die Dame von
dannen und drohte mir.

Nun sollte ich also im Auftrag des Pfar-
rers versuchen, diese Gemeinschaft ausei-
nanderzusprengen. Es war an einem schneei-
gen Januartag 1952, als ich mich aufmachte,
den Gebetszirkel zu besuchen. Wie ich mich
abends auf dem FuBgiéngerstreifen unmit-
telbar vor dem Hause der Seherin befand,
stellte mich eine freundliche Dame mit der
Frage, ob ich auch zu ihnen komme. Sie
hétten nédmlich jeden Montagabend um 20.00
Uhr «Padre-Pio-Gebetsstunde». Willkomme-
ner hitte mir in dieser Situation keine Ein-
ladung sein konnen, und ich schloB mich an.
Im Zimmer horte ich bereits lautes Beten.
Etwa 25—30 Personen knieten um den Haus-
altar, auf dem in der Mitte die Lourdes-
statue stand, rechts davon die Photo des
Padre Pio und links der Lourdesstatue eine
Photo der Muttergottes von Heroldsbach.
Kerzen brannten und Primeln und Azeleen
leuchteten auf dem Altar. In diesem und im
Zimmer nebenan knieten die Besucher auf
bloBem Boden und beteten mit ausgespann-
ten Armen. Wie ich eintrat, stand die mich
Monate zuvor aufgesuchte Dame auf und
rief: «Endlich kommt ein Priester, um,_ mit
uns zu beten und unsern Zirkel zu appro-
bieren.» Ich bat, ruhig mit dem Gebet wei-
terzufahren, ich wiirde dann nachher ant-
worten. Wenige Minuten vergingen, da rief
die sogenannte Seherin (wir nennen sie im
Artikel Frl. N.): «Jetzt ist er dal!» «Wer ist
da?» fragte ich. «<Eben Padre Pio. Er schrei-
tet von einem zum andern und segnet jedes
einzeln.». Da schnellt Frl. NN. empor und
ruft: «Das ist eine ganz besondere Vergiin-
stigung — da miissen wir heute abend schon
ein gehoriges Opfer spenden fiir die Klinik
des Padre Pio.» Wie ich ihr entgegne, daB
ich es nicht schén finde von Padre Pio, daB
er nicht mir, seinem Mitbruder, erscheine,
sehe ich verdutzte Gesichter.

«Ubrigensy, fuhr ich fort, «wiirde ich mich
interessieren, wie Padre Pio erschienen und
wie er den Segen gesprochen.» Da machte
sich Frl. NN. dazwischen und sagte barsch:
«Frl. N. hat nur Padre Pio zu antworten.»
Ich trat darauf nicht ein, sondern sagte:
«Ich habe auf Einladung eines Mitgliedes
Ihres Gebetszirkels nun einmal einen Be-
such gemacht. Doch hiiten Sie sich, jeman-
dem zu sagen, der Pater sei zur Approbation
Ihres Gebetszirkels gekommen. Ich kam im
Gegenteil als kritischer Beobachter. Fiir
heute will ich mich eines Urteils enthalten.
Doch scheint mir das Ganze eine dunkle
Sache zu sein. In jedem Falle finde ich es
besser, wenn alle Anwesenden jeweils am
Montagabend in der naheliegenden Kirche
die Andacht besuchen, statt hier mitzuma-
chen. Ubrigens spricht man bereits von einer
halben Sektenbildung in der Pfarrei und
anderswo in der Stadt, und Nichtkatholiken
machen sich mit Recht lustig dariiber.» Man
bat mich, die Lourdesstatue zu segnen, was
ich aber ablehnte. Darauf wandte ich mich
an die sogenannte Seherin, in deren Woh-
nung die Zusammenkiinfte stattfanden, und
bat sie um eine persdnliche Aussprache mit
ihr. Dann verabschiedete ich mich. Auf der
Stiege holten mich bereits zwei Besucherin-
nen des Zirkels ein und sagten: «Wir haben
schon lange gedacht, daB hier nicht alles

stimme — wir gehen nicht mehr.» Auch die
Seherin sprang mir nach und wollte mir ein
schones Geldstiick reichen. Ich lehnte ab,
vereinbarte aber mit ihr den Termin unserer
Aussprache. In dieser Aussprache forderte
ich sie auf, den Gebetszirkel aufzulésen und
die Zusammenkiinfte einzustellen, da ihre
angeblichen Erscheinungen purer Schwindel
seien. Ich wiirde aber die Sache noch weiter
verfolgen und hiervon Padre Pio in Kenntnis
setzen und sein Urteil abwarten. Die Se-
herin war erst vollig konsterniert und ver-
sprach, meinen Rat zu befolgen.

«Ich werde Ihnen dabei behilflich seiny,
sagte ich ihr weiters. «Vergessen Sie nicht,
dall diese Angelegenheit schwere Folgen
haben konnte.» Ich glaubte alles auf gute
Wege gelenkt zu haben, als die Seherin nach
einigen Minuten plotzlich emporschof und
mir, mit durchbohrend stechendem Blick,
sagte: «Nein, es bleibt dabei — ich werde
die Versammlungen nicht einstellen — Padre
Pio ist mir erschienen.» — «So werde ich
mich direkt an Padre Pio wenden», antwor-
tete ich und verlieB das Haus.

Uber unser Kapuziner-Generalat in Rom
lieB ich Padre Pio das Memorandum zukom-
men, schilderte darin eingehend die Situa-
tion und bat um Stellungnahme. Die schrift-
liche Antwort aus San Giovanni Rotondo
lieB nicht lange auf sich warten und trug
die Unterschrift seines deutschen Sekretirs
und ebenso des dortigen Guardians. (Seit
1924 ist Padre Pio das Schreiben verboten.
Eine MaBnahme der Vorsicht und ebenso
der Riicksichtnahme, da seit 1918 seine stei-
fen Finger nur mit groBer Miihe eine Feder
halten konnen.) Das Schreiben hatte fol-
genden Wortlaut:

«Durch das hochwiirdigste Generalat der
Kapuziner in Rom ist uns Ihr Brief zuge-
kommen. Padre Pio, der mit seinem Inhalt
vertraut gemacht wurde, erklidrte zu dem
bestehenden Padre-Pio-Gebetszirkel und den
Aussagen der Frl. N. und NN. inbetreff sei-
ner eigenen Person: Tutto frutto di orgoglio
e di mente cattiva o malata (zu deutsch:
Das ist alles eine Frucht von Hochmut und
schlechter oder abnormaler Gesinnung).»
Weiters hieB es im Brief: «Die von Frl. N.
an den Zusammenkiinften in ihrer Wohnung
verbreitete Erkldrung, wonach Padre Pio,
infolge einer Bilokation dieser Gebetsver-
einigung, die allwéchentlich in ihrer Woh-
nung stattfindet, seinen Segen sende oder
dafl sein Duft zu spiiren sei, oder daB er
sie mit den Hianden segne oder Frl. N.
irgend etwas sage, nahelege oder ihr fast
erscheine, oder dafl er mit dieser genannten
Person N. oder dieser  Gebetsvereinigung
etwas zu tun habe, sind frei erfunden, er-
dichtet und erlogen.

Es ist der Wille des Padre Pio wie auch
seines Guardians, daB diese Gebetsvereini-
gung und die Zusammenkiinfte in der Woh-
nung von Frl. N. aufgehoben werden und
nie mehr, auch nicht an einem andern Orte,
stattfinden.

Sollten diese Teilnehmer sich den Anord-
nungen nicht fligen, so sollen Sie, P. Rein-
hold, dariiber den Bischof benachrichtigen,
der die Betreffenden exkommunizieren soll.
Alle Teilnehmer an diesen abendlichen Zu-
sammenkiinften bei Frl. N. sollen wissen,
daB weder Padre Pio noch sein unmittel-
barer Vorgesetzter, d. h. der Guardian, in
Zukunft Geldsendungen aus der Hand dieser
beiden genannten Personen N. und NN. an-
nehmen werden. Ebenso werden Briefe die-
ser beiden Personen unbeantwortet bleiben.
Sollten Frl. N. oder Frl. NN. eine Reise zu
Padre Pio unternehmen, so sollen sie wissen,
daB sie von Padre Pio nicht empfangen
werden, aber auch nicht von Pater Guar-
dian oder von einem andern Pater.

Es ist mit dem Namen des Padre Pio in
den letzten Jahren so viel Unfug getrieben

worden. P. Guardian glaubt sogar, daB es
Frl. NN. ist — die er librigens eine exaltierte
Person nennt —, welche die Urheberin all
der falschen Prophezeiungen ist, die in den
letzten drei, vier Jahren als von Padre Pio
stammend in aller Welt herumgeboten wor-
den sind. Wir muBten iiber hundert Briefe
beantworten, die dariiber Auskunft verlang-
ten. Die Prophezeiungen erschienen in
Deutsch, Italienisch, Englisch, Ungarisch,
Franzosisch und Spanisch — letztere mei-
stens in Zentral- und Sudamerika. Dann
wurde auch gesagt, Padre Pio hidtte gewisse
Medaillen gesegnet, die jene und nur jene
retten in der ,kommenden Katastrophe’, die
dieselben tragen. — Auch das ist alles erlo-
gen.

Lieber Mitbruder, Sie kdonnen sich kaum
vorstellen, wie der Name des Padre Pio
schon miBbraucht wurde, auch um Geld zu
machen. Es ist gut, daB Sie als sein Mit-
bruder dieses wissen. Alle die Leute, die bis
jetzt an diesen Zusammenkiinften bei Frl.
N. waren, sollen also durch diesen Brief
gewarnt sein, von jedem Hingehen oder von
Zusammenkiinften an andern Orten abzu-
sehen, um so den Namen des Padre Pio .
nicht weiter zu schinden und nicht der Ge-
fahr einer Sektenbildung sich auszusetzen.
sonst wird sie der Fluch Gottes treffen.»
Der Brief war datiert vom 12.Januar 1952.

Die beiden Hauptinitiantinnen des Gebets-
zirkels waren unterdessen nicht miissig ge-
wesen. Sie erklédrten, der Pater hétte bei
seinem ersten Kommen bestdndig den Exor-
zismus gebetet — sie hétten es gespirt.
Naiv, denn gerade diese Aussage sprach
gegen sie. Sie meldeten in irgendeiner die-
ser abendlichen Zusammenkiinfte, dal in ¢
Zukunft keinem Geistlichen mehr Zutritt zu
den Gebetsvereinigungen gestattet werde
usw. Eines Montag abends erschien ich
trotzdem und teilte den beiden Fraulein
mit, daB Antwort aus San Giovanni Rotondo
eingetroffen sei. Da der Inhalt gegen sie
spreche, wire es ihnen wohl angenehmer,
wenn ich den Brief nur ihnen allein vorlese,
zudem er in scharfem Tone gehalten sei.
Ich wiirde dann nachher den Anwesenden
nur schonend mitteilen, daB der Zirkel auf
Wunsch des Padre Pio aufgehoben werden
soll. Dagegen protestierte Frl. NN. und sagte
keck: «Den sollen alle horen.» Sprachlos
und bleich horten die nun den Bericht an.
«Ich werde die Sache mit Ihnen auf dem
Zivilweg Dbereinigen», drohte mir hierauf
Frl. NN. «Das kann mir nur recht seiny,
entgegnete ich, «dann wird Ihnen das Hand-
werk ein- fiir allemal griindlich gelegt.»
Nun stoben die Teilnehmerinnen auseinan-
der, manche entschuldigten sich tags darauf
telefonisch, andere brieflich, daB sie auf den
Spuk hereingefallen seien und versprachen,
diese Gebetsstunde nicht mehr zu besuchen.

Bei den Besuchern handelte es sich fast
durchwegs um religiés gutpraktizierende
Leute. Soweit ich mich erinnere, waren
auBer zwei Méannern nur Frauen dabei.
Allerdings war mehr denn eine der Teilneh-
merinnen seinerzeit auch nach Heroldsbach
gefahren. Nicht umsonst stand auf dem
Hausaltar neben der Lourdesstatue auch
jene der «Muttergottes von Heroldsbachy.
Was aber unverstdndlich war, war das eine:
Samtliche Mitglieder dieses Gebetszirkels
wuBten davon, daB die sogenannte Seherin
schon mehr denn einmal in einer Nerven-
heilanstalt versorgt gewesen war.

Wie bemerkt, 16ste sich der Zirkel auf. Ob
die Hereingefallenen damit flir immer ge-
heilt sind, ist fraglich. «Denn es gibty, wie
Kardinal Faulhaber einmal sagte, «eine
Wundersucht wie es eine Wassersucht gibt,
eine krankhafte Sehnsucht nach aulBeror-
dentlichen Dingen, ein fieberhaftes Horchen
an verschlossenen Tiiren.»

P. Reinhold Wick, OFMCap



1959 — Nr. 33

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

513

Die Trierer Herrenreliquie
im Lichte neuer Forschungsergebnisse

Die d&ltesten Reliquien der christlichen

Kirche sind Tuchreliquien. Der bedeutendste
Reliquienschatz des Abendlandes in der Ca-
pella Sancta Sanctorum des Laterans in
Rom bewahrt als #lteste Teile die Tunica
des hl. Cletus und des Apostels Johannes
auf, und einige Tuchreste des dritten Jahr-
hunderts, deren chemische Untersuchung
nachwies, daB3 sie mit Menschenblut getrankt
waren (linteamina martyrum). Wenn man
heute unter Reliquien meist Gebeine der
Heiligen versteht, so gilt dies nicht fiir die
christliche Friihzeit. Nach dem Gesetz des
Alten Testamentes machte die Beriihrung
von Toten und von Gebeinen kultisch un-
rein. Im rémischen Rechtsbereich aber war
die Verletzung eines Grabes streng verboten
und die Entnahme von Gebeinen von der
Erlaubnis des Pontifex Maximus abhéngig.

Trotz des aufblihenden Méartyrerkultes in
der Kkonstantinischen Zeit sind uns keine
Translationen von Martyrern oder Korper-
reliquien aus der ersten Halfte des 4. Jahr-
hunderts bekannt. So iibertrug Konstantin
am 20. Juni 336 in die von ihm erbaute
Apostelkirche in Konstantinopel noch Tuch-
reliquien des Apostels Andreas und des
Evangelisten Lukas. Erst 20 Jahre spéter
iiberfiihrte sein Sohn Konstantius am 24. Juni
356 die Gebeine des Apostelschiilers Timo-
theus und am 3. Méarz 357 die Gebeine des
Apostels Andreas und des Evangelisten Lu-
kas in die Apostelkirche.

Mit diesen Daten ist die im Osten ein-
setzende Entwicklung gekennzeichnet. Im
Westen nimmt Ambrosius 386 in Mailand die
erste Translatio vor, nachdem er fiir seine
Apostelbasilika aus Konstantinopel auch nur
Tuchreliquien erhalten hatte. Im Rahmen
dieses historisch nachpriifbaren Ubergan-
ganges von Tuch- und Sachreliquien (Split-
ter vom HI Kreuz) zu Xorperreliquien in
der zweiten Hilfte des vierten Jahrhunderts
muBl man die Ergebnisse der Ausgrabungen
auf dem Geldnde des Trierer Domes von
1943 bis 1954 sehen.

Es kam eine 326 auf den Resten eines
aufgegebenen Kkaiserlichen Palastes errich-
tete Doppelkirchen-Anlage zum Vorschein:
Zwei nebeneinanderliegende Basiliken, zwi-
schen denen ein um 340 errichtetes groBes
Baptisterium lag. Vor dem Presbyterium der
Siidkirche (heute Liebfrauen) fanden sich im
Brandschutt der Voélkerwanderungszeit Ver-
putzstiicke der Schranken mit Graffiti: z. B.
MARTI VIVAS IN DEO CHRISTO SEMPER
= Martius lebe in unserem Gott Christus auf
immer! Etwa 30mal taucht unter den zahl-
reichen Inschriften diese VIVAS-Akklama-
tion auf, einmal ein groBer griechischer
Graffito: X BOHOE BIKTQPI = Christus
hilft dem Viktor! Paldographisch und stra-
tographisch gehoren diese Graffiti der Zeit
von 380 bis 410 an. Dicht hinter dieser
Schranke lagen einplanierte Reste einer
dlteren, die ebenfalls Graffiti aufwiesen:
VIVAS IN DOMINO CHRISTO = lebe in
unserem Herrn Christus, u. a. Der Zeitansatz
liegt zwischen 340 und 370. Da wir solche
Graffiti im 4. Jahrhundert nur an hochver-
ehrten Kultstédtten finden, wie z. B. an der
jetzt ausgegrabenen Petrusmemoria in Rom,
ist der SchluB auf das Vorhandensein eines
groBen Heiligtums Dberechtigt. Der aus-
schlieBlich christologische Charakter der
Inschriften 148t dariiber hinaus vermuten,
daB es sich um eine sogenannte Herren-
reliquie handelte. AufschluB hieriiber gibt
die Baugeschichte der Nordkirche (heute
Dom).

Ebenfalls begonnen um 326, wurde diese
riesige Kirchenanlage um 340 umgebaut. Im
Osten errichtete man eine groB3e, polygonale
Anlage, die frither profan als Brunnen in
einer Markthalle oder kaiserlichen Residenz-
halle gedeutet worden war, heute als christ-
liche Kultanlage mit &hnlichen konstantini-
schen Bauten in Paldstina in Zusammenhang
zu bringen ist (Mambre — Bethlehem: Ge-
burtskirche — Jerusalem: Grabes- und Him-
melfahrtskirche). Die uberraschende Ahn-
lichkeit erlaubt, die Trierer polygonale An-
lage ebenfalls als Herrenmemoria zu bezeich-
nen. Da nach Ausweis der Miinzenfunde und
der Baunachricht des hl. Athanasius um 346
der Bau vollendet wurde, kommt fiir die
Herrenmemoria nur eine Tuch- oder Sach-
reliquie in Frage.

Die Bedeutung des aufbewahrten Heilig-
tums wird noch erh6ht durch den Einbau
der quadratischen Halle iiber der polygona-
len Memoria am Ende des vierten Jahrhun-
derts; ein 40 m im Quadrat messender Zen-
tralbau, der als romischer Kern des Domes
teilweise bis zu einer Hohe von 30 m erhal-
ten ist. Diese mit Marmor und Mosaik reich
ausgestattete Halle mit ausgeschiedener
Vierung fiiber einem von vier monolithen
Sdulen begrenzten Quadratpodium war der
letzte GroBbau der ROmer in der spétanti-
ken Kaiserstadt an der Mosel. Nur ein kost-
bares, den Christen Hilfe und Rettung ver-
heiBendes Heiligtum konnte in den letzten
Tagen der ROmerherrschaft am Rhein den
prunkvollen Aufwand <der quadratischen
Halle veranlassen, die dann im fiinften Jahr-
hundert alle Zerstorungen der Volkerwan-
derung und auch den Normannenbrand von
882 iliberstand, um dem romanischen Erwei-
terungsbau im elften Jahrhundert die groB3-
artigen MaBverhéltnisse spatantiker, impe-
rialer Baukunst zu vermitteln.

Unter den Schétzen des Trierer Domes be-
finden sich drei Herrenreliquien: Der hl.
Nagel, eine Partikel vom hl. Franz und die
Tunica Domini, der sogenannte HI. Rock,
der heute wieder im Mittelpunkt des Inter-
esses und zum Teil heftiger Diskussionen
steht, obgleich der Glaube an seine Authen-
tizitdt von niemanden verlangt wird. Ein
Beweis fiir die Authentizitdt ist nicht zu
erbringen und Kkonnte in modern wissen-
schaftlichem Sinne auch schon in konstan-
tinischer Zeit nicht erbracht werden. Als
Ergebnis der bisherigen neuen Forschungs-
arbeiten darf man sagen, daB der Trierer
HI. Rock eine altchristliche Stoffreliquie ist.
DaB sie erst 1512 zum ersten Male 6ffentlich
gezeigt wurde, spricht fiir noch fortleben-
des, altchristliches Brauchtum, auf das sich
der Trierer Kurfiirst Richard von Greiffen-

klau dem Kaiser Maximilian gegeniiber aus-
driicklich berief, dieses Heiligtum diirfe pro-
fanen Blicken nicht ausgesetzt werden.
Deshalb ruhte diese Tunica Domini trotz
allem mittelalterlichen Brauchtum, die Hei-
ligtimer zu zeigen und Offentlich zu ver-
ehren (vgl. z. B. im Kult der Eucharistie
Monstranz und Fronleichnamsprozession),
immer verborgen im Hochaltar des Domes,
in den ihn Erzbischof Johannes 1196 bei der
Weihe des neuen Ostchores feierlich aus
dem alten Hochaltar iibertragen hatte. Bis-
her nahm man an, dieses Datum sei das
dlteste fiir das Vorhandensein dieser Her-
renreliquie im Trierer Dom. Aber sie ist fiir
Trier schon frither nachweisbar: Bei der
Weihe des von KoOnig Heinrich II. zu Bam-
berg erbauten Domes am 6. Mai 1012, zu der
Erzbischof Megingaud von Trier (1008 bis
1021) Trierer Reliquien beisteuerte, unter
anderem von den Heiligen Eucharius, Maxi-
minus, Paulinus und «de tunica Domini
inconsutiliy.

Bleibt noch die Frage, wie kommt diese so
kostbare Reliquie ausgerechnet nach Trier?
Die Legende verbindet sie mit der Mutter
Konstantins, der Kaiserin Helena, die sie
auf ihrer Pilgerfahrt ins Hl. Land erworben
und flir Trier bestimmt habe. Schon der Bau
der Trierer Bischofskirche wird in einer
Uberlieferung des neunten Jahrhunderts mit
der «domus beatae Helenaey in Verbindung
gebracht, dem Palast, den die Kaiserin dem
Bischof Agritius geschenkt habe. Die mo-
derne Forschung bezeichnet diese Nachricht
als «mittelalterliches Phantasieprodukty,
aber bei den Ausgrabungen 1945/46 wurde
unter der polygonalen Anlage ein Prunksaal
angeschnitten, dessen Deckengeméilde einst
zwischen tanzenden Eroten Bilder der Prin-
zessinnen des konstantinischen Herrscherhau-
ses zeigten, an zentraler Stelle ein Ideal-
portrédt der Flavia Helena.

Die Ausstellung des HI. Rockes findet vom
10. Juli bis zum 20. September im Dom zu
Trier statt.

Dr. Th. Kempf, Museumsdirektor, Trier

Literatur wber Tuchreliguien: W. F. Vol-
bach, Catalogo del Museo Sacro della Biblio-
teca Apostolica Vaticana III, 1: Tessuti
(Citta del Vaticano 1942). Dort S. 9 bis 11
umfangreiche Fachliteratur. — Uber den
Trierer Dom: N. Irsch, Der Dom zu Trier =
Die Kunstdenkmiler der Rheinprovinz 13,1
(Diisseldorf 1931). Der Dom von Trier, Ein
Fiihrer (Trier 1956). — Uber die Ausgrabum-
gen:: Th. K. Kempf, Trierer Domgrabungen
1943—1954 = Neue Ausgrabungen in
Deutschland (Berlin 1958), 368—379. Dort
S. 370 séamtliche wichtigeren Verdffentlichun-
gen verzeichnet. — Uber den Heiligen Rock:
St. BeiBel, Geschichte der Trierer Kirchen,
2. Teil: Zur Geschichte des HI1. Rockes (Trier
1889); C. Willems, Der HIl. Rock zu Trier
(Trier 1891). Dort S. 119—124 Protokolle iiber
die Untersuchung des HI. Rockes.

Ge:knechtete Kirche in Ungarn

Der folgende Bericht vermittelt ein unge-
schminktes Bild der Lage der Kirche in
Ungarn. Er stiitzt sich auf authentisches
Material und kam vor einiger Zeit direkt aus
Ungarn an die «Kath-PreB» in Wien, von der
wir ihn iibernehmen. Die Redaktion

Im Westen wird immer wieder von der
Lage der katholischen Kirche in Ungarn ge-
sprochen, worauf in der ungarischen Presse
amtlich dazu Stellung genommen und demen-
tiert wird. Ohne zu {iibertreiben, soll nach-
folgend der wahre Stand der Dinge aufge-
zeigt werden.

Wahr ist, daB die Regierung manche Kir-
chen auf dem Land und fast alle Kirchen in
Budapest fiir viel Geld renovieren 148t.

Wahr ist, daB es noch Bischéfe gibt, die
der Geistlichkeit und den Gldubigen ihre
Weisungen geben konnen.

Wahr ist, daB in den Kirchen Messen ge-
lesen werden und daB die Eltern ihre Kin-
der (Volksschiiler) zum Religionsunterricht
einschreiben konnen.

Wahr ist, daB es noch sieben Kloster-
Mittelschulen im Lande gibt, fiinf fiir Buben
und zwei fiir Méddchen.



514

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1959 — Nr. 33

Personliche Nachrichten

Am 29. Juli 1959 feierte H. H. Eduard
Ebneter, Pfarr-Resignat in Andwil (SG),
sein 90. erfiilltes Lebensjahr. Der Senior
unter dem Klerus des Bistums St. Gallen
ist H.H. Ernst Scheffold, Pfarr-Resignat
in Wil (SG). Geboren am 10. Januar 1867,
tibertrifft er H. H. Ebneter um zweieinhalb
Jahre.

Kurse und Tagungen
Exerzitien fiir Priester

im Exerzitienhaus St. Franziskus in So-
lothurn: 21. bis 25. September — 5. bis
9. Oktober. Thema: Die Psalmen. Exerzi-
tienmeister: Dr. P. Peter Morant, OFM
Cap.

Im Kurhaus «Kreuz zu Mariastein»
werden von Montag, 5. Oktober, abends
7 Uhr, bis und mit Donnerstag, 8. Okto-
ber, nachmittags 4 Uhr, unter Leitung von
Dr. P. Thomas Kreider, OSB, Priester-
Exerzitien abgehalten. Anmeldungen richte
man nicht an das Kurhaus, sondern an die
Wallfahrtsleitung von Mariastein.

Aber: Die Kirchen werden aus Propagan-
dagriinden renoviert, denn nach Budapest
kommen wieder Fremde. Die meisten Kir-
chen wurden 1956 beschédigt, wohl gréBten-
teils durch die Russen. Diese Spuren der
Zerstorung sollen verschwinden.

Ein Priester bekommt monatlich 500 Fo-
rint als Gehalt von der Kirche. Dieser Be-
trag hat weniger Kaufkraft als 500 Oster-
reichische Schilling. Die Priester erhalten
diese Bezahlung, solange sie der staatlichen
Kirchenbehorde auch nicht den geringsten
AnlaB zur Unzufriedenheit geben. Diese
staatliche Institution ist rein kommunistisch.
Sie schreibt den kirchlichen Behorden alle
Funktionen vor, teils iiber den Stab der Bi-
schofe, teils, vor allem die wichtigeren, ohne
deren Wissen. Die Bischofe werden einfach
vor die vollendeten Tatsachen gestellt.

Von den elf Bischofen leben fiinf in Haus-
arrest. Manchmal wird der eine oder andere
von ihnen zu den Firmungsfahrten freige-
lassen, allerdings in einem staatlichen Auto
und unter Bewachung.

Fiir jeden «freien» Bischof hat die staat-
liche XKirchenbehérde einen regimetreuen
Geistlichen ernannt, der jeden Schritt des
Bischofs zu melden hat sowie jeden Gast,
den der Bischof empfingt, und jeden Men-
schen, mit dem er spricht. Dieser Friedens-
geistliche hat auch die Privatkorrespondenz
des Bischofs zu zensurieren.

Der Bischof darf nur jene Geistlichen er-
nennen, weihen oder versetzen, fiir die ihm
die staatliche Kirchenbehoérde die Erlaubnis
erteilt. Die Versetzungen geschehen mei-
stens auf Befehl dieser Behdérde und oft ge-
gen den Willen des Bischofs. Sobald ein
Geistlicher beliebt ist und seine Predigten
den Gldubigen gefallen, wird seine Verset-
zung verlangt. Dies geschieht unter groBtem
Druck, aber nach auBen hin mit dem An-
schein, als wire es der ausdriickliche Befehl
des Bischofs. Wenn diesem Druck nicht so-
fort entsprochen wird, erfolgt die Verhaf-
tung des Geistlichen. Die Bischéfe miissen
alle schriftlichen und miindlichen AuBerun-
gen unter Befehl ausfiihren.

In der Angelegenheit des Budapester Prie-
sterseminars wurde den Bischéfen amtlich

mitgeteilt, wenn die 60 Seminaristen, die sich
geweigert hatten, ihr Studium unter «Frie-
densgeistlicheny zu absolvieren, nicht sofort
entlassen wiirden, dann wiirden 20 von ihnen
eingekerkert. Daraufhin traten alle bis auf
sechs aus. Diese sechs blieben, damit das
Seminar nicht gesperrt werde.

Die Volksschiiler diirfen fiir den Religions-
unterricht bei «Friedenspriestern» einge-
schrieben werden, doch wird den Eltern
«nahegelegty, davon abzusehen. In der
Presse, im Radio und in der Literatur wird
gegen den Glauben Sturm gelaufen und die
Religion als primitiver, ldngst {iiberholter
Aberglaube dargestellt. Von der Lehrerschaft
wird verlangt, daB sie Kinder und Eltern in
diesem Sinne «aufkldren». Kinder, die den
Religionsunterricht besuchen, miissen in an-
dern Gegenstdnden strenger zensuriert wer-
den, und ihren Eltern werden in ihrem Beruf
Schwierigkeiten bereitet. Es gibt viele Pad-
agogen, die — zu ihrem eigenen groBen Nach-
teil — diesen Weisungen nicht Folge leisten.
Sie werden aber von der gldubigen Bevolke-
rung besonders geachtet und geliebt.

In den Oberschulen, in denen kein Reli-
gionsunterricht zugelassen ist, werden die
Kinder und ihre Eltern bespitzelt, ob sie die
Kirche besuchen, was als nicht «linientreu»
befunden wird. Der einzige Hoffnungsanker
der Eltern sind die noch bestehenden sieben
Klosterschulen, doch nimmt man an, daB
Kinder, die dort erzogen werden, keine Aus-
sicht auf staatliche Stellen haben. Trotzdem
sind diese Schulen iiberlaufen.

Es geschieht im {ibrigen alles, um die
Kirche Ungarns von Rom zu lésen. Diesem
Zweck dient vor allem die «Friedensvereini-
gung der ungarischen Geistlichkeity (Opus
Pacis). Diese Bewegung wird von hohen
Geistlichen gefiihrt, die ad personam vom
Papst exkommuniziert wurden. Es wird ver-
langt, daB die gesamte Geistlichkeit ge-
schlossen zu den von der Bewegung veran-
stalteten Sitzungen erscheint. Ziel ist, daB
die katholische Kirche Ungarns allein dem
Staat untersteht. Wenn es auch viele «Frie-
densgeistlichey gibt, so ist die Zahl der Kkir-
chentreuen Priester, die t#glich ihr Leben
aufs Spiel setzen, noch groBer.

Der Kirchenbesuch ist so zahlreich wie
nie, denn die Glaubigen harren aus. Das
Traurigste aber ist das Fehlen des recht-
méaBigen Priesternachwuchses. Dieses Jahr
wurden nur einige Geistliche aus den Semi-
narien der Provinzstddte geweiht. Die zwan-
zig Diakone des Budapester Seminars war-
ten vergeblich auf die Priesterweihe, fiir die
die staatliche Kirchenbehtrde die Bewilli-
gung nicht erteilt.

Aus dem Leben der Kirche
+ P. Agostoni Gemelli, OFM

Am 15. Juli 1959 starb in Mailand P. Ago-
stino Gemelli, OFM. Als genial begabter
Arzt, der aber im marxistischen atheisti-
schen Lager stand, bekehrte er sich mit 25
Jahren und trat 1903 in den Franziskaner-
orden ein, wurde Priester (14. Marz 1908),
Forscher (vor allem auf dem Gebiet der
Psychologie und Biologie) und. Gelehrter, der
es verstand, Briicken zu schlagen vom Glau-
ben zur Wissenschaft und umgekehrt. Und
{iber diese Briicke fiihrte er Tausende von
jungen Menschen dadurch, daB er sie auf
der von ihm gegriindeten Katholischen Herz-
Jesu-Universitdt in Mailand ausbilden half in
der rechten Harmonie von Wissen und Glau-
ben. Die Katholische Universitdt von Mai-
land wurde von P. Gemelli im Lauf der Jahr-
zehnte immer mehr ausgebaut. Gemellis letz-
ter Plan, die medizinische Fakultdt dieser
katholischen Universitdt, geht auf dem
Monte Mario in Rom seiner Verwirklichung

entgegen. Der Ruf des Psychologen und Na-
turwissenschaftlers. Gemelli war so grof3, dafl
ihm Pius XI. die Reorganisation der Pépst-
lichen Akademie der Wissenschaften anver-
traute und ihn zu deren Présidenten machte.
Diese Wiirde hatte P. Gemelli zusammen mit
der des Rektors der Katholischen Universitéat
von Mailand bis zu seinem Tode inne. Die
Welt der Wissenschaft ehrte P. Gemelli nicht
bloB in seiner italienischen Heimat, sondern
weit dariiber hinaus. Eine Reihe von Ehren-
doktoraten, darunter auch der theologische
Ehrendoktor der Theologischen Fakultidt von
Salzburg, zeugen dafiir. P. Gemelli war auch
Griinder und Herausgeber mehrerer wissen-
schaftlicher Zeitschriften (Rivista di Filo-
sofia Neoscolastica, Vita e pensiero u. a.), er
schrieb auch eine Reihe wissenschaftlicher
Abhandlungen. Er war auch ein gldnzender
Redner auf wissenschaftlichen Kongressen,
ein begeisternder Prediger, um bei allem ein
kindlich frommer Priester und Monch in der
braunen Kutte des Armen von Assisi. Papst
Johannes XXIII. nannte den Verstorbenen
eine hell leuchtende Fackel, die sich verzehrte
im Dienste heiliger Ideale zur Ehre Gottes
und zum Wohl der Seelen, vor allem der stu-
dierenden Jugend.

Wachsende Zahl einheimischer Priester
in Afrika und Asien

Nach einer offiziellen Statistik der Propa-
gandakongregation, hat sich die Zahl der
einheimischen Priester in Asien und Afrika
seit 1918 versiebenfacht. Wahrend 1918 in
Asien nur 919 und in Afrika 90 einheimische .
Geistliche wirkten, waren es nach Erhebun-
gen des Jahres 1957 bereits 5553 in Asien und
1811 in Afrika. In den der Propagandakon-
gregation unterstehenden Gebieten Asiens
und Afrikas ist die Zahl der einheimischen
Bischofe von 1950 bis 1959 von 35 auf 89
gestiegen. Der erste einheimische Bischof
Asiens war 1923 geweiht worden, die beiden
ersten eingeborenen Bischofe Afrikas haben
erst 1939 ihre Weihe erhalten.

Eine erschiitternde Ausstellung iiber die
Kirchen- und Religionsverfolgung
der Gegenwart

«Das Anlitz der Gewalt ist wandlungs-
fahig, manchmal brutal, manchmal ldchelnd
— das Ziel bleibt unveréndert: Glaube, Hoff-

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag

Redaktion:
Dr. Joh. Bapt. Villiger, Can.
Dr. Joseph Stirnimann
Professoren an cer Theologischen Fakultédt
Luzern

Alle Zuschriften an die Redaktion,
Manuskripte und Rezensionsexemplare
sind zu addressieren an:

Redaktion der «Schweiz. Kirchenzeitung»
St.-Leodegar-StraBe 9, Tel. (041) 278 20

Fir Inserate, Abonnemente und
Administratives wende man sich an den
Eigentiimer und Verlag:

Riber & Cie., Buchdruckerei, Buchhandlung
Frankenstrae 7—9, Luzern S

Tel. (041) 2 74 22

Abonnementspreise:

chweiz:
jahrlich Fr. 17.—, halbjahrlich Fr. 8.70
Ausland:
jahrlich Fr. 21.—, halbjdhrlich Fr. 10.70
Einzelnummer 40 Rp.

Insertionspreise:
Die einspaltige Millimeterzeile oder deren
Raum 18 Rp. SchluB der Inseratenannahme
Montag 12.00 Uhr

Postkonto VII 128




1959 — Nr. 33

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

515

nung und Liebe zu morden.» Diese Worte
standen als Motto iiber der erschiitterndsten
und eindrucksvollsten Ausstellung, die in
Wien seit langem zu sehen war. Unter dem
Titel «Unbesiegter Glaube» bringt die Schau,
die bis zum 15. August bei freiem ZEintritt
tédglich getffnet war, Photos und Dokumente
zur Kirchen- und Religionsverfolgung in der
Gegenwart.

Den Verfolgungen war der erste Teil
der Ausstellung gewidmet: 1917 Ruflland,
Ukraine; 1940 Estland, Litauen; 1945 Polen,
Ungarn, Ruménien, Bulgarien, Jugoslawien
und Ostdeutschland; 1948 Tschechoslowakei;
1949 China; 1951 Nordkorea; 1953 Nord-Viet-
nam; 1959 Tibet und Kerala. Eindrucksvolle
Photos, die fiir sich sprechen und des erldu-
ternden Textes kaum bediirfen, illustrieren
den Kampf des Kommunismus gegen die Re-
ligion. Der Besucher steht erschiittert vor
dem Bild des aus China vertriebenen Mis-
sionsbischofs Ferrari, dessen Antlitz die Spu-
ren unermefBlicher Leiden der Haft zeigt; er
sieht eine russische Kirche, die als Getreide-
magazin dient, das Massengrab der ermorde-

oder die Exekution eines Chinesen vor dem
«Volksgerichty. Ein eigener Sektor der Aus-
stellung ist der Dokumentation iiber die Kir-
chenverfolgung in der DDR gewidmet.

«Die Pforten der Holle werden sie nicht
liberwéltigeny, ist der Titel des zweiten Tei-
les der Schau, der die lebende Kirche hinter
dem Eisernen Vorhang zeigt: Wallfahrer in
Polen, Zeitungsausschnitte der linientreuen
Ostblockpresse, die indirekt verraten, daB3 der
Glaube trotz aller VerfolgungsmaBnahmen
in den kommunistischen Staaten noch nicht
tot ist. Der dritte Teil schlieBlich, «Wachet
und betet», ist der helfenden Kirche gewid-
met, die durch den Nobelpreistriger P. Pire,
durch den Bauorden oder durch den Rosen-
kranz-Stihnekreuzzug symbolisiert wird. Den
Besuchern steht auch Literatur in vier Spra-
chen — Deutsch, Ungarisch, Slowenisch und
Ukrainisch — zur Verfligung, und im Film-
saal werden die Streifen «Voélker, hort die
Signale» und «Ungarn in Flammen» gezeigt.

Im Zusammenhang mit der Ausstellung
wird auch ein éufklérungsbedﬁrftiger Vor-
fall bekannt: Von den zustédndigen Stellen

eines Photos von Kardinal Mindszenty ver-
langt, das den Kardinal widhrend des Schau-
prozesses in Budapest zeigt.

Neue Biicher

Carré, A. M.: Gefihrten auf immer. Ein
kleines Ehebrevier. Stuttgart, Schwaben-
Verlag, 1959. 86 Seiten.

Dieses «kleine Ehebrevier» ist aus drei
Vortréigen entstanden, die vor Studenten der
Universitdt Paris gehalten wurden. Unter
den Titeln «Die Ehe ist Berufungy, «Gleich
wie Christus und die Kirche», «Von Liebe zu
Liebe» werden die Reichtiimer, die das Sa-
krament der Ehe vermittelt und die Anfor-
derungen, die es stellt, moglichst vollstdndig
dargestellt. Entsprechend den Zuhorern der
Vortriage wird auf Probleme eingegangen,
welche Akademiker im besondern interessie-
ren: Ehe und persoénliche Berufung als Den-
ker, Kiinstler. — Die geféllige Aufmachung
macht das Bandchen zum schonen Geschenk
an solche, die Gefdhrten auf immer durch

ten ukrainischen Katholiken in Winnitza, des Innenministeriums wurde die Entfernung die Ehe werden wollen. J.F.
Barocke Holzfigur | [ S s
. o
i nziskus o
HI. Franzis emden eloweln | | Vor einigen Jahren
Holz bemalt, Hohe 115 cm.

}geﬁllpir;lggen Sie unverbindliche Vor- Priesterkragen sowie in- und auslindische brachte meine Firma die ersl:en
Max Walter, Antike, kirchl. Kunst Hosentréger schwarzen, TRODICAL-Auzlge
Tax o gobols 2 3 ? . e f den Schweizer Markt. Heute

Aeschengrab 5, 2. Stock, Basel s - au e . )
Tel. (061) 35 40 59 0. (062) 274 23, %?Zgl_h"lie“ Tisch- u. Flaschenweine ist der Artikel zu einem Begriff
Alle Tage gebffnet, ausgenommen Indjacken geworden fiir die weitaus ange-
Montag. von empfehlen nehmste Priesterkleidung in der
. . . Wi warmen Jahreszeit, von erst-
Fel‘|en in Sudtll‘O' . Kklassiger Fasson und langer
_ Gebriider Nauer, Bremgarten Haltbarkeit. Das reinwollene
Ab 17. August — 3-Zimmer- m Weinhandlung Liisterfutter hélt auch bei stark-
Wohnung mit dazugehdriger Telefon (057) 712 40 stem Schwitzen immer trocken!
Kiiche zu vorteilhaften Bedin- TA]LOR i MeBwelnlist Alle kuranten GrdBen vorritig.
gungen bei FrankenstraBe 2 Vereidlgte MeBweinlieferanten Dazu das praktische Giletkollar

Josef Seeber, Lehrer, Gais im

Telefon (041) 203 88

Pustertal, Provinz Bozen.

Zufolge Abbruchs

der alten

Lo R B e
Sehr begeistert

mit Uniformkragen oder schwar-
ze Hemden in diversen Preis-
lagen.

Gesucht eine selbstédndige, zu-
verldssige

Tochter

zur Besorgung des Haushaltes
und des Gartens in einer Pfarr-
helferei der Innerschweiz.
Auskunft unter 3411 erteilt die
Expedition der «Schweizeri-
schen Kirchenzeitungy.

Fiir Reise
und Ferien

finden Sie bei Roos Min-
tel in vielen erstklassigen
Marken, wie

The Winner, Baumwolle

Dragon - Nylon mit Beret

Osa-Atmos, schwarz und
grau

Slipon, Baumwolle

Dragon-Seide

Skyline-Plastic (13.90)

Bei Ansichtsbestellungen
bitte MaBe nicht verges-

sen.
(78 751 )
LOR

FrankenstraBle 2
Telefon (041) 20388

Kirche sind zu verkaufen

farbige Kirchenfenster

1930/32 von Hs. Stocker und
O. Staiger gestaltet.

10 Rundbogenfenster, ca. 540 x
140 cm, Farbkompositionen
und Symbole.

2 Rundbogenfenster, ca. 540 x
140 cm, figlrlich, Br. Klaus
und St. Katharina, vgl. Sa-
krale Kunst, Bd. 3, Abb. 7.

4 Rundbogenfenster, ca. 220X
100 cm, Farbkompositionen.

1 Rundfenster, ca. 140 ecm
Durchmesser, Antlitz Gottes.

Rom.-kath. Kirchgemeinde
Liestal (BL).

sind die bisherigen Kd&ufer des
neuen OSA-ATMOS - Reiseman-
tels, der nebst dunkelgrau nun
in Schwarz erhiltlich ist. Vor-
nehm, leicht, 148t die Ausdiin-
stung durch das Gewebe, ist

aber wasserdicht. Ein groBer Er-

folg der Schweizer Textilindu-
strie. Komplett mit gleichem
Stoff gefiittert Fr. 124— —
Schwarze Nylonméntel v. 300 g

Fr. 104—. Gurit-Regenméntel
Fr. 15.—, in Taschen verpackt.
J. StriBle, Tel. (041) 23318,

Luzern

J. StriaBle, bei der Hofkirche,
Luzern

Jist s i i T S s )
Gotische Holzfigur

HI. Johannes der Taufer
Holz bemalt, Héhe 90 cm

Verlangen Sie unverbindliche Vor-
fithrung.

Max Walter, Antike kirchl. Kunst,
Aeschengraben 5, 2. Stock, Basel,
Tel. (061) 3540 59 od. (062) 2 74 23.

Alle Tage gedffnet, ausgenommen
Montag.

beratung und anleitung
far privatpersonen

handweberei und
kitnstlerische mitarbeiter
im atelier



ISV e TRV

TELEFON (041) 24244

GOLD- UND SILBERSCHMIEDEWERKSTATTEN FUR KIRCHENKUNST
MESSKELCHE - ZIBORIEN - MONSTRANZEN - VERSEHPATENEN ETC.
Fachminnische Beratung fiir Reparaturen und Renovationen - Feuervergoldungen

BAHNHOFSTRASSE 22 a

)

=

Stil- und kunstgerechte Ausfithrung von

Restaurationen sowie Konservierungen

von Altéaren, Figuren und Gemilden. Neuvergoldungen von
Turmuhren und Turmkreuzen. Anfertigungen von Stilrahmen.

Beste Referenzen.

Oskar Emmenegger-Giger, Restaurator, Immensee (Schwyz)

Giinstig zu verkaufen

Jungmann: Missarum Sollemnia, Fr. 50.— (Ausstellungs-
Exemplar).

Buchhandlung Regina, Brugg, Telefon (056) 4 00 88.

Tel. (041) 811419

\ v

TRirchen epplche
TEPPICHE BODENBELKGE VORHANGE
HANS HASSLER AG

Leitung: Otto Riedweg

Luzern am Grendel Telephon 041-20544

Planen 3ie einen Kirchenhau?

Erkundigen Sie sich iiber einmalige Gelegenheit fiir
Ihre Werbeaktion unter Chiffre OFA 2148 Lz an Orell-
FiBli-Annoncen AG, Luzern.

\
KIRCHEN-VORFENSTER

in bewdhrter Eisenkonstruktion erstellt die langjdhrige Spezialfirma

Joh. Schlumpf AG., Steinhausen

mech. Werkstitte

Verlangen Sie bitte Besuch mit Beratung und Offerte. Tel.(042) 41068

. L

Autofahrten mit modernsten Saurer-Pullman-Cars nach den groBen Wall-
fahrtsorten im Jahre 1959

Abfahrt: Tage alles inbegriffen
3.9./7.10 9 Nevers—Lourdes—Ars 375.—
28.9. 11 Nevers—Lourdes—franz./ital. Riviera 445,—
25. 8. 4 Padua—Venedig—Sidtirol 160.—

7.9, 8 Rom—Assisi—Florenz 360.—

Interessante Gesellschaftsfahrten:
18. 8. 5 Gardasee—Padua—Venedig—Dolomiten 215.—

Kleine Gruppen, keine Nachtfahrten, nur erstklassige Hotels, langjéhrige
Erfahrung. Verlangen Sie detaillierte Programme.

Wir empfehlen uns fiir Hochzeitsfahrten, Wallfahrten, Gesellschaftsfahrten
aller Art im In- und nach dem Ausland mit Cars von 20 bis 38 Platzen.

—— TEL.041 891404~

Kirchenglocken-
Liutmaschinen

pat. System
Gegenstromabbremsungen

Johana Muff, Ingenieur, Triengen
Telefon (045) 38520

ges. geschiitzt

Referenzen: Kathedrale Solothurn, Pfarrkirche GoBau,
Hofkirche Luzern, Klosterkirchen Einsie-
deln und Mariastein, Kathedralen St. Gallen
und Chur, Dom Mailand usw.

40jahrige Erfahrung — Dbetriebssicherste, beste Lé&ut-
maschinen

Beriicksichtigen Sie bitte die Ki rchenreinigung
mit den leichten Bambusstan-
gen, die einfachste Losung. Im
Hochsommer sind die Winde
trocken, daher am giinstigsten.
Lingen von 6 bis 14 m, in Teil-
stiicken von 2—3 m, mit Mes-
singhiilsen. Runde Biirsten zum
Aufstecken, verstellbare Wi-

Inserenten der «Kirchenzeitung»

( Fertige \
Veston-Anziige

aus feinsten schweizeri-
schen und englischen
Kammgarnen (Serges und

Drapés) in allen GroBen scher, aufschraubbar. Traggur-
sofort lieferbar. ten. Bruchsicher. Ohne Leitern,
Ab Fr. 186.— keine Unfalle! — Probesendun-
Spezialgeschéft fiir gen pron{l.pt. .
Priesterkleider J. StriiBlle, Kirchenbedarf,
Luzern
ALLOR ﬂ OrerL EI

FrankenstraBe 2

PIANO-ECKENSTEIN, BASEL

Telefon (041) 20388
. J

Leonhardsgraben 48, Tel. 061/239010




Beilage zu Nr. 33 der «Schweizerischen Kirchenzeitungs vom 13. August 1959 517

«AD PETRI CATHEDRAM»

Rundschreiben Papst Johannes’ XXIII.
tiber die Forderung der Wahrheit, der Einheit und des Friedens
im Geiste der Liebe

Datiert vom 29.Juni 1959

Im lateinischen Originaltext und in italienischer Ubersetzung erstmals veroffentlicht im «Osservatore Romanoy

Nr. 151, Freitag, 3.Juli 1959. Die nachfolgende wichtamtliche Ubersetzung wurde besorgt von der Pressestelle

des Vatikans. Die Untertitel sind der italienischen Ubersetzung entnommen. Im vorliegenden Text wurden zahl-
reiche inhaltliche und sprachliche Korrekturen angebracht.



518

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1959 — Nr. 33

AN DIE EHRWURDIGEN BRUDER

DIE PATRIARCHEN, PRIMATEN, ERZBISCHOFE, BISCHOFE

UND DIE ANDEREN OBERHIRTEN,

DIE IN FRIEDEN UND GEMEINSCHAFT MIT DEM APOSTOLISCHEN STUHLE LEBEN,
SOWIE AN DEN GESAMTEN KLERUS UND DIE CHRISTGLAUBIGEN

DES KATHOLISCHEN ERDKREISES

Papst Johannes XXIII.

EHRWURDIGE BRUDER, GELIEBTE SOHNE, GRUSS UND APOSTOLISCHEN SEGEN!

EINLEITUNG

Die Kirche in ewiger Jugend

Griinde des Trostes und der Hoffnung

Auf den Stuhl Petri ohne Unser Ver-
dienst erhoben, denken Wir nicht ohne
Ermutigung und Trost an das, was Wir
sahen und horten, als so viele Menschen
jeden Volkes und jeder Geistesrichtung tiber
den Heimgang Unseres néchsten Vorgin-
gers trauerten; Wir erinnern uns auch,
wie nachher die Voélker, obwohl durch an-
dere Ereignisse und schwierige Zeitum-
stinde in Sorge und Spannung gehalten,
sich mit hoffnungsvollem Vertrauen Uns
zuwandten, nachdem Uns das oberste Hir-
tenamt iibertragen worden war. Das zeigt
aber, offensichtlich, daB die Xkatholische
Kirche in immerwahrender Jugend bliiht,
daB sie wie ein hoch aufgerichtetes Zeichen
ist fiir die Nationen?, und daB von ihr ein
durchdringendes Licht und eine milde Liebe
auf alle Volker ausstromen.

AuBerdem gereichte es Uns zur Freude,
daB die Bekanntgabe Unserer Absichten,
ein Allgemeines Konzil und eine rémische

Synode abzuhalten, das kirchliche Gesetz-
buch entsprechend den heutigen Erforder-
nissen neuzufassen und ein neues Gesetz-
buch der gleichen Art fiir die Kirche des
orientalischen Ritus herauszugeben, den
Beifall sehr vieler fand und allgemein die
Hoffnung wach werden lieB, es mochten
alle zu einer bessern und griindlicheren
Kenntnis der Wahrheit, zur heilsamen Er-
neuerung der christlichen Sitten und zur
Wiederherstellung der Einheit, der Ein-
tracht und des Friedens angespornt werden.

Uber diese drei Anliegen, tiber die Wahr-
heit, die Einheit und den Frieden, die im
Geiste der Liebe zu erringen und zu for-
dern sind, wollen Wir jetzt in diesem Un-
serem ersten Rundschreiben an den gesam-
ten katholischen Erdkreis sprechen, denn
dies vor allem scheint Unser apostolisches
Amt zu verlangen. Von oben stehe das Licht
des Heiligen Geistes Uns beim Schreiben
und euch beim Lesen bei; die wirksame
Gnade Gottes aber treibe alle an zur Ver-
wirklichung dessen, was wir gemeinsam er-
sehnen, mégen auch nicht wenige vorgefafite
Meinungen und Schwierigkeiten und viele
Hindernisse dem Ziel entgegenstehen.

1. TEIL

DIE WAHRHEIT

Die Kenntnis der Wahrheit,
vor allem der geoffenbarten

Die Ursache und gleichsam die Wurzel
aller Ubel, welche die Einzelnen, die Vol-
ker und die Nationen gewissermafBen ver-
giften und die Herzen vieler verwirren, ist
die Unkenntnis der Wahrheit, ja nicht blo8

deren Unkenntnis, sondern zuweilen sogar
deren Verachtung und die unbesonnene Ab-
kehr von ihr. Daraus entstehen Irrtiimer
aller Art, die gleich Pestkeimen in die Her-
zen und selbst in das Gefiige der mensch-
lichen Gesellschaft eindringen und alles in
Unordnung bringen, zum groBen Unbheil fiir
die Einzelnen und fiir die ganze mensch-

liche Gesellschaft. Nun hat uns Gott aber
die Vernunft gegeben, die fdhig ist, die na-
tlirliche Wahrheit zu erkennen. Wenn wir
ihr folgen, so folgen wir Gott selbst, der
ihr Urheber und Fithrer und der Gesetz-
geber unseres Lebens ist, wenn wir aber
aus Torheit oder aus Gleichgiiltigkeit oder
gar aus bosem Willen von ihr abweichen,
so wenden wir unser Herz vom hochsten
Gute selbst und von der rechten Lebens-
norm ab. Wir kénnen zwar, wie gesagt, die
natlirlichen Wahrheiten kraft der Vernunft
erfassen, doch wird die Erkenntnis — zu-
mal in Fragen der Religion und der Sitt-
lichkeit — nicht von allen leicht und héu-
fig nicht ohne Beimischung von Irrtiimern
erreicht, und ferner konnen wir Wahrhei-
ten, die iiber das Vermogen der Natur und
uber die Fassungskraft der Vernunft hin-
ausgehen, ohne das Licht und die Hilfe
Gottes in keiner Weise erfassen. Deshalb
ist das Wort Gottes, das «in unzuging-
lichem Lichte wohnt2y, in unermeBlicher
Liebe sich des Lebens der Menschen er-
barmend, «Fleisch geworden und hat unter
uns gewohnt3», um «jeden, der in diese
Welt kommt, zu erleuchten4y und um alle
nicht nur zur ganzen und vollen Wahrheit,
sondern auch zur Tugend und zur ewigen
Seligkeit zu fiihren. Darum sind alle ver-
pflichtet, die Lehre des Evangeliums an-
zunehmen; wenn man sie verwirft, so sind
selbst die Grundlagen der Wahrheit, der
Rechtschaffenheit und der Zivilisation ge-
fahrdet.

Die Wahrheit des Evangeliums fiihrt
zum ewigen Leben

Offensichtlich handelt es sich um eine
sehr wichtige Frage, mit der unser eigenes
ewiges Heil aufs engste zusammenhéngt.



1959 — Nr. 33

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

519

welche die von Gott geoffenbarten und zu
unserem ewigen Heile notwendigen Wahr-
heiten ablehnen: sie alle weichen zweifel-
los bedauerlich von der Lehre Christi und
von der Losung des gleichen Volkerapostels
ab, der sagt: «... Mo6chten wir alle zur
Einheit im Glauben und in der Erkenntnis
des Sohnes Gottes gelangen... Wir sollen
ja nicht mehr unmiindige Kinder sein, ein
Spiel der Wellen und hin und her getrieben
von jedem Winde der Irrlehre, die mit
menschlicher Laune und List auf T&u-
schung und Verfithrung ausgeht. Vielmehr
sollen wir die Wahrheit leben in Liebe, um
in jeder Hinsicht hineinzuwachsen in ihn,
der das Haupt ist, Christus. Von ihm aus
wird der ganze Leib zusammengefiigt und
zusammengehalten durch jedes Gelenk, das
seinen Dienst tut nach der Kraft, die ihm
zugemessen ist. So vollzieht sich das Wachs-
tum des Leibes, um sich aufzubauen in
Liebe .»

Die Pflichten der Presse hinsichtlich der
Wahrheit

Wer aber mit Bedacht und vermessen die
erkannte Wahrheit bekdmpft und im Re-
den, Schreiben und Handeln die Waffen
der Liige gebraucht, um das ungebildete
Volk anzulocken und fiir sich zu gewinnen
und um die Herzen der jungen Leute, un-
wissend und beeindruckbar wie Wachs, nach
seinem eigenen Sinn zu bilden und zu
formen, der miBbraucht die Unerfahren-
heit und Unschuld anderer und macht sich
eines durchaus verwerflichen Treibens
schuldig.

Hier kénnen Wir nicht anders, als in be-
sonderer Weise jene zur Sorgfalt, Vorsicht
und Klugheit in der Darlegung der Wahr-
heit zu ermahnen, die durch Biicher, Zeit-
schriften und Zeitungen, deren es heute so
viele gibt, groBen EinfluB ausiiben auf die
Belehrung und Erziehung, die Meinungsbil-
dung und das sittliche Verhalten der Mit-
blirger, zumal der Jugend. Sie haben die
ernste Verpflichtung, keine Liigen, Unrich-
tigkeiten und keinen Schmutz zu verbrei-
ten, sondern nur die Wahrheit und vor
allem alles das, was nicht zum Laster, son-
dern zum rechten Tun und zur Tugend an-
leitet.

Mit groBlem Schmerz sehen Wir, was
schon Unser Vorginger unsterblichen An-
denkens, Leo XIII., beklagte, «die Liige
kithn sich breit machen... in umfangrei-
chen Biichern und Kleinschriften, in Tages-
zeitungen und verfithrerischen Schaustel-
lungen’»; Wir sehen «Biicher und Zeit-
schriften, die darauf angelegt sind, die Tu-
gend zu verspotten und das Laster zu be-
schonigen8».

Rundfunk, Film und Fernsehen

Dazu kommen heute bekanntlich noch,
Ehrwiirdige Briider und geliebte Sohne, die
Darbietungen des Rundfunks, des Films
und des Fernsehens, von denen die letzten

Jene, die nach dem Wort des Volkerapo-
stels «immerfort lernen wollen und doch
nie zur Erkenntnis der Wahrheit gelan-
gen®y, jene, die leugnen, dafl der mensch-
lichen Vernunft eine sichere und gewisse
Wahrheit offenstehen koénne, und jene,
leicht zuhause empfangen werden. Von al-
len diesen koénnen zwar Anregungen und
Antriebe zum Ehrbaren und Guten wie
auch zur christlichen Tugend ausgehen,
aber nicht selten koénnen leider daraus, be-
sonders fiir die Jugend, Verlockungen zu
bosen Sitten, zu einem verdorbenen Leben,
zu triigerischen Irrtiimern wie zu schliipf-
rigen Lastern entstehen. Diesen verderb-
lichen Waffen ist daher das Riistzeug der
Wahrheit und Redlichkeit entgegenzuset-
zen, um die Macht dieses groBen, tdglich
weiter um sich greifenden Ubels mit aller
Sorgfalt abzuwehren. Der schlechten und
liignerischen Presse ist darum mit einem
guten und ehrlichen Schrifttum zu begeg-
nen, den Rundfunksendungen sowie den
Film- und Fernsehdarbietungen, die zum
Irrtum fithren und dem Laster schmeicheln
wollen, sind andere zur Verteidigung der
Wahrheit und der Erhaltung guter Sitten
entgegenzustellen. Auf diese Weise sollen
jene neuen Erfindungen, die sehr viel Un-
heil zu stiften vermoégen, zum Heil und zur
Wohltat fir die Menschen wie zugleich zu
ehrbarer Erholung verwendet werden, und
so soll aus derselben Quelle, die oft bdses
Gift bietet, auch das Heilmittel kommen.

Religiose Gleichgiiltigkeit

Ferner fehlt es nicht an Leuten, die zwar
die Wahrheit nicht geflissentlich und ab-
sichtlich bekdmpfen, die aber durch ihre
Gleichgiiltigkeit und groBe Sorglosigkeit
doch gegen sie arbeiten, wie wenn Gott
uns nicht den Verstand zum Suchen und
Finden dieser Wahrheit gegeben hitte.
Diese verkehrte Haltung fiihrt wie von
selbst zu der ganz widersinnigen Behaup-

tung, alle Religionen seien gleichzuwerten
ohne Unterschied von Wahr und Falsch.

«Dieser SchluB — um die Worte Unseres
schon genannten Vorgédngers zu gebrau-
chen — dient dem Untergang aller Reli-

gionen, namentlich der katholischen, die
als einzig wahre unter allen nicht ohne
grofles Unrecht den iibrigen gleichgestellt
werden kann?®.» Die Verneinung jeglichen
Unterschiedes bei Gegensitzlichem und
Widersprechendem fiihrt {ibrigens zu dem
verhédngnisvollen Ergebnis, keine Religion
zu wollen, weder in der Theorie noch in
der Tat. Wie konnte denn Gott, der die
Wahrheit ist, die Unbekiimmertheit, Nach-
lassigkeit und Gleichgiltigkeit derer billi-
gen oder dulden, die sich um Fragen, von
denen das ewige Heil von uns allen ab-
héngt, in keiner Weise, weder um die Er-
forschung und Erfassung der notwendigen
Wahrheiten kiimmern, noch um die recht-
maéaBige Verehrung, die Gott allein gebiithrt?

Wenn man heute soviel Mithe und Fleif
aufbringt bei der Erlernung und Forderung
menschlicher Wissenszweige, so dafl unser
Jahrhundert sich mit vollem Recht eines er-
staunlichen Fortschrittes auf dem Gebiete
der wissenschaftlichen Forschungen rithmt,
warum sollten wir dann nicht denselben,
ja noch groBeren Fleil und eifrigeres Ge-
schick auf die sichere und feste Aneignung
jener Kenntnisse verwenden, die nicht die-
ses irdische und vergingliche Leben, son-
dern das himmlische und unvergéngliche
betreffen? Nur dann, wenn wir zur Wahr-
heit gelangt sind, die aus dem Evangelium
kommt und die in lebendige Tat umgesetzt
werden muB, nur dann, sagen Wir, wird
unser Herz in Frieden und Freude ruhig
werden. Diese Freude ubertrifft bei weitem
jene, die ihren Ursprung in den Ergebnissen
wissenschaftlicher Forschung und in den
heute von uns ausgeniitzten wunderbaren
Erfindungen haben kann, welche durch die
Tagesmeldungen bis in den Himmel erho-
ben werden.

2.TEIL

EINHEIT, EINTRACHT UND FRIEDE

Die Wahrheit bringt der Sache des Friedens
ansehnliche Vorteile

Aus dieser Kenntnis der Wahrheit —
die vollstdndig, unversehrt und aufrichtig
sein soll — muf die Eintracht kommen und
iberstréomen in unseren Geist, in unser
Herz und unser Tun. Alle Zwietracht nam-
lich, alle Unstimmigkeiten und Uneinigkei-
ten haben gleichsam ihren ersten Aus-
gangspunkt in der Wahrheit, die entwe-
der nicht erkannt wurde oder die, was noch
schlimmer ist, zwar erforscht und durch-
schaut, jedoch abgelehnt wurde, sei es um
des Nutzens und der Vorteile willen, die
oftmals aus den falschen Ansichten erhofft
werden, sei es wegen jener boswilligen

Blindheit, in der die Menschen fiir ihre La-
ster und unrechten Taten gar zu leicht und
zu nachsichtig eine Entschuldigung suchen.

Es ist daher notwendig, daB alle, die Ein-
zelnen wie auch jene, in deren Hinden
das Los der Volker liegt, aufrichtig die
Wahrheit lieben, wenn sie die Eintracht
und den Frieden erreichen wollen, woraus
die wahre, private und Offentliche Wohl-
fahrt kommen kann.

Zu dieser Eintracht und zu diesem Frie-
den ermahnen Wir ausdriicklich jene, die
den Staat regieren. Wir, die Wir iiber allen
Spannungen zwischen den Volkern stehen,
alle Volker mit gleicher Liebe umfangen
und von Kkeinen irdischen Vorteilen, von
keinen Anspriichen politischer Macht und



520

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1959 — Nr. 33

von keinerlei Wiinschen dieses Lebens ge-
leitet werden, Wir glauben, von allen Men-
schen gleich welchen Volkes unvoreinge-
nommen beurteilt und unvoreingenommen
gehort werden zu konnen, wenn Wir {iber
diese uberaus wichtige Frage sprechen.

Gott hat die Menschen als Briider
erschaffen

Gott schuf die Menschen nicht als
Feinde, sondern als Bruder. Er gab ihnen
die Erde, damit sie sie durch ihre Arbeit
und Anstrengung veredeln; so sollten die
Einzelnen und die Gesamtheit die Friichte
und all das erhalten, was zum Unterhalt
und zum Leben notwendig ist. Die verschie-
denen Nationen aber sind nichts anderes
als Gemeinschaften von Menschen, das
heiBt von Briidern, Gemeinschaften, die
nicht nur ihr eigenes Ziel, sondern auch in
briiderlicher Einheit die gemeinsame Wohl-
fahrt der ganzen menschlichen Gesellschaft
erstreben sollen.

Ferner darf der Weg dieses sterblichen
Lebens nicht nur in sich selbst betrachtet
und nur um des Genusses willen tibernom-
men werden, denn er fithrt nicht blof zum
Untergang des menschlichen Leibes, son-
dern auch zum unsterblichen Leben, zu
einer unvergéinglichen Heimat.

Wenn diese Lehre, diese trostvolle
Hoffnung aus den Herzen der Menschen
gerissen wird, so schwindet jede Lebens-
grundlage; Begierde, Uneinigkeiten und
Zwistigkeiten, die durch keine wirksamen
Zugel zu bandigen sind, brechen notwendig
aus unserem Innern hervor, nicht der
Olzweig des Friedens leuchtet dann dem
Geiste, sondern die Fackeln der Zwietracht
flammen auf; unser Los ist dann dem Los
der vernunftlosen Tiere beinahe gleich; ja,
es ist sogar schlimmer, insofern wir, mit
der Fahigkeit zu denken ausgestattet, die
Moglichkeit haben, diese zu miBbrauchen
und auf Schlimmeres zu sinnen und zu ver-
fallen — was leider nur zu oft geschieht
— und, wie einstens Kain, durch vergos-
senes Bruderblut und schweres Vergehen
die Erde zu entstellen.

Es ist also vor allem notwendig, Geist
und Herz an diese rechten Grundsitze zu
erinnern, wenn wir, wie es sich geziemt,
den Willen haben, auch unser Tun auf den
Weg der Gerechtigkeit zuriickzufiihren.

Warum, wenn wir doch Briider heiBen
und sind, und wenn wir eines gemeinsamen
Loses in diesem und im kommenden Le-
ben teilhaft werden, warum, so sagen Wir,
konnen wir uns als Gegner, Feinde und
Bekampfer der tibrigen aufspielen? Warum
andere beneiden, warum HaB entfachen
und todliche Waffen gegen die Briider
schmieden? Oh, es ist schon genug ge-
kampft worden unter den Menschen, allzu
gewaltige Scharen junger Leute haben
schon in der Bliite der Jahre ihr Herzblut
vergossen. Allzu viele Friedhtfe der im

Krieg Gefallenen gibt es schon auf der
Erde, und sie mahnen mit ihrer ernsten
Stimme alle, endlich einmal zur Eintracht,
zur Einigkeit und zum gerechten Frieden
zuriickzukehren.

Wir sollen deshalb alle bedacht sein nicht
auf das, was die Menschen untereinander
entzweit und trennt, sondern vielmehr auf
das, was sie in gegenseitiger und billiger
Wertschitzung ihrer selbst und ihrer An-
gelegenheiten verbinden kann.

Einheit und Eintracht unter den Volkern

Wenn man, wie es angemessen ist, auf
den Frieden und nicht auf den Krieg be-
dacht ist, und wenn alle aufrichtigen Her-
zens auf die briiderliche Eintracht der Vol-
ker schauen, nur dann wird es gelingen
konnen, daB die offentlichen Angelegen-
heiten richtig erkannt und gliicklich ge-
ordnet werden; ebenso wird es dann mog-
lich sein, in gemeinsamer Verstédndigung
das zu suchen und zu beschlieBen, was die
gesamte Menschheitsfamilie zu jener so er-
wiinschten Einigung fihrt, durch die das
Recht der einzelnen Nationen auf Freiheit,
statt von andern niedergetreten zu werden,
voll und ganz sichergestellt ist. Jene,
die andere unterdriicken und sie der ge-
bithrenden Freiheit berauben, konnen ge-
wiB nicht beitragen zu dieser Einigung.
Diesbeziiglich gilt das Wort Leos XIII,
Unseres weisen Vorgingers unsterblichen
Andenkens: «Um dem Ehrgeiz, der Sucht
nach fremdem Besitz, der Eifersucht
— den schlimmsten Kriegsschiirern — Ein-
halt zu gebieten, ist nichts geeigneter als
die christliche Tugend und an erster Stelle
die Gerechtigkeit 10.»

Wenn {ibrigens die Vélker nicht zu die-
ser briiderlichen Einigkeit gelangen, die
sich auf die Vorschriften der Gerechtigkeit
stiitzt und durch die Liebe gendhrt werden
muB, so bleibt die Lage duBerst geféhrlich,
deshalb beklagen und bedauern es alle Ein-
sichtigen, daB man keine Sicherheit habe,
ob man auf die Sicherung eines soliden,
wahren und aufrichtigen Friedens oder
vielmehr auf einen neuen und ganz
schrecklichen kriegerischen Zusammensto
in hdchster Blindheit hintreibe. In hochster
Blindheit, sagen Wir, denn falls — was
Gott verhiiten moge — ein neuer Krieg
ausbricht, wird infolge der schauerlichen
Waffen, die unsere Zeit einfithrte, auf alle
Volker, Besiegte oder Sieger, nur ein grau-
siges Morden und ein grauenhafter Zu-
sammenbruch warten und sie heimsuchen.

Wir bitten daher alle, besonders die
Staatslenker, dies klug und aufmerksam
vor Gott dem Richter zu iiberdenken und
willig und gern alle Mittel zu beniitzen,
die zur notwendigen Einigung fithren kon-
nen. Diese einmiitige Einigung, durch die
gleichzeitig, wie Wir schon sagten, auch
die gemeinsame Wohlfahrt der Volker zwei-
fellos wachsen wird, kann nur dann wie-
derhergestellt werden, wenn nach Befrie-

dung der Gemiiter und Sicherstellung der
Rechte aller wieder die Freiheit aufleuch-
tet, die iiberall der Kirche, den Nationen
und den einzelnen Biirgern geschuldet ist.

Einheit und Eintracht unter den Klassen
der Gesellschaft

Wenn aber unter den Nationen und Vol-
kern eine einmiitige Einheit erstrebt wird,

.so mufBl diese notwendig auch unter den

verschiedenen Klassen der Biirger immer
mehr gefordert werden, andernfalls kann
es, wie es sich schon deutlich zeigt, zu ge-
genseitigem HaBl und Feindschaft kommen;
daraus werden lauter Aufruhr, unselige
Umstiirze und zuweilen auch BlutvergieBen
folgen zugleich mit immer groéBRerer
Schwachung und Gefdhrdung des offent-
lichen und privaten Besitzes. Hierzu be-
merkte Unser Vorgédnger mit vollem Recht:
«Gott ordnete an, daBl in der Gemeinschaft
des Menschengeschlechtes eine Ungleich-
heit der Klassen und unter diesen eine ge-
wisse, aus freundschaftlichem Verstehen
kommende Gleichheit herrsche 11.» Es ist ja
deutlich: «Wie sich im Korper die unter-
einander verschiedenen Glieder zusammen-
finden, so daB jenes Verhiltnis entsteht,
das man mit Recht méaBig nennen konnte,
so hat die Natur im Staat vorgeschrieben,
daB sich die Klassen untereinander
einmiitig zusammenfinden und sich gebiih-
rend zum Gleichgewicht verhelfen. Die eine
bedarf unbedingt der andern: Es kann der
Besitz nicht ohne die Arbeit und die Arbeit
nicht ohne den Besitz bestehen. Die Ein-
tracht erzeugt die Schonheit und die Ord-
nung der Dinge 12.» Wer also die Ungleich-
heit der Klassen zu leugnen wagt, wider-
spricht den Gesetzen der Natur selbst; die
Gegner dieser freundschaftlichen und not-
wendigen Zusammenarbeit der sozialen
Klassen versuchen jedoch, die menschliche
Gesellschaft in Unordnung zu bringen und
zu spalten, unter groBer Gefdhrdung und
Schadigung des privaten und o6ffentlichen
Wohles. So hat iibrigens Unser Vorginger
unsterblichen Andenkens, Pius XII., weise
betont: «Bei einem Volke, das dieses Na-
mens wirdig ist, sind die Ungleichheiten,
die nicht aus der Willkiir der Menschen,
sondern aus der Natur der Dinge selbst
kommen — Ungleichheiten geistiger Kul-
tur, des Besitzes, der sozialen Stellung,
immer unbeschadet der Gerechtigkeit und
der gegenseitigen Liebe — tatséchlich kein
Hindernis fiir das Bestehen und Vorherr-
schen eines wahren Geistes gemeinsamer
Briiderlichkeit 1.5 Die einzelnen Klassen
und die verschiedenen Schichten der Biir-
ger konnen freilich auf ihre eigenen Rechte
bestehen, vorausgesetzt, daf dies nicht mit
Gewalt, sondern auf rechtmiBigem Wege
geschieht, und daB sie nicht unbefugt die
Rechte der iibrigen angreifen, die in glei-
cher Weise unangetastet bleiben miissen.
Alle sind Briider, daher ist alles in freund-
schaftlicher Verbundenheit und in gegen-
seitiger briiderlicher Liebe zu bereinigen.



1959 — Nr. 33

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

521

Einige Zeichen der Entspannung

Man mufBl hierzu gestehen, und dies gibt
Hoffnung auf Besserung der Dinge, daB} in
neuerer Zeit manchenorts das Verhaltnis
und die Beziehungen unter den sozialen
Klassen weniger gespannt und schwierig
sind; so hat Unser letzter Vorgdnger an
die Katholiken Deutschlands die Worte ge-
richtet: «Die furchtbare Katastrophe des
letzten Krieges, die euch leidvoll erschiit-
terte, hat wenigstens das Gute gehabt, daB
in noch mehr von Vorurteilen und Grup-
peneigennutz sich freimachenden Kreisen
die Klassengegensitze weithin ausgeglichen
und die Menschen einander ndher gebracht
wurden. Denn gemeinsame Not ist fir alle

eine herbe, aber heilsame Zuchtmeisterin 14.»

Tatsdchlich ist der Abstand zwischen den
blirgerlichen Klassen vermindert worden;
da sie sich nicht mehr ausschlieBlich auf
den Besitz und die Arbeit zurilickfiihren,
sind sie vielfaltig geworden und stehen
leichter allen Biirgern offen. Denen, die
sich durch gréBeren Flei und Tiuchtigkeit
auszeichnen, ist die Moglichkeit gegeben,
zu hoheren sozialen Stellungen aufzustei-
gen, und was die betrifft, die von ihrer
tdaglichen Arbeit leben, so ist es trostlich
zu sehen, daB all die jingsten MaBnahmen
zur Besserung der Lage der Arbeiter in
den Betrieben und auf den ubrigen Arbeits-
gebieten die Wirkung haben, daB diese Ar-
beiter nicht mehr bloB nach ihrer wirt-
schaftlichen Bedeutung eingeschitzt wer-
den, sondern auch nach einer hdheren und
wirdigeren Auffassung des menschlichen
Lebens.

Erwigungen iiber wichtige Fragen auf dem
Gebiet der Arbeit

Es ist aber noch ein weiter Weg zuriick-
zulegen. Noch bestehen zu viele sachliche
Ungleichheiten, zu viele Ursachen der
Spannung unter den verschiedenen Grup-
pen, zuweilen infolge der unvollkommenen
oder nicht ganz richtigen Auffassung
vom Eigentumsrecht von seiten derer, die
ungebiihrlich auf den eigenen Nutzen und
Vorteil bedacht sind. Dazu kommt die
furchtbare Arbeitslosigkeit, die viele so
hart trifft und sehr quilt, und die wenig-
stens heute auch deshalb noch groRere
Schwierigkeiten bereiten kann, weil die
Arbeit h#ufig allerlei technisch vollkom-
meneren Maschinen {ibertragen wird. Diese
Arbeitslosigkeit beklagte schon Unser Vor-
ganger seligen Andenkens Pius XI. mit
den Worten: «Man muf} sehen, wie beinahe
unzihlige ehrbare Arbeiter zusammen mit
ihren Familien zur Untétigkeit und zur
auBersten Not gezwungen sind, Arbeiter,
die nichts sehnlicher wiinschen, als sich in
Ehren das Brot verdienen zu koénnen, das
sie tdglich nach gé6ttlichem Geheil vom
himmlischen Vater erflehen. Ihre Seufzer
rithren Unser Herz, und sie lassen Uns, vom
gleichen Mitleid ergriffen, jene Klage des
liebenden Herzens unseres gottlichen Mei-

sters wiederholen, die er angesichts der
vom Hunger erschopften Menschenmenge
aussprach: ,Misereor super turbam — Mich
erbarmt des Volkes 15, 16»

Wenn wir also die ersehnte gegenseitige
Verbundenheit unter den Klassen der Biir-
ger wollen und suchen — und wir alle
miissen sie wirklich wollen und suchen —,
so ist in vereintem, privatem und offent-
lichem Bemiihen und in einem gemeinsa-
men mutigen Beginnen nach Kraften dahin
zu streben, daB alle Menschen, auch jene
der untersten Schichten, sich durch ihre
Arbeit und ihren Schweil den notwendigen
Lebensunterhalt erwerben und auf sichere
und ehrbare Weise auch fir ihre und der
Ihrigen Zukunft vorsorgen kénnen. Dazu
haben unsere Zeitverhéltnisse der allge-
meinen Lebensfiihrung viele Bequemlich-
keiten gebracht, von deren Genufl man
auch die weniger begiiterten Mitbiirger
nicht fernhalten darf.

Jene, die auf den verschiedenen Gebieten
der menschlichen Arbeit die Initiative oder
Leitung haben und von denen das Los und
zuweilen selbst das Leben der Arbeiter ab-
hangt, mahnen Wir dringend, nicht blof3
daran zu denken, welchen Gewinn die Ar-
beiter durch ihr Miihen einbringen, und
nicht bloB deren Rechte zu sichern, was
den Arbeitslohn angeht, sondern sie auch
tatséichlich als Menschen, ja als Briider zu
betrachten; sie sollen auch dahin wirken,
daB die Arbeiter auf geziemende und ent-
sprechende Weise immer mehr an den
Friichten der geleisteten Arbeit teilhaben
und sich gleichsam als Teile des ganzen
Unternehmens fithlen konnen. Wir spre-
chen diese Mahnung aus, damit die Rechte
und Pflichten der Arbeitgeber mit denen
der Arbeitnehmer mehr und mehr in Uber-
einstimmung und in das rechte Verhiltnis
gebracht und die verschiedenen entspre-
chenden Vereinigungen aufgefaBt werden
«nicht als eine Waffe, ausschlieBlich ge-
dacht flur einen Verteidigungs- und An-
griffskrieg, der Gegenwirkungen und Ver-
geltungsmaBnahmen hervorruft, nicht als
ein Strom, der uber die Ufer tritt und
trennt, sondern als eine Briicke, die ver-
bindet17». Vor allem ist aber dafiir zu sor-
gen, daB dem Fortschritt auf wirtschaft-
lichem Gebiet, wovon Wir sprachen, ein
nicht geringer Fortschritt in sittlicher Hin-
sicht entspreche — wie es sich fiir Chri-
sten, ja schon fiir Menschen, unbedingt ge-
ziemt. Was niitzt es denn den Arbeitern,
eine groBere Menge von Gilitern zu erwer-
ben und die Wohltaten einer gehobeneren
Lebensfiihrung zu genieBen, wenn sie die
hoheren Giiter, jene fiir die unsterbliche
Seele, verloren oder vernachlédssigt hatten?
Der ausgesprochene Wunsch wird sich er-
fullen, wenn die soziale Lehre der katho-
lischen Kirche gebiihrend verwirklicht wird
und wenn alle «sich bemiihen, die Herrin
und Konigin aller Tugenden, die Liebey, in
sich selbst zu pflegen und in den andern, in
den GroBen wie in den Kleinen, zu wecken.

Das erwiinschte Heil ist hauptsichlich als
Ergebnis eines groBen Stromes der Liebe
zu erwarten. Wir meinen damit die christ-
liche Liebe, die das zusammenfassende Ge-
setz des ganzen Evangeliums ist und die,
immer bereit, sich fiir das Wohl der an-
dern zu opfern, fiir den Menschen das
sicherste Gegengift ist gegen den Stolz und
Egoismus der Welt. Die gottlichen Grund-
ziige und Auswirkungen dieser Tugend hat
der Apostel Paulus mit den Worten ge-
zeichnet: «Die Liebe ist langmiitig, die
Liebe ist giitig, sie sucht nicht ihren Vor-
teil, alles ertrdgt sie, alles duldet sie 18-19.y

Einheit und Eintracht in den Familien

Endlich ermahnen Wir mit viterlichem
Herzen dringend auch alle Familien zur
Begriindung und Festigung der gleichen
eintréchtigen Einheit, zu der Wir die Vél-
ker, deren Lenker und alle Klassen der
Biirger aufgerufen haben. Wenn nédmlich
Friede, Einigkeit und Eintracht nicht im
hiuslichen Zusammenleben herrschen, wie
wird man sie dann in der biurgerlichen Ge-
sellschaft finden kénnen? Diese geordnete
und harmonische Einheit, die jederzeit in-
nerhalb der h&uslichen Mauern herrschen
muB, hat ihren Ursprung in dem unauf-
16slichen Band und in der Heiligkeit der
Ehe selbst, und sie ndhrt zum groBen Teil
die Ordnung, den Fortschritt und das
Wohl der ganzen biirgerlichen Gesellschaft.
Der Familienvater nehme unter den Seinen
gleichsam die Stelle Gottes ein und gehe
nicht bloB durch die Autoritdt, sondern
auch durch das Beispiel seines rechtschaf-
fenen Lebens den andern voran. Die Mut-
ter der Familie aber gebiete im hé&uslichen
Kreise mit ihrer Herzensgiite und ihrer
Tugend ihren Kindern in Festigkeit und
Milde; sie begegne ihrem Gatten nachsich-
tig und liebevoll, und zusammen mit ihm
unterweise und erziehe sie die Kinder, das
kostbarste, von Gott gewdhrte Geschenk,
sorgfaltig zu einem rechten und frommen
Leben. Diese aber sollen, wie es sich ge-
hort, immer den Eltern folgen, sie lieben
und ihnen nicht bloB ein Trost sein, son-
dern ihnen, wenn nétig, auch zu Hilfe kom-
men. Innerhalb der h&duslichen Mauern
atme jene Liebe, die die Familie von Na-
zareth beseelte; es sollen dort alle christ-
lichen Tugenden aufblithen, stark sei die
Einigkeit, und ausstrahlen moge das Bei-
spiel eines untadeligen Lebens. Niemals
moge — darum bitten Wir Gott innig —
diese so schone, so traute und so notwen-
dige Eintracht zerrissen werden; wenn
ndmlich diese heilige Stiftung der christ-
lichen Familie ins Wanken gerit, wenn die
vom gottlichen Erloser gegebenen Vor-
schriften verworfen oder verdorben wer-
den, dann wanken in der Tat die Grund-
lagen des Staates, und es wird, nicht ohne
schweren Schaden und Nachteil fiir alle
Biirger, die buirgerliche Gesellschaft selbst
angesteckt und in ernste Gefahr gebracht.



522

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1959 — Nr. 33

3. TEIL

EINHEIT DER KIRCHE

Beweggriinde der Hoffnung, gegriindet auf
das Gebet Jesu

Und nun kommen Wir dazu, von jener
Einheit zu reden, die Uns in ganz besonde-
rer Weise am Herzen liegt und die in inner-
ster Beziehung steht zum Hirtenamt, das
Uns von Gott anvertraut ist, ndmlich von
der Einheit der Kirche.

Alle wissen, dafl der gottliche Erldser
eine Gemeinschaft gegriindet hat, die ihre
Einheit bis an das Ende der Zeiten bewah-
ren muB gemidB dem Worte: «Siehe, ich
bin bei euch alle Tage bis ans Ende der
Welt 20y, und daB er dafiir an den himm-
lischen Vater insténdige Gebete gerichtet
hat. Dieses Gebet Jesu Christi, das ohne
Zweifel angenommen und erhort wurde we-
gen seiner Gottesfurcht 21, ndmlich: «DaB
alle eins seien, wie du, Vater, in mir und
ich in dir, damit sie so alle in uns eins
seien 22», dieses Gebet fl6Bt Uns ein und
befestigt in Uns die trostliche Hoffnung,
daB alle Schafe, die nicht in dieser Hiirde
sind, schlieBlich einmal die Sehnsucht spii-
ren, zuriickzukehren, und daB deshalb nach
dem Wort des gottlichen Erlosers «ein
Schafstall und ein Hirte werde 23».

Lebhaft angeregt von dieser trauten
Hoffnung haben Wir 6ffentlich die Absicht
ausgesprochen, ein Okumenisches Konzil
einzuberufen, an dem die Bischéfe des gan-
zen Erdkreises teilnehmen sollen, um die
schwierigen Probleme der Religion zu be-
handeln. Hauptziel dieses Konzils wird
sein, das Wachstum des katholischen Glau-
bens und die heilsame Erneuerung der Sit-
ten des christlichen Volkes zu férdern sowie
die kirchliche Disziplin den Notwendigkei-
ten unserer Zeit anzupassen. Das wird ohne
Zweifel ein wunderbares Schauspiel der
Wahrheit, der Einheit und der Liebe sein,
ein Schauspiel, das auch in der Sicht jener,
die von diesem Apostolischen Stuhl ge-
trennt sind, eine sanfte Einladung sein
wird, wie Wir hoffen, jene Einheit zu
suchen und zu erlangen, die Jesus Christus
in solch inbriinstigen Gebeten vom himm-
lischen Vater erflehte.

Einheitsbestrebungen bei den verschiedenen
getrennten Gemeinschaften

Wir wissen — und es gereicht Uns dies
zum Trost —, daB in letzter Zeit sich bei
nicht wenigen von der Kathedra des hl. Pe-
trus getrennten Gemeinschaften eine ge-
wisse Sympathiebewegung gegeniiber dem
Glauben und den Einrichtungen der katholi-
schen Kirche und eine steigende Hochach-
tung gegeniiber diesem Apostolischen Stuhle
abzeichnet, wobei die Liebe zur Wahrheit
manche vorgefaBte Meinung beseitigt. Wir
wissen ebenfalls, daB fast alle, die sich,
obwohl von Uns und unter sich getrennt,

Christen nennen, mehrere Male Kongresse
abgehalten und besondere Organisationen
geschaffen haben mit dem Ziel, Verbindun-
gen unter sich anzukniipfen. Das zeigt, da
sie von dem groBen Verlangen beseelt sind,
wenigstens zu irgendeiner Form der Ein-
heit zu gelangen.

Die Einheit der Kirche
von ihrem gottlichen Stifter gewollt

Es steht auBer Zweifel, daB der gottliche
Erloser eine Kirche griindete, die durch
eine &duBerst solide Einheit zusammenge-
halten wird. Wenn er dies — widersinni-
gerweise — nicht so eingerichtet hitte, so
hatte er ein wenigstens in der Zukunft
sich selbst widersprechendes Gebilde ge-
schaffen nach Art fast aller philosophischen
Systeme, die willkiirlich durch verschie-
dene menschliche Meinungen zustande
kommen, und von denen im Laufe der Zeit
eines aus dem anderen entspringt: sie wan-
deln sich und verschwinden wieder. Es
kann jedoch niemanden geben, der nicht
sdhe, wie sehr all dies der go6ttlichen Lehre
Jesu Christi entgegengesetzt ist, der da ist
«der Weg, die Wahrheit und das Leben 24y,

Dafl diese Einheit, ehrwiirdige Briider
und geliebte So6hne, die, wie Wir sagten,
nicht etwas Vergéngliches, Unsicheres oder
Schwankendes, sondern etwas Festes, Be-
harrliches und Sicheres sein muB 2, zwar
den iibrigen christlichen Gemeinschaften,
nicht aber der Katholischen Kirche abgeht,
das konnen in der Tat alle leicht sehen,
die sie aufmerksam betrachten. Diese ist
nédmlich so beschaffen, daB sie sich durch
folgende drei Kennzeichen unterscheidet
und auszeichnet: durch die Einheit der
Lehre, der Leitung und des Kultes; sie ist
so beschaffen, dal sie jedermanns Auge
sichtbar ist, so daB alle sie erkennen und
ihr folgen konnen. Sie ist so beschaffen,
daB nach dem Willen des gottlichen Stif-
ters selber alle Schafe in ihr zu einer ein-
zigen Herde zusammengeschlossen werden,
unter der Fiuhrung eines einzigen Hirten,
so daB sdmtliche S6hne zu dem einen, auf
dem Fundament des Petrus ruhenden Haus
herbeigerufen und in ihm als dem einzigen
Reiche Gottes alle Vo6lker in briiderlichem
Bunde zusammengefithrt werden, dessen
Biirger in eintréchtiger Gesinnung auf
Erden untereinander verbunden sind, damit
sie dereinst die ewige Seligkeit im Himmel
genieen konnen.

Einheit des Glaubens

Die katholische Kirche befiehlt, all das
treu und fest zu glauben, was von Gott ge-
offenbart ist, das heiB3t, alles, was in der
Heiligen Schrift und in der mindlichen
oder schriftlichen Uberlieferung enthalten
ist, und was im Laufe der Jahrhunderte,

von den apostolischen Zeiten angefangen,
von den Pépsten und den rechtméBigen
Okumenischen Konzilien bekraftigt und
definiert worden ist. Nie hat die Kirche,
sooft sich jemand von diesem Pfad ent-
fernte, aufgehort, ihn durch ihre mitter-
liche Autoritdt immer wieder auf den rech-
ten Weg zuriickzurufen. Sie weil némlich
sehr wohl und hélt daran fest, daB es nur
eine einzige Wahrheit gibt, und daB es
keine «Wahrheiteny geben kann, die unter
sich im Widerspruch stehen. Sie macht sich
deshalb die Versicherung des Volkerapo-
stels zu eigen: «Wir vermdgen nichts gegen
die Wahrheit, sondern fiir die Wahrheit 26.»
Es gibt jedoch nicht wenige Punkte, in
denen die katholische Kirche den Theolo-
gen freie Meinung 148t, insofern es sich
um Dinge handelt, die nicht vo6llig sicher
sind, und insofern auch, wie der beriihmte
englische Schriftsteller Kardinal John
Henry Newman bemerkte, solche Ausein-
andersetzungen die Einheit der Kirche
nicht zerschneiden. Sie dienen vielmehr
einem tieferen und besseren Versténdnis
der Glaubenssédtze, weil sie den Weg zu
dieser Erkenntnis bereiten und sicherstel-
len, da aus dem Gegensatz der verschie-
denen Meinungen neues Licht kommt 27,
Jedenfalls mu3 man sich immer jenes all-
gemein bekannte Wort vor Augen halten,
das in verschiedenen Formen verschiedenen
Autoren zugeschrieben wird: In den not-
wendigen Dingen herrsche Einheit, in zwei-
felhaften Freiheit, in allen die Liebe.

Einheit der Leitung

DafBl sich weiterhin in der katholischen
Kirche die Einheit der Leitung vorfindet,
sieht jeder. Wie in der Tat die Glaubigen
den Priestern unterstehen und die Priester
den Bischéfen, die «der Heilige Geist auf-
gestellt hat..., die Kirche Gottes zu re-
gieren 2y, so sind alle Bischofe und jeder
einzelne von ihnen dem romischen Papst
unterstellt. Dieser aber muf} als der recht-
méafRige Nachfolger jenes Petrus gelten, den
Christus der Herr als Fels und als Funda-
ment seiner Kirche gesetzt hat 29, und dem
allein er in besonderer Weise die Vollmacht
gab, auf Erden zu binden und zu ldsen 39,
seine Brider zu stdrken 3! und die ganze
Herde zu weiden 32.

Einheit des Kultes

Was aber die Einheit des Kultes angeht,
wer wiBte nicht, daB die katholische
Kirche seit ihrer Entstehungszeit immer
sieben Sakramente, nicht mehr und nicht
weniger, gehabt hat, die sie als heiliges
Erbe von Jesus Christus empfing, und daB
sie nie davon ablieB, sie auf dem ganzen
katholischen Erdkreis als Nahrung des
geistlichen Lebens den Gldubigen zu spen-
den? Und ebenso bekannt ist, daB in
ihr nur ein einziges Opfer gefeiert wird,
das der heiligen Eucharistie, in dem Chri-
stus, unser Heil und unser ErlGser, sich



1959 — Nr. 33

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

523

jeden Tag fiir uns alle in unblutiger, aber
wirklicher Weise opfert, wie er es einst auf
Golgotha am Kreuze hingend tat und voll
Barmbherzigkeit die unermeBlichen Schéitze
seiner Gnade auf uns alle ausgief3t. Deshalb
bemerkt der heilige Zyprian mit vollem
Recht: «Es kann kein anderer Altar oder
ein neues Priestertum eingesetzt werden
auBer dem einen Altar und dem einen Prie-
stertum 33.» Das schlieBt jedoch bekanntlich
nicht aus, daB in der katholischen Kirche
verschiedene Riten existieren und appro-
piert sind, durch die sie um so schoner er-
strahlt und gleichsam als Tochter des hoch-
sten KoOnigs erscheint, angetan mit man-
nigfaltigem Schmuck 34,

DaB alle zu dieser wahren und vollstén-
digen Einheit gelangen, dafiir bringt der
katholische Priester, wéhrend er das eucha-
ristische Opfer feiert, der unendlichen Barm-
herzigkeit Gottes die unbefleckte Hostie dar,
indem er vor allem fleht «fiir deine heilige
katholische Kirche, der du den Frieden
schenken, die du behiiten, einigen und lei-
ten mogest auf dem ganzen Erdkreis, zu-
sammen mit deinem Diener, unserem
Papst, und allen, welche, der wahren Lehre
getreu, den katholischen und apostolischen
Glauben fordern 35».

Viiterliche Einladung zur Einheit

Dieses wunderbare Schauspiel der Ein-
heit, das die katholische Kirche allein aus-
zeichnet und das fiir alle ein leuchtendes
Beispiel ist, die Wiinsche und Gebete, durch
die sie von Gott fiir alle dieselbe Einheit
erfleht, moge euer Gemiit rithren und heil-
sam aufriutteln, euer Gemit, sagen Wir,
die ihr von diesem apostolischen Stuhle
getrennt seid.

Gestattet, daB Wir euch mit innigem
Verlangen Briider und S6hne nennen. LafBt
Uns die Hoffnung auf eure Riickkehr ndh-
ren, die Wir mit véaterlicher Liebe hegen.
Wir méchten Uns an euch in der gleichen
Hirtensorge und mit denselben Worten
wenden, mit denen Theophilus, der Bischof
von Alexandrien, sich an seine Briider und
Sohne wandte, wahrend ein unheilvolles
Schisma das nahtlose Gewand der Kirche
zerriB: «Ahmen wir, Geliebteste, die wir
der himmlischen Berufung teilhaftig sind,
jeder gemdBl den eigenen Moglichkeiten,
ahmen wir Jesus nach, den Fihrer und
Vollender unseres Heiles. Umfangen wir
jene Herzensdemut, die nach oben fiihrt,
und jene Liebe, die uns mit Gott verbindet,
sowie den lauteren Glauben an die gott-
lichen Geheimnisse! Fliehet alle Spaltung,
meidet die Zwietracht... Unterstiitzt euch
in gegenseitiger Liebe. Ho6ret das Wort
Christi: Daran sollen alle erkennen, daB
ihr meine Jiinger seid, daB ihr einander
liebet 36.»

Beachtet, Wir bitten euch, daB. Wir, .

wahrend Wir euch voll Liebe zur Einheit
der Kirche rufen, euch nicht in ein frem-
des Haus einladen, sondern in das eigene
und gemeinsame Vaterhaus. Erlaubt des-

halb die Mahnung, da Wir nach allen Ver-
langen tragen «mit der Zéartlichkeit Jesu
Christi 37y, daB ihr euch an eure Viter er-
innert, «die euch das Wort Gottes verkiin-
det haben; und auf den Ausgang ihres
Wandels achtend ahmet ihren Glauben
nach 38y, Die glorreiche Schar der Heiligen,
die jedes Volk von euch schon zum Him-
mel geschickt hat, und besonders jene, die
mit ihren Schriften die Lehre Jesu Christi
leuchtend wiberliefert und erklart haben,
auch sie scheinen euch durch das Beispiel
ihres Lebens zur Einheit mit diesem Apo-

_ stolischen Stuhle einzuladen, mit dem auch

eure christliche Gemeinschaft durch so
viele Jahrhunderte heilsam verbunden war.

Wir wenden Uns deshalb an alle jene,
die von Uns getrennt sind, wie an Briider
mit den Worten des heiligen Augustinus,
der sagt: «Ob sie wollen oder nicht, sie
sind unsere Briider. Nur dann werden sie
aufhoren, unsere Briider zu sein, wenn sie
aufgehdrt haben, zu sprechen: ,Vater un-
ser’. 3% «Lieben wir also Gott, unseren-
Herrn, lieben wir seine Kirche: jenen wie
einen Vater, diese wie eine Mutter; jenen
als Herrn, diese als seine Dienerin; sind wir
doch selbst ihre Kinder. Diese Vereinigung
aber kommt durch eine groBe Liebe zu-
stande; niemand kann daher den einen be-
leidigen, ohne den anderen zu kridnken.
Was niitzt es dir, wenn du den Vater nicht
beleidigst, dieser jedoch die beleidigte Mut-
ter racht? ... Betrachtet also, meine Teuer-
sten, alle einheitlich Gott als euren Vater
und die Kirche als eure Mutter 40.»

Notwendigkeit besonderer Gebete

Deshalb richten Wir zu Gott, dem all-
glitigen, dem Spender der himmlischen Er-
leuchtungen und aller Giiter, flehentliche
Gebete um die Bewahrung der kirchlichen
Einheit und um das Wachstum der Hiirde
Christi und seines Reiches, und ermahnen
auch alle geliebten Briider und Sthne, so
viele Wir ihrer in Christus haben, in Be-
harrlichkeit zu beten. Der gute Ausgang
des kiinftigen Okumenischen Konzils hingt
tatséchlich mehr als von menschlicher An-
strengung und sorgféltigem Fleil von den
glihenden Gebeten ab, die gewissermaBen
in heiligem Wettstreit gemeinsam verrich-
tet werden. Zur Verrichtung dieser Gebete
an Gott laden Wir liebevoll auch diejenigen
ein, die, auch wenn sie nicht zu dieser
Hiirde gehoren, bestrebt sind, Gott die
schuldige Ehre zu geben und seinen Gebo-
ten mit gutem Willen zu gehorchen.

Diese Hoffnung, diese Unsere Wiinsche
vermehre und vollende das unvergleichliche
Gebet Christi: «Heiliger Vater, bewahre
sie in deinem Namen, die du mir gegeben
hast, damit sie eins seien wie auch wir. ..
Heilige sie in der Wahrheit, dein Wort ist
Wahrheit... Aber nicht nur fiir sie bitte
ich, sondern auch fiir jene, die durch ihr
Wort an mich glauben werden, .. damit sie
vollendet seien in der Wahrheit. .. 21y

Aus der eintrichtigen Einheit der Geister
mogen Friede und Freude entspringen

Diese Bitte erneuern Wir zusammen mit
dem katholischen Erdkreis, der mit Uns
verbunden ist, und Wir tun dies nicht nur
unter dem Antrieb einer grofien Liebe zu
allen Volkern, sondern auch im Geiste
echter evangelischer Bescheidenheit. Wir
wissen namlich um die Geringfligigkeit
Unserer Person, die Gott nicht um Unserer
Verdienste, sondern um seines geheimen
Ratschlusses willen zum Gipfel des hoch-
sten Priestertums zu erheben sich gewiir-
digt hat. Deshalb wiederholen Wir allen
Unseren von diesem Stuhle Petri getrenn-
ten Briidern und S6hnen die Worte: «Ich
bin... Joseph, Euer Bruder 42y Kommt!
«Versteht Uns 43y, Wir wiinschen nichts
anderes, Wir wollen nichts anderes, Wir
bitten Gott um nichts anderes als um euer
Heil, um eure ewige Seligkeit. Kommt!
Von dieser ersehnten Einheit und Ein-
tracht, die von Bruderliebe genidhrt sein
muf}, wird ein groBer Friede entspringen,
jener Friede Christi, «der alles Erkennen
ubersteigt 44», denn er steigt vom Himmel
hernieder; jener Friede, den Christus durch
den Gesang der Engel iiber seiner Krippe
den Menschen guten Willens verkiindigt
hat# und den er nach Einsetzung des
eucharistischen Sakramentes und Opfers
mit den Worten geschenkt hat: «Frieden
hinterlasse ich euch, meinen Frieden gebe
ich euch, nicht wie die Welt ihn gibt, gebe
ich ihn euch46.» Friede und Freude: Ja,
auch die Freude; denn diejenigen, die tat-
sichlich und wirksam zum mystischen Leib
Christi, welcher die katholische Kirche ist,
gehdren, haben Anteil an seinem Leben,
das vom go6ttlichen Haupt auf die einzel-
nen Glieder uberstréomt, und um dessent-
willen die, welche alle Vorschriften und
Gebote unseres Erlosers treu beobachten,
auch in diesem sterblichen Leben jene
Freude genieBen konnen, die ein Unter-
pfand und ein Vorbote der himmlischen
und ewigen Seligkeit sein soll.

Der Friede der Seele muf} titig sein

Aber dieser Friede, diese Seligkeit ist,
wéhrend wir den ermildenden Weg in die-
sem Lande der Verbannung zuriicklegen,
noch unvollkommen. Es ist kein Friede in
volliger Ruhe, in volliger Heiterkeit. Es ist
ein tatiger, nicht ein miBiger oder schlaf-
fer Friede. Vor allem ist es ein Friede, der
gegen alle Irrtiimer ankdmpft, auch wenn
sie unter dem falschen und triigerischen
Schein des Wahren versteckt sind, der an-
kampft gegen die Lockungen und Annehm-
lichkeiten des Lasters, schlieBlich gegen
jede Art von Feinden der Seele, welche die
Unschuld und unseren katholischen Glau-
ben zu schwichen, zu beflecken und zu
zerstoren suchen. Es ist ein Friede, der
gegen den Hal}, gegen die Streitigkeiten,
gegen die Spaltungen ankdmpft, welche die-
sen Glauben zerbrechen oder verletzen kon-



524

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1959 — Nr. 33

nen. Deshalb hat der go6ttliche Erléser uns
seinen Frieden gegeben und empfohlen.
Der Friede, den wir suchen und unter
Einsatz unserer Kréafte erreichen miissen,
ist also, wie Wir gesagt haben, ein Friede,
der keinem Irrtum zustimmt und es nicht
mit denen héilt, die ihn férdern, der sich
nicht an die Laster hingibt und der alle
Zwietracht vermeidet. Derart ist dieser
Friede, daB3 er von denen, die seine Anhén-
ger sein wollen, den bereitwilligen Verzicht
auf den eigenen Nutzen und den eigenen
Vorteil verlangt um der Wahrheit und der
Gerechtigkeit willen, nach dem Wort des

Evangeliums: «Suchet... zuerst das Reich
Gottes und seine Gerechtigkeit...47.»

Die allerseligste Jungfrau Maria, die
Konigin des Friedens, deren unbeflecktem
Herzen Unser Vorgénger seligen Angeden-
kens, Pius XII, das ganze Menschen-
geschlecht geweiht hat, erlange uns von
Gott, Wir bitten instdndig darum, die ein-
triachtige Einheit und den wahren, wirk-
samen und streitbaren Frieden, und zwar
sowohl Unseren Sohnen -in Christus, als
auch allen, die, obwohl von Uns getrennt,
doch nicht umhin konnen, die Wahrheit,
Einheit und Eintracht zu lieben.

4. TEIL

VATERLICHE ERMAHNUNGEN

An die Bischofe

Wir wollen Uns nun mit véterlichem
Herzen einzeln an die verschiedenen Stédnde
der katholischen Kirche wenden. An erster
Stelle «ist Unser Wort an euch gerich-
tet 48y, Ehrwiirdige Brider im Bischofs-
amt, sowohl der Ostlichen als der westli-
chen Kirche, an euch, die ihr Fihrer des
christlichen Volkes seid und die ihr zusam-
men mit Uns die Last und Hitze des Tages
traget 49. Wir kennen eure Sorgfalt; Wir
kennen den apostolischen Eifer, durch den
ihr das Reich Gottes voranbringen, befesti-
gen und auf alle ausbreiten wollt, ein jeder
in seinem Sprengel. Wir kennen gleichfalls
eure Bedridngnisse, eure Schmerzen um so
viele SoOhne, die sich ungliieklicherweise
entfernen, getduscht vom triigerischen Irr-
tum. Wir wissen um die Knappheit der
auBeren Mittel, durch die mitunter ein gro-
Berer Aufschwung der katholischen Sache
verhindert wird, und vor allem um die ge-
ringe Zahl der Priester, die an vielen Orten
in keinem Verhiltnis steht zu den wach-
senden Bediirfnissen. Setzt jedoch euer
Vertrauen auf denjenigen, von dem «jede
gute Gabe und jedes vollkommene Ge-
schenk %%» kommt. Wendet euch mit instén-
digen Gebeten an Jesus Christus und ver-
traut auf ihn, ohne den «ihr nichts ver-
mogt 51», durch dessen Gnade aber jeder
von euch das Wort des Volkerapostels wie-
derholen darf: «Ich vermag alles in dem,
der mich stérkts2» «Gott aber... erfiille
all euer Verlangen nach dem Reichtum sei-
ner Herrlichkeit in Christus Jesus 33y, auf
daB ihr reiche Ernte einbringen und reiche
Friichte einsammeln kénnt von dem Acker-
feld, das ihr mit eurer Mithe und eurem
Schweill bebaut habt.

An den Klerus

Einen anderen véterlichen Aufruf richten
Wir auch an jene, die als Welt- und Or-
denspriester sich abmiihen; an jene, die auf
der Kurie in eurer Ndhe eure Gehilfen sind;
an jene, welche die wichtige Aufgabe haben,
in den Seminarien ausgewihlte junge Men-
schen zu unterrichten und zu erziehen, die
zum Dienst des Herrn berufen sind; an jene

schlieBlich, die in den GroBstidten, Stadten
oder abgelegenen Dorfern die Pfarrseel-
sorge ausiiben, die heute so schwierig und
so wichtig ist. Mogen sie dafiir Sorge tra-
gen — sie moégen es Uns nachsehen, wenn
Wir ihnen dies ins Gedéachtnis rufen, wobei
Wir vertrauen, daB es nicht nétig ist —, sich
immer ehrfurchtsvoll und gehorsam gegen
ihren Bischof zu zeigen, gem&B der Mah-
nung des heiligen Ignatius von Antiochien:
«Seid dem Bischof untertan wie Jesus
Christus ... Es ist deshalb noétig, daB ihr,
wie ihr es schon iibt, nichts ohne den Bi-
schof tut 3y, «alle ndmlich, die Gott und
Jesus Christus angehoren, sind mit ihrem
Bischof %y. Und sie mogen sich auch erin-
nern, daf} sie nicht nur 6ffentliche Beamte
sind, sondern vor allem Diener der heili-
gen Geheimnisse. Deshalb sollen sie nicht
glauben, je genug getan zu haben, wenn
sie Miithen auf sich nehmen, Zeit und Ko-
sten aufwenden sowie Beschwerden ertra-
gen, um die Seelen mit der g6ttlichen Wahr-
heit zu erleuchten und ihren verkehrten
Willen mit g6ttlicher Hilfe und briiderlicher
Liebe zu beugen, und so schlieBlich den
Triumph des Friedensreiches Jesu Christi
zu fordern. Mehr jedoch als auf die
eigene Anstrengung sollen sie auf die Macht
der Gnade vertrauen, die sie jeden Tag in
insténdigem und beharrlichem Gebet erfle-
hen sollen.

An die Ordensménner

Unser viaterlicher GruB gilt auch den
Ordensménnern, welche die verschiedenen
Stdnde evangelischer Vollkommenheit er-
wiahlt haben, die gemdB den besonderen
Gesetzen ihres Institutes leben und ihren
Oberen Gehorsam entgegenbringen. Wir
ermahnen sie, sich hochherzig und mit allen
Kréften jenen Aufgaben zu widmen, die
ihre Grinder durch besondere Richtlinien
ihnen als Ziel gesteckt haben. Sie mégen
sich vor allem auf den Eifer im Gebets-
leben und in den Werken der BuBe ver-
legen, auf die rechte Bildung und Erziehung
der Jugend und auf jede ihnen mogliche
Hilfe fiir alle irgendwie Bediirftigen und
Bedréngten. g

Wir wissen wohl, daB viele dieser Unse-
rer geliebten S6hne wegen der gegenwér-
tigen Umsténde sehr oft auch zur Seelsorge
an den Gldubigen herangezogen werden,
zum groBen Vorteil der christlichen Reli-
gion und des christlichen Lebens. Wir
ermahnen sie deshalb instindig — wenn-
gleich vertrauend, daB sie Unserer Mah-
nung nicht bediirfen —, zu den herrlichen
Verdiensten, welche ihre Orden und Insti-
tute in der Vergangenheit erworben haben,
auch noch dies hinzuzufiigen, sich willig zur
Verfligung zu stellen, um den augenblick-
lichen Bediirfnissen des gldubigen Volkes
in briiderlicher Zusammenarbeit mit den
anderen Priestern, gem#B ihren eigenen
Moglichkeiten, zu entsprechen.

An die eifrigen und verdienten Missionare

Unser Herz eilt nun zu jenen, die nach
Verlassen des Vaterhauses und des Vater-
landes unter Ertragung grofer Miithen und
Uberwindung groBer Schwierigkeiten sich
in die auswértigen Missionen begeben ha-
ben, wo sie auf fernen Arbeitsgebieten sich
abmiihen, um die Ungldubigen in der Wahr-
heit des Evangeliums zu unterrichten und
in der christlichen Lebensfiihrung zu bil-
den, damit iiberall «das Wort Gottes sich
verbreite und verherrlicht werde 56y, Wahr-
haft groB ist die ihnen anvertraute Auf-
gabe; damit sie aber mit Erfolg durchge-
fithrt werden kann, miissen alle, die sich
des christlichen Namens rithmen, nach
Kréften, sei es durch Gebet, sei es durch
ihre Gaben, dazu beisteuern. Vielleicht ist
kein anderes Werk Gott so angenehm wie
dieses, das eng verbunden ist mit der all-
gemeinen Pflicht, das Reich Gottes auszu-
breiten. Diese Herolde des Evangeliums
weihen tatséchlich ihr ganzes Leben dem
Ziel, daB das Licht Jesu Christi jeden Men-
schen erleuchte, der in diese Welt kommt 57,
damit seine gé6ttliche Gnade alle Herzen
durchdringe und erwédrme und alle zu einem
tugendhaften und gebildeten Christenleben
ermuntert werden. Sie suchen nicht ihre
eigenen Interessen, sondern diejenigen Jesu
Christi 8. Mit groBmiitiger Seele gehen sie
auf den Anruf des géttlichen Erlésers ein
und konnen das Wort des Vélkerapostels
auf sich anwenden: «An Christi statt. ..
sind wir gesandt 59», sowie: «Im Fleisch ...
wandelnd, kdmpfen wir doch nicht nach
dem Fleische®.s» Als ihr zweites Vaterland
betrachten sie jene Liénder, in die sie ge-
kommen sind, um ihnen das Licht des
Evangeliums zu bringen, und die sie in
tétiger Liebe umfangen. Und wenn sie auch
immer eine lebhafte Zuneigung zu ihrer
schénen Heimat und Heimatdiozese oder
zu ihrer Ordensgemeinschaft bewahren, so
sind sie doch davon iiberzeugt, daB man
das allgemeine Wohl der Kirche iiber all
dies setzen und ihr vor allem mit ganzem
Einsatz dienen muB.

Wir wiinschen deshalb, daB diese gelieb-
ten S6hne — und all jene, die als Kateche-
ten oder sonstwie in den Missionsldndern



1959 — Nr. 33

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

525

groBmiitige Hilfsdienste leisten —, Wir
winschen, daB diese geliebten SO6hne wis-
sen, wie sie Unserem Herzen in besonderer
Weise nahestehen, besonders im Gebete,
das Wir jeden Tag fiir sie und ihre Werke
zu Gott emporsenden. Auch bestédtigen Wir
mit Unserer Autoritdt und mit gleicher
Liebe all das, was Unsere Vorginger seli-
gen Angedenkens, besonders Pius XI. 61 und
Pius XII. 62, durch eigene Enzykliken iiber
die Missionsarbeit festgesetzt haben.

An die Ordensfrauen

Hier wollen Wir auch die Ordensfrauen
nicht mit Stillschweigen {ibergehen, die
sich durch die Ablegung der heiligen Ge-
lubde Gott geweiht haben, um ihm allein
zu dienen und um mit dem gé6ttlichen Brau-
tigam durch eine mystische Vermé&hlung,
die sie eingegangen sind, moglichst eng
verbunden zu werden. Ob sie nun in der
Klausur des Klosters ein verborgenes, dem
Gebet und der BuBe geweihtes Leben fiih-
ren, oder ob sie sich den duBeren Werken
des Apostolates widmen — sie kénnen nicht
blof leichter und besser fur ihr eigenes
Heil Sorge tragen, sondern auch der Kirche
grofle Hilfe bringen, sowohl in den christ-
lichen Lé&ndern, als besonders in den ent-
legenen Gebieten, wo das Licht des Evan-
geliums noch nicht aufstrahlte. Wieviel lei-
sten doch diese Ordensfrauen! Welch gro3e
und herrliche Werke vollbringen sie, die
sonst niemand mit derselben jungfrédulichen
und miitterlichen Hingebung durchfithren
kann! Und das nicht nur auf einem einzi-
gen Arbeitsgebiet, sondern auf vielen: in
der gediegenen Unterweisung und Erzie-
hung der Jugend, in der Katechese, die sie
in den Pfarreien Knaben und Méadchen er-
teilen; in den Krankenhdusern, wo sie die
Kranken liebevoll pflegen und zu Gedanken
an himmlische Dinge aufrichten kénnen;
in den Altersheimen, wo sie den Greisen
mit liebevoller Geduld, in Heiterkeit und
Barmherzigkeit beistehen und sie wunder-
bar sanft zum Verlangen nach dem ewigen
Leben hinwenden koénnen; in den Heimen
fiir Findelkinder und uneheliche Kinder, wo
sie voll Feingefiihl mit miitterlicher Liebe
diejenigen umgeben, die als Waisen oder
von ihren Eltern im Stich Gelassene nicht
Vater noch Mutter haben, die sie erndhren
und zartlich umfangen. All diese Ordens-
frauen sind ohne Zweifel nicht nur um die
katholische Kirche, um die christliche Er-
ziehung und die sogenannten Werke der
Barmbherzigkeit, sondern auch um die biir-
gerliche Gemeinschaft hochverdient, und
sie bereiten sich eine unvergéngliche Krone,
die sie einst im Himmel erlangen.

An die Katholische Aktion und alle, die im
Apostolat mitarbeiten

Nun sind heute, wie ihr, Ehrwiirdige
Briider und geliebte S6hne, genau wilt, die
Bediirfnisse der Menschen auch hinsicht-
lich der christlichen Sache so groB und

vielfaltig, daB der Klerus, die Ordensleute
und die Schwestern ihnen nicht mehr ganz
gewachsen sind. Dazu kommt, dal die Prie-
ster und die Ordensleute nicht zu allen
sozialen Schichten Zutritt haben; nicht alle
Wege stehen ihnen offen; denn viele kiim-
mern sich nicht um sie oder fliehen sie; und
leider fehlt es auch nicht an solchen, die
sie verachten und verabscheuen.

Aus diesem schwerwiegenden und uber-
aus schmerzlichen Grunde haben schon
Unsere Vorginger auch die Laien in das
friedliche Heer, das heift in die Katho-
lische Aktion berufen, in der weisen Ab-
sicht, daB sie im Apostolat der kirchlichen
Hierarchie Mitarbeiterdienste leisten. Da-
durch sollte alles, was in den gegenwarti-
gen Umsténden von der Hierarchie selbst
nicht durchgefithrt werden kann, von die-
sen Kkatholischen Méiannern und Frauen
hochherzig ibernommen werden in Zusam-
menarbeit mit den Seelsorgern und immer
im Gehorsam gegen sie. Es ist Uns nun ein
groBer Trost, zu uberdenken, wieviel in
der Vergangenheit von diesen Mitarbeitern
der Bischéfe und der Priester auch in den
Missionsldndern geleistet wurde. Jedem
Alter und jedem Stand gehoren sie an, und
mit Eifer und tatkréftigem Willen haben
sie Mithen ertragen und Werke weiterge-
fihrt, damit allen die christliche Wahrheit
erstrahle und die christlichen Tugenden alle
Seelen anspornen und gewinnen.

Ein sehr groBes Titigkeitsgebiet steht
ihnen augenblicklich offen: noch zu viele
sind es, die ihr leuchtendes Beispiel und
ihre apostolische Arbeit nétig haben. Auf
diesen Gegenstand, den Wir fiir sehr
schwerwiegend und &uBerst bedeutsam
halten, wollen Wir spédter nochmals in gro-
Berer  Ausfiihrlichkeit  zuriickkommen.
Einstweilen hegen Wir die sichere Hoff-
nung, daB alle, die in der Katholischen
Aktion oder in den vielfdltigen und blii-
henden frommen Vereinigungen kampfen,
in einem solch notwendigen Werke mit aller
Sorgfalt fortfahren. Je groBer die Bediirf-
nisse unserer Zeit sind, desto gréBer miis-
sen auch ihre Anstrengungen, ihre Besorgt-
heit, ihre Arbeitsamkeit sein. Alle sollen
durchaus einig sein; denn, wie sie genau
wissen, macht vereinte Kraft stidrker. Sie
sollen alle personlichen Meinungen aus-
schalten, wo es sich um die Sache der
katholischen Kirche handelt, die iiber jeder
anderen Sache stehen muB, und das nicht
nur in bezug auf die heilige Lehre, sondern
auch in bezug auf die kirchlich-christliche
Zucht, die immer von allen beobachtet wer-
den muB. In geschlossener Linie, immer
einig mit der katholischen Hierarchie und
immer gehorsam, sollen sie neuen Erobe-
rungen entgegengehen Sie sollen keine
Miithe scheuen, keiner Beschwerde auswei-
chen, damit die Sache der Kirche trium-
phiere.

Damit dies aber in der ndtigen Weise
erreicht werden kann, sollen sie vor allem
dafiir sorgen — davon sind sie zweifellos

iberzeugt —, sich sorgfdltig in der christ-
lichen Lehre und Haltung auszubilden.
Denn nur das werden sie an andere weiter-
geben konnen, was sie selbst mit Hilfe der
gottlichen Gnade sich selber angeeignet
haben. Wir richten diese Empfehlung
hauptsdchlich an die jungen Menschen,
deren Eifer sich fiir jedes Ideal leicht ent-
flammt, fiir die aber Klugheit, MaBigung
und der schuldige Gehorsam gegeniiber
ihren Vorgesetzten unbedingt notwendig
sind. Diesen teuren Soéhnen, die als Hoff-
nung der Kirche heranwachsen und auf
deren heilbringendes und mutiges Werk
Wir so groRes Vertrauen setzen, gilt der
lebhafte Ausdruck Unserer Dankbarkeit
und Unserer véterlichen Liebe.

An die Betriibten und Bedringten

Und nun ist Uns, als hérten Wir,
wie sich die Seufzer derer zu Uns erheben,
die an Leib oder Seele krank sind und
grofe Schmerzen leiden, oder die sich in
solch beengter wirtschaftlicher Lage befin-
den, daB sie weder ein menschenwiirdiges
Heim noch Arbeit haben, um die Mittel zum
Unterhalt fiir sich und ihre Kinder zu ver-
schaffen. Diese Klagen rithren und bewe-
gen lebhaft Unser Herz. Besonders den
Kranken, den Schwachen und Greisen
wiinschen Wir jenen Trost zu bringen, der
vom Himmel stammt. Mogen sie sich
daran erinnern, daB wir hier keine blei-
bende Stétte haben, sondern daB wir auf
der Suche nach der zukiinftigen sind ¢3; sie
mogen sich erinnern, daB wir durch die
Schmerzen dieses sterblichen Lebens, die
die Seele lautern, erheben und adeln, eine
ewige Freude im Himmel erlangen kénnen.
Sie mogen sich erinnern, daB der gottliche
Erloser selbst, um die Makel unserer Siin-
den wegzuwaschen und zu reinigen, das
Kreuzesholz auf sich nahm und dafiir frei-
willig Schmach, Schmerzen und grausamste
Angste ertragen hat. Wie er, so werden
auch wir alle vom Kreuze zum Licht geru-
fen gemidl seinem Wort: «Wer mir nach-
folgen will, der verleugne sich selbst,
nehme téaglich sein Kreuz auf sich und
folge mir nach®y; und er wird einen un-
vergénglichen Schatz im Himmel haben 5,

Im Vertrauen darauf, daB diese Unsere
Mahnung bereitwillig aufgenommen werde,
haben Wir ferner den Wunsch, daB die leib-
lichen oder seelischen Bedringnisse nicht
nur wie Stufen seien, auf denen sie zum
Himmel emporsteigen kénnen, sondern daB
sie auch viel zur Siihne fiir andere beitra-
gen, zur Rickkehr der ungliicklich Irren-
den in den SchoB der Kirche und zum er-
sehnten Triumph des christlichen Namens.

An die Stinde der Minderbemittelten

Sodann sollen vor allem jene aus den
Stédnden der Minderbemittelten, die {iber
eine allzu durftige Lebensweise zu klagen
haben, wissen, daB Wir ebenso groBen
Schmerz uber ihr Geschick empfinden.



526

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1959 — Nr. 33

Und das nicht nur deshalb, weil Wir aus
véaterlichem Herzen wiinschen, dafl auch
in der sozialen Frage die Gerechtigkeit, die
eine christliche Tugend ist, die Lebensnot-
wendigkeiten unter den verschiedenen so-
zialen Stdnden ordne, lenke und gestalte,
sondern auch deswegen, weil Uns haupt-
sdchlich leid tut, daB die Feinde der Kirche
die ungerechten Lebensbedingungen der
untersten Volksschicht ausniitzen, um sie
durch triigerische Versprechungen und
tauschende Irrtiimer auf ihre Seite zu zie-
hen.

Diese Unsere geliebten Séhne mdgen be-
achten, daB die Kirche nicht ihre oder
ihrer Rechte Feindin ist, sondern vielmehr
als liebevolle Mutter sie beschiitzt und auf
sozialem Gebiet eine Lehre und Normen
verkiindet und betont, durch deren entspre-
chende Durchfiihrung jegliche Ungerech-
tigeit aufgehoben und eine bessere und
gerechtere Verteilung der Giliter erreicht
wiirde 66, Gleichzeitig wiirde eine freund-
schaftliche und hilfsbereite Zusammenarbeit
zwischen den verschiedenen sozialen Schich-
ten angeregt werden, so daB alle sich nicht
nur als freie Glieder derselben Gemein-
schaft, sondern auch als Briider derselben
Familie betrachten und es tatséchlich sein
konnten.

Wenn man {ibrigens die verbesserten Le-
bensbedingungen ruhig tUberdenkt, zu wel-
chen die Schicht des arbeitenden Volkes in
letzter Zeit gelangt ist, so muB man sagen,
daB sie besonders durch den Einsatz zu-
stande kamen, den Katholiken auf sozialem
Gebiet tatkraftig geleistet haben, indem sie
die weisen Richtlinien und wiederholten
Ermahnungen Unserer Vorgénger befolg-
ten. Diejenigen also, die es sich zur Auf-
gabe machen, die wirtschaftlichen Rechte
der Minderbemittelten zu schiitzen, besitzen
bereits in der Soziallehre der Kirche sichere
und genau festgelegte Normen. Wenn diese
nur entsprechend zur Ausfiithrung gebracht
werden, sind jene Rechte auch geniigend
gewahrt. Deshalb brauchen sie sich nie-
mals an diejenigen zu wenden, welche fuir
die von der Kirche verurteilten Lehren ein-
treten. Mit falschen Versprechungen locken
diese sie an; in Wirklichkeit aber ver-
suchen sie dann iiberall, wo immer sie die
Regierungsgewalt in Hé&nden haben, den
Menschen in unbesonnener Verwegenheit
die hochsten geistigen Giliter aus den Her-
zen zu reilen — den Glauben nédmlich, die
christliche Hoffnung und die Gebote Got-
tes. AuBerdem suchen sie alles zu schwi-
chen oder ganz zu vernichten, was die Men-
schen der modernen Zeit und Bildung als
grofen Gewinn schitzen, ndmlich die ge-
rechte Freiheit und die wahre Wiirde der
menschlichen Person, und dadurch versu-
chen sie, die Fundamente und die Grund-
lagen der bilrgerlichen und christlichen
Kultur zu untergraben. Wer aber Christus
treu bleiben will, hat die schwere Gewis-
senspflicht, sich von diesen Irrtiimern voll-
standig fernzuhalten, die schon von Unse-

die Praxis umgesetzt werde;

ren Vorgidngern verurteilt worden sind,
besonders von Pius XI. und Pius XII. seli-
gen Angedenkens, wie auch Wir sie aufs
neue verurteilen.

Nicht wenige Unserer Sohne, die sich in
mehr oder weniger schwierigen wirtschaft-
lichen Verhétnissen befinden, beklagen sich
oft dariiber, da} bisher noch nicht alle Ge-
bote der christlichen Soziallehre in die Pra-
xis umgesetzt wurden. Man muB also alle
Sorge und alle Anstrengungen darauf ver-
wenden — nicht nur von Seite der Privat-
leute, sondern vor allem der Regieren-
den —, daB} die christliche Soziallehre, die
Unsere Vorgédnger des Ofteren lichtvoll,
weise und verbindlich dargelegt haben, und
die auch Wir bestédtigen, moglichst bald in
und wenn
auch nur stufenweise, so doch tatséichlich
und vollstandig 67,

An die Fliichtlinge und Auswanderer

Nicht geringer ist Unsere Sorge um das
Los derer, die aus Notwendigkeit, sich den
Lebensunterhalt zu suchen, oder wegen der
traurigen politischen und religiésen Ver-
héltnisse in ihrer Heimat ihr Vaterland ver-
lassen muBiten. Wie viele Beschwerden, wie
viele Sorgen haben sie deswegen zu ertra-
gen, weil sie, vertrieben vom Heimatboden
und Vaterhaus, sehr oft gezwungen sind,
im Larm der GroBstédte und der Industrie-
zentren, weit entfernt von den angestamm-
ten Lebensgewohnheiten und, was noch
schlimmer ist, nicht selten in Verh#ltnissen
zu weilen, die dem christlichen Leben scha-
den und feindlich sind. Leider wird diese
Lage der Dinge fiir viele oft AnlaB zu ge-
fahrlichen Krisen und zum fortschreiten-
den Verlust der gesunden religitsen und
sittlichen Traditionen ihrer Vorfahren. Da-
zu kommt, daB die Bande hiuslicher Le-
bensgemeinschaft geschwicht werden und
auch der Zusammenhalt der Familien lei-
det, wenn die Ehegatten oft von einander
getrennt sind und die Eltern von den Kin-
dern.

Deshalb begleiten Wir mit viterlichem
Herzen das unternehmende Werk jener
Priester, die von der Liebe Jesu Christi ge-
trieben, unter Beobachtung der vom Apo-
stolischen Stuhl gegebenen Richtlinien, sich
selbst freiwillig zu Auswanderern machen
und keine Mihe scheuen, um sich der
geistlichen und sozialen Betreuung dieser
Unserer S6hne nach Kriften zu widmen.
Sie erreichen dadurch, daB diese die Liebe
der Kirche tiberall spiiren, die ihnen um so
néher und fiir sie um so wirkungsvoller ist,
je mehr sie ihre Sorge und Unterstiitzung
brauchen.

In gleicher Weise beachten und schitzen
Wir mit lebhafter Freude die von verschie-
denen Nationen gemachten Anstrengungen,
wie auch die neuestens von ihnen gemein-
sam gefafiten Entschliisse und MaBnah-
men, um dieses sehr schwierige Problem
moglichst schnell der gewiinschten Losung

zuzufiihren. Dies alles wird, wie Wir hof-
fen, nicht nur zur Er6ffnung neuer Mog-
lichkeiten fiir die Auswanderung fiihren,
sondern auch zur gliicklichen Wiederher-
stellung der Familiengemeinschaft von El-
tern und Kindern; diese kann, wenn sie in
rechter Weise wiederhergestellt ist, das
religiose, sittliche und wirtschaftliche Wohl
der Auswanderer wirksam schiitzen und
auch zum Nutzen der Lander selbst beitra-
gen, die sie aufnehmen.

An die verfolgte Kirche

Und nun, widhrend Wir es fiir unsere
Pflicht halten,. alle Unsere Sthne in Chri-
stus zu ermahnen, daB3 sie mit aller Sorg-
falt die Irrtiimer meiden, die nicht nur die
Religion, sondern auch das menschliche
Zusammenleben untergraben koénnen, sind °
Unserem Geiste so viele Unserer Ehrwiir-
digen Briider im Bischofsamt und so viele
Uns teure Priester und Glaubige gegenwéir-
tig, die sich in der Verbannung befinden,
in Konzentrationslagern oder in Geféngnis-
sen, weil sie ihr bischoéfliches oder priester-
liches Amt nicht verraten und nicht vom
Glauben abfallen wollten.

Wir wollen niemanden beleidigen, im Ge-
genteil, Wir wiinschen, allen von Herzen zu
verzeihen und die Verzeihung Gottes zu er-
flehen. Aber das BewuBtsein Unserer hei-
ligen Pflicht erheischt, daB Wir die Rechte
dieser Briider und Sohne schiitzen, soweit
Wir koénnen, und daB Wir auch nachdriick-
lich verlangen, daB ihnen und der Kirche
Gottes die geschuldete rechtmiBige Frei-
heit gewdhrt wird. Jene, die die Grund-
sdtze der Wahrheit und der Gerechtigkeit
befolgen und denen die Interessen der ein-
zelnen und der Nationen am Herzen liegen,
verneinen nicht die Freiheit, schrinken sie
nicht ein und unterdriicken sie nicht; sie
haben es nicht nétig, zu diesen Mitteln zu
greifen. Aus diesem Grunde kann man
durch Gewalt und Unterdriickung niemals
zu einem gerechten Wohlstand der Men-
schen kommen.

Uberdies muB man als sicher annehmen,
daB frither oder spater die Fundamente des
menschlichen Zusammenlebens schwanken
und zusammenstiirzen, wenn die heiligen
Rechte Gottes und der Religion vernach-
lassigt oder mit FiiBen getreten werden.
Weise bemerkte dies schon Unser Vorgin-
ger unsterblichen Angedenkens, Leo XIII.:
«Als Folge davon ... wird die Verbindlich-
keit der Gesetze entkriftet und jede Auto-
ritdit geschwicht, wenn die hodchste und
ewige Vernunft Gottes abgelehnt wird, der
das Gute befiehlt und das Bose verbietets.s
Damit stimmt auch der Ausspruch Ciceros
iberein: «Ihr Priester ..., wirksamer ...
girtet ihr die Stadt mit der Religion als
selbst mit Mauern?®9.»

Diese Uberlegungen lassen Uns in grofer
Betriibnis alle jene einzeln umfangen, die
in der Ausiibung der Religion eingeschriankt
und behindert werden und die oft auch



1959 — Nr. 33

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

527

«Verfolgung leiden um der Gerechtigkeit 70»
und des Reiches Gottes willen. Wir nehmen
teil an ihren Leiden, an ihren Angsten und
Bedréangnissen, und Wir schicken flehent-
liche Gebete zum Himmel, daB ihnen doch
endlich einmal die Morgenréte besserer Zei-
ten leuchte. Auch wiinschen Wir sehr, da3
alle Unsere Briider oder S6hne in Christus
auf der ganzen Welt mit uns zusammen das
gleiche tun. So steige also zum allbarmher-
zigen Gott aus jeder Gegend der Erde
gleichsam ein Chor heiliger Flehrufe em-
por, die jenen ungliicklich leidenden Glie-
dern des mystischen Leibes Jesu Christi
einen reichen Gnadenregen vermitteln
mogen.

SchluSermahnungen

Aber nicht nur Gebete wiinschen Wir
von Unseren SoOhnen, sondern auch jene
Erneuerung des christlichen Lebens, die
mehr als selbst Flehrufe es zu erreichen
vermag, dafl Gott Uns und Unseren Brii-
dern gnédig sei. Gerne wiederholen Wir
euch allen die erhebenden und herrlichen
Worte des Volkerapostels: «Was immer
wahr ist, was ehrbar, was gerecht, was
heilig, was liebenswiirdig ist, was dem gu-
ten Rufe dient, was es iiberhaupt an Tu-
gend und Lobenswertem gibt, darauf rich-
tet euer Sinnen™.» «Ziehet an den Herrn
Jesus Christus?2.» Oder auch: «So ziehet
also an, wie es sich fir Auserwihlte Got-
tes, fiir Heilige und Geliebte geziemt, herz-
liches Erbarmen, Giite, Demut, Bescheiden-
heit, Geduld... Uber alles hinaus aber ha-
bet die Liebe, die das Band der Vollkom-
menheit ist, und der Friede Christi froh-

locke in euren Herzen; zu diesem seid ihr
ja berufen in einem Leibe.»

Wenn deshalb jemarid wegen seiner Ver-
gehen und Siinden ungliicklicherweise weit
vom gottlichen Erloser abgeirrt ist, so
kehre er — Wir bitten instdndig — zuriick
zu ihm, der da ist «der Weg, die Wahrheit
und das Leben7y. Wenn jemand in religio-
ser Hinsicht lau ist, schlaff und nachléssig
in der Erfiilllung seiner Pflichten, dann er-
wecke er seinen Glauben und néhre, er-
warme und festige die Tugend durch die
gottliche Gnade. SchlieBlich, wenn jemand
durch Gottes Freigebigkeit «gerecht ist, so
werde er noch gerechter; wenn er heilig
ist, werde er noch heiligery.

Und weil heute so viele unsern Rat,
unser leuchtendes Beispiel und auch unsere
Unterstiitzung brauchen, wenn sie sich in
ungliicklichen und traurigen Lebensbedin-
gungen befinden, so bt euch alle, jeder
nach seinen Kréaften und den ihm zur Ver-
fligung stehenden Mitteln, in den soge-
nannten Werken der Barmbherzigkeit, die
Gott so wohlgefillig sind.

Wenn jeder versucht, all dies auszufiih-
ren, wird in der Kirche in neuem Glanz das
sichtbar werden, was tiber die Christen im
Brief an Diognet so herrlich geschrieben
ist: «Sie sind im Fleische, aber sie leben
nicht nach dem Fleische. Sie weilen auf
Erden, aber sie haben ihre Heimat im Him-
mel. Sie gehorchen den aufgestellten Ge-
setzen, aber durch ihre Lebensweise rei-
chen sie liber die Gesetze hinaus... Sie
werden verachtet und verurteilt; sie wer-
den dem Tod tiberliefert und gelangen doch
zum Leben. Sie sind arm und machen doch

viele reich; sie entbehren alles und haben
doch alles in Fille. Sie werden entehrt,
aber in der Entehrung erlangen sie Ruhm;
ihr guter Ruf wird preisgegeben, und doch
gibt man ihrer Gerechtigkeit Zeugnis. Sie
werden gescholten, und doch segnen sie;
sie werden schmahlich behandelt, und doch
erlangen sie Ehre. Wenn sie Gutes tun,
werden sie als Ubeltidter bestraft; wihrend
sie aber bestraft werden, freuen sie sich
dariiber und fihlen sich gleichsam ver-
lebendigt ... In einem Wort: Das, was die
Seele im Leibe ist, das sind die Christen in
der Welt7.» Manches von dem, was hier so
herrlich gesagt ist, 14Bt sich in besonderer
Weise von den Gliedern der sog. «schwei-
genden Kirche» sagen. Fiir sie miissen wir
alle in ganz besonderer Weise Gebete zu
Gott richten, wie Wir es auch neulich erst
allen Gldubigen in den Ansprachen instén-
dig empfohlen haben, die Wir in der Basi-
lika des heiligen Petrus am Pfingstfest und
am Fest des heiligsten Herzens Jesu hiel-
ten7.

Diese Erneuerung des christlichen Le-
bens in Tugend und Heiligkeit wiinschen
Wir euch allen und erflehen sie von Gott
in ununterbrochenem Gebet, und zwar nicht
nur denen, die fest in der Einheit der
Kirche verharren, sondern auch jenen, die
in Liebe zur Wahrheit und in' Lauterkeit
des Willens danach streben.

Vermittlung und Unterpfand der himm-
lischen Gnaden sei der Apostolische Segen,
den Wir, Ehrwiirdige Briider und geliebte
Schne, allen Einzelnen von euch in véter-
licher und uberstromender Liebe erteilen.

PAPST JOHANNES XXIII.

ANMERKUNGEN:

1 Cfr. Is. XTI, 12.

2T Tim. VI, 16.

3 Ioan. I, 14.

4Toan. I, 9.

5II Tim. III, 7.

6 Eph. IV, 13—16.

7 Epist. «Saepenumero considerantes», A.L.,
vol. III, 1883, p. 262.

" 8 Epist. «<Exeunte iam annoy, A. L., vol. VIII,
1888, p. 396.

9 Litt. Enc. «<Humanum genusy, A. L., vol. IV,

1884, p. 53.

10 Epist. «Praeclara gratulationis», A.L., vol.
X1V, 1894, p. 210.

11 Epist. «Permoti Nos», A.L., vol. XV, 1895,
p- 259.

12 Litt. Enc. «Rerum novarumy, A. L., vol. XI,
1891, p. 109.

13 <Radiomessagio Natalizio 1944». Discorsi e
radiomessaggi di S.S. Pio XII, vol. VI, pag.
239.

14 «Radiomessaggio al 73° Congresso dei cat-
tolici Tedeschiy: ibid., vol. XI, p. 189.

15 Marc. VIII, 2.

16 A. A. S, vol. XXIII, 1931, pp. 393/394.

17 «<Per un solido ordine sociale»: Discorsi e
radiomessaggi di S.S. Pio XII, vol. VII, p.
350,

18T Cor. XIII, 4—T7.

19 Epist. «Inter graves», A.L., vol. XI, p. 143/
144.

20 Matth. XXVIII, 20.

2t Cfr. Hebr. V, 7.

22 Joan. XVII, 21.

23 Joan. X, 16.

24 Joan. XIV, 6.

25 Cfr. Litt. Enc. Pii XI: <Mortalium animos»;
de vera religionis unitate fovenda, A. A.S.,
vol. XX, 1928, p. 5 sq.

26 IT Cor. XIII, 8.

27 Cfr. J.H. Newman, Difficulties of Angli-
cans, vol. I, lect. X, p. 261 sq.

28 Act. XX, 28.

29 Cfr. Matth. XVI, 18.

30 Cfr. Id., XVI, 19.

31 Cfr. Luc. XXII, 32.

32 Cfr. Ioan. XXI, 15—17.

33 Epist. XLIII, 5; Corp. Vind. III, 2, 594; cfr.
Epist. XL, apud MIGNE, PL, IV, 345.

34 Cfr. Ps. XLIV, 15.

35 Canon. Missae.

36 Cfr. Hom. in mysticam caenam, PG,
LXXVII, 1027.

37 Philip. I, 8.

38 Hebr. XIII, 7.

39 S. AUG,, In Ps. 32, Enarr. II, 29; MIGNE,
PL, XXXVI, 299.

401d.,, In MIGNE, PL, XXXV, 2059—2060.

4t Joan. XVTI, 11, 17, 20, 21, 23.

42 Gen. XLV, 4.

43 II Cor. VII, 2.

44 Phil. IV, 7.

45 Cfr. Luec. II, 14.

46 Joan. X1V, 27.

47 Matth. VI, 33.

48 IT Cor. VI, 11.

49 Cfr. Matth. XX, 12.

50 Tac. I, 17.

51 Joan. XV, 5.

52 Phil. IV, 13.

53 Ibid., IV, 19.

54 FUNK, Patres Apostolici I, 243—245; cfr.
MIGNE, PG, V, 675.

55 Ibid., I, 267, cfr. MIGNE, PG, V, 699.

56 IT Thess. III, 1.

57 Cfr. Ioan. I, 9.

58 Cfr. Philip. II, 21.

59 II Cor. V, 20.

60 Ibid., X, 3.

61 Litt. Enc. «Rerum Ecclesiaey, A. A.S., vol.
XVIII, 1926, p. 65 sq.

62 Liitt. Enc. «Evangelii praecones»; A.A.S.,
vol. XLIII, 1951, p. 497; et Litt. Enc. «Fidei
donumsy; A. A.S., vol. XLIX, 1957, p. 225 sq.

63 Cfr. Hebr. XIII, 14.

64 Luec. IX, 23.

65 Cfr. Id., XII, 33.

66 Cfr. Litt. Enc. «Quadragesimo anno»; A. A.
S., vol. XXIII, 1931, pp. 196—198.

67 Cfr. Allocutio Pii XII ad adscriptos societa-
tibus christianis operariorum Italicorum,
die XI mensis Martii habita, anno 1945, A.
A.S., vol. XXXVII, 1945, pp. 71—77.

68 Epist. «<Exeunte iam anno», A. L., vol. VIII,
1888, p. 398.

69 De N. D. III, 40.

70 Matth. V, 10.

71 Philip. IV, 8.

72 Rom. XIII, 14.

73 Col. III, 12—15.

74 Joan, XIV, 6.

75 Apoc. XXII, 11.

76 FUNK, Patres Apostolici, I, 399—401, cfr.
MIGNE, PG, II, 1174/1175.

77 Cfr. L’Osservatore Romano 18—19 maggio
1959, 7 giugno 1959.






	

