
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 125 (1957)

Heft: 14

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


scbuüeizeRjscbe

kiRcbeHZeiTü HQ
1HPORCDATIONSORQAH püRpRAQGH ÖGRTbGÖljOQIG

sggLsorqg u hö kjRcbGHpoLiTl k.

LUZERN, DEN 4. APRIL 1957 VERLAG RÄBER & CIE., LUZERN 125. JAHRGANG NR. 14

Diözese und Ordensleute
ZU EINEM DEKRET DER RELIGIOSENKONGREGATION

Unter dem 26. März 1956 veröffentlichte
die Religiosenkongregation Normen für Ta-
gungen über eine zeitgemäße Erneuerung
der Stände der Vollkommenheit L Es folgt
hier zunächst eine gedrängte Zusammen-
fassung des dispositiven Teiles dieses De-
kretes:

1. Ohne Rücksprache mit der Religiosenkon-
gregation ist es nicht gestattet, Tagungen,
Schulen oder Kurse für männliche oder weib-
liehe Ordensleute über inneres Leben, recht-
liehe Stellung, Erziehung und Ausbildung der
Stände der Vollkommenheit abzuhalten. Denn
dem Hl. Stuhl steht eine wirksame oberste
Leitung des öffentlich-rechtlichen Standes der
Vollkommenheit zu.

2. Deshalb soll der hl. Kongregation zeitig
vor solchen Zusammenkünften ein Verzeich-
nis der Themen und Referenten eingereicht
werden. Nachher ist Bericht zu erstatten.

3. Wo schon Vereinigungen der Höheren
Ordensobern, mit approbierten Statuten und
eigenen Kommissionen, bestehen, ist es rat-
sam, durch sie geeignete Referenten der hl.
Kongregation vorzuschlagen.

4. «Es ist lobenswert, wenn die hochwürdig-
sten Ortsordinarien Mitglieder der Stände der
Vollkommenheit, die in der Diözese wohnen
und tätig sind, zusammenrufen, um ihnen
vorzulegen, mit ihnen zu prüfen und väter-
lieh zu erörtern, was zu ihrer Tätigkeit ge-
hört, soweit die Diözesen ein legitimes Inter-
esse daran haben. Solche Zusammenkünfte
empfehlen sich nämlich sehr, weil sie äußerst
geeignet zu sein scheinen, um die Einheit mit
dem Vater und Hirten der Herde zu bezeugen
und zu fördern und um die apostolische Tä-
tigkeit anzuspornen und wirksam zu len-
ken 2.»

Im 4. Abschnitt spricht die Religiosenkon-
gregation über das Verhältnis von Ortsordi-
narius und Ordensleuten. Bis zum Jahre
1908 bestand in der Kurie die «S. Congrega-
tio Episcoporum et Regularium». Zahllose
Anstände zwischen Bischöfen und Regula-
ren, die in prozeßsüchtigen Jahrhunderten
sehr «ad dilatandas fimbrias Romanae cu-
riae dienten, konnten der gleichen Zentral-
behörde unterbreitet werden. Nach langem
Schwanken entschloß sich der hl. Pius X.,
ihre Kompetenz zu teilen *. Heute aller-
dings ergibt sich die Schwierigkeit, daß
nicht mehr eine und dieselbe römische Kon-
gregation für Bischöfe und Ordensleute zu-
ständig ist, obwohl die Zahl der Geschäfte,

die Diözesen und Orden zugleich interessie-
ren, nicht gering ist. Im vorliegenden De-
kret macht die Religiosenkongregation Or-
densleuten wnd Bischöfen (die ihr an sich
nicht unterstellt sind) eine Anregung.

Die Kongregation hält dafür, daß nicht
nur Tagungen über die innere Erneuerung
und Anpassung der Orden wertvoll seien,
sondern auch Zusammenkünfte zwischen
dem Ortsordinarius und den Religiösen, die
in seinem Sprengel eine apostolische Tätig-
keit ausüben. Die römische Behörde nennt
einen doppelten Zweck solcher Konferen-
zen:

1. Einheit mit dem Vater und Hirten
Es ist bezeichnend, daß der Gesetzgeber

im vierten Abschnitt des Dekrets nicht die
streng iuristischen Begriffe etwa der Iuris-
diktion oder der Exemption verwendet. Die
drängenden Seelsorgsaufgaben unserer Zeit
lassen kleinlichen Streitigkeiten, z. B. über
die Rechte exempter Orden gegenüber dem
Bischof, wenig Berechtigung. Rom will
selbstverständlich die Grenzen zwischen
Bischof und Orden nicht verwischen. Wäh-
rend kurz zuvor die päpstliche Bibelkom-
mission eine Kontrolle über Bibelgesell-
schatten und -tagungen den Ortsordinarien
aufgetragen hattet wird in unserem De-
kret ein ähnliches Aufsichtsrecht (über
Tagungen zur zeitgemäßen Erneuerung der
Orden) der Religiosenkongregation selbst
reserviert. Die Ortsordinarien sind nämlich
nach geltendem Recht im allgemeinen für
das innere Ordensleben als solches nicht zu-
ständig. Rom wünscht also durchaus nicht
eine Einmischung der Bischöfe in das in-
nere Leben der Orden; darum enthält auch
Abschnitt 4 die Klausel: «quatenus legi-
time dioeceses intersunt». Die Begriffe
«exempt» und «nicht-exempt» sind ja heute
gerade deshalb teilweise überholt, weil nach
geltendem Recht der Bischof sich in das
innere, eigentliche «Ordens»leben, auch der
Nicht-Exempten, nicht einzumischen hat,
während anderseits auch die Exempten in
Fragen des innerdiözesanen Apostolates
nicht vom Bischof abhängig sind. Abgese-

hen von dieser Grenze des inneren Ordens-
lebens ist heute eine Wirk-Einheit von
Weltklerus und Religiösen der Diözese er-
forderlich. Die Ordensleute haben im Bi-
schof den «Pater et Pastor» des Bistums
zu sehen. Der Oberhirte aber wird einge-
laden, «väterlich» mit den Ordensleuten
über ihre innerdiözesane apostolische Ar-
beit zu beraten. Wiederum zeigt sich, daß
Rom nicht eine iuridische «Befehlsausgabe»
der Bischöfe an die Orden im Auge hat
(wozu großenteils die rechtlichen Voraus-
Setzungen fehlen), sondern eine fruchtbare
Zusammenarbeit, die sich nicht durch ein
engherziges Pochen auf «Rechte», sondern
durch eine lebendige Einheit der Diözese
unter ihrem «Vater und Hirten» erreichen
läßt. Zu dieser Einheit gehören auch die
Ordensleute, die im Bistum apostolisch
tätig sind.

2. Wirksame Lenkimg der apostolischen
Arbeit

Der Diözesanbischof ist nicht ein Beam-
ter, der in fremdem Auftrag einen Bezirk
der Kirche verwaltet; er hat vielmehr kraft
göttlichen Rechtes die ihm anvertraute
Herde in eigener Verantwortung — wenn

AUS DEM INHALT

Diözese und OrdensZeute
Die Anästkesie

im Licftfe des NafitrreeÄts
und der ckrisZZic/ie« Bekre

Vertiefte Einsicht in das Bttßsafcramenf
Das Buc/i der EngeZ

Nene Wege der VoZfcsmission
Ungarn Joräert Objektivität
Ordinariat des Bistums BaseZ

Berichte und Hinweise
Bin neues Handbuck zur SckuZbibeZ

Missionarisc/ie Umsckau
Cursum consummaverunt
PersönZicZie Nackrickten

Aus Zusckri/ten an die Redaktion
Neue Büoker



166 SCHWEIZERISCHE K I R C H E N Z EIT U N G 1957 — Nr. 14

auch «sub auctoritate Romani Pontificis»
und kumulativ mit ihm — zu führen (cc.
218, 329, § 1, 334, §1). Diese persönliche,
letzte Verantwortung bringt entsprechende
Rechte mit sich. Im folgenden sei versucht,
das Verhältnis des Oberhirten zu den Or-
densleuten in einigen wichtigen Fragen
näher zu bestimmen:

a) Dem Bischof kommt die Fülle des

Priestertums zu. Er vor allem ist der be-
rufene Mittler zwischen Gott und seinem
Volk (vgl. can. 339). Er hat den ö//ewt-
hellen KwZt zw ordnen (soweit sich der Hl.
Stuhl dieses Recht nicht reserviert hat;
c. 1257). Hierin sind die Ordensleute, selbst
exempte, dem Ortsordinarius durchaus un-
terworfen (cc. 612, 1261, 1345 usw.), soweit
nicht der Gottesdienst als Teil des innern
Ordenslebens in Frage steht. Da gegenwär-
tig die äußern Formen des öffentlichen
Kultes der Kirche sich in einer Periode der
Erneuerung und der Anpassung befinden,
ist die genannte bischöfliche Aufgabe heute
von vermehrter Bedeutung. Sicher ist ge-
rade jetzt eine lebendige Wirk-Einheit von
Welt- und Ordensklerus unter der Leitung
des ersten Liturgen der Diözese für die
Fruchtbarmachung der kultischen pastorel-
len Erneuerung der Liturgie äußerst wün-
sehenswert.

b) Dem Ortsordinarius untersteht die
örtZiclie aposfoZiscke Tätigkeit, die inner-
diözesane Seelsorge. Darauf nimmt unser
Dekret besonders Bezug, denn es handelt
von Konferenzen des Bischofs mit Religio-
sen, die innerhalb der Diözese ein «ministe-
rium» ausüben; ferner ist spezieller Zweck
dieser Tagungen die «wirksame Lenkung
des Apostolats».

Es empfiehlt sich deshalb, Umfang und
Art des innerdiözesanen Apostolats der Re-
ligiosen kurz zu überblicken.

Nennen wir zuerst die kontemplativen
Orden: die Nonnen, selbst geschlossener
Klöster, haben eine «ganz und gar aposto-
lische Berufung», der sie zum Wohl der
Kirche nachkommen durch ihr Beispiel
christlicher Vollkommenheit, ihr Beten und
ihre Buße ; so betont sehr nachdrücklich die
Konstitution «Sponsa Christi» vom 21. Nov.
1950 ».

Bedeutend ist ferner der Anteil der Or-
densleute an der ordentlichen Seelsorge.
Gegenwärtig hat beispielsweise die Schwei-
zerische Benediktinerkongregation 60 Prie-
ster 16 % ihrer Priester) in der Pfarr-
seelsorge eingesetzt. Zur Österreichischen
Benediktinerkongregation gehören, neben
einer Anzahl nicht-inkorporierter, 200 in-
korporierte Pfarreien mit gegen 400 000
Seelen. Die Religiösen (ausgenommen die
Säkularinstitute) haben ihr Apostolat an
der Welt an sich aus einer gewissen Ab-
geschiedenheit von der Welt auszuüben.
Deshalb wird im Recht die Leitung einer
Pfarrei als an sich unvereinbar mit dem
kanonischen Ordensstand (der nicht zu
verwechseln ist mit dem Stand der evan-
gelischen Vollkommenheit) vorausgesetzt

(vgl. cc. 626 ff.). Dennoch sind es nicht nur
historische Gründe, etwa in der Schweiz
und in Österreich, die Ausnahmen nahe-
legen. Von den 160 Pfarreien Roms z. B.
sind gegenwärtig zwei Drittel Religiösen
anvertraut1

Ungleich wichtiger noch ist das nicht-
pfarrliche Apostolat der Ordensleute. Es
ist Tatsache, daß heute (anders vor dem
Aufkommen der Bettelorden) die «iurisdic-
tio episcopi pro foro interno», die am di-
rektesten auf das ewige Heil der Gläubi-
gen hinzielt, zu einem sehr großen Teil
vom Ordensklerus ausgeübt wird; denn vie-
lenorts geht das Volk, gerade wenn es sich
nicht bloß um Andachtsbeichten handelt,
vorzugsweise bei Ordenspriestern zur hl.
Beichte*». Der Ordensklerus erfüllt ferner
eine ganz bedeutende Aufgabe in der Her-
anbildung einer Elite unter dem katholi-
sehen Volk, z. B. durch Exerzitien, Schu-
lungskurse, Tagungen für die einzelnen
Lebens- und Berufsstände, was in der Zeit
der wachsenden Vermassung von ausschlag-
gebender Bedeutung ist». Religiösen leiten
zumeist die Volksmissionen. Was wären die
karitativen Werke der Kirche und die ka-
tholischen Schulen ohne die Ordensleute!
Es ist sicher, daß hier eine apostolische Tä-
tigkeit von größtem Ausmaß geleistet wird.
Was muß es z. B. für den amerikanischen
Katholizismus bedeuten, daß die Kinder
kirchentreuer Eltern fast ausnahmslos bei
katholischen Schwestern die Elementar-
schule besuchen!

Nur naive Voreingenommenheit kann
übersehen, daß heute Gesamtkirche und
Diözese sich nicht einseitig auf Weltklerus
oder Ordensleute allein stützen können.
Für die innerdiözesane Tätigkeit würde
zwar ein Ausfall des Ordensklerus nicht
das Ende bedeuten. Das lehrt uns das Bei-
spiel Osteuropas (die Kommunisten schät-
zen offensichtlich die apostolische Wirk-
samkeit der Orden nicht gering ein!). Aber

i AAS 48 (1956) 295 f. — Der Ausdruck,
«Stände der Vollkommenheit» ist offensicht-
lieh gewählt, um nicht nur den Stand der
«religiosi», sondern auch die «societates vitae
communis» und die Säkularinstitute einzube-
ziehen. Im folgenden sind die Ausdrücke «Or-
densleute» usw. nicht im streng technischen
Sinn genommen.

» «Laudabiliter ab Excellentissimis Locorum
Ordinariis convocantur Statuum perfectionis
Sodales, qui in dioecesi domum habent mini-
steriumque exercent, ad illa cum eis exa-
minanda, communicanda vel paterne discu-
tienda, quae ministeria ab ipsis exercita, qua-
tenus legitime dioeceses intersunt, pertinent.
Tales enim conventus valde commendantur
utpote qui ad unitatem cum Patre et Pastore
gregis attestandam ac fovendam, atque ad
apostolatus munera promovenda efficienter-
que dirigenda prorsus apti videantur.»

» Aus dem 17. Jahrhundert (zit. R. MoZitor,
Aus der Rechtsgeschichte benediktinischer
Verbände 2, Münster 1932, S. 680).

* Const. Apost. «Sapienti Consilio», vom 29.

Juni 1908, AAS 1 (1909) 7—19. In einem hand-
schriftlichen Entwurf des hl. Pius (von 1907)
war noch eine Kongregation mit zwei Sektio-

wichtige Bereiche des kirchlichen Lebens,
z. B. Karitas, Schule, Elitebildung, würden
unberechenbaren Schaden leiden. So ver-
stehen wir, daß im vorliegenden Dekret die
innerdiözesane apostolische Tätigkeit als
Gegenstand des gewünschten «Gespräches»
zwischen Bischof und Ordensleuten ge-
nannt wird.

c) Es gibt aber auch eine interdiözesane
apostolische Arbeit, und davon soll nun
speziell die Rede sein, eine Missionsow/gabe
der Kirche. Der Missionsbefehl Christi an
die Elf (Matth. 28,16-20; Mark. 16,15-18)
obliegt heute sicherlich zuerst den Nach-
folgern der Apostel. Wenn in den Gebieten,
wo eine kirchliche Hierarchie nicht besteht,
die gesamte Missionstätigkeit dem Aposto-
lischen Stuhl reserviert ist (can. 1350, § 2),
so heißt das nicht, daß Bischof und Diözese
sich daran desinteressieren dürften. Sie
haben vielmehr auf ihre Weise den Mis-
sionsauftrag zu erfüllen, indem sie die Mis-
sionsarbeit der Religiösen (die nichteinge-
borenen Missionare sind fast ausschließlich
Ordensleute) unterstützen. Im Raum der
Heimatdiözese stellt sich hier besonders
dringlich das Problem des Nachwuchses.
Auch diese Frage darf gerade unter dem
Gesichtspunkt des Missionsauftrages, nicht
einseitig gelöst werden. Hier ist ein klären-
des «Gespräch» zwischen Bischof und Or-
den sicher nicht gegen die Intentionen
Roms.

Wir sehen also, daß viele pastoreile Auf-
gaben innerhalb der Diözese Ordensleuten
und Weltklerus gemeinsam sind. Mit dem
besprochenen Dekret will Rom aber mehr
als nur die Feststellung dieser Tatsache
(zwar könnte schon diese Einsicht da und
dort einen Fortschritt bedeuten). Ge-
wünscht wird eine toirksawe Lenkung des
lokalen Apostolates. Wo verschiedene
Kräfte zu einer Wirk-EinZieit zusammen-
gefaßt und zu rationellem Einsatz ge-
bracht werden sollen, tut eine durchdachte

nen: «Vescovi e Regolari» vorgesehen. Vgl. A.
Gutierrez, De competentia S. Congregationis
de Religiosis, Romae 1952 (Diss.), 5—7.

s AAS 48 (1956) 61—64; «Schweiz. Kirchen-
zeitung». 124 (1956), 461 f.

B AAS 43 (1951) 14.

'L T., Seelsorgsprobleme in Rom, in:
«Schweiz. Kirchenzeitung», 124 (1956), 513 f.

s Es sei kein Urteil darüber gefällt, bis zu
welchem Ausmaß diese Erscheinung unbe-
denklich hingenommen werden kann. — In
can. 608 wird den Ordensleuten empfohlen, in
der Diözese auszuhelfen (sofern die Ordens-
disziplin darunter nicht leidet) ; den Ortsordi-
narien und Pfarrern aber wird geraten, daß
sie diese Hilfe vor allem für den Beichtstuhl
in Anspruch nehmen. Aus diesem Kanon
spricht sehr deutlich der Wunsch der Kirche
nach Zusammenarbeit von Diözese und Or-
densklerus.

» Vgl. B. flaring, Macht und Ohnmacht der
Religion. Religionssoziologie als Anruf (Salz-
bürg 1956), S. 134—199.

!» Vgl. K. EaZmer, Eine ignatianische Grund-
haltung. Marginalien über den Gehorsam, in:
Stimmen der Zeit 81 (1956), 253—267.



1957 — Nr. 14 SCHWEIZERISCHE KIRCHEN ZEITUNG 167

Die Anästhesie im Lichte des Naturrechts und der christlichen Lehre

3. Die Verwendung von schmerz-
betäubenden Mitteln bei Sterbenden

Es bleibt Uns noch Ihre dritte Frage zu
untersuchen übrig:

«Ist der Gebrauch von schmerzstillenden
Mitteln, die stets das Bewußtsein abstumpfen,
allgemein und im besondern während der
nachoperativen Periode erlaubt, auch für die
Sterbenden und für die Patienten in Todes-
gefahr, falls hiefür eine klinische Indikation
besteht? Darf man sie anwenden auch in ge-
wissen Fällen (nicht operierbarer Krebs, un-
heilbare Krankheiten), wo die Herabminde-
rung des unerträglichen Schmerzes sich
wahrscheinlich auswirkt auf Kosten der Le-
bensdauer und diese abkürzt?»

Diese dritte Frage ist im Grunde nichts
anderes als eine Anwendung der zwei
ersten auf den besondern Fall der Ster-
benden und auf die besondere Auswirkung
einer Bebewsabfcitrswip.

Daß Sterbende mehr als andere die na-
türliche oder christliche sittliche Ver-
pflichtung hätten, den Schmerz hinzuneh-
men oder seine Linderung zu verweigern,
ergibt sich weder aus der Natur der Dinge
noch aus den Quellen der Offenbarung. Da
jedoch gemäß dem Geist des Evangeliums
das Leiden zur Sühnung der persönlichen
Sünden und zum Erwerb größerer Ver-
dienste beiträgt, so haben jene, deren Le-
ben in Gefahr steht, sicher einen besonde-

ren Beweggrund, es hinzunehmen. Mit dem
so nahen Tode nämlich könnte leicht diese

Möglichkeit, neue Verdienste zu erwerben,
allzubald entschwunden sein. Dieses Mo-
tiv geht jedoch in direkter Linie den Kran-
ken an und nicht den Arzt, der die Anal-
gesie anwendet: es sei denn, der Kranke
gebe sein Einverständnis oder habe es gar
ausdrücklich verlangt. Es wäre nämlich
offensichtlich unstatthaft, die Anästhesie
gegen den ausdrücklichen Willen des Ster-
benden anzuwenden (falls dieser «sui iuris»
ist).

Einige Präzisierungen dürften hier an-
gebracht sein. Es kommt nämlich nicht
selten vor, daß dieses Motiv in einer un-
korrekten Art und Weise vorgebracht
wird. Man will bisweilen beweisen, daß
die Kranken und Sterbenden verpflichtet
seien, die körperlichen Schmerzen zu er-
tragen, um mehr Verdienste zu gewinnen,

Leitung und Koordinierung der verschiede-
nen Einzelanstrengungen not. Rom lobt es,

wenn die Ortsordinarien zu diesem Zweck
die Religiösen zu Konferenzen zusammen-
rufen. Es muß zwar nicht jede Anregung
für eine zeitgemäße Pastoration von seifen
des Oberhirten ausgehen *°; ihm aber, der
die letzte Verantwortung für seine Herde
trägt, steht die entscheidende Lenkung al-

ANSPRACHE PAPST PIUS' XII.
(Schluß)

und führt als Beweisgrund an die Einla-
dung zur Vollkommenheit, die der Herr
an alle richtet: «Seid also vollkommen,
wie auch euer himmlischer Vater vollkom-
men ist» (Matth. 5, 48) oder die Worte des

Apostels: «Das ist der Wille Gottes: eure
Heiligung» (1 Thess. 4,3). Bisweilen führt
man ein Vernunftsprinzip an, das besagt,
in bezug auf die (auch graduelle und fort-
schreitende) Erreichung des letzten Zieles,
zu dem der Mensch hinstrebt, sei keirîe
irgendwelche Indifferenz statthaft. Oder
man zieht das Gebot der wohlgeordneten
Selbstliebe an, das uns verpflichte, die
ewigen Güter in dem Maße zu erstreben,
wie die Umstände des täglichen Lebens sie
zu erstreben gestatten. Oder man beruft
sich gar auf das erste und größte Gebot,
das der Liebe zu Gott über alles, das im
Ausnützen der von der Vorsehung ange-
botenen konkreten Gelegenheiten keine
Wahl offen lasse.

Nun ist aber das Wachsen in der Liebe
zu Gott und in der Hingabe an seinen Wil-
len nicht die direkte Frucht der erdulde-
ten Leiden, sondern die Frucht der von der
Gnade getragenen freigewollten Hinwen-
dung auf ihn. Diese Hinwendung auf Gott
kann bei vielen Sterbenden sich festigen
und lebendiger werden, wenn man ihre Lei-
den mildert. Diese verschlimmern nämlich
den Zustand der Schwäche und physischen
Erschöpfung, hemmen den Schwung der
Seele und untergraben die sittlichen
Kräfte, anstatt sie zu stützen. Die Unter-
drückung des Schmerzes dagegen bewirkt
eine organische und psychische Entspan-
nung, erleichtert das Beten und ermöglicht
eine großzügigere Hingabe seiner selbst.
Wenn also Sterbende in das Leiden einwil-
ligen und es als Sühnemittel und Ver-
dienstquelle ansehen, um in der Gottes-
liebe und in der Hingabe an seinen Willen
voranzuschreiten, dann darf man ihnen
keine Anästhesie aufdrängen; vielmehr
soll man ihnen helfen, ihrem eigenen Weg
zu folgen. Im gegenteiligen Fall jedoch
wäre es nicht angebracht, den Sterbenden
die oben vorgebrachten aszetischen Über-
legungen einzuflüstern; man möge sich
daran erinnern, daß der Schmerz, statt
zur Abbüßung und zum Verdienst, auch

1er Anstrengungen des Apostolates zu. Was
aber der «Vater und Hirte» in «väterlicher»
Weise (also nicht sosehr auf dem äußern
Rechtsweg) und im «Gespräch» mit den
Religiösen als gemeinsamen Aktionsplan
aufstellt, das muß für die Zusammenarbeit
von Weltklerus und Ordensleuten weglei-
tend sein.

Dr. P. Georp Hofe/terr, O/SB, EmsiedeZw

zum Anlaß neuer Verfehlungen werden
kann.

Die AwsscZiaZfwnp des Beicwßiseiws
bei Sterbenden

Es seien noch ein paar Worte beigefügt
über die Ausschaltung des Bewußtseins bei
Sterbenden, soweit sie nicht durch den
Schmerz begründet ist. Da der Herr den
Tod bei vollem Bewußtsein erleiden wollte,
so verlangt der Christ, ihn auch hierin
nachzuahmen. Die Kirche gibt übrigens
ihren Priestern und den Gläubigen einen
«Ordo commendationis animae» in die
Hand, eine Reihe von Gebeten, die den
Sterbenden helfen sollen, diese Erde zu
verlassen und in die Ewigkeit hinüberzu-
gehen. Wenn nun diese Gebete ihren Wert
und ihren Sinn zwar auch dann behalten,
wenn man sie bei einem bewußtlosen Kran-
ken betet, so bringen sie doch für gewöhn-
lieh dem, der dabei mitgehen kann, Licht,
Trost und Kraft. So läßt die Kirche durch-
blicken, daß man den Sterbenden ohne
schwerwiegende Gründe nicht des Bewußt-
seins berauben soll. Wenn die Natur dies

tut, müssen die Menschen es annehmen;
sie dürfen es aber nicht aus eigener Ini-
tiative tun, es sei denn, sie hätten dafür
ernsthafte Gründe. Es ist das übrigens der
Wunsch der Sterbenden selbst, wenn sie
gläubig sind; sie wünschen die Gegenwart
ihrer Angehörigen, eines Freundes, eines
Priesters, auf daß sie ihnen helfen, gut zu
sterben. Sie wollen die Möglichkeit behal-
ten, ihre letzten Verfügungen zu treffen,
ein letztes Gebet zu beten, den Umstehen-
den ein letztes Wort zu sagen. Sie dieser
Möglichkeit berauben, widerstreitet dem
christlichen, ja sogar dem einfachen
menschlichen Empfinden. Eine beim Her-
annahen des Todes herbeigeführte Anäs-
thesie, mit dem einzigen Zweck, dem Kran-
ken ein bewußtes Ableben zu ersparen,
wäre gar nicht etwa eine bemerkenswerte
Errungenschaft der modernen Heilkunde,
sondern eine wahrhaft bedauerliche Praxis.

Ihre Frage stellte sich vielmehr unter
der

Voraitssic7rf einer e?'wsZ7uj/fe?i
fcZiniscften 7wdi7caiio?î

(zum Beispiel heftige Schmerzen, krank-
hafte Depressions- und Angstzustände).
Der Sterbende darf dem Arzt nicht ge-
statten und noch weniger von ihm ver-
langen, daß er ihn in Bewußtlosigkeit ver-
setze, wenn er sich damit außerstande
setzt, wichtigen sittlichen Verpflichtungen
nachzukommen, zum Beispiel bedeutsame
Angelegenheiten zu regeln, sein Testament
zu machen, zu beichten. Wir haben schon
gesagt, daß der Erwerb größerer Ver-
dienste als Motiv für sich allein nicht ge-



168 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1957 —Nr. 14

nügt, die Anwendung von Betäubungsmit-
teln unerlaubt zu machen. Um diese Er-
laubtheit richtig zu beurteilen, muß man
sich auch die Frage stellen: Wird die Nar-
kose relativ kurz sein (für die Nacht oder
für ein paar Stunden) oder lang andauernd
(mit oder ohne Unterbrechungen) Man
muß in Betracht ziehen, ob der Gebrauch
der höheren Fähigkeiten in bestimmten
Augenblicken, für einige Minuten wenig-
stens oder für einige Stunden zurückkeh-
ren wird, und ob der Sterbende dann die
Möglichkeit haben wird, noch zu tun, was
ihn seine Pflicht zu tun heißt (zum Bei-
spiel sich mit Gott zu versöhnen). Übrigens
wird ein gewissenhafter Arzt, auch wenn
er nicht Christ ist, niemals dem Drängen
von jemanden nachgeben, der gegen den
Willen des Sterbenden diesen um seine

geistige Klarheit bringen möchte, um ihn
zu hindern, bestimmte Entscheidungen zu
fällen.

Wenn in Mißachtung der Pflichten, die
ihm noch obliegen, der Sterbende die Nar-
kose erbittet und ernsthafte Gründe dafür
sprechen, wird ein gewissenhafter Arzt,
besonders wenn er Christ ist, sich doch
nicht dazu hergeben, ohne ihn in eigener
Person oder noch besser durch Vermitt-
lung anderer eingeladen zu haben, zuvor
seine Pflichten zu erfüllen. Wenn der
Kranke dies aber hartnäckig verweigert
und auf dem Verlangen nach der Narkose
beharrt, darf der Arzt darin einwilligen,
ohne sich damit der formellen Mitwirkung
an der Verfehlung des Sterbenden schuldig
zu machen. Diese hängt tatsächlich nicht
von der Narkose ab, sondern vom unsitt-
liehen Willen des Patienten; ob man ihm
die Schmerzlosigkeit verschafft oder nicht,
sein Verhalten wird sich gleich bleiben: er
wird seine Pflicht nicht erfüllen. Wenn
auch die Möglichkeit einer Reue nicht aus-
geschlossen ist, so hat man dafür dennoch
keine ernsthafte Wahrscheinlichkeit; wer
weiß überhaupt, ob er sich nicht sogar im
Bösen verhärten wird?

Wenn aber der Sterbende alle seine
Pflichten erfüllt und die Sterbesakramente
empfangen hat, wenn eindeutige medizi-
nische Indikationen die Anästhesie anra-
ten, wenn man in der Bestimmung der
Dosis die erlaubte Menge nicht über-
schreitet, wenn man die Anästhesie-Dauer
und -Intensität sorgfältig abgemessen hat
und der Patient damit einverstanden ist,
dann steht ihr nichts im Wege: sie ist sitt-
lieh erlaubt.

wnd bei nickt operierbaren
oder wnfceiïbaren Kranken

Müßte man auf das Narkotikum ver-
ziehten, wenn seine Wirkung die Lebens-
dauer abkürzt?

Zunächst sei festgehalten: Jede Form
direkter Atkanasie, das heißt die Verab-
reichung eines Narkotikums mit dem Ziel,
den Tod herbeizuführen oder zu beschleu-
nigen, ist wnerfawbt, da man in diesem Fall

sich herausnimmt, direkt über das Leben
zu verfügen. Es ist eines der grundlegen-
den Prinzipien der natürlichen und christ-
liehen Moral, daß der Mensch nicht Herr
und Besitzer, sondern nur Benützer seines
Leibes und seiner Existenz ist. Man nimmt
ein direktes Verfügungsrecht in Anspruch
alle Male, wenn man die Abkürzung des

Lebens zum Ziel oder als Mittel nimmt. Bei
der Voraussetzung, die Sie im Auge haben,
handelt es sich einzig darum, dem Patien-
ten unerträgliche Schmerzen zu ersparen,
zum Beispiel im Falle von nicht operier-
barem Krebs oder von unheilbaren Krank-
heiten.

Wenn zwischen der Narkose und der
Verkürzung der Lebendauer kein direkter
ursächlicher Zusammenhang besteht, we-
der im Willen der Beteiligten noch in der
Natur der Sache (letzteres wäre der Fall,
wenn die Schmerzausschaltung nur durch
die Abkürzung des Lebens erreicht werden
könnte), und wenn im Gegenteil die Ver-
abreichung der Betäubungsmittel aus sich
selber zwei verschiedene Wirkungen zei-

tigt, auf der einen Seite die Linderung der
Schmerzen und auf der andern Seite die
Abkürzung des Lebens, so ist sie erlaubt.
Man muß dann noch sehen, ob zwischen
diesen beiden Wirkungen ein vernünftiges
Verhältnis bestehe, und ob die Vorzüge der
einen die Nachteile der andern aufwiegen.
Wichtig ist auch, sich vorher noch zu fra-
gen, ob der gegenwärtige Stand der Wis-
senschaft nicht gestattet, das gleiche Re-
sultat mit andern Mitteln zu erreichen.
Auch darf man in der Anwendung des

Narkotikums die Grenzen des praktisch
Notwendigen nicht überschreiten.

Ziisammen/assnnp nnd Antwort
an/ die dritte Frape

Zusammengefaßt lautet Ihre Frage so:

«Ist die Ausschaltung des Schmerzes und
des Bewußtseins durch Betäubungsmittel
(falls diese aus medizinischen Gründen erfor-
derlich erscheint) dem Arzt und dem Pa-
tienten von der Religion und der Sittlichkeit

Wir können beobachten, daß viele Chri-
sten sehr oft und sehr gern zur heiligen
Kommunion gehen, aber das Bußsakra-
ment vernachlässigen. Auch ist die Zahl
der «Österlinge» immer noch sehr groß.
Wo liegt die Ursache dieser Entwicklung?

Es ist nicht zu verwundern, daß im Zeit-
alter der Automaten auch im Religiösen
der bequemere Wep gesucht wird und ein
Sakrament, das die inneren Akte der Buße
zum sakramentalen Zeichen rechnet, keine
Hochschätzung mehr findet.

Die Vernachlässigung des Bußsakramen-
tes hängt auch zusammen mit einem Man-

her erlaubt — auch beim Herannahen des
Todes und wenn voraussichtlich die Anwen-
dung des Narkotikums das Leben abkürzen
wird?»

Die Antwort muß heißen: «Wenn es

keine andern Mittel gibt und wenn dies
unter den obwaltenden Umständen der Er-
füllung anderer religiöser und sittlicher
Pflichten nicht im Wege steht: Ja.»

Wie Wir es schon dargelegt haben, ver-
pflichtet das Ideal des christlichen Hei-
dentums nicht, oder wenigstens nicht so

allgemein, zum Verzicht auf eine ander-
wärts gerechtfertigte Narkose, nicht ein-
mal beim Herannahen des Todes. Alles
hängt von den konkreten Umständen ab.

Der vollkommenste und heldenhafteste
Entschluß kann eben so gut in der An-
nähme wie im Verzicht liegen.

Schlußermahnung

Wir wagen zu hoffen, daß diese Erwä-
gungen über die Analgesie, unter dem
Blickpunkt der Moral und der Religion,
Ihnen helfen werden, Ihre Berufspflichten
mit einem noch schärferen Sinn für Ihre
Verantwortung zu erfüllen. Sie wollen den
Forderungen Ihres christlichen Glaubens
voll und ganz treu bleiben und Ihre Tätig-
keit in allem danach einrichten. Gewiß
sind Sie weit davon entfernt, diese Forde-
rungen als Einschränkungen oder als Fes-
sein für Ihre Freiheit und Ihre Initiative
zu empfinden; sehen Sie darin vielmehr
den Aufruf zu einem unendlich höheren
und schöneren Leben, das man zwar ohne
Anstrengung und ohne Verzicht nicht er-
obern kann, dessen Fülle und Freude aber
schon hienieden fühlbar sind für den, der
in Verbindung zu treten weiß mit der Per-
son Christi, die da fortlebt in seiner Kirche
und diese belebt mit seinem Geiste, der
auf alle seine Glieder seine erlösende Liebe
ausgießt und der allein endgültig über
Leid und Tod triumphieren wird. (Segen.)

fOripiwaïiiberseitéMwp /ür di« «SKZ» von
von Dr. K. SckJ

pel an Gespür /ür die Sünde. Deswegen
braucht jede Pfarrei in der Fastenzeit eine

gründliche Belehrung über das Bußsakra-
ment.

Vieles, was objektiv schwer sündhaft ist,
wird bedenkenlos getan. Die Sünde wird
überhaupt oder mindestens auf weiten Ge-
bieten weggeleugnet. «Feind sollt ihr sagen,
nicht Bösewicht. Kranker sollt ihr sagen,
nicht Schuft. Tor sollt ihr sagen, nicht Sün-
der» (Fr. W. Nietzsche). Dementsprechend
wird die Sünde oft nicht als Schuld, sondern
als Krankheit behandelt. Gewisse Psychiater
führen sie auf bloß biologische und psycho-
logische Ursachen zurück. Durch das Zer-
legen und Bewußtwerden ihrer Elemente

Vertiefte Einsicht in das Bußsakrament
ZUR MONATSMEINUNG DES HEILIGEN VATERS

Das BwßsakraTOewf
möpe in seiner HeiZsbedentnnp ric7ifip erkannt wnd o/t emp/anpen werden



1957 — Nr. 14 SCHWEIZERISCHE K I R C H E N Z E IT U N G 169

soll der Mensch vom Sündenbewußtsein ge-
heilt werden. Ist das Sündenbewußtsein ins
Unterbewußtsein verdrängt worden und
taucht es in Verkleidung als krankhafter
Komplex wieder auf, soll es zur Heilung an-
geblich genügen, das Unterbewußte bewußt
werden zu lassen, es zu entlarven, zu zer-
fasern und so ins reine Nichts aufzulösen.

I. Bußsakrament und Versöhnung

1. VersöTmwnfir dwrcA NacLZassMwp
der Swwdeji

«Wenn wir behaupten, daß wir keine Sünde
haben, so betrügen wir uns selbst, und die
Wahrheit ist nicht in uns. Bekennen wir aber
unsere Sünden, so ist er treu und gerecht,
daß er uns die Sünden vergibt und uns rein
macht von aller Ungerechtigkeit. Wenn wir
sagen, daß wir nicht gesündigt haben, ma-
chen wir Ihn zum Lügner, und sein Wort ist
nicht in uns» (1 Joh. 1,8—10).

Alles Leugnen hilft nichts. Gott bezeugt
es uns, daß es die freie Übertretung der
Gebote, somit die Sünde gibt. Sünde aber
wird allein getilgt durch Christi Kreuzes-
tod. Jede Taufe und jede Beichte ist ein
Sterben und Auferstehen mit dem Herrn,
«der unserer Sünden wegen hingeopfert
und um unserer Rechtfertigung willen auf-
erweckt wurde» (R 4,25).

2. Versö7mwwp cZwrcL Bwße und
Besserwifir des Lebens

Die Menschen, die möglichst billig weg-
kommen wollen, verfallen leicht einem
frommen Legalismus und einer unchrist-
liehen Sakramentenmagie. Irrtümlich glau-
ben sie, die detaillierte Anklage, das me-
chanische Rezitieren einer Reueformel,
unter Umgehung der inneren Abkehr von
der Sünde, genügten zur sakramentalen
Lossprechung. Tiefer Sehende lehnen sol-
chen Mechanismus mit Recht als charak-
terschädigend ab. Mit dem Mißbrauch ver-
werfen sie aber das heilbringende Büß-
Sakrament. Dieses verlangt die innere Ein-
sieht in die Sündhaftigkeit, die innere Ab-
kehr von der Sünde, die innere Umformung
des Pönitenten als wesentliche Elemente
des sakramentalen Zeichens. Die sakramen-
tale Lossprechung ist erst der Anfang. Sie
soll mehr bewirken: Das Fortschreiten in
der Metanoia, in Buße und Besserung un-
seres Lebens. Deswegen sollten wir den
Akzent auf diese innere Umkehr setzen.

3. Versö/wiwwp dureb, VermittZimsr
der 7Circ7ie

Jeder Individualist möchte es lieber
direkt mit Gott abmachen. Aber wer wirk-
lieh bereut, unterwirft sich bedingungslos
den Friedensbedingungen, die Gott gesetzt
hat. Der Heide wird durch die Taufe Glied
der Kirche und dadurch gerechtfertigt. Wer
nach der Taufe durch die Todsünde sich
aus der Gnadengemeinschaft der Kirche
ausgeschlossen hat, kann nur durch die
zweite Taufe, durch die Buße, wieder
lebendiges Glied der Kirche und somit
auch wieder gerechtfertigt werden. Des-
wegen hat Christus seiner Kirche die Voll-

macht gegeben, Sünden nachzulassen oder
zu behalten (Joh. 20,23). Die Sünde hat
einen ekklesiologischen Aspekt. Sie ist eine
geistige Schädigung, ein Unrecht gegen
den geheimnivollen Leib Christi. Deswegen
wird der Pönitent erst durch die Kirchen-
büße wieder in die Kirche eingegliedert.

In der Frühkirche hatten die Büßer in der
Kirche einen eigenen Platz und wurden als
kranke Glieder betrachtet, die der Gesamt-
Organismus zu heilen hatte. Die Kirchen Kap-
padoziens versöhnten die Pönitenten schritt-
weise über vier Stufen wieder mit Altar,
Christus und Kirche. Im Westen waren diese
Stufen unbekannt; dagegen war hier die Fa-
stenzeit die Zeit der Buße. Die von der Kirche
exkommunizierten Sünder kamen in Bußge-
sinnung, um sich vom Bischof wiederholt die
Hände auflegen und durch die Kirche sich
mit Gott versöhnen zu lassen. Unsere heutige
Absolutionsformel kennt immer noch die Auf-
hebung der Exkommunikation, die uns an
den ekklesiologischen Charakter der Versöh-
nung erinnert. Das Gebet nach der Absolu-
tion «Passio Domini nostri Jesu Christi, me-
rita beatae Mariae Virginis et omnium Sane-
torum...» bezeugt, daß der Sünder durch
die Kirche Nachlassung der Sünden und Ver-
mehrung der Gnade erhält.

Deshalb besitzen wir im Bußsakrament
mehr, als ein Psychotherapeut deuten und
heilen kann: das Wort Gottes, das die
Schuld vergibt.

II. Bußsakrament und Läuterung

Gegen die häufige Andachtsbeichte der
läßlichen Sünden werden verschiedene
Gründe vorgebracht.

Der heilige Augustinus habe die Andachts-
beichte nicht gekannt. Zur Reinigung von
läßlichen Sünden habe er nur das Fasten, das
Almosen, das Gebet, vor allem das Vater-
unser empfohlen. Er habe auf dem Sterbebett
den Psalm «Miserere» gebetet, ohne zu beich-
ten. — Die Andachtsbeichte sei überflüssig.
Das Bußsakrament könne keine läßliche
Sünde nachlassen, die nicht zuvor schon be-
reut sei. Die Reue aber tilge läßliche Sünden
schon vor der Absolution. — Läßliche Sün-
den könnten durch liturgische Absolutions-
formein beim Staffelgebet und bei der Aus-
teilung der heiligen Kommunion, durch die
heilige Kommunion, überhaupt durch jede
übernatürliche Betätigung des Gerechtfertig-
ten, die dem Wesen der betreffenden läßli-
chen Sünde entgegengesetzt sei, verziehen
werden. — Die «positive» Übung der christ-
liehen Tugenden sei wirksamer als die «ne-
gative» Abwehr der Sünden. Wer sich zuviel
mit seinen läßlichen Sünden herumschlage,
werde kleinlich und skrupulös. — Das öftere
Wiederholen gleicher religiöser Handlungen
führe zur Oberflächlichkeit. Das häufige
Beichten ohne genügende Materie mache
pharisäisch.

Gewiß ist die häufige Andachtsbeichte
zur Sündentilgung nicht notwendig w-eces-

sitate medii. Aber wie uns Papst Pius XII.
in seinem Rundschreiben «Mystici Cor-
poris» lehrt, ist die Andachtsbeichte «nicht
ohne Einfluß des Heiligen Geistes in der
Kirche eingeführt» und derart in ihr ver-
ankert worden, daß wir nicht von einer
Fehlentwicklung sprechen können. Nur das
Bußsakrament zielt in seiner Sinnrichtung
unmittelbar auf die sakramentale Sünden-
tilgung. Dadurch unterscheidet es sich von

allen anderen sakramentalen Handlungen,
mit denen auch eine sündentilgende Wir-
kung verbunden ist. Die liturgischen Abso-
lutionsformeln wirken nicht «ex opere
operato».

«Jede Beichte ist in ihrer Hinwendung zum
Geschichtlich-Sichtbaren ein Protest gegen
allen versteckten Rationalismus einer huma-
nitären Geistfrömmigkeit, ist ein Bekenntnis,
daß Gottes Tat schließlich allein unsere
Sünden tilgt, daß Er, der freie Gott der
Gnade, sich schließlich nur finden läßt in
seiner geschichtlichen Offenbarung, in seiner
sichtbaren Kirche, seinen sichtbaren Sakra-
menten. Und jede Beichte ist so ein Bekennt-
nis, daß der Mensch nur dieser Weise letzt-
lieh einen gnädigen, verzeihenden und recht-
fertigenden Gott findet. Daß solche Haltung
für die Formung eines katholischen geist-
liehen Lebens von entscheidender Bedeutung
ist, braucht nicht weiter erklärt zu werden.»
(K. Ba/mer, Schriften zur Theologie, 111,222.)

Daß bei der häufigen Andachtsbeichte
sich Mißbräuche einschleichen können, liegt
auf der Hand. Diese werden aber nicht
behoben, indem man die Andachtsbeichte
abstellt. Dadurch ist noch gar nichts ge-
wonnen. Im Gegenteil! Eine weise Seelen-

führung wird die rechte Disposition för-
dem und von dieser die Häufigkeit der
Beichte abhängen lassen.

Um das schablonenmäßige Beichten der
Sc/mZjwpeTCtZ zu überwinden, könnte man die
Beichten auf verschiedene Tage verteilen und
den Kindern eine Vorbereitung bieten. Auch
könnte man das Tempo mäßigen. Dann
würde es nicht so aussehen, «wie wenn aus
einer Nägelstanzmaschine rechts und links in
regelmäßigem Rhythmus die Nägel heraus-
fliegen».

Mit dem Bekenntnis allein ist es nicht ge-
tan. Ob aber jemand bloß deswegen, weil er
nur noch selten beichtet, seine häßlichen
Fehler im Zusammenleben um so inniger be-
reut und sie um so wirksamer bessert, darf
bezweifelt werden. Wir dürften auch die
evangelische Forderung «Wenn du deine
Gabe zum Altare bringst und dich dort er-
innerst, daß dein Bruder etwas gegen dich
hat, so laß deine Gabe dort vor dem Altar
und gehe zuerst hin und versöhne dich mit
deinem Bruder und dann komm und opfere
deine Gabe» (Matth. 5,23—24) mehr betonen.
Wer öfters beichtet, macht seine Fehler ge-
gen die Gemeinschaft zwar nicht öffentlich,
aber wenigstens vor der Kirche in ihrem
Vertreter wiedergut.

Auch der nach Vollkommenheit Stre-
bende wird nicht im Bogen um die Grund-
tatsachen des christlichen Lebens herum-
gehen. Es ist Tatsache, daß wir aZs Sim-
der durch Christus zur Erlösung vor das

Angesicht des Dreifaltigen Gottes gerufen
sind. Auch der Vorwärtsstrebende muß
sein Heil «in Furcht und Zittern» wirken;
denn er ist nur in Hoffnung gerettet und
hat seinen Kampf mit Sünde, Tod und
Teufel noch nicht bestanden. Darum geht
das geistliche Leben nicht nur einmal durch
die Phase der Läuterung hindurch, sondern
wird immer wieder aus den Tiefen eigener
Ohnmacht vor der Wandlung bitten (atque
ab aeterna dammatione nos eripi... iubeas)
und nach der Wandlung an die Brust
klopfen «Nobis quoque peccatoribus». Wenn
wir nichts mehr zu beichten finden, ist



170 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1957 —Nr. 14

eine gründliche Gewissenserforschung fäl-
lig. Es ist ein fragwürdiger geistlicher Se-
gelflug, der den Weg der Läuterung ver-
läßt.

Durch die ernsthafte und öftere An-
dachtsbeichte wird, wie das Rundschreiben
«Mystici Corporis» ausführt, «die Selbst-

«Santa Maria depZi Aw-peZi — Maria zu
den Engeln» unterhalb Assisi bildet die
Wiege des Franziskanerordens. Es liegt
deshalb ganz in der franziskanischen Linie,
wenn der Kapuzinerpater Otto Hophan auf
sein Werk über Maria ein weiteres folgen
läßt über die Engel. Dieses reiht sich wür-
dig an das Marienbuch und an das frühere
über die Apostel an. Unbestreitbar gehören
die drei genannten Hauptwerke des fein-
sinnigen Verfassers zum Besten und Ge-

wichtigsten, was in diesen Jahren auf dem
Gebiet der Schweiz, ja auf dem gesamten
deutschen Sprachgebiet an religiöser Li-
teratur entstanden ist. Und gerade das
Buch über die Engel ist ein so glücklicher
Wurf, daß es eine eingehende Besprechung
und Würdigung verdient.

Schon das Tftema verdient unser waches
Interesse. Kein Zweifel, die Engel (und
die Teufel, die in diesem Buch als «Die
Engel der Nacht» ebenfalls behandelt wer-
den) sind stark aus dem christlichen Be-
wußtsein und aus der christlichen Ver-
kündigung geschwunden. Wer nimmt die
Engel noch ernst? Bleiben sie nicht selbst
guten Katholiken lebenslang jene «Schutz-
engelein klein» der Kindergebete, jene
niedlichen Putten der Barockstukkaturen,
Märchengestalten wie Feen und Elfen?
Hüpft nicht vielfach selbst die Dogmatik
der Neuzeit allzuflüchtig über die Angelo-
logie hinweg, so daß auf der Geistesland-
karte mancher Theologen dort, wo das
klare Wissen über die Engel stehen müßte,
sich ein verschwommener weißer Fleck
befindet -?

Und doch sollte gerade der Seelsorger
sich mit den Engeln brüderlich verbunden
und in seinem Wirken unterstützt fühlen,
da sie «dienende Geister sind, denen zum
Dienste gesandt, die bestimmt sind, das
Heil zu erben» (Hbr. 1, 14). Wir treffen
denn auch bei großen Seelsorgern seit je
eine besondere Verehrung zu den Engeln
an.

Und wie sehr tut es gerade heute not,
auf die Welt der reinen Geister und des
Jenseits hinzuweisen und damit das Gei-
stige überhaupt zu bejahen und zu ver-
künden gegenüber allem Materialismus
und Sensualismus, der im bloß Stofflichen
und Triebhaften versinkt und nur noch
an das Diesseits glaubt? Wer immer mit
der Welt des Geistes zu tun hat, nicht nur
Priester, sondern auch «Wissenschafter,
Künstler, Dichter, Techniker, alle, die sich
um die Gestaltung und Vergeistigung des

erkenntnis gefördert, die christliche Demut
vertieft, die sittliche Schwäche an der
Wurzel gefaßt, die geistliche Nachlässig-
keit und Lauheit bekämpft, das Gewissen
gereinigt, der Wille gestärkt, eine heilsame
Seelenleitung ermöglicht und kraft des
Sakramentes die Gnade vermehrt». K. T.

Stoffes und um die Verstofflichung des
Geistes mühen, sollten eine besondere Ver-
ehrung zu den Engeln pflegen» (S. 36).

Zwar haben hellsichtige Dichter und
Denker wie Claudel, von Le Fort, Guar-
dini, Bernhart, Schreyer, auf seine Art
auch Rilke, die Welt der Engel wieder in
das Bewußtsein mancher gerückt. Aber
erst Otto Hophan fällt das Verdienst zu,
auf Anregung des Verlegers Robert Räber
von heutiger Sicht aus ein umfassendes
Werk über die Engel geschrieben zu haben
in einer Form, wie sie sowohl dem Fach-
theologen dient als auch alle geistig In-
teressierten anspricht.

Wesen, Arten, Tätigkeiten der Engel wie
deren Walten im Alten Bund, im Leben
Christi, der Kirche und der Einzelmen-
sehen werden hier eingehend und klar dar-
gelegt. Dabei fällt Licht auch auf ganz
aktuelle Probleme wie das Verhältnis von
Körper und Geist, Persönlichkeit und Ge-
meinschaft. Zauberei, Spiritismus, Beses-
senheit werden gestreift. Ebensosehr wie
auf die richtige Lehre zielt das Buch auf
das richtige Leben, freilich auf sehr dis-
krete Art, fern von aller Aufdringlichkeit.

Das Vorpe/ien entspricht dem vom Ver-
fasser schon in seinen frühern Werken zur
Meisterschaft entwickelten. Sein Buch
steht ganz auf dem festen Grund der Hei-
ligen Schrift. Wohlweislich verzichtet
Hophan auf den billigen Versuch, seine
Darlegungen mit mehr oder weniger ge-
sicherten Privatoffenbarungen und Engels-
erscheinungen zu stützen oder zu schmük-
ken. Wie das Ergebnis erweist, genügt die
Heilige Schrift und die kirchliche Über-
lieferung, uns ein sicheres und ungeahnt
reiches Wissen über die Welt der jensei-
tigen Geister zu vermitteln.

Mit liebevoller Emsigkeit sucht Hophan
die über 300 Bibelstellen zusammen, in
denen von Engeln die Rede ist, um sie

gründlich auszuwerten und lichtvoll zu
deuten.

Dabei zieht er auch die Meister der
Theologie ausgiebig zu Rate: Augustinus,
des Dionysios klassisches Werk über die
«Hierarchie der Engel», Bonaventura, Sua-
rez und Newman. Besonders verankert ist
die Angelologie P. Hophans in der klassi-
sehen Theologie Thomas von Aquins, der
sich geradezu den Titel «Doctor AngeZi-
cms» verdiente.

Da die Liturgie Zeugnis ablegt vom
Glauben der Kirche, wird auch sie reich-
lieh zur Aufhellung der Engellehre ausge-

wertet, wobei auf die liturgischen Texte
selber Licht zurückfällt. Man wird über-
rascht, wie sehr die Liturgie vom Glauben
an das Walten der Engel durchdrungen
ist.

Wie sich aus den gut tausend Anmer-
kungen im Anhang und aus noch mehr
Anspielungen im Texte ergibt, ist der Ver-
fasser mit dem wichtigsten einschlägigen
Schrifttum staunenswert vertraut. Er
kommt auch auf die bedeutendsten Kon-
troversen zu sprechen und wagt es, dann
und wann dazu eine eigene, meist vermit-
telnde Meinung anzubringen.

Dabei unterscheidet Hophan genau zwi-
sehen dem, was zum eigentlichen Glau-
bensgut der Kirche gehört, und dem, was
bloß unverbindliche, wenn auch noch so

einleuchtende Auffassung eines theologi-
sehen Schriftstellers ist. Die verschiedenen
Gewißheitsgrade der dargelegten Ansich-
ten werden ausdrücklich unterschieden. So

heißt es etwa auf S. 346: «Das alles sind

nur Fragen, nicht Aussagen; nur Vermu-
tungen, nicht Behauptungen. In der Lehre
von den Engeln werden immer weite Ge-

biete bleiben, worüber wir nichts Sicheres
wissen. Anmaßend wäre es und zugleich
naiv, Anschauungen und «Schauungen» von
der Engelwelt als sichere Tatsachen aus-
geben zu wollen. Wir müssen uns mit den

Leitgedanken der Bibel und des kirchli-
chen Lehramtes bescheiden. Dort nicht
verbürgte Einzelheiten können wir anneh-

men oder ablehnen.»
Trotz seiner offensichtlichen Freude am

Gegenstand und der Wärme seiner Emp-
findung läßt der bedachte Verfasser sich

nie zu überschwänglichen Äußerungen hin-
reißen. Und wenn er Größe, Adel und
Schönheit des Geistigen begeistert schil-
dert, tut er dies nie auf Kosten des Flei-
sches. Er weiß um das VerbMm caro /ac-
tum als um die zentrale Wahrheit des

Christentums. Er hält sich von jeder spi-
ritualistischen Verkrampfung frei, ja rügt
manichäisierende Auffassungen und rückt
sie zurecht (z. B. S. 226). So klingt denn

auch das Loblied auf den Engel als die

Spitze der Schöpfung aus in einen Hymnus

iHop7ian, Otto: Die DngeZ. Luzern, Räber
& Cie., 1956. 367 S.

2 Daß die Engel zu wenig im christlichen
Bewußtsein stehen, mag zum Teil auch da-

rin begründet sein, daß das Fest des heiligen
Michael als des Repräsentanten der gesam-
ten Engelwelt am 29. September nicht gebüh-
rend gefeiert wird, und daß das Fest der
heiligen Schutzengel am 2. Oktober auch
nicht feierlich begangen werden kann. Am
Sonntag nach dem 2. Oktober ist zumeist
das Fest des heiligen Rosenkranzes zu feiern.
Wird aber, wie im Bistum Basel seit 1930,
das Schutzengelfest auf den 2. Sonntag im
Juli verlegt («sinnvoll vor Alpauffahrt
und Ferienbeginn» Hophan S. 119), so steht
es nicht mehr am angestammten Platz und
verliert auch dadurch in der Wertschätzung
der Gläubigen, daß es nicht gesamtkirchlich
am gleichen Tag begangen wird. Hier zeigt
sich an einem kleinen Beispiel der Zusam-
menhang zwischen Liturgie und Glaubens-
bewußtsein.

Das Buch der Engel
ZU EINER BEDEUTSAMEN NEUERSCHEINUNG *



1957 —Nr. 14 SCHWEIZERISCHE KI R C H E N Z EIT U N G 171

auf den Menschen als die Mitte der Schöp-
fung (S. 31).

Stets besteht die Gefahr, daß ein Stein
aus dem Gefüge des katholischen Glaubens-
und Frömmigkeitslebens herausgebrochen
und in sektiererischer Einseitigkeit theo-
retisch oder wenigstens praktisch zum Eins
und Alles gemacht wird. Nicht so in die-
sem Buch. Es sieht die Engel immer im
Ganzen des göttlichen Schöpfungs- und
Erlösungswerkes. Sowohl gedanklich wie
in der ganzen Anlage des Buches bildet
Christus, der Gott-Mensch, den Mittelpunkt,
um den die Engel kreisen.

Dadurch gewinnt das Werk, wohl noch
mehr als die beiden andern über die Apo-
stel und Maria, eine großartige Einheit
und Geschlossenheit. Der Att/baw des Gan-
zen ist von einer bestechenden Architek-
tonik. Hier war ein Meister der Synthese
am Werk. Angeregt durch die von Augu-
stin geübte und von Thomas übernommene
Unterscheidung zwischen der «morgend-
liehen» und der «abendlichen» Erkenntnis
der Engel sind die einzelnen Abschnitte
wie die Hören des Stundengebets mit dem
Kreislauf des Lichtes verknüpft: «Die En-
gel des Urlichts», «des Frühlichts», «des

Morgens», «des Vormittags», «des Mittags»
und so weiter. So ergeben sich gleichsam
als die Spiegelung der neun Engelchöre
neun Teile, in die sich die ganze Lehre
über Wesen und Walten der Engel wie von
selbst fügt.

Mit dieser Architektonik des Ganzen ver-
bindet sich die Kirnst der Darstellunp im
einzelnen. Ein Beter, ein Dichter und ein
Denker stehen hierbei miteinander im
Bund. Wie es im Geleitwort heißt, ist

Vor einem halben Jahr wurde an dieser
Stelle berichtet, die in der Schweiz missio-
nierenden Orden hätten sich im vergan-
genen Spätsommer zur «Regio Schweiz»
der MK (Missionskonferenz: Vereinigung
für missionarische Seelsorge) zusammen-
geschlossen, die über das gesamte deutsche
Sprachgebiet verbreitet ist.

Am vergangenen 26. Februar haben sich
unsere Missionare zu einer ersten Tagung
in Schönbrunn getroffen, um verschiedene
Probleme einer zeitgerechten Volksmission
gemeinsam zu überlegen. Den Besprechun-
gen lagen vor allem folgende Gedanken zu-
gründe :

I. Die religiös-soziale Lage der Schweiz

Auf der gesamten Ebene des modernen
Lebens stellen wir trotz ernster Anstren-
gungen der ordentlichen und außerordent-
liehen Seelsorge eine immer tiefer gehende

«der Engel auch Schönheit, so sehr Schön-
heit, daß er ein Lieblingsthema der Kunst
und Poesie geworden ist. Über einem En-
gelbuch muß ein Hauch Poesie liegen wie
ein Duft aus jenseitigen Gärten» (S. 12).
Dieser Hauch Poesie liegt denn wirklich
auch über jeder Seite. Der Sonnengesang
des heiligen Franz klingt in diesem Buch
eines seiner Schüler weiter. Tiefsinniges
ist hier verständlich, Trockenes blutwarm,
Geistiges anschaulich geschildert. Es blinkt
und blitzt nur so von frappanten Wortspie-
len und Paradoxen.

Zu der bildhaften Sprache tritt das Bild
selber, indem das auch äußerlich schön
aufgemachte Buch in den beigegebenen 17

ganzseitigen Reproduktionen einen gut aus-
gewählten Überblick über die Darstellung
der Engel in der Kunst bildet, angefangen
von Mosaiken aus dem 6. Jahrhundert bis
zu den Engeln Seewalds, Danioths und
Schillings aus unsern Tagen. So ergibt sich
eine Gesamtschau der Engelwelt, zu der
dem Verfasser wie dem Verlag zu gratu-
lieren ist.

P. Hophans Engelbuch zeigt an einem
Ausschnitt der katholischen Glaubenswelt
deren Schönheit und Sinntiefe auf. Möge
das Werk unter dem Segen Gottes die
große Mission erfüllen, die es gerade in
unserer Zeit hat: inmitten des spürbaren
Wehens der Dämonen das sanft-starke
Walten der guten Engelmächte bewußt zu
machen und die gläubige Gewißheit zu
stärken, daß in und über der sichtbaren
Welt eine erhabene Welt der Geister lebt
und webt, um das Geistige in der Mensch-
heit zu hüten.

Awgrwst Bera, Repeiis, Freibiirp

Entchristlichung fest. Man denke nur an
folgende Gebiete unserer Kultur: Politik,
Schule, Handel und Gewerbe, Rundfunk,
Film, Television, Presse, Vergnügungswe-
sen usw. Die verheerenden Folgen auf die
Lebenseinstellung breiter Massen sind ge-
nügend bekannt!

Für viele unserer Gläubigen deckt sich
ihr Lebensraum nicht mehr mit dem Raum
ihrer Pfarrei. Große Massen arbeiten
außerhalb der Pfarrei, und viele gehen auch
anderswo ihren Vergnügen nach. Die Ein-
flußzentren, denen unsere Gläubigen Tag
für Tag ausgesetzt sind, entgehen sehr oft
total der Aktion des eigenen Pfarrers und
seiner Laienhelfer.

Viele unserer Katholiken, vor allem die
Abseitsstehenden, sind kaum mehr durch
ihren Seelsorger persönlich zu betreuen.
Zuerst einmal weil viele Pfarreien zu groß
und damit die seelsorglichen Aufgaben zu
vielfältig sind. Dann aber auch, weil sich

viele fast automatisch verschließen, sobald
der Seelsorger auf der Bildfläche erscheint.

II. Vermehrter Einsatz der Laien

Diese Feststellungen rufen zuerst ein-
mal nach einem vermehrten Einsatz der
Laien. In vielen Lebensbezirken stellt ihre
Aktion die einzige Möglichkeit dar, die
Kirche wieder zu vergegenwärtigen. So auf
dem Gebiet der Presse, des Rundfunks, des

Vergnügungswesens, des Films usw. Fer-
ner sind sie noch in der Lage, Mitmenschen
zu beeinflussen, an die der Seelsorger kaum
mehr herankommt.

Dieser Ruf nach dem Laien gilt nicht nur
für die ordentliche, sondern auch für die
außerordentliche Seelsorge, vor allem für
die Vorbereitung und Durchführung einer
zeitgemäßen Volksmission. Die Mission
darf in der Seelsorge keinen «erratischen
Block» darstellen, der wie eine Insel für
sich allein dasteht. Sie muß sich unbedingt
organisch in die ordentliche Seelsorge ein-
fügen. Ihre besondere Aufgabe dürfte ge-
rade darin liegen, der gesamten ordent-
liehen Seelsorge neue Stoßkraft zu brin-
gen. Daher der Einsatz der Laien auch bei
der Vorbereitung und Durchführung einer
Mission, und wenn es gilt, ihre Resultate
für die Zukunft zu sichern.

III. Überpfarreilich koordinierte
Seelsorge und Regionalmission

Die religiös-soziale Lage der Gegenwart
ruft ebenfalls nach einer überpfarreilich
koordinierten Seelsorge in soziologisch zu-
sammenhängenden Gebieten. So in Städten,
in abgeschlossenen Industriegebieten, auch
in ländlichen Gegenden, in denen sich die
Dörfer um irgendein Zentrum gruppieren,
in dem man zur Arbeit oder zum Vergnü-
gen von links und rechts zusammenkommt.
Ohne diese Koordinierung kann auch mit
der besten Laienhilfe kein durchschlagen-
der Versuch gemacht werden, den Lebens-
räum wieder christlich zu durchsäuern. Die
Aktion muß zugleich im ganzen Gebiet und
nicht nur sporadisch einsetzen. Vor allem
wegen des modernen Pendlerwesens, das
oben erwähnt wurde.

Die gleiche Forderung dürfte nun auch
an die außerordentliche Seelsorge gestellt
werden. Wenn die Mission wirklich Sauer-
teig der Seelsorge sein muß, dann hat auch
ihre Stoßkraft von Zeit zu Zeit in einem
soziologisch zusammenhängenden Gebiet
zur gleichen Stunde und gut koordiniert
einzusetzen. Ob das nicht der Weg wäre,
der Volksmission ihre ganze Bedeutung
wieder zurückzugeben?

#

Aus diesen Überlegungen heraus haben
sich unsere Schweizer Missionare die ernste
Frage gestellt, ob gut koordinierte «Ge-
bietsmissionen» sich nicht segensvoll aus-
wirken müßten. Im Prinzip waren sich alle

Neue Wege der Volksmission
EINE ZEITAUFGESCHLOSSENE SCHWEIZERISCHE MISSIONSKONFERENZ



172 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1957 — Nr. 14

Ungarn fordert Objektivität
(Schluß)

VI.

Der Grundbesitz der katholischen Kirche
in Ungarn

Auch darüber sind ganz falsche Dinge
berichtet worden. So schreibt Pfarrer Vo-
gelsanger in seinem Artikel «Die Haltung
der reformierten Kirche in Ungarn unter
der kommunistischen Herrschaft» («Re-
formatio» 1956, S. 651) : «Im Gegensatz
zur katholischen Kirche, die über riesigen
Grundbesitz (zirka zehn Prozent des un-
garischen Bodens) verfügte», seien die bei-
den evangelischen Kirchen von den Geset-

zen der Verstaatlichung und Aufteilung
des Großgrundbesitzes durch die Kommu-
nisten nicht betroffen worden, «da sie kei-
nen oder nur ganz geringen Bodenbesitz
hatten».

Diese Behauptung stimmt nicht. Es ent-
zieht sich der Kenntnis Pfarrer Vogel-
sangers, daß sich sehr viel ungarischer
Grundbesitz in den Händen der protestan-
tischen Baldacsy-Stiftung, das heißt fol-
gender Familien befand: Graf Tisza, Graf
Degenfeld, Baron Podmaniczky, Baron
Radvanszky und vor allem der protestan-
tischen «Gentry» im Tiszantul (jenseits
der Theiß, im östlichen Gebiet Ungarns).
Die Mittelgutsbesitzer waren mehrheitlich
Protestanten. Die katholischen Pfarreien
verfügten im allgemeinen über weniger
Grund und Boden als die protestantischen
Gemeinden. Wo der katholische Bischof
das Patronat über eine Pfarrei ausübte,
gab es keine Kirchensteuer zu bezahlen.

Es ist ebenfalls unrichtig, daß die katho-
tische Kirche über zehn Prozent des un-
garischen Bodens verfügte. Das katholische
Bischofsgut war mit vielen Verpflichtun-
gen belastet. So gab es in Ungarn keine
Sammlung für eine «inländische Mission».
Das Bischofsgut mußte für Priester- und
Lehrerseminarien sowie die vielen katho-
tischen Schulen (in Eger die Rechtsaka-
demie) aufkommen. Für die Errichtung
neuer Kirchen wurde in erster Linie das
Bischofsgut herangezogen, ebenso für die
Pensionierung der Geistlichen. Überdies
war das katholische Vermögen mit vielen
kulturellen Verpflichtungen belastet. Der
katholische Grundbesitz bürgte dafür, daß
der ungarische Boden nicht in die Hände
der Banken oder der Juden fiel.

darüber einig, daß wir an diese Methode
herangehen sollten. Dabei ging es unseren
Missionaren absolut nicht darum, einfach
zu kopieren, was anderswo bereits ver-
sucht wurde. Dieser Schluß wurde aus einer
sachlichen Prüfung unserer religiös-sozia-
len Lage gefolgert. Solche Gebietsmissio-
nen können natürlich nie zustande kommen

Einmischung in interne Angelegenheiten

Wir meinen vor allem die Kritik des

«Schweizerischen Evangelischen Presse-
dienstes» am Dokumentarfilm über den
ungarischen Freiheitskampf «Ungarn in
Flammen», der kürzlich an verschiedenen
Orten der Schweiz vorgeführt wurde. Im
Film war unter anderem die Krönung des

von den Westmächten verbannten Karl IV.
dargestellt. Der «Schweizerische Evange-
lische Pressedienst» warf dem Regisseur
«Restaurationspropaganda» vor, weil er
die Krönung des letzten Habsburgerkö-
nigs zu sehr hervorgehoben habe.

Die letzte Krönung (Dezember 1916) ist
für Ungarn eine geschichtliche Tatsache.
Der «Schweizerische Evangelische Presse-
dienst» soll uns Ungarn die Entscheidung
über die zu wählende Staatsform überlas-
sen — wenn wir wieder unser Selbstbe-
stimmungsrecht zurückgewonnen haben.
Dann wird sich unser Volk in freier Ab-
Stimmung — ohne fremde Einmischung —
über unsere Staatsform entscheiden kön-
nen.

Was wollten wir erreichen?

In unserer Artikelreihe versuchten wir
vieles richtig zu stellen, was Pfarrer Vo-
gelsanger und andern als Nicht-Ungarn
nicht genügend bekannt war. Die unga-
rische Vorgeschichte und die Zeit der blu-
tigen Sowjetbesetzung erhalten demnach
ein anderes Gesicht. Fassen wir diese Klar-
Stellungen nochmals kurz zusammen:

Zur Zeit der Türkeneinfälle wollten die
Reformatoren unserm blutenden Lande
nicht beistehen. Der Türke wurde als
Werkzeug in der Hand Gottes angesehen.
Im Freiheitskampf Ungarns gegen die Tür-
ken waren die Protestanten nicht die Vor-
kämpfer, sondern die Satelliten der Tür-
ken. Und heute, in der kommunistischen
Zeit, spielten sie eine zweifelhafte Rolle.
Nicht das kalvinistische Volk, aber seine
zum Teil kollaborierenden Führer.

Auch in andern Fragen müssen wir An-
spruch auf Sachlichkeit erheben. Es be-
rührt uns sonderbar, wenn wir in einer
Buchbesprechung der «Reformatio» (1957,
Heft 2, S. 122) auf Sätze stoßen wie: der
Papst habe die gegen Abessinien gerichte-
ten Waffen Mussolinis gesegnet und die

ohne das Einverständnis und die tatkräf-
tige Mitarbeit des Pfarrklerus. Wohl auch
nicht ohne die Unterstützung durch unsere
bischöflichen Ordinariate. Ob es sich nicht
lohnen würde, diese Frage bei Dekanats-
und sogar bei kantonalen Priesterkonferen-
zen einmal zu prüfen?

Awfow Bocktet, KrewaZwigeM-Berreroitt

Kurie habe kaltblütig das katholische Po-
len geopfert, «um damit von Hitler die

Niederwerfung Rußlands zu erhandeln».
Wir fragen: Wo sind die Beweise für diese

ungeheuerlichen Behauptungen?

Wird uns die Presse vermehrt
unterstützen?

Die Stimme Kardinal Mindszentys mußte
neuerdings verstummen. Dagegen hören
wir in Presse und Radio viel und oft die
Stimme von Frau Anna KetkZi/. Zur Zeit,
als ich mit ihr im Parlament saß, war sie

fanatische Marxistin. Wenn es etwas Un-
angenehmes im Parlament vorzubringen
gab, überließen die männlichen sozialde-
mokratischen Kollegen es der Frau Anna
Kethly. Die Sozialdemokratie mit Frau
Kethly unterstützte auch in allerletzter
Zeit die kommunistische Regierung in
ihrem Kampf gegen Kardinal Mindszenty,
half mit bei der Auflösung der christlichen
Vereine, bei der Konfiszierung der christ-
liehen Schulen. Das befreite Ungarn wird
in Zukunft kaum mehr vom Marxismus
hören wollen.

Als die Genfer Konferenz tagte, war be-

absichtigt, daß die dortige Presse folgende
Aufschrift am Zeitungskopf tragen sollte:
«Freikeit /ür das CTmstentwm kiwfer dem
Eisernen Vorkangr». Die Presse unterließ
es. Dagegen gelang es Barankovics, unter
Hintergehung des Thomas-Verlages, eine
Broschüre herauszugeben: «Die große
Warnung». Im Vorwort war zu lesen, daß
Barankovics in politischer Opposition zu
dem damals verhafteten Kardinal Mind-
szenty gestanden hatte.

Woher kommt diese feindliche Einstel-
lung gegen die katholische Kirche? Wie ist
es möglich, daß die reformierte Presse der
Schweiz sich im belgischen Schulstreit auf
die Seite der sozialistischen Regierung
stellte? Wie kann man heute noch glau-
ben, daß Antiklerikalismus Kulturpolitik
sei, wo die Existenz des christlichen Hu-
manismus in Frage steht? Wohltätigkeit
ist schön, aber genügt sie allein zur Ret-
tung eines bedrohten Volkes?

Unter der verhältnismäßig kurzen Zeit
des Nationalsozialismus in Ungarn hat
sich 1944 die Schweizerische Gesandtschaft,
vor allem Konsul Lutz, für die verfolgten
Juden eingesetzt, ebenso der damalige
Nuntius Angelo Eotta. Tausende von

' Schutzbriefen wurden für die verfolgten
Juden ausgestellt, die man so rettete.
Heute werden in Ungarn die Christen ver-
folgt, deportiert und hingerichtet. Seit
Neujahr 1957 sind in Ungarn allein 7000

Verhaftungen registriert worden («NZZ»,
Blatt 7, Nr. 863). Bei den Justizmethoden
Kadars kommt das einer lebenslänglichen
Verurteilung gleich. Und was tut die freie
Welt? Ich höre in meinen schlaflosen
Nächten den Schrei meines gequälten, ver-
lassenen Volkes. Wer kommt ihm zu Hilfe?

Janos vo» Korodi/-.Kafo«a,
ekemaZififer wngariseker Abgeordneter

t



1957 —Nr. 14 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 173

ORDINARIAT DES BISTUMS BASEL
Jejunium eucharisticum,

Abendmessen und Karwochenliturgie

Auf Grund des Motu proprio Seiner Hei-
ligkeit Pius' XII. «Sacram communionem»
und des Dekrets der Ritenkongregation
«Maxima redemptionis nostrae mysteria»
treffen Wir für Unser Bistum folgende An-
Ordnungen:

1. Jejunmm ewcZiarisficww

Dem in der «Schweizerischen Kirchen-
zeitung» bereits veröffentlichten Text des

Motu proprio möchten Wir nichts beifügen
als die Verordnung, daß jeder Seelsorger
in Predigt und Unterricht, bei jung und
alt, im Beichtstuhl und am Krankenbett
besorgt sei, daß alle Gläubigen vor Ostern
Kenntnis von seinem Inhalt erhalten. Wir
sind dem Heiligen Vater für die einfachen
und klaren Bestimmungen zu großem Dank
verpflichtet.

Die Spitalseelsorger weisen Wir darauf
hin, daß sich die gewünschte Eingabe an
das Heilige Offizium erübrigt, da die Pfle-
ger und Pflegerinnen, welche die Nacht-
wache besorgen, inskünftig auf Grund des

neuen Erlasses ohnehin bis drei Stunden
vor der heiligen Kommunion feste Nah-
rung zu sich nehmen dürfen. — Dasselbe

gilt von allen andern Nachtarbeitern.

2. Abewdmessew.

Von der Erleichterung, werktags Abend-
messen zu gestatten, machen Wir gerne
Gebrauch. Einstweilen gestatten Wir all-
gemein, daß in jeder Pfarrei zweimal pro
Woche Abendmessen mit Kommuniongele-
genheit gefeiert werden, so daß einmal die
Erwachsenen und einmal die Schulkinder
(da, wo die Schülermesse morgens nicht
leicht besucht werden kann) gute Gelegen-
heit zum Meßbesuch und Kommunion-
empfang finden können. In diesen Fällen
darf an gewöhnlichen Werktagen in Pfar-
reien, in denen nur ein Geistlicher an-
wesend ist, die Morgenmesse ausfallen;
Bination hingegen ist nicht gestattet. —
Unsere früher erlassenen Verfügungen
über die Abendmessen an Werktagen (zum
Beispiel Herz-Jesu-Freitage) bleiben wei-
ter in Kraft (vgl. «SKZ» 1953, S. 565).

3. XarivocZiewZitwrgie

a) Die Palmweihe, Prozession und an-
schließende Meßfeier mögen am PaZm-
sowwfag überall auf den Vormittag ange-
setzt werden.

b) Die Xar/reitagsZifurgrie beginne um
15.00 Uhr; an Orten, wo auf die nötigen
Arbeiten der Bauersame Rücksicht zu
nehmen ist, zwischen 14.00 und 15.00 Uhr.
Der ganze Karfreitag werde zum «Einkehr-
tag der Pfarrei», auch vormittags und
abends. Jede unnötige Arbeit möge unter-

bleiben. Die Gewährung reicher Beicht-
gelegenheit wird diesem Charakter des

Tages dienen.
c) In Kirchen, in denen die VigriZ/eier am

Karsamstagr so anberaumt wird, daß das

Vigilamt um Mitternacht beginnt, möge
der Beginn der Feier auf 22.30 Uhr ange-
setzt werden.

Pfarrämter, welche die Vigilfeier um
20.00 Uhr (nach Sonnenuntergang) zu be-

ginnen wünschen, sind gebeten, rechtzeitig
eine Anfrage mit Angabe von Gründen an
die bischöfliche Kanzlei zu richten.

Wir anerkennen als ernste Gründe jedes
bowwm commwwe im Dienst der Seelsorge.
Wir wollen besorgt sein, daß der bisherige
eifrige Gottesdienstbesuch am Ostersonn-
tag (Sonntag aller Sonntage) und die Hei-
ligung dieses Tages gewahrt bleiben. Man
gestalte das Ostersonntag-Hochamt mit
Predigt möglichst feierlich und froh. Für
den Nachmittag empfehlen Wir feierliche
Vesper zu gelegener Stunde.

t Franziskus,
Biscko/ von BaseZ und Lttjjano

Karfreitagsopfer 1957

Heilig-Grab-Ritter

Schweizer Katholiken!

Voller Bangnis wandten sich die Blicke
der ganzen Christenheit in jüngster Zeit nach
dem Heiligen Lande. Und man stellte sich
gar die Frage, ob sich nicht das Schaffen
und Wirken der Katholiken — die Missions-
Stationen des Lateinischen Patriarchats so-
wie die Obhut der heiligen Stätten der Fran-
ziskaner-Kustodie — in Gefahr befinden. Wir
können dem Herrn für seinen Schutz dan-
ken, den er uns stets gewährt, und wir dam
ken den Ortsbehörden für das Wohlwollen,
das sie uns immer erwiesen haben.

Eines steht aber fest: Die Entwicklung, die
dieses Land in den letzten Jahren durchge-
macht hat, hat die Kirche vor ganz neue
Aufgaben gestellt und sie in eine völlig ver-
änderte Lage versetzt. Wir können unserer

Dirigenten- und Organistentagung
in Ölten

Auf Samstag und Sonntag, den 23. und
24. März 1957, waren die Dirigenten und
Organisten des Diözesan-Cäcilien-Vereins
nach Ölten zu einer Tagung eingeladen, die
nur gegenseitige Aussprache über verschie-
dene Probleme zum Ziele hatte. Um es gleich
vorweg zu sagen: es war ein voller Erfolg.
Die Verhandlungen wurden — und das war
sehr glücklich — in drei zeitlich vonein-
ander getrennten Versammlungen geführt,
die durch ein wirkliches Kurzreferat ein-
geleitet wurden, das die folgende Diskus-
sionsbasis herstellte: die Anpassung des

Aufgabe nur dann gerecht werden, wenn
unsere Glaubensbrüder uns den Notwendig-
keiten entsprechend helfen, die unser heute
und in Zukunft harren.

Dem lateinischen Patriarchat und der Ku-
stodie des Heiligen Landes drängen sich neue
Initiativen und beträchtliche Opfer auf. Da
gilt es einmal schon Bestehendes wie die
Schulen und die Werke aufrechtzuerhalten
und darüber hinaus neue Werke in Verbin-
dung mit dem Schulwesen zu schaffen und
zu organisieren, welche die christliche Er-
Ziehung und Schulung der Jugend fortführen,
ergänzen und entfalten.

Eine schwere Sorgenlast für das Lateini-
sehe Patriarchat ist die Heranbildung des
KZents. Die katholischen Familien unseres
Bistums schenken uns — Gott sei's gedankt!
— zahlreiche Priesterberufe. Das aber er-
heischt von uns riesige Opfer. Wir müssen
so schnell wie möglich ein Seminar bauen,
das den heutigen Erfordernissen entspricht,
und möchten diesen Plan noch heuer ver-
wirklichen. Dazu kommt, daß die Familien
für den Lebens- und Studienunterhalt ihrer
Seminaristen nicht selber aufkommen kön-
nen, und damit wird dem Lateinischen Pa-
triarchat noch eine zusätzliche schwere Last
Überbunden. So sieht sich das Patriarchat
gezwungen, die Katholiken der ganzen Welt
um ihre Mildtätigkeit und Spendefreudig-
keit anzugehen.

Im festen Vertrauen, daß die Katholiken
und die Heilig-Grab-Ritter der Schweiz auch
dieses Jahr wieder edelmütig die Missionare
des Lateinischen Patriarchats und die Gläu-
bigen, die die Hüter der heiligen Stätten
sind, unterstützen wollen, danken wir ihnen
und beten für sie an dieser gesegneten Stätte,
wo unser Herr und Heiland Jesus Christus
am Karfreitag sich seinem himmlischen Va-
ter im blutigen Kreuzesopfer dargebracht
hat. Er lohne es ihnen!

JerwsaZero, Mariä Lichtmeß, 2. Februar 1957

t AZberto Gori, OFM
Lateinischer Patriarch von Jerusalem
P. 'AnpeZico Lazseri, OFM
Kustos des Heiligen Landes

Wir bitten unsere Diözesanen, durch Ge-
bet, Almosen der Sorgen der Kirche in der
Heimat Christi zu gedenken und besonders
das Karfreitagsopfer dafür zu bedenken.

Solothurn, den 28. März 1957.

f FTOW2îs/CKS

Biscko/ vow BaseZ und Lugano

Chorpensums an die liturgischen Forderun-
gen (G. FäßZer, Luzern) ; die Wertung
des Kirchenmusikers und seines Amtes (J.
B. HiZber, Luzern) ; die sozial gerechte
Entlohnung nach den päpstlichen Rund-
schreiben (E. P/i//wer, Basel). Daß sich
jedesmal etwa achtzig Laien einfanden,
ist höchst erfreulich. Beweist es doch, daß
die ausübenden Kirchenmusiker — ob

haupt- oder nebenamtlich — sich ihrer gro-
ßen Aufgabe bewußt sind und nicht inter-
esselos beiseite stehen. Es beweist aber
auch — und das zeigte die Diskussion sehr
deutlich —, daß unsere Kirchenmusiker
mit manchen und schweren Problemen rin-
gen, und daß ihre Arbeit nicht so leicht
ist, wie es manchen scheinen mag.

Berichte und Hinweise



174 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1957 —Nr. 14

Wir gehen hier nicht auf die einzelnen
besprochenen Fragen ein, das wird später
noch geschehen. Wir können aber feststel-
len, daß diese Aussprache einem wirklichen
Bedürfnis entsprach. Es konnten diesmal
natürlich bei weitem nicht alle Fragen be-
handelt werden; der Diskussionsstoff war
genau umgrenzt, was wiederum ein großer
Vorteil dieser Tagung war. Daß die Aus-
spräche sich nicht ins Uferlose verlor, was
ja nicht selten ist, dafür sorgte übrigens
auch die stramme Leitung des Diözesan-
präses. Möge dieser Tagung bald eine
zweite folgen! Fragen und Probleme müs-
sen nicht erst gesucht werden. Es wäre zu-
dem wertvoll, wenn eine ähnliche Aus-
spräche zusammen mit den Geistlichen ge-

Im Verlag Herder, Freiburg i. Br„ erschien
vor kurzem das «Handbuch zur Schulbibel»
von Wilhelm Bartelt*. Darin kommen rund
200 Geschichten des Alten und des Neuen
Bundes auf 483 Seiten zur Darstellung. Zum
voraus sei bemerkt, daß es bloß ein Kom-
mentar zur Schulbibel und kein Fachbuch
für Bibelexegese sein will. Wiesheus Hilfs-
mittel und Edmund Kalts Werkbuch der Bi-
bei, besonders Williams Leben Jesu (Frei-
bürg, 1948), ferner Haags Bibellexikon (Ein-
siedeln, 1952—1956) und Wikenhausers vor-
zügliche, heute wohl unübertroffene Einlei-
tung in das Neue Testament (Freiburg, 1953)
wird man erst recht gerne daneben konsul-
tieren und sich in diese Werke vertiefen.

Immer wieder hat man nach dem alten
«Knecht» gerufen, der als Kommentar zur
biblischen Geschichte in über 20 Auflagen
fast 900 Seiten stark bei Herder erschien,
ein Hilfsmittel, das für die Katecheten so
praktisch war. Und siehe: hier ist mehr als
Knecht (1. Auflage 1882), nämlich ein Hand-
buch, das trotz dem um die Hälfte kleineren
Umfang große Vorzüge hat.

Rein buchtechnisch ist dieses Handbuch zur
Schulbibel von Wilhelm Bartelt dem Kom-
mentar von Knecht vorzuziehen und ist auch
besser und ausführlicher als Kastner, wel-
eher der Herder-Bibel beigegeben wurde und
nun bereits vergriffen ist. Ein Vorzug ist
einmal die klare Gliederung des Lehrstoffes,
die in der Regel nach folgenden Gesichts-
punkten vorgenommen wird: Emsfrnimiing,
Wort- wncZ SacZierfcZartmg, LefcrgeZiaZf, Awre-
pimp für das Leben, Probleme.

Dabei ist das Hauptgewicht auf die Wort-
und Sacherklärung gelegt. Am Schluß eines
Abschnittes, sagen wir etwa über die Patri-
archenzeit, haben wir Hinweise auf die Heils-,
Kultur- und Zeitgeschichte. Dabei wird stets
auch auf die Lehrstücke des katholischen
Katechismus für die Bistümer Deutschlands
(1955) hingewiesen. Die betreffenden Ab-
schnitte daraus sind am Anfang des Kapitels
angegeben. Dadurch ist bereits auch der Weg
zu einer Bibelkatechese angebahnt, und zwar
so, daß dort, wo der Katechet den Bibel-
Unterricht zu erteilen hat, er anhand der
Bibel so ziemlich den ganzen Katechismus
beackern kann.

Wohl ist das Handbuch an Umfang kleiner
und weniger ausführlich als der Kommentar
von Knecht. Aber dafür ist das, was geboten
wird, zuverlässig und auf der Höhe der For-
schung. Daran hat ein Hauptverdienst der
Zensor P. Dr. Theodor ScZwegZer, OSB, der
das «Streichquartett» dirigierte, in dem auch

halten werden könnte; denn bei der Gestal-
tung des Gottesdienstes — um das geht es

ja in erste Linie — können wir alle, Laien
und Geistliche, durch solide Aussprache nur
von einander lernen und gewinnen.

Wir können Diözesanpräses Dr. Anton
SaZadiM nur danken für die Organisa-
tion und die zielbewußte Leitung der Ta-
gung. Sein Arbeitspensum hat einen so
großen Umfang angenommen, und die von
ihm betreute Arbeit ist für das kirchlich-
religiöse Leben von so großer Bedeutung,
daß man nur hoffen kann, er möge bald
ausschließlich sich dieser Aufgabe haupt-
amtlich widmen können, wie das in andern
«Sektoren» auch der Fall ist.

AZ/ows Hagen, P/arrer, Stec/cborn

Rektor Dr. Jak. Haas in Sursee mitwirkte.
Auch Haags Bibellexikon, die Echter Bibel,
das «Lexikon für Theologie und Kirche» und
die einschlägigen neuesten Artikel der Fach-
Wissenschaft, im ganzen etwa 150 Werke,
werden berücksichtigt. So ist nicht nur dem
Laien gedient, der keine Theologiestudien
hinter sich hat, sondern auch dem gut aus-
gebildeten Geistlichen, der damit zuverlässi-
ges, wohl aber mehr didaktisch ausgearbeite-
tes Material vor sich hat. Unerquickliche
Diskussionen z. B. über die Datierung von
Abraham oder Moses werden vermieden. Der
Verfasser folgt der traditionellen Auffassung,
die sich mit dem gedächtnismäßig leichtfaß-
liehen Schema harmonisieren läßt: von der
Erschaffung der Welt bis Abraham, d. h. bis
ungefähr 2000 v. Chr., von Abraham bis Mo-
ses (2000—1500), von Moses bis David (1500
bis 1000), von David bis zur Zeit nach der
babylonischen Gefangenschaft (1000—500),
von der Zeit der babylonischen Gefangen-
schaft bis zur Geburt Christi. — Dieses vor-
sichtige Vorgehen ist dem Lehrer wegwei-
send, sich in der Bibelstunde nicht allzu fest
mit Problemen der Chronologie abzugeben.
Man will die Heilswerte herausheben und
den Schüler auch wirklich erbauen.

Wohl fügt Bartelt bei der Wort- und Sach-
erklärung z. B. zu den 600 000 Männern, die
aus Ägypten ausgezogen wären, bei, daß die
ursprüngliche inspirierte Zahl uns nicht be-
kannt sei. Ob man da nicht hätte weiter-
gehen und vielleicht wie F. A. Herzog «600
Männer-Zeltschaften» annehmen können?
Aber vielleicht ist man lieber vorsichtig. Wer
selbst eine bessere Lösung weiß, kann sie da
anbringen. Es ist aber wertvoll, daß der
Kommentar nicht einfach wundersüchtig ist
und die Meinung aufkommen läßt, je unmög-
licher man sich ein Wunder vorstelle, um so
gläubiger sei man, sondern erläutert, wie am
Beispiel des Durchganges durch das Rote
Meer gezeigt wird, daß Gott der Herr der
Natur ist, der die natürlichen Kräfte (Ebbe,
Flut, Wind) benützt, um seine Wunder zu
wirken. Und es ist auch richtig, daß damals
den Menschen etwas als Wunder vorkommen
mußte, was man heute rein naturwissen-
schaftlich erklären kann.

Wenn wir anderseits uns vorstellen, daß
z. B. eine Hochzeit als Volksfest etwa acht
Tage dauerte, wie aus dem Buche Tobias
(vgl. hier S. 157) und dem Hohenlied hervor-
geht, so verstehen wir auch besser das Wun-
der von Kana, wo nach der Berechnung
(S. 234) die ganze Menge des verwandelten
Wassers etwa 380 Liter betrug. Schade, daß
bei diesem Lehrstück im NT (S. 232 ff.) nicht

auf dieses Volksfest hingewiesen wurde, was
vieles erklären würde. Wer in der Bibel zu-
hause ist, findet die richtigen Zusammen-
hänge auch in der Geschichte des Neuen
Bundes leicht heraus, z. B. über den Lehr-
gehalt des Wunders der Brotvermehrung
oder des Wandeins auf dem Meere als Vor-
bereitung auf das heiligste Altarsakrament
(S. 302 und 304), von dem in der Synagoge
von Kapharnaum die Rede ist.

Gut ist es um die Chronologie, besonders
auch im Neuen Bund, bestellt, wobei man
auf die Forschungen Holzmeisters, Schweg-
lers u. a. aufbauen konnte.

So klar und sachlich auch alles in diesem
Handbuch geboten wird, so kann sich der
Katechet doch nicht einer gründlichen Vor-
bereitung für den Bibelunterricht durch die
vielen Hinweise auf die entsprechende Lite-
ratur und noch mehr auf den Katechismus
entbinden. Es ist zu empfehlen, daß bei uns
die Pfarrämter für die Lehrer, die Bibelun-
terricht erteilen, das neue Handbuch auf Ko-
sten der Kirchgemeinde anschaffen. Der
Geistliche wird schon der praktischen Brauch-
barkeit wegen gut tun, es für sich selber
auch zu erwerben. Georg Sta//eZbaefr

* Bartelt, WiBieZm; HancZZmcfr zitr ScZimZ-

bibeZ. In organischer Verbindung mit den
Lehrstücken und Merksätzen des Katechis-
mus. Freiburg, Herder, 1957. 473 S.

Missionarische Umschau

Die katholische Kirche in Japan

Die kürzlich veröffentlichte Statistik über
die katholische Kirche in Japan verzeichnet
für das Jahr 1956 auf der ganzen Linie recht
erfreuliche Fortschritte. Japan zählt heute
im gesamten 227 573 Katholiken, was einen
Zuwachs von rund 15 000 seit 1955 bedeutet.
Zum erstenmal haben mehr als die Hälfte
der kirchlichen Distrikte je mehr als 10 000

Gläubige. Im Jahre 1956 wurden 11467 Er-
wachsene getauft. Das sind 500 mehr als im
Jahre 1955, während die Zahl der Kinder-
taufen und der Taufen in Todesgefahr un-
gefähr gleich geblieben ist. Die Zahl der
Katechumenen zeigt ebenfalls einen Zuwachs
von mehr als 500 gegenüber dem Vorjahr.
Es darf aber nicht übersehen werden, daß
der Zuwachs auf bestimmte Distrikte be-
schränkt blieb, während in andern Gebieten
eher ein Zurückgehen der Tauf- und Kate-
chumenenziffern zu beobachten ist.

Während im Jahre 1955 die Zahl der ka-
tholischen und der gemischten Ehen unge-
fähr gleich war (1246 kath. und 1281 ge-
mischt), ist im Jahre 1956 die Zahl der
Mischehen beträchtlich gestiegen (1204 kath.
und 1679 gemischt). Bemerkenswert ist da-
bei, daß in der Diözese Nagasaki, in der %
der gesamten katholischen Bevölkerung
wohnt, von 368 Ehen nur 8 Mischehen wa-
ren. Das Bild ist anders in den übrigen Diö-
zesen, wo die meisten Katholiken Neube-
kehrte sind, die weitgehend in völlig heid-
nischer Umgebung wohnen und für die es
deshalb sehr schwer ist, katholische Partner
zu finden. Die Mischehen bilden aber auch
wieder ein wertvolles Mittel der Glaubens-
Verbreitung. Wenn der katholische Teil
eifrig und im Glauben gut unterrichtet ist,
was bei Neuchristen erwartet werden darf,
wird früher oder später auch der nicht-
katholische Teil den Weg zum Glauben
finden.

Uberaus ermutigend ist das Bild, das die
Statistik über das ständige Anwachsen der
Priester- und Ordensberufe gibt. Japan zählt
heute genau 300 einheimische Priester (231

Ein neues Handbuch zur Schulbibel



1957 —Nr. 14 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 175

Welt- und 69 Ordenspriester). In den großen
Seminarien bereiten sich 419 Kandidaten auf
das Priestertum vor (66 mehr als im Vor-
jähr), von denen 241 zum Diözesanklerus und
178 zu religiösen Genossenschaften gehören.
Es besteht so die wohlbegründete Hoffnung,
daß Japan in wenigen Jahren 500 einhei-
mische Priester haben wird.

Ebenso erfreulich ist das Anwachsen der
weiblichen Ordensberufe. Die Schwestern-
genossenschaften zählen heute 2729 japa-
nische Schwestern und 1512 Novizinnen. Das
eröffnet große Hoffnungen für die Zukunft
vieler Schulen und karitativen Werke, die
von Schwestern geleitet werden.

Die Zahl der ausländischen Missionare ist
von 952 im Jahre 1955 auf 1039 angestiegen,
während die Zahl der ausländischen Schwe-
stern von 1019 (1955) auf 984 zurückgegan-
gen ist.

Betrachten wir die Statistik als Ganzes,
müssen wir wohl feststellen, daß die Katho-
liken in Japan mit seinen 90 Millionen Ein-
wohnern noch eine sehr kleine Minderheit
bilden. Trotzdem geben die Zahlen ein er-
mutigendes Bild vom stetigen Wachsen der
Kirche, besonders wenn wir berücksichtigen,
daß Japan im Jahre 1947 erst 109 000 Katho-
liken hatte.

Zum Vergleich seien noch die Statistiken
der nichtkatholischen christlichen Denomi-
nationen angeführt, die aber nur approxi-
mativ sind. Japan zählt heute rund 280 000
nichtkatholische Christen. Davon gehören
130 000 zur bedeutendsten protestantischen
Richtung, der Nippon Kirisutokyodan und.
40 000 zur anglikanischen Kirche, während
sich der Rest auf mindestens 60 verschiedene
Denominationen und Sekten verteilt.

Die Hauptstadt Tokyo mit ihren 8 200 000
Einwohnern hat zur Zeit rund 100 000 Chri-
sten, wovon 65 000 Protestanten und 30 000
Katholiken. Dazu kommen 1500 Orthodoxen
und eine nicht näher fixierbare Zahl von
Christusgläubigen, die keiner bestimmten
Kirche angehören.

Wir dürfen uns sicher freuen über den
Fortschritt der katholischen Kirche in Ja-
pan, auch wenn die Bekehrungsziffern rela-
tiv klein sind im Vergleich zu den Statistiken
aus andern Missionsländern. Die Kirche hat
in Japan viel größere Schwierigkeiten zu
überwinden als z. B. in Afrika. Es kann aber
festgestellt werden, daß der moralische Ein-
fluß der Kirche groß ist und immer mehr
wächst. Zudem gibt das Anwachsen der ein-
heimischen Priester- und Ordensberufe An-
laß zur berechtigten Hoffnung, daß die ka-
tholische Kirche in Japan immer mehr den
ausländischen Charakter verliert und zu
einer japanischen Volkskirche wird.

Dr. Jo/iann Specfcer, SMB.

Erfreuliches und Unerfreuliches aus Ceylon

Nach den Frühjahrswahlen von 1956 kam
eine Koalition der Kommunisten und der
«Gemäßigten» an die Macht, die begreifli-
cherweise überall Kopfschütteln erregte. Die
großartigen Wahlversprechungen sind bis
jetzt leerer Schall geblieben, und die Wirt-
schaftskrise hat zu schweren sozialen Span-
nungen geführt. Infolgedessen finden sich
nicht leicht ausländische Geldgeber für die
so notwendigen Kapitalinvestitionen, und
auch die Weltbank hält darin sehr zurück.
Die sozialen Konflikte haben sich dermaßen
zugespitzt, daß ausländische Schiffe den
Hafen von Colombo nur noch selten an-
laufen.

Es ist darum nicht verwunderlich, daß die
Regierungskoalition bei den kürzlich durch-
geführten Erneuerungswahlen des Stadtra-
tes von Colombo eine Niederlage erlitt. Sie
errang nur mehr 8 von 31 Sitzen.

Die ceylonesische Öffentlichkeit wurde un-
längst wegen der Affäre des Buches «Kanni
Mariaghe Hati —- Schaut die Jungfrau Ma-
ria» aufgewühlt. Dieses Buch eines buddhi-
stischen Mönchs ist ein gemeines und obszö-
nes Machwerk gegen die Muttergottes. Die
katholische Hierarchie und die christlichen
Laien legten bei der Regierung in Telegram-
men und offenen Briefen energischen Pro-
test ein. Sogar die Kommunisten traten auf
den Plan und forderten einen bessern Schutz
der Minderheiten.

Das Innenministerium strengte daraufhin
einen Prozeß gegen den Verfasser des Mach-
Werkes an, der aber vom Staatsanwalt un-
terdrückt wurde. Immerhin erließ die Regie-
rung nun —• interessanterweise gerade am
8. Dezember! — ein Zirkularschreiben, in
dem neue Gesetze angekündigt wurden, die
geeignet seien, «die Verbreitung von Schrif-
ten zu verhindern, die nur den Zweck haben,
die religiösen Gefühle der Mitglieder anderer
Glaubensbekenntnisse zu verletzen».

Diese Gesetze und Verordnungen betreffen
folgende Punkte: 1. Das Innenministerium
ist berechtigt, die Veröffentlichung, den
Druck, den Verkauf und die Verbreitung
von Zeitungen, Büchern und Filmen zu ver-
bieten, welche das religiöse Empfinden an-
derer verletzen. 2. Nach dem Strafgesetz-
buch können solche Publikationen mit einer
Geldstrafe von 2000 Rupien oder mit einem
Jahr Kerker geahndet werden. In krassen
Fällen werden die Strafen verbunden. 3. Die
Polizei hat das Recht, die genannten Publi-
kationen einzuziehen. -m.

Der Internuntius von Indien hat resigniert

Im Februar 1957 trat der Apostolische In-
ternuntius von Indien, Erzbischof Martin
BmTccss, SVD, ein gebürtiger Holländer, krank-
heitshalber von seinem Amte zurück. Inter-
nuntius Lukas war erst im Februar 1953
nach Indien gekommen. In der kurzen Amts-
zeit bis zu seiner Erkrankung im Juni 1956
hat er aber so viel geleistet, daß seine Re-
signation in Indien mit großem Bedauern
aufgenommen wurde.

Erzbischof Lukas lernte auf häufigen Rei-
sen in dem weiten Bereich seiner Internun-

CURSUM CONS
Pfarresignat Theodor Arnold, Simplon-Dorf

Am Sonntagabend, dem 27. Januar 1957,
verschied in seinem 78. Lebensjahr in
Simplon-Dorf Pfarresignat Theodor Arnold.
Im gleichen Dorf hatte der Verstorbene am
8. September 1879 als Sohn eines Bäckers das
Licht der Welt erblickt. Der lebhafte Knabe
verbrachte seine Jugend teils in seinem Hei-
matdorf, teils bei seinem gleichnamigen
geistlichen Onkel, der damals Pfarrer in AI-
binen und später in Varen war. Die humani-
stischen Studien machte Theodor Arnold an
den Kollegien von St. Maurice, Brig, und Sit-
ten. Die Theologie begann er 1903 im Prie-
sterseminar von Sitten. Unter seinen Mit-
alumnen befand sich auch der spätere
Landesbischof Viktor Bieler. Am 25. März 1907
weihte ihn Bischof Abbet in der Kathedrale
von Sitten zum Priester, und am darauffol-
genden 3. April, dem Ostermontag, brachte
Theodor Arnold in der Pfarrkirche Simplon-
Dorf sein Erstlingsopfer dar.

Im Herbst 1907 trat der Neupriester seinen
ersten Posten als Schulherr von Leuk an. Er
war der letzte Geistliche, der dieses Amt ver-
sah. In der Schule fühlte er sich von Anfang
an zuhause. Vor allem kamen ihm seine
Sprachkenntnisse in Französisch und Italie-

tiatur, die ja auch Ceylon, Birma und Malaya
einschließt, die kirchlichen Verhältnisse aus
eigener Anschauung kennen. Er hielt nicht
bloß zahllose Besprechungen mit den Bischö-
fen ab, sondern auch mit Priestern und Laien
und nahm an zahlreichen Versammlungen,
Kongressen und Konferenzen teil. So ist es
nicht zu verwundern, daß er sich in kurzer
Zeit ein ungewöhnlich klares Bild von der
Lage der Kirche in seinem Amtsbereich
schaffen konnte.

Der Marianische Kongreß in Bombay 1954,
der einen glänzenden Verlauf nahm, ging auf
seine Anregung zurück. Während seiner
Amtszeit konnten neun neue Diözesen und
eine Apostolische Präfektur errichtet werden.
Fünfzehn Bischöfe wurden konsekriert, davon
waren dreizehn Inder. Die hierarchische Ord-
nung wurde durch die Errichtung von sechs
neuen Kirchenprovinzen verbessert. In Birma
und Malaya wurde die Hierarchie errichtet
und mehrere einheimische Bischöfe ernannt.
Internuntius Lukas zeigte auch großes Inter-
esse für die Heranbildung eines guten einhei-
mischen Klerus, ließ alle Seminare von einer
Kommission inspizieren und drängte darauf,
daß mehr Inder zu Seminarleitern und Semi-
narlehrern bestellt wurden. Er weihte auch
das Päpstliche Seminar in Poona ein, für des-
sen großzügigen Ausbau er Sorge trug.

Erzbischof Lukas betonte auch, daß in den
katholischen Erziehungsanstalten eine in-
dische Atmosphäre geschaffen werden solle
und arbeitete auf eine gesunde Anpassung
des katholischen Lebens an die einheimische
Kultur und Landessitten hin. Zur Unterstüt-
zung der katholischen Presse besorgte er eine
besondere finanzielle Hilfe von der Propa-
gandakongregation in Rom.

Internuntius Lukas gewann die Herzen der
Inder nicht nur durch seine imposante Er-
scheinung, sondern auch durch seine Leut-
Seligkeit, die Offenheit und Geradheit seines
Charakters und eine ganze Hingabe an seine
Amtspflichten. Die Krankheit, die seinen
Rücktritt notwendig .machte, zog er sich wohl
auf einer Missionstour im heißen Norden
Indiens zu, die ihn bis zu den entlegensten
Missionsstationen führte. Er erlitt einen
Hitzschlag, von dem er sich nicht wieder er-
holte. St.

UMMAVERUNT
nisch zugute. Neben der Schule half er unter
der Leitung von Pfarrer Egg eifrig in der
Seelsorge der Pfarrei mit. Trotzdem ihm das
Amt eines Schulherrn kaum das zum Leben
Notwendige einbrachte, fühlte er sich auf die-
sem ersten Posten überaus glücklich. Ein
Herrgott, ein Papst, ein Schulherr, hörte ihn
ein Freund stolz deklamieren. Nach dreijähri-
ger Tätigkeit in Leuk, ernante ihn der Bischof
zum Pfarrer von Ems. Am 24. August 1910
wurde Theodor Arnold als Seelsorger dieser
Pfarrei installiert, zu der die Bergschaft Ober-
und Unterems gehörten. Hier wirkte er nun
38 Jahre lang. Während der Bauzeit des
Kraftwerkes am Turtmannbach und Illsee be-
treute Pfarrer Arnold auch die vielen ita-
lienischen Fremdarbeiter. Jeden zweiten
Sonntag stieg der eifrige Seelsorger, nach-
dem er zuerst seine Pfarrkinder betreut hatte,
in der offenen Seilbahn auf über 2000 Meter
Höhe, um den Arbeitern den Gottesdienst zu
halten. Daneben verlangten die seelsorglichen
Bedürfnisse der Pfarrei den ganzen Einsatz
des jungen Pfarrers. Pfarrer Arnold gründete
und betreute die religiösen Standesvereine und
half bei der Gründung der Kranken- und Dar-
lehenskasse mit. Bergpfarrer zu sein, ist nicht
leicht, besonders wenn mehrere politische Ge-
meinden zur selben Pfarrei gehören. Das er-



176 SCHWEIZERISCHE KI R C H E N Z E I T U N G 1957 —Nr. 14

fuhr auch Pfarrer Arnold. Er selbst erzählte
in früheren Jahren, daß Gemeinderäte, wenn
sie nach der üblichen vierjährigen Amtsdauer
ihrem Seelsorger zum erstenmal begegneten,
ihm die Hand reichten und freudig gestan-
den: «So Herr Pfarrer, jetzt sind wir wieder
Freunde, jetzt bin ich nicht mehr im Ge-
meinderat!» Es wiederholten sich auch im
Leben des Walliser Bergpfarrers ähnliche
Szenen, wie sie Heinrich Federer in seinem
Roman «Papst und Kaiser im Dorf» geschil-
dert hat.

Nachdem Pfarrer Arnold während 38 Jah-
ren der Bergpfarrei Ems seine besten Kräfte
geopfert hatte, sah er sich wegen der ange-
griffenen Gesundheit 1948 genötigt, die leich-
tere Pfarrei Inden zu übernehmen. Auch hier
verstand er es, die nötigen Renovationen an
der Pfarrkirche und an der Antoniuskapelle
durchzuführen, ohne seinem Nachfolger
Schulden zu hinterlassen. Neben seinen seel-
sorglichen Arbeiten stellte Pfarrer Arnold
seine Kräfte auch auf anderen Gebieten in
den Dienst der katholischen Sache. So war
er zur Zeit der Gründung des Oberwalliser
Preßvereins die rechte Hand seines Onkels,
des späteren Ehrendomherrn Theodor Ar-
nold (t 1943). Dieser besorgte von 1901—1917
die Redaktion des «Walliser Boten». Gleich
seinem Onkel griff auch Pfarrer Arnold zur
Feder und schrieb ungezählte Artikel für das
katholische Blatt des Oberwallis. Auch der
Schule widmete der weitsichtige Seelsorger
seine Kraft. Während 27 Jahren versah er das
Amt eines Schulinspektors im weitverzweigten
Bezirk Leuk. Kein Gang war ihm zuviel,
keine Mühe zu groß, wenn es um die Inter-
essen der Schule ging. Seine überanstrengun-
gen auf den Schulreisen warfen ihn aufs
Krankenlager, so daß er sich 1954 auf den
Rat seines Arztes genötigt sah, dieses Amt
niederzulegen. Ein Jahr darauf mußte er
auch seine Pfarrei Inden aufgeben, die er
während sieben Jahren betreut hatte.

Als Résignât zog sich Theodor Arnold 1955
in sein Heimatdorf Simplon-Dorf zurück. Ein
schweres Starleiden und allerlei Kränklich-
keiten und Leiden plagten den früher so
robusten Walliser in den letzten Lebensjah-
ren. So mußte er während zwei Jahren auf
das Meßopfer und das Breviergebet verzieh-
ten. Jetzt wurde der Rosenkranz sein stän-
diger Begleiter. Erst kurz vor dem Tode ge-
lang es der Kunst des Arztes, das Augenlei-
den so weit zu beheben, daß der Kranke wie-
der lesen und das Brevier beten konnte. Noch
zweimal schleppte sich der greise Priester
in seine Heimatkirche, um das heilige Opfer
darzubringen. Dann trat der Tod als Erlöser
an das Krankenlager und führte den stillen
Dulder in die ewige Heimat. Am 30. Januar
fand Pfarrer Theodor Arnold auf dem Gottes-
acker von Simplon-Dorf seine letzte Ruhe-
stätte. In Ehrfurcht stehen wir vor dem
reichen Lebenswerk dieses Walliser Geist-
liehen, der ein halbe Jahrhundert der Kirche
und seiner Heimat in vorbildlicher Hingabe
diente. Möge ihn nun der Allgütige dafür ewig
belohnen! J.B. F.

Chorherr Louis Unternährer, Beromünster

Am 4. März 1957 wurde auf dem Stiftsfried-
hof von Beromünster die sterbliche Hülle
von Kanonikus Louis Unternährer beigesetzt.
Über hundert Priester, darunter der Dom-
propst und Generalvikar Dr. Gustav Lisibach,
Solothurn, viele Freunde von nah und fern,
seine Verwandten und eine große Menge
Volkes gaben dem Verstorbenen das letzte
Geleite. Schmerzerfüllt standen viele an sei-
nem Grabe, denen er im Leben durch Rat
und Tat Gutes getan hatte.

Louis Unternährer erblickte das Licht der
Welt am 5. Dezember 1893 in Schüpfheim.

Nach Absolvierung der humanistischen und
theologischen Studien in Luzern weihte ihn
Bischof Jakobus Stammler am 13. Juli 1919
zum Priester. Der glückliche Neupriester
brachte sein Erstlingsopfer in seiner Heimat-
kirche in Schüpfheim dar, in jener Gemeinde,
die dem Bistum Basel schon Dutzende von
Priestern und Seelsorgern geschenkt hat. Der
derzeitige Résignât von Schüpfheim, Sieg-
fried Stöckli, damals Kaplan, war eben dar-
an, in der großen Bauerngemeinde eine
prächtige Männer- und Jungmännerkongre-
gation aufzubauen. Von ihm hat der junge
Primiziant manche Impulse erhalten für die
Betreuung der Jugend, namentlich was die
Erziehung zu einem innern und Charakter-
vollen Leben angeht. Das kam ihm zugute,
als er nach seiner Priesterweihe als junger
Vikar für Kriegstetten (SO) bestimmt wurde
und 1920 als Kaplan nach Menznau kam. Die
erhabene Würde des Priesters stammt nicht
aus seinen persönlichen Verdiensten, sondern
aus den hohen Funktionen, die er zu verrich-
ten beauftragt ist. Das wußte Louis Unter-
nährer wohl. Stets nahm er sich Zeit zu
einer gründlichen Vorbereitung für Predigt
und Katechese. Er predigte kurz, aber träf.
«Man muß dem Volk etwas bieten, das es
versteht», war einer seiner Aussprüche.

Aber der Priester ist nicht nur der Ge-
sandte Gottes, sondern auch der Ausspender
seiner Gnade. Louis Unternährer hatte
Freude an einem schönen Gottesdienst. Er
war selbst ein vorzüglicher Sänger und liebte
den Kirchengesang. Für die Feier der Li-
turgie war ihm kein Opfer zu groß. Wie lag
es ihm am Herzen, als Pfarrer von Pfaffnau
(1921—1928), daß im benachbarten Langen-
thai eine Gottesdienstgelegenheit geschaffen
wurde, überall, wo er wirkte, war er der
pünktliche Seelsorger, der zur festgesetzten
Zeit in der Kirche war. «Wer rechtzeitig auf-
steht, kommt mit Betrachtung und Brevier-
gebet vorwärts», meinte er einmal einem
jungen Konfrater gegenüber. In der Tat hat
er selbst noch als Chorherr in der Stifts-
kirche St. Michael morgens um fünf Uhr mit
der Feier des heiligen Opfers begonnen.

Die Nöte der Diaspora lernte Louis Unter-
nährer seit 1928 als Pfarrer von Burgdorf
kennen. Dort fuhr er zehn Jahre mit seinem
kleinen Auto den katholischen Kindern in
der weitverzweigten Diaspora nach, um sie
zu unterrichten. Wie eine Mutter war er be-
sorgt, daß jedes Kommunionkind auf den
Weißen Sonntag sein weißes Kleidchen hatte.
Und wie leuchtete später noch sein Auge,
wenn er von diesem Ehrentag der Kleinen
erzählte. Mancher Gang führte ihn auch in
die bernische Strafanstalt Thorberg, wo er
das Schicksal vieler jugendlicher Sünder ken-
nenlernte. Er legte den Grundstein zum Bau
der Kapelle von Langnau i. E. Im Ersten
Weltkrieg war er Feldprediger bei der San.
Abt. 4. Aus dieser Zeit datiert folgende Be-
gebenheit: Ein Oberst maßte sich eines
Abends an, das ganze Offizierskorps bei Tisch
mit gemeinen Zoten zu unterhalten. Der
hohe Offizier tat sich dabei besonders hervor
und meinte neckend zum Feldprediger: «Was
säged Sie derzue, Herr Feldprediger Unter-
nährer?» Pfarrer Unternährer, voll innerer
Wut über solche Gemeinheit, sagte kurz und
bündig: «Herr Oberst, Sie sind ein Sau »

Von diesem Abend an wurde unter den Offi-
zieren stets anständig geredet. Aus seiner
Dienstzeit pflegte er manche Kameradschaft
mit höchsten Offizieren wie mit gewöhnli-
chen Soldaten.

In Burgdorf schätzten ihn vor allem die
katholischen Studenten, die am Technikum
daselbst ihren Studien oblagen. Manchem
stand er in Berufsfragen bei, andern war er
Ratgeber bei der Brautwahl, einem dritten
half er aus finanzieller Not usw. Kurz, er
war die Persönlichkeit, zu der die jungen

Persönliche Nachrichten

Bistum St. Gallen

Das «Diözesanblatt» (Nr. 17 vom 28.

März 1957) gibt folgende Ernennungen
und Mutationen aus dem Diözesanklerus
bekannt :

Pfarr-Resignat Martin MüZZer als Pri-
missar nach Kirchberg; Kaplan Albert
Broder, Berneck, als Kaplan nach Flawil;
Benefiziat Julian ScZurTiaer, Wagen, als
Résignât nach Bernhardzell; Pfarrer Jo-
hann MeZi, Oberegg, als Benefiziat nach
Wagen; Kaplan Dr. Johann Nikiaus Fdß-
Zer, Goßau, als Pfarrer nach Oberegg; Ka-
plan Karl SfcwZZer, Bad Ragaz, als Kaplan
nach Rebstein; Vikar Alban KaZberer, St.
Maria, als Kaplan nach Bad Ragaz; Ka-
plan Beat P/a-w, Andwil, als Vikar nach
St. Maria; Vikar Konrad ScZimid, Herisau,
als Pfarrer nach Walenstadt; Domvikar
Max Veffic/er, St. Gallen, als Kaplan nach
Goßau; Kaplan Emil ScZimwcki, Alt St.
Johann, als Kaplan nach Andwil.

Zum neuen Residentialkanonikus und
Domkatecheten wählte der zuständige Ad-
ministrationsrat Dekan und Pfarrer Kle-
mens HeZ/enberper, Walenstadt.

Studenten Vertrauen hatten, und er war
ihnen die Hilfe, die sie in ihrer Sturm- und
Drangperiode nötig hatten. Herzliche
Freundschaften mit späteren Ingenieuren
und Architekten knüpften sich in diesen Jah-
ren an. Aus der Burgdorfer Zeit datiert auch
die Freundschaft mit dem protestantischen
Pfarrer Hämmerli aus Heimiswil. Letzterer
war im katholischen Pfarrhaus ein gernge-
sehener Gast. Manches Vorurteil gegenüber
den Katholiken ist durch dieses beidseitig
gute Verhältnis überwunden worden.

Die zehnjährige angestrengte Arbeit in der
Diasporapfarrei Burgdorf hatte die Gesund-
heit von Louis Unternährer arg mitgenom-
men. Ein schweres Asthmaleiden machte sich
bemerkbar. Schlaflose Nächte mit ringender
Atemnot zwangen ihn, seine liebgewonnene
Pfarrei Burgdorf mit dem Wallis zu vertäu-
sehen. Als Résignât zog er 1938 nach Ferden
im Lötschental und gründete die Einsiedelei
St. Gerold. Dort fanden Studenten aus allen
Ländern Unterkunft und konnten sich in der
herrlichen Alpenluft erholen und in der deut-
sehen Sprache unterrichten lassen. Es
brauchte manchmal die Autoritätsperson
eines ehemaligen Feldpredigers, wenn mitten
im Sprachengewirr der Tessiner, Franzosen,
Spanier und Belgier eine Meinungsverschie-
denheit entstanden war, daß es beim jugend-
liehen Temperament nicht zu einem Hand-
gemenge kam. Louis Unternährer liebte die
jungen Leute, im Herzen blieb er selbst im-
mer jung. Nicht nur durch seinen Humor,
weit mehr noch durch seine treffliche Koch-
kunst verstand er es, die Liebe der jungen
Studenten zu gewinnen.

Pfarrer Unternäher war ein großer Wohl-
täter der ganzen Talschaft. Die Ferdener
wußten, was sie an ihm hatten. Die Ge-
meinde verlieh ihm das Ehrenbürgerrecht
und war bei der Beerdigung durch ihren Prä-
sidenten und eine stattliche Delegation ver-
treten. Manche arme Lötschentaler Familie
fand in Louis Unternährer einen großmüti-



1957 — Nr. 14 SCHWEIZERISCHE K I R C H E N Z E IT U N G 177

gen Wohltäter. Als er wegen eines Augen-
leidens von Ferden fortzog, übergab er drei
Alpkapellen viele seiner schönen Paramente.
Glücklich waren die Leute von Ferden, daß
sie während des langen Winters in der eige-
nen Ortschaft einen Priester hatten, der
ihnen ein vielbegehrter Beichtvater war und
manchen Gang zu den Kranken machte. Be-
sonders freute es ihn, wenn im Sommer
Leute von auswärts zur Einsiedler Mutter-
gottes von St. Gerold wallfahren kamen.
Eine herzliche Freundschaft pflegte er mit
dem derzeitigen Abt von Einsiedeln. Ja, er
hing an diesem Muttergottes-Wallfahrtsorte.
Neben seiner kernigen, männlichen Art zu
beten, trug Louis Unternährer eine innige
Liebe zu Maria im Herzen. «Wie glücklich
sind wir, daß wir eine Mutter haben», sagte
er am Primiztage zu einem seiner geistlichen
Söhne. Eine große Zahl Bergfreunde kannten
den Einsiedler im schwarzen Rock und fan-
den bei ihm Labung, wenn sie schweißtrie-
fend auf dem Weg von Goppenstein nach der
Faldumalp bei ihm eine erste Rast machten.
Seine Gastfreundschaft war sprichwörtlich.
Hohe Prälaten wie einfache Leute kannten,
liebten und verehrten ihn. Als einmal ein be-

kannter Luzerner Prälat im Collegio Papio
in Ascona auf Besuch war, da war auch
Louis Unternährer als Gast geladen. Nach
dem Mittagessen meinte der Prälat im Kreise
der Gesellschaft: «Herr Unternährer, Sie

können mich gut nachmachen, hörte ich sa-

gen, also los...» Als dies auf famose Art
geschah, meinte der Prälat: «Er git mich
guet. Ihr dörfet mi witer gäh...» Als der
Verstorbene das erzählte, meinte er: «Das

darf man doch machen, wenn man andere
dabei erfreuen kann.»

Als seine Gesundheit wieder gestärkt war,
meldete sich Louis Unternährer 1950 als
Frühmesser nach Großwangen. Eine große
Freude war ihm das aktive liturgische Le-
ben dieser vorbildlichen Luzerner Bauern-
gemeinde. 1953 wurde er von der Regierung
des Kantons Luzern als Chorherr nach Bero-
münster gewählt. Nur drei Jahre waren ihm
hier bei seinen Mitbrüdern und Freunden be-
schieden. Er liebte das Chorgebet, den Got-
tesdienst, überhaupt die Tradition des alten
Stiftes. Und er war allen ein Beispiel treuer
Pflichterfüllung. In seinen kranken Tagen
war Chorherr Unternährer ein Vorbild der
Geduld. «Bhüet Gott!» sagte er jeweils sei-

nen Besuchern. Am 28. Februar 1957, abends
9 Uhr, gab er seine durch Gebet, Opfer und
Leiden gereifte Seele im Alter von 63 Jahren
gottergeben seinem Schöpfer zurück. Was er
in Liebe gesät hat, möge er nun in Liebe ern-
ten. Chorherr Unternährer ruhe im Frieden
Gottes

P/orrer JoTwron Großmanra, Keîften

Aus Zuschriften an die Redaktion

Der Protestantismus in Ungarn

Nachdem ich am 26. Dezember 1956 den

Radiovortrag von Pfr. Dr. P. Vogelsanger
über den Protestantismus in Ungarn ange-
hört hatte, las ich nun mit um so größerem
Interesse die in der «Schweiz. Kirchenzei-
tung» erschienenen Artikelserien von Prof.
J.B. ViZliper und von Janos von KorocZi/-
KatOMOs.

Als Laie und Außenstehender möchte ich
eine möglichst sachliche Kritik anbringen.
Niemand spricht Pfr. Vogelsanger das Recht
ab, den Angehörigen seiner Konfession die
Geschichte des Protestantismus in Ungarn
darzustellen. Wir verübeln es ihm auch nicht,
wenn er sich bemühte, diese in ein möglichst
günstiges Licht zu stellen. Aber wir halten
es mit der Stellung eines protestantischen
Pfarrers, der dazu noch Historiker sein will,

unvereinbar, wenn in einem solchen Vortrag
wesentliche Tatsachen und Zusammenhänge
der Geschichte unterschlagen und umgebo-
gen wurden, so daß ein höchst einseitiges
und irreführendes Bild entstand. Der Laie
verließ sich natürlich auf die Ehrlichkeit und
Kompetenz des Referenten. Die meisten Zu-
hörer ahnten es überhaupt nicht, wie ein-
seitig und falsch sie orientiert wurden. Um
so begreiflicher ist es, wenn Fachleute, die
die historischen Tatsachen kennen und denen
in einer geschichtlichen Darstellung die
Wahrhaftigkeit und Gründlichkeit erstes Ge-
bot ist, sich gegen die Seschichtsklitterei von
Pfr. Vogelsanger zur Wehr setzten. Das wäre
soweit in Ordnung.

Nun leistet sich aber eine protestantische
Zeitschrift — sie wird vielenorts «Das Blatt
der Konfessionspolemik» genannt — eine auf-
geregte, fast leidenschaftliche Verteidigung
und Rechtfertigung. Etwas plump und vor
allem lieblos taxiert «Der Protestant» die ge-
wissenhaften Verfasser der Artikel über Un-
garn in der «SKZ» mit «katholische Heiß-
sporne», und im gleichen Atemzuge schreibt er
weiter unten: «..., während wir Protestanten
viel weniger empfindlich sind. Sicher wollen
wir unsererseits nicht bei jeder Gelegenheit
den Beleidigten hervorkehren ...» Und was an-
deres stellt gerade der betreffende Artikel dar?
Ich bin tief bestürzt, daß heute, wo nur eine
starke Christenheit dem gottlosen Kommu-
nismus Einhalt gebieten kann, eine konfes-
sionelle Zeitschrift mit solchen wirren, ja
eher gehässigen Vorwürfen und Beleidigun-
gen eine berechtigte und vom Standpunkt
der Genauigkeit aus notwendige Klarstellung

angreift. Es ist dies eine Haltung, die jeden
aufrichtigen Christen, der in erster Linie mit
seinem Innersten ehrlich ist und in echt
christlicher Bruderliebe auch danach lebt,
schmerzlich berührt. LaiCMS

Kurse und Tagungen

Orientierungsvorträge von P. Lombardi

Im Einverständnis mit dem hochwürdigsten
Diözesanbischof von Chur, Mgr. Christianus
Caminada, wird von Mittwoch, den 8. Mai,
abends, bis Samstag, den 11. Mai, mittags,
Pater Lombardi Orientierungsvorträge für
Priester über die vom Heiligen Vater selbst
ins Leben gerufene Bewegung «Per un mondo
migliore» im Hotel «Paxmontana», FZüeZi

(OW), halten. Der Heilige Vater wünscht,
daß die Bewegung «alle Diözesen der Welt»
erfassen möge und daß «Priester und Laien,
Ordensleute und Weltklerus in geschlossener
Einheit mitarbeiten am Aufbau einer besse-
ren Welt». Anmeldungen und Auskünfte bei:
Werner Hierrer, Kommissar, Hotel «Paxmon-
tana», FZüeZi (OW).

Exerzitien für Jungfrauen mit Neigung
zum Ordensstand

vom Abend des Gründonnerstages (18. April)
bis zum Nachmittag des Ostersonntages (21.
April) im Kloster Leiden Christi, Gorafen
(Appenzell, Station Jakobsbad). Anmeldun-
gen an Frau Mutter, Telefon (071) 8 9114.

NEUE BÜCHER
Wimmer, Otto: Handbuch der Namen und

Heiligen. Mit einer Geschichte des christli-
chen Kalenders. Innsbruck, Tyrolia-Verlag,
1956. 560 S.

Ein Mann der Praxis — der österreichische
Pfarrer Otto Wimmer — schenkt uns im vor-
liegenden Werk ein der Praxis vorzüglich die-
nendes Manuale, ein Handbuch in des Wortes
vollem Sinn, ein praktisches Lexikon der Hei-
ligenkunde, in welchem eine Unsumme wert-
voller Angaben zusammengetragen worden
sind.

Im ersten Teil skizziert der Verfasser die
Geschichte des vorchristlichen und des christ-
liehen Kalenders, bietet ein Verzeichnis der
unbeweglichen Feste, ein Kalendarium für die
Kalendermacher und die Liste der Osterdaten
von 1900 bis 2050, erklärt Aufbau und Ge-
schichte des Kirchenjahres und die Bedeu-
tung der Monatsnamen und verzeichnet
schließlich die Evangelien und die lateini-
sehen Benennungen der Sonntage.

Im zweiten Teil wird auf ca. 400 Seiten in
alphabetischer Folge ein «Kanon der Heiligen
und Seligen» geboten. In knappen Strichen
wird das Leben von über 1100 Heiligen und
Seligen gezeichnet, wobei der Autor sich
ernstlich bemüht, Geschichtliches und Legen-
däres säuberlich auseinanderzuhalten. Dann
wird angegeben, wie und mit welchen Attri-
buten sie in der Kunst dargestellt werden,
welches Patronat ihnen zugelegt wird, welche
Monographien zu konsultieren sind.

Für den praktischen Gebrauch sind beson-
ders auch die beigefügten Verzeichnisse wert-
voll: Alphabetisches Verzeichnis der Heiligen
und Seligen, Verzeichnis von gegen hundert
Namen, die im Heiligenkalender nicht vor-
kommen, Verzeichnis der Heiligen nach Län-
dern und Völkern, Verzeichnis der Attribute
und der Patronate der Heiligen.

Es versteht sich, daß ein solch umfassendes
und vielseitiges Werk nicht alle Wünsche er-

füllen kann. Man wird z. B. gewisse Heilige
und Selige vermissen, man kann sich im Ein-
zelfall fragen, ob wirklich die letzte und zu-
verlässigste Literatur verzeichnet ist, man
möchte wünschen, daß die erwähnten Bio-
graphien näher, nicht nur mit Verfasserna-
men und Erscheinungsort und Jahr, angege-
ben werden usw. Doch dies tut dem hohen
Wert und der ausgezeichneten praktischen
Verwendbarkeit des empfehlenswerten Bu-
ches keinen Eintrag. Antow HÖMppi

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag

Herausgeber :

Professorenkolleglum der Theologischen
Fakultät Luzern

Redaktionskommission :

Professoren Dr. Herbert Haag, Dr. Joseph
Stirnimann, Can. Dr. Joh. Bapt. Villiger

Alle Zuschriften an die Redaktion,
Manuskripte und Rezensionsexemplare

sind zu adressieren an:
Redaktion der «Schweiz. Kirchenzeitung»

St.-Leodegar-Straße 9, Tel. (041) 2 78 20

Für Inserate, Abonnemente und
Administratives wende man sich an den

Eigentümer und Verlag:
Räber &Cie., Buchdruckerei, Buchhandlung

Frankenstraße 7—9, Luzern
Tel. (041) 2 74 22

Abonnementspreise :

Schweiz :

jährlich Fr. 16.—, halbjährlich Fr. 8.20
Ausland:

jährlich Fr. 20.-—, halbjährlich Fr. 10.20
Einzelnummer 40 Rp.

Insertionspreise :

Die einspaltige Millimeterzeile oder deren
Raum 15 Rp. Schluß der Inseratenannahme

Montag 12.00 Uhr
Postkonto VII 128



Kruzifixe
Holz, für die Karfreitagsliturgie,
Korpusgrößen 50 bis 120 cm.

Max Walter, Antike kirchl. Kunst,
Basel, Nauenstraße 79,
Telefon (062) 2 74 23.

Besichtigung nur montags 10 bis 18
Uhr oder nach tel. Vereinbarung.

Antiker

Hl. Laurentius
Holz, alt bemalt, Größe 72 em.

Max Walter, Antike kirchl. Kunst,
Basel, Nauenstraße 79,
Telefon (062) 2 74 23.

Besichtigung nur montags 10 bis 18
Uhr oder nach tel. Vereinbarung.

Berücksichtigen Sie bitte
die Inserenten der

«Schweizerischen Kirchenzeitung»

Dringend gesucht

Dirigent/ Organist
für den Kirchenchor und Hauptgottesdienst in der
Diasporapfarrei Mettmenstetten (ZH). Lohn nach Ueber-
einkunft. — Schriftliche Meldung an

Kath. Pfarramt Mettmenstetten (ZH).

Elektrische

Glocken-Läutmaschinen
mit automatischer Gegenstrom-
Bremsung der Glocken

Maximal geräuscharmes Funktionieren
der Maschinen und der Apparaturen.

26jährige Erfahrung!
Allerbeste Referenzen

Beachten Sie bitte meine unveränderte Preisliste in der «Kirchen-
zeitung» Nr. 19 und im «Sakristan» Nr. 12, 1956.

Die sparsam brennende

liturg. Altarkerze

Osterkerzen in vornehmer Verzierung

Taufkerzen Kommunionkerzen Weihrauch

Umarbeiten von Kerzenabfällen

Hermann Brogle, Wachswarenfabrikation, Sisseln Aarg
Telefon (064) 7 22 57

Meßweine
sowieTisch- u. Flaschenweine

beziehen Sie vorteilhaft bei

Fuchs & Co., Zug
Telefon (042) 4 00 41
Vereidigte Meßwetnlieferanten

Für die Vorbereitung Ihrer Religionsstunden
empfehlen wir Ihnen das von der Hilfskasse des Schweiz.
Katholischen Lehrervereins herausgegebene

Unterrichtsheft
Bestellen Sie unverbindlich ein Ansichtsexemplar! Preis Fr. 3.15.
Bestelladresse: Anton Schmid, Lehrer, Schachen (LU).

Für die Fastenzeit
DIEGO FABBRI
Prozeß Jesu

Vorstellung in zwei Teilen mit einem Zwischenspiel
Aus dem Italienischen übertragen von Otto Fischet

112 Seiten, kart. Fr. 4.80

Aus einer Besprechung der «Frankfurter Allgemeinen»: Ein
außerordentliches Thema, von einem geborenen Dramatiker
genau an der richtigen Stelle angepackt; eine Idee, die jeden
Zuschauer — sei er Christ oder nicht — aufs tiefste bewegt;
unerhört die innere und äußere Spannung vom ersten bis zum
letzten Wort.

ANNA KATHARINA EMMERICH

Das bittere Leiden unseres Herrn
Jesus Christus

Aufgezeichnet von Clemens Brentano. Mit einer Einleitung von
Otto Karrer. Illustriert. 400 Seiten. Leinen Fr. 12.95.

Wie Otto Karrer in seiner Einleitung schreibt, eignet sich dieses
Buch «durch die volkstümliche edle Art der Erzählung und die
natürliche Anschaulichkeit» als geistliche Lesung für einfache
wie für gebildete Leser. Es sind Betrachtungen über das Leiden
und Sterben unseres Heilandes, naturgemäß viel ausführlicher
als die Berichte der Evangelien. «Bethlehem», Immensee

BERCHMANS EGLOFF

So beichten Sie besser
Ein Gespräch über die öftere Beichte

80 S., brosch. Fr. 3.85, DM 3.70, Ppbd. Fr. 4.90, DM 4.70

Der moderne Mensch im Tempo seines Lebens hat das rechte
Beichten durchaus verlernt. Vor allem ist die Diskrepanz er-
schütternd, die sich zwischen der regelmäßigen Beichte und
den kläglichen Wirkungen des Beichtens auftut. Hier will P.
Berchmans mit seinem Buch helfen. Er bringt den vielbeschäf-
tigten Menschen von heute in einem lebendigen, einfachen und
darum desto wirksameren Dialog auf den rechten Weg. So
öffnet sich der Weg zu einer Beichtpraxis, die vom Beichtvater
und Beichtkind in gleicher Weise als Erlösung begrüßt wird.

«Der Rufer»

© VERLAG RÄBER & CIE • LUZERN

Neue Radios
25% billiger!

Radio - Vermittlung : Zuber-
Kreuzstift, Schänis (SG).

Hostienversand
absolut zuverlässig in den run-
den Transportdosen aus extra
starkem Flugzeugleichtmetall. -
Keine Beschädigungen! .Gra-
vierte Wechseladressen. Für je-
den Inhalt lieferbar. — H'dosen
mit Heber für die Sakristei. H'-
dosen 1x4 cm zum Mittragen.
Holzdosen.

J. Sträßle, bei der Hofkirche,
Luzern.

TRIENGEN
Telefon (045) 3 84 36

KIRCH EN-VOR FENSTER
in bewährter Eisenkonstruktion erstellt die langjährige Spezialfirma

Joh. Schlumpf AG., Steinhausen
mech. Werkstätte

Verlangen Sie bitte Besuch mit Beratung und Offerte. Tel. (042) 41068

7. studienfahrt
alt-waldstättia

rheinland,belgien,
holland

führung dr. rob. stoll

6 volle tage, bahn 1. kl.,
Schlafwagen, cars, alles in-
begriffen fr. 265.—.

abf. Sonntag 28. april 1957,
23.44 uhr, basel sbb. noch
wenige plätze. programme
sofort heim pfarramt
st. maria, luzern.



aramente

beratung und anleifung
für privatpersonen wil,st.g.

Frohmütige Tochter

aus gutem Hause, Ende der
Dreißigerjahre, bewandert
in allen Hausarbeiten, sucht
Stelle zu geistlichem Herrn
als Haushälterin. — Offerten
sind erbeten unter Chiffre
3198 an die Expedition der
«Schweiz. Kirchenzeitung».

Gesucht treue

Haushälterin
in ein einfaches Landpfarrhaus
mit etwas Garten, im Aargau. —

Offerten unter 3199 befördert
die Expedition der «Kirchen-
zeitung».

PALMSONNTAG BIS OSTERN, 14. —21. A P R I L 1 9 5 7

Die Liturgie der Heiligen Woche
Die verschiedenen Ausgaben, im Anschluß an «Das Volksmeßbuch»

besorgt von
P.URB ANUS BOMM

Mönch der Benediktinerabtei Maria-Laach

Ausgabe A (mit Stundengebet)

Die Heilige Woche

Die Feier des Leidens und der Auferstehung unseres Herrn, nach
dem römischen Missale, mit dem Stundengebet der Kartage. Mit
Einführungen, Erklärungen, einem Choral- und Gebetsanhang.
Zweite, vollständig überarbeitete Auflage von «Die Kartage». For-
mat wie Bomm I 10x16,2 cm. Ca. 450 Seiten.

Steif broschiert Fr. 4.80 I 380 Plastik Goldschnitt Fr. 9.80
274 Leinen Rotschnitt Fr. 7.50 | 616 Bockleder Rotschnitt Fr. 14.50

617 Bockleder Rotgoldschnitt Fr. 17.80

Vollständig lateinisch-deutsche Ausgabe, enthaltend die Meßfeiern
vom Palmsonntag bis Ostermontag einschließlich, zweifarbigen
Ordo und Kanon, das gesamte Stundengebet, die Choral-Melodien,
Gebete und Andachten. Die Ausgabe ist so vollständig, daß sich
das Mitnehmen eines Missales erübrigt.

Ausgabe B (lateinisch-deutsch)

Die Meßfeiern der Heiligen Woche

Die vollständigen Texte lateinisch-deutsch, nach der Vatikanischen
Ausgabe 1956. Dritte, ergänzte Auflage mit allen wichtigen Choral-
gesängen, einer Auswahl von Liedtexten für den Volksgesang und
einer Kreuzwegandacht von Prof. Dr. Theodor Schnitzler. Gut les-
bare Schrift. Format wie Bomm I. 192 Seiten.
Steif broschiert Fr. 1.50 617 Bockleder Rotgoldschnitt Fr. 8.80

Ausgabe C (Volksausgabe)

Die Hauptfeiern der Heiligen Woche

Die billige Volksausgabe in gut lesbarer Schrift, enthaltend den voll-
ständigen Ordo und Kanon, die Liturgie vom Palmsonntag, Grün-
donnerstag, Karfreitag und Osternacht. Mit Choralnoten, einer
reichen Auswahl von Liedtexten und einer Kreuzwegandacht von
Prof. Dr. Theodor Schnitzler. Format wie Bomm I. 80 Seiten.
Br. mit Umschlag Fr. -.65, Partiepreise ab 100 Ex. Fr. -.60, ab 500 Ex. Fr. -.55

Ausgabe D (Ausgabe B in Großdruck)
Die Meßfeiern der Heiligen Woche

Inhaltlich der Ausgabe B entsprechend, ergänzt mit den Meßfeiern
des Ostersonntags und Ostermontags. Besonders großer Druck für
schwache Augen und dunkle Kirchen. Format 10,6X16,2 cm. Ca.
400 Seiten.

Steif broschiert Fr. 3.80 I 380 Plastik Goldschnitt Fr. 9.50
379 Plastik Naturschnitt Fr. 6.80 j 617 Bockleder Rotgoldschn. Fr. 13.50

Ausgabe E (nur Osternacht)

Die Liturgie der Heiligen Osternacht

Vollständig lateinisch-deutsch auf Grund der römischen Texte, mit
Choralnoten. Format wie Bomm I. 72 Seiten.
Steif broschiert Fr. —.60, Partiepreise ab 30 Ex. Fr. —.55, ab 50 Ex. Fr. —.50

Durch alle katholischen Buch- und Devotionalienhandlungen
BENZIGER VERLAG • EINSIEDELN

Senden Sie mir Ihre

Kerzenabfälle
und ich verarbeite sie Ihnen zu neuen Kerzen,

das Kilo zu Fr. 4.50

Paul Tlnner-Scliocli, Sakristan, llörscliwtl (SG)
Postscheck IX 1303 Telefon (071) 9 63 36

TEPPICHE BODENBELÄGE VORHÄNGE
HANS HASSLER AG

Leitung: Otto Riedweg

Luzern am Grendel Telephon 041 - 2 05 44

empfehlen in erstklassigen und

Meßweine, Tisch-
GÄCHTER & CO.

IX» Fl&SCilGllWGlllG iTemÄo/id/ung' Altstetten
Geschäitsbestand seit 1872 Beeidigte MeBwsinltateranten Telephon (077 56 82 )1 7

Glockengießerei
H. Rüetschi AG., Aarau

Kirchengeläute
Neuanlagen

Erweiterung bestehender Geläute

Umguß gebrochener Glocken

Glockenstühle
Fachmännische Reparaturen

Glockenturm
Schweiz. Landesausstellung
ZUrich 1939



I Billy—il HHP
GOLD- UND SILBERSCHMIEDEWERKSTÄTTEN FÜR KIRCHENKUNST
MESSKELCHE - ZIBORIEN - MONSTRANZEN - VERSEHPATENEN ETC.
Fachmännische Beratung für Reparaturen und Renovationen - Feuervergoldungen

TELEFON (041) 242 44 BAHNHOFSTRASSE 22 a

WEIN HAN D LU N G

SCHULER &CIE.
S c h w y z und Inzern

Das Vertrauenshaus für Meßweineu. gute Tisch- u. Flaschenweine
Telefon: Schwyz Nr. (043) 3 20 82 — Luzern Nr. (041) 3 10 77

KULTUSGERÄTE + GEFÄSSE - TABERNAKEL - GANZE
ALTARAUSSTATTUNGEN NACH EIGENEN ENTWÜRFEN

JOSEF TANNHEIMER
SILBER- + GOLDSCHMIED - KIRCHENGOLDSCHMIED

ST. GALLEN tel. (07d 222229 beim dom

Meßwein
sowie in- und ausländische

Tisch-und Flaschenweine

empfehlen

Gebrüder Naner, Bremgarten
Weinhandlung
Tel. 057/ 71240

# Beeidigte Meßweinlieferanten

Antike

Oster-Kerzenstöcke
Holz, Barock, diverse Größen bis
ca. 130 cm.

Max Walter, Antike kirchl. Kunst,
Basel, Nauenstraße 79,
Telefon (062) 2 74 23.

Besichtigung nur montags 10 bis 18
Uhr oder nach tel. Vereinbarung.

Missale
großer Aufschlag ab Ende April
der Neuauflage Pustet! Neue
Karwoche und alle Feste lau-
fend gedruckt. Qualitätsmaterial
und -arbeit, 14 Einbände verfüg-
bar. — Elegante Ausgabe Ma-
rietti Groß / Kleinquart, sehr
preiswert!
Karwochen-Missale Pustet, in
rot Ziegenleder/Gold, moderne
Kreuzprägung In Gold, Spezial-
ausführung Fr. 70.—. K'leder/
Farbschnitt Fr. 25.—, mit Gold
Fr. 30.80.
Meßpulte, dreh- und verstellbar,
mustergültiges Modell in jeder
Holzart.
Osterzeit - Brevier Pustet Fr.
17.40, 23.95, 28.80, mit Ordo hebd.
Sanctae Fr. 20.60, 27.35, 31.90.

Jos. Sträßle, Tel. (041) 2 33 78.

Andachtsgegenstände
in reicher Auswahl
aus der

Buch- und Kunsthandlung
Räber & Cie., Luzern

NEU!
NORBERT BAUMGARTNER

Die neue Karwochenliturgie
Assistenz- und Ministrantenregeln

Unter Berücksichtigung des Dekretes der Heiligen
Ritenkongregation vom 1. Februar 1957

Mit einem Vorwort von Universitätsprofessor
Dr. Michael Pfliegler

72 Seiten, brosch. Fr. 2.60

Ein handfester Leitfaden für die Seelsorger, die am
genauen Vollzug der neugeordneten Karwochen-
liturgie interessiert sind. Der Herausgeber hat diese
Liturgie nicht nur bis in die letzte Rubrik studiert,
sondern seinen Handweiser auch praktisch erprobt.
Zuerst wird immer die assistierte Voll-Liturgie ge-
boten, aber auch der Gottesdienst, wie ihn der allein-
stehende Pfarrer mit seinen Ministranten vollzieht,
ist nicht vergessen.

Weiter empfehlen wir:
Cantus Lamentationum pro ultimo Triduo Hebdo-

madae Majoris, broschiert Fr. 1.05

Cantus Passionis D. N. J. C. secundum Matthaeum,
Märcum, Lucam et Johannem. 3 Bände in Halbleinen
Rotschnitt (Chronista, Christus, Synagoga). Im An-

hang die Mutationes nach dem neuen Ordo,
komplett Fr. 48.—

Variationes in Breviario Romano, vierseitiges Blatt
zum Einlegen ins Brevier, Fr. —.25

Buchhandlung Räber & Cie. Luzern

Telefon (041) 2 74 22

Restaurationen

Referenzen stehen zur Verfügung

Neuvergoldungen sowie Restaurierung
von Altären und Figuren inkl. Konser-
vierung derselben nach handwerklichen
und künstlerischen Grundsätzen. Re-

staurierung von Bildern, kostbaren Ge-
mälden und Fresken, Neuvergoldung von
Turmuhrzifferblättern u. Turmkreuzen.
Sorgfältige, fachmännische und vorteil-
hafte Ausführung, mit Garantie.

Mit höflicher Empfehlung

kirchlich - kunstgewerbliches Atelier

Hofstetter Karl / Immensee

Telefon (041) 8112 39


	

