Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 124 (1956)
Heft: 45

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

sChuwielzerische

KIRCheNZEITUNG

TN FORMATIONSORGAHN FUR FRAGEN OER Theologle
S€€ELSORGE UHO RIRCheNpolITIR

LUZERN, DEN 8. NOVEMBER 1956

VERLAG RABER & CIE.,, LUZERN

124. JAHRGANG NR. 45

«LUCTUOSISSIMI EVENTU S»

Rundschreiben Papst Pius’ XII. zwecks Anordnung 6ffentlicher Gebete fiir Ungarn

AN DIE EHRWURDIGEN BRUDER,

DIE PATRIARCHEN, PRIMATEN, ERZBISCHOFE

UND DIE ANDERN OBERHIRTEN,

DIE IN FRIEDEN UND GEMEINSCHAFT

MIT DEM APOSTOLISCHEN STUHLE LEBEN

Papst Pius XII.

EHRWURDIGE BRUDER, GRUSS UND APOSTOLISCHEN SEGEN!

Die tieftraurigen Ereignisse, von denen
die Vo6lker Osteuropas erschiittert werden,
vor allem das Uns so teure Volk Ungarns,
das gegenwirtig durch ein schauerliches
Blutbad geht, erschrecken zutiefst Unser
Vaterherz und sicher alle jene, denen die
Rechte der Zivilisation, die menschliche
Wiirde und die den einzelnen und den Na-
tionen geschuldete Freiheit am Herzen
liegen.

Im BewuBtsein Unseres Apostolischen
Amtes konnen Wir daher nicht anders, als
euch alle, ehrwiirdige Briider, sowie die
einem jeden von euch anvertraute Herde
instandig aufrufen, ihr mochtet, von mit-
briiderlicher Liebe beseelt, mit Uns eure
flehentlichen Gebete zu Gott emporsenden,
um von TIhm — in dessen Hand die Ge-
schicke der Volker, aber auch die Macht
und das Leben ihrer Lenker liegen — zu
erlangen, daB dem BlutvergieRen ein Ende
gesetzt werde und endlich einmal der
wahre Friede aufleuchte, der sich griindet
auf Gerechtigkeit, Liebe und wahrer Frei-
heit. Es mogen alle einsehen, daf3 die ge-
storte Ordnung unter den Volkern nicht
wiederhergestellt werden kann mit der
Macht der Waffen, die nur Tod iiber die
Menschen bringen, nicht mit duBerer Ge-
walt, die das Denken der Staatsbiirger
nicht zu unterdriicken vermag, auch nicht
mit triigerischen Theorien, die den Men-
schen zugrunde richten und die Rechte der
Kirche und des biirgerlichen und christ-
lichen Gewissens verletzen; und niemals

kann mit duBerer Gewalt das Sehnen nach
wahrer Freiheit erstickt werden,

In dieser schweren Lage, die einen Teil
der geliebten Herde so hart bedrangt, tritt
eine teure Erinnerung vor Unsern Geist:
Als Wir Uns vor vielen Jahren als Legat
Unseres Vorgidngers Pius‘ XI. seligen An-
gedenkens nach Budapest begaben, um dort
am internationalen eucharistischen Kon-
grefl teilzunehmen, da hatten Wir die
Freude und den Trost zu sehen, wie die
lieben Katholiken Ungarns mit groBer An-
dacht und tiefer Ehrfurcht dem Allerhei-
ligsten folgten, das feierlich durch die
StraBen der Stadt getragen wurde. Wir
zweifeln nicht, daB derselbe Glaube und
dieselbe Liebe zum gottlichen Erléser noch
immer die Gemiiter dieses Volkes beseelen,
obwohl die Befiirworter des gottlosen Kom-
munismus mit allen Mitteln es unternah-
men, die Religion der Véter aus den Her-
zen auszurotten. Wir vertrauen daher fest
darauf, dieses hochedle Volk werde auch in
der gegenwéirtigen schweren Bedrdngnis
instdndig zu Gott beten, damit der er-
sehnte Friede, der mit der rechten Ord-
nung verbunden ist, erlangt werde. Und
Wir hoffen auch zuversichtlich, daB alle
wahren Christen in der ganzen Welt ihre
Gebete mit denen ihrer Briider, die von so
viel Ungliick und Unrecht heimgesucht
werden, zum Zeugnis der gemeinsamen
Liebe vereinen. Besonders fordern Wir zu
diesem heiligen Wettstreit des Gebetes alle
jene auf, denen nach dem Beispiel des gott-

lichen Erlosers, dessen Person Wir auf Er-
den vertreten, Unsere besondere Liebe ge-
hort: Wir meinen die Kinder, deren ju-
gendliches Alter sich auszeichnet durch
Unschuld und Gnade. Wir vertrauen be-
sonders stark auf ihr Gebet, denn man
darf sie gewissermafBlen die Engel dieser
von so vielen und groBen Verbrechen und
Siinden beschmutzten Welt nennen. Mit
ihnen mogen alle Christen die michtige
Fursprache der allerseligsten Jungfrau an-

AUS DEM INHALT

Rundschreiben Papst Pius® XII.
«Luctuosissimi eventus»

Keine Mdrtyrer — aber KompromiBler

Aktuelle Fragen der liturgischen
Bewegung

Ordinariat des Bistums Basel
Die Kirchenverfolgung in Ungarn
Cursum consummaverunt

BEILAGE:

Einladung 2ur Synode des Bistums
Basel — Invitation aw Synode du
diocése de Bdle
Die Didzesansynode im Laufe der
Geschichte
Le synode diocésain de Delémont
en 1581
Die Dibzesansynoden im meuen Bistum
Basel von 1896 und 1931
Tagesordnung — Ordre de jour
Wahlvorschlige
Mitteilungen — Communications
pratiques




570

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1956 — Nr. 45

Keine Martyrer — aber Kompromifiler
ZUR KAMPFTAKTIK DER KOMMUNISTEN GEGEN DIE KIRCHE

Von besonderer Seite erhalten wir soeben
den nachfolgenden Lagebericht. Die Ausfiih-
rungem unseres Mitarbeiters, dessen Namen
wir aus begreiflichen Griinden nicht nennen
diirfen, stiitzem sich auf zuverldssige Infor-
mationen aus erster Quelle. Sie erhalten ein
besonderes Gewicht durch die furchtbare
Tragddie, die sich zur Stunde in Ungarn ab-
spielt, und enthiillen die wahrhaft diaboli-
schen Methoden, mit demen die kommunisti-
schen Machthaber in den Ldndern hinter
dem REisernen Vorhang gegen die Bischiéfe
und die Priester vorgehen. J.B.V.

Die &duBeren Daten der Kirchenverfol-
gung in den Landern hinter dem Eisernen
Vorhang sind meist bekannt. Nicht bekannt
und erkannt sind aber die Methoden, die
die Kommunisten gegen die Geistlichen,
besonders gegen die Bischofe, anwenden,
um sie gefiigig zu machen. Wir hatten Ge-
legenheit, einige Priester verschiedener
Linder hinter dem Eisernen Vorhang zu
sprechen. Ihre Erfahrungen wollen wir im
folgenden darstellen. Sie machen uns Klar,
wie raffiniert die ausgekliigelten MafBnah-
men ineinanderpassen und nur von starken
Priesterpersonlichkeiten siegreich be-
kampft we:rden konnen. .

Was fordert das kommunistische Regime
vom Klerus?

Ein offener Kampf wird im allgemeinen
vef'mieden, aber man verlangt, daB die
Kirche sich positiv «zur neuen sozialen
Ordnung» stellt, d. h. also, man begniigt
sich nicht damit, daf die Katholiken eine
loyale Haltung zu den Organen der Volks-
republik einnehmen, sondern die Priester
missen sich fiir die «Umerziehung» des
Volkes einsetzen. Dies hitten auch die frii-
heren Staaten verlangt! Vom Klerus hat

das Volk gerade in diesen Lindern (Polen,
Tschechoslowakei, Ungarn) eine so hohe
Meinung, daB nur iiber sie eine Anderung
der Lage erwartet werden kann. Eine
«freundschaftliche Haltungs soll der Pro-
paganda dienen, daB die politischen Fiih-
rer nicht gegen die Kirche sind. Sie soll
aber politisiert und laisiert werden, damit
sie den religiosen EinfluB langsam verliert.
Ein Kompromif3 soll darin bestehen, daB
die Schulen und Jugendorganisationen zer-
schlagen werden und dafiir materielle
Hilfe fiir den «patriotischen Priester» in
Aussicht gestellt wird. Die Bischofe ver-
weigerten ihre Zustimmung und wurden
deshalb eingekerkert. An ihre Stelle traten
dann die von der Abteilung fiir Kirchen-
fragen eingesetzten «Generalvikares.

Das Dilemma ist also folgendes: Kann
ein Geistlicher der Unterdriickung der
Schule und Presse zuschauen ohne zu pro-
testieren und dafiir die Spendung der Sa-
kramente in beschrankter Freiheit einzu-
tauschen? Wenn sich aber die guten Prie-
ster einsperren lassen, kommen an ihre
Stelle die schwachen und spéter die in Se-
minarien des Staates ausgebildeten! Soll
das so kommen? So fragen sich in ihrer
Gewissensnot die Geistlichen, die Wider-
stand leisten.

Dazu kommt ein weiteres: Die Priester
waren in den Ostlichen Lindern bisher im-
mer so geachtet, weil sie sich nicht mit
rein politischen Fragen abgaben. Sie ge-
nossen z.B. bezliglich des Militdrdienstes
Vorrechte. Nun sieht das Kirchenvolk sie
arbeiten, ganz den andern Birgern gleich-
gestellt, also fiir die Mentalitat dieser Vol-
ker degradiert. Zum Ungliick gibt es einige,
die sich insofern auf die Seite des Regimes

rufen, die bei Gott soviel fiir uns vermag,
ist sie doch die hehre Gottesgebirerin und
unsere geliebte Mutter.

Wir zweifeln nicht daran, daB tberall in
Stadten und Dorfern, ja selbst in entlege-
nen Gegenden, wo das Licht des Evange-
liums aufgestrahlt ist, alle Christen, vor
allem die Knaben und Madchen dieser Un-
serer Aufforderung, der sich die eure an-
schlieBen moge, bereitwilligst entsprechen
werden, damit mit dem Beistand und der
Hilfe Gottes, der von so vielen angefleht
wurde, und auf die Fursprache der aller-
seligsten Jungfrau das teure, sosehr ge-
quélte und blutende Volk der Ungarn und
ebenso die librigen Vélker Osteuropas, die
ihrer religiosen und biirgerlichen Freiheit
beraubt sind, ihre Angelegenheiten in Ge-
rechtigkeit, wahrer Ordnung, in Gliick und
Frieden regeln konnen, indem zugleich die
Rechte Gottes und des Christkonigs ge-
wahrt werden, dessen ist «das Reich der
Wahrheit und des Lebens, das Reich der
Heiligkeit und der Gnade, der Liebe und

des Friedens» (Préafation des Christkonigs-
festes).

Ehrwiirdige Briider! Von dieser Hoff-
nung beseelt, erteilen Wir jedem einzelnen
von euch und euren Gldaubigen, vornehm-
lich aber jenen, die in Ungarn und in den
iibrigen Lé&ndern Osteuropas unter solch
harten Bedingungen leben und von solch
schwerer Drangsal bedriickt werden — na-
mentlich auch jenen Oberhirten, die ent-
weder im Kerker oder in Gewahrsam ge-
halten werden oder verbannt wurden —
von Herzen den Apostolischen Segen als
Unterpfand der himmlischen Gnade und
Ausdruck Unseres Wohlwollens.

Gegeben in Rom, zu St. Peter, am 28.
Oktober, am Christkonigsfest, im Jahre
1956, im 18. Unsere Pontifikates.

PAPST PIUS XII.

(Lateinischer  Originaltext erschienen
im «Osservatore Romano» Nr., 252, Mon-
tag/Dienstag, 29./30. Okt. 1956. Fiir die
«SKZ» iibersetzt von J. St.)

stellen, weil sie wenigstens bei der Ge-
meinde bleiben wollen. Sie sagen: Das Un-
heil wird gréBer, wenn ich gehe. Anstelle
der Hirten kommen Mietlinge, und dann?
Aber nicht alle denken so, und die Un-
sicherheit wird vermehrt, weil nun zwei
Haltungen offenbar werden: die entschie-
dene und die kompromiBbereitere, die —
nach Ansicht ihrer Verteidiger — die im
Augenblick Kliigere ist. Das Volk aber wird
verwirrt.

Wenn die Priester einheitlich vorgingen,
verstinde das Volk sie. So weif3 es nicht:
Sollen auch wir so handeln? Dann aber
hitten die Kommunisten erreicht, was sie
bezwecken, sie herrschten, indem sie zwei
Parteien bilden. Die Bischéfe leiden natiir-
lich noch mehr darunter. Sagensie ja,berau-
ben sie die Gemeinden ihrer Hirten, sagen
sie nein, kompromittieren sie sich und ge-
ben ein schlechtes Beispiel, wie die Augen-
zeugen immer wieder betonen. Das Volk
kann und will nicht unterscheiden zwi-
schen materieller und formeller Mitwir-
kung, kennt nicht die Formel vom «kleine-
ren Ubel». So wiederholt sich hier das
schwere Dilemma.

Die Folge ist eine groBle Verwirrung in
den Herzen aller. Der Teufel heif3t ja auch:
der Diabolos, d.h. der, der alles durchein-
anderwirft. Die Priester sind isoliert von
ihren Bischéfen und miissen meist allein
entscheiden, was zu tun ist. Wie gemein
die Kommunisten vorgehen, um die Isola-
tion immer undurchdringlicher zu machen,
zeigt die Tatsache, daBl flur das Verlesen
des Hirtenbriefes nicht die Bischéfe, son-
dern die Pfarrer bestraft werden. Die Ab-
teilung fiir Kirchenfragen kontrolliert alle
von der bischoflichen Kurie ausgehenden
Briefe, und die Priester wissen nicht, ob
der Bischof unter Druck oder nach Ver-
handlungen zugestimmt hat oder nicht.
Verlesen die Priester nun diese Anordnun-
gen, geben sie der Gemeinde Argernis; tun
sie es nicht, werden sie wegen «Ungehor-
sams gegen die kirchlichen Behérden» be-
straft. Auch im Beichtstuhl kann der Pfar-
rer seine Gldubigen nicht aufkldren, weil
er fiirchten muB3, daf3 ein Spitzel die Ant-
wort benutzt, um ihn anzuzeigen. Die Ab-
solution wegen der Zugehorigkeit zur kom-
munistischen Partei zu verweigern, wird
als Verbrechen gegen den Staat geahndet.
Auf der Kanzel kommt eine offene Sprache
nur dann in Frage, wenn ein Geistlicher
seine Deportation riskiert. Arbeitet ein
Priester in einer Arbeitsbrigade, wird von
kommunistischer Seite das Gerlicht ausge-
streut, er sei ein «fortschrittlicher Prie-
ster». Zumal dann, wenn er auf einem Dorf
mittut, wo eine Kolchose besteht. Die
Bauern hassen diese Kollektivwirtschaft,
und der Geistliche kommt in den Verdacht,
da Vorschub zu leisten. Geht er nicht,
wird er als Volksfeind angeprangert.

Oft soll er fur «Freunde der Sowjet-
union» werben. Tut er es, verliert er das
Vertrauen seiner Glaubigen, wenn auch die



1956 — Nr. 45

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

571

gebildeten Laien sich dieser Organisation
anschlieBen, ohne dafl das einfache Kir-
chenvolk daran Argernis nimmt. Der Prie-
ster wird eben viel strenger beurteilt als
ein Laie.

Ndhmen alle eine einheitliche Haltung
ein, wire die Verwirrung weniger grof.
Weil sie aber selbst entscheiden miissen,
sind sie geteilt.

Die Ordensleute sind in gleich groBer
Gefahr. Als sie im Jahre 1950 eingesperrt
wurden, lieB man ihnen die Wahl: entwe-
der eine Pfarrei {ibernehmen oder ins Kon-
zentrationslager wandern. Die Ubernahme
einer Pfarrei war aber an die Bedingung
gebunden, aus dem Orden auszutreten. Bis
auf einige weigerten sich natiirlich alle, ob-
wohl die Bischofe Mangel an guten Prie-
stern hatten. Sie wollten das Volk nicht
verwirren.

Die Folgen dieser Taktik

Sie sind schwerwiegend. Zunéchst, weil
bei den katholischen Volkern des Ostens
die Geistlichen eine hohe gesellschaftliche
Stellung bekleideten. Viele Laien haben fiir
die Verteidigung der Priester Gut und Le-
ben geopfert. Nun hilt das einfache Volk
die Geistlichen fiir schwach, ja unglidubig,
weil sie versuchen, mit den Kommunisten
zusammenzuarbeiten, um bleiben zu kén-
nen. Die Kirchen derjenigen Geistlichen,
die einen Modus vivendi suchen, stehen
leer, obwohl ihnen oft keine Feigheit vor-
geworfen werden kann. Die Unschuldigen
wurden mit den wirklich Schuldigen verur-
teilt, und zwar sehr scharf. Es geniigte
schon, daB ein Kaplan aus der Haft ent-
lassen wurde, ohne einen Kompromif un-
terschrieben zu haben. Die Gldubigen hiel-
ten ihn fiir verdachtig und fragten: War-
um ist ausgerechnet dieser nach Hause ge-
kommen? Etwas kann nicht stimmen!
Weiter: Wurde ein Priester von einer
Pfarrei auf eine andere versetzt, empfin-
gen ihn die Leute mit MiBtrauen. Noch
schlimmer, wenn sein Vorgidnger weg
mufBlte, weil er unnachgiebig war, dann war
die Anordnung sicher eine Sache der Par-
tei. Dasselbe muBten die Ordensleute mit-
machen, wenn sie ohne die erwidhnte Er-
kldrung unterschrieben zu haben, entlassen
wurden und nun auf eine Pfarrei geschickt
wurden, um arbeiten zu kénnen. Die Frage
war immer: Warum gerade sie? Als ein
Bischof, um nicht seine Herde zu verlassen,
eine vage Erkldarung abgab, wollte das Volk
seine Kinder nicht von ihm firmen lassen.
Den Priestern machte man Vorwiirfe, wenn
sie bei diesem Bischof Besuch machten. In
der letzten Zeit haben diese scharfen Ur-
teile nachgelassen, aber jeder fragt sich,
warum nicht alle zu einem KompromiB be-
reit sind. Die Liebe des Volkes gehort
ohne allen Zweifel auch heute noch den
Kéampfern und Duldern.

Da die Kommunisten die Stdrke der
Kirche nur in ihrer #uBeren Organisation
sehen, kénnte man sagen, dal3 ihre Taktik

einige Erfolg gebracht hat; denn sie ist
weitgehend zerstort, und die innere Un-
sicherheit hat einen bedrohlichen Grad er-
reicht, weil es gelungen ist, den Klerus
wenigstens so weit zu spalten, dal das Volk
ihn nicht mehr versteht. Die Nachgiebigen
werfen den andern vor, daB sie sich nicht
den Umsténden anpassen, um weiter Seel-
sorge treiben zu konnen. Die Nervenstir-
keren sagen: Ihr verratet die religiose Mis-
sion und gebt schweres Argernis. Ein Re-
gens eines Priesterseminars sagte zu den
Seminaristen, die lieber in die Arbeitsbri-
gaden gingen, als weiterzustudieren: «Ihr
habt den Priesterberuf in euch gefiihlt, als
es noch ehrenhaft war und euch ein ganz
gutes Leben gesichert werden konnte.
Heute, wo es heiflt, unter erschwerenden
Umsténden arbeiten, werft ihr eure Last
ab und verratet euren Beruf, eure Kirche
und Gott selbst!»

Haben wir Fehler begangen?

Es ist nach dieser kurzen Darstellung
der groBen Schwierigkeiten klar, daB der
Klerus hinter dem Eisernen Vorhang sich
die Frage vorlegt: Haben wir etwas falsch

gemacht, und woraus resultieren viele Vor- -

génge bei uns? Wir geben die Antworten
wieder, die diese Geistlichen sich selber ga-
ben.

Zunéchst wissen sie alle, da der Kom-
munismus mit Gewalt eingefithrt werden
soll. Die kleinen Linder sind nicht gefragt
worden. Die Entwicklung ging iiber sie hin-
weg. Aber hdtten wir — so fragen sie sich
— die Entwicklung verlangsamen kénnen?

Die Kirche war nur auf eine Verfolgung
wie in RuBlland vorbereitet: SchlieBung der
Kirchen, Abschwoéren oder Tod. Und davon
hérte man nichts. Wir waren auf die Tak-
tik der Uberredung, der Politik der Spal-
tung zwischen Bischof und Priester, Prie-
ster und Volk nicht vorbereitet, weil wir
die Biegsamkeit der Gegner unterschiitz-
ten. Wir kannten die Lehre und die Praxis
trotz einigen oberflichlichen Kenntnissen
zuwenig. Wir haben ihn wohl fiir uns ver-
urteilt, aber nicht daran gedacht, die Glau-
bigen damit bekanntzumachen, sie auch
vor den Kkleinen Kornchen Wahrheit zu
warnen, die im schlechtesten System ver-
borgen sind. Und diese haben die Agenten
den Leuten in allen Schichten angeboten
und einen Teil von ihnen gefangen. Als
dann einige Verbesserungen, die unser so-
ziales System gebrauchen konnte, einen
materiellen Vorteil brachten, wurden un-
sere Leute unsicher. Auch einige Geistliche
redeten so, als ob wir nur die Gefahr, aber
nicht die Sehnsucht nach Gerechtigkeit ge-
sehen hétten. Dort sind sie eingebrochen in
den Schafstall.

Viele Ordensleute haben es als eine Ironie
der Geschichte angesehen, daB der Kampf
gegen die Kirche nétig war, um zu einer
echten Zusammenarbeit zwischen Welt-
und Ordensklerus zu kommen. Jetzt ist es

teilweise zu spidt, gemeinsame Richtlinien
aufzustellen, um auch unter den gegenwéir-
tigen Bedingungen Hand in Hand voranzu-
gehen.

Da die Machthaber keinen Akt der Glau-
bensverleugnung verlangen, sondern ein
Versprechen, nur die Politik des Regimes
zu unterstiitzen, wie Arbeit innerhalb einer
Brigade, Verdammung des Krieges in
Korea und Indochina, Achtung der Atom-
waffen, hat sich bei manchen ein Komplex
entwickelt, den man mit «einem schlechten
biirgerlichen Gewissen» bezeichnen kénnte.
Daraus folgt dann aber, daB3 diese beiden
Ebenen keine Beriihrungspunkte hitten.

Auch die Fehler in der religitsen Erzie-
hung réchen sich jetzt. Denn — nach den
Worten einiger Kenner der Verhiltnisse —
kommt nun die allzu sorglose Art heraus,
mit der wir keinen Wert auf eine zusam-
menhéngende Lebensanschauung legten, so
daf} die Agenten in ihrem Eifer und ihrer
Uberredungskunst es fertig bringen, die
Glaubigen zu tduschen, wenn sie von «rei-
ner Politik» sprechen. «Wir haben viel zu
spiat erkannt, daB jeder Katholik ein Pio-
nier sein muB.» Die Katholiken sind in
einem falschen Sinn Biirger geworden und
haben auch ihre karitativen Werke nicht
genug zum Dienst an den Armen offen-
gehalten.

Wie sollen sich die Katholiken verhalten?

Wir kénnen hier nur die Auffassung wie-
dergeben, wie sie in vielen Gesprichen von
denen geduBert wurden, die dieses System
aus eigener, jahrelanger Anschauung ken-
nen. Auch den Deutschen war es komisch
zu Mute, wenn ein «freier Demokraty ihnen
wihrend der Nazizeit Verhaltungsweisen
empfehlen wollte. Uns kommt es hier dar-
auf an, zu zeigen, wie eigentlich die see-
lische Situation ist, und wie diese Volker
glauben, ohne heilbaren Schaden diese
Jahre {iberwinden zu kénnen.

Eine ganz kleine Minderheit m&chte
durch Zusammenarbeit in allen nicht di-
rekt den Glauben berithrenden Punkten an
einer Gefangennahme vorbeikommen. Dies
wird von der tiberwéltigenden Mehrheit ab-
gelehnt.

Die zweite Gruppe verweigert grundsitz-
lich jedes Entgegenkommen, weil sie auf
das Heil der Herde schaut, die sicher
Schaden nehmen wiirde. Sie sagen, daB in
der kommunistischen Weltanschauung alles
miteinander verquickt ist und wegen des
Mangels an Freiheit jeder, der den kleinen
Finger gibt, doch morgen die ganze Hand
geben muB. «Man muB immer den Kon-
text lesen, wenn man eine Stelle verstehen
will.» Diese Priester und Laien weigern
sich nicht, die Pflichten gegen den Staat zu
erfiillen, wollen aber keinen Akt eines Ge-
horsams einsetzen, der in der Folge als
Billigung ausgelegt werden konnte. Auch
dann nicht, wenn die verlangte Handlung
in einem anderen Staat geringfiigig wére.



572

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1956 — Nr. 45

Es ist ihr Grundsatz, keinem Argernis zu
geben, weder den eigenen Leuten noch dem
Ausland, das bestimmt darin eine Schwiche
sieht. Im Gefédngnis oder im Lager kdnnen
sie — so glauben sie fest — der Sache
Christi mehr niitzen als durch einige
kleine Freiheiten, die morgen aufgehoben
werden koénnen. Die Kirche muB in allen
jhren Dienern diesem Regime gegeniiber
hart und opferbereit sein. Die Kirche hat
sich ja oft darum bemiiht, auch unter Op-
fern, zumal materiellen, mit dem Staat
einigermaflen auszukommen. Wenn die
Partei diesen Wunsch nicht verstehen will,
ist es der beste Beweis, daB sie mehr ver-
langt. Und das konnen wir nicht wie sie
sagen.

Die dritte Gruppe will bewuBlt so weit
entgegenkommen, wie es nicht durch kirch-
liches Gesetz verboten ist. Sie sagen, die
von der Regierung gestellten Bedingungen

sind innerlich nicht schlecht. Im Gegen-
satz zu den «patriotischensy Priestern be-
schrianken sie sich auf das Allernotwen-
digste, um den guten Willen zu zeigen. Auf
ihrer Seite haben sie das Argument, daB
die offene Verfolgung bis jetzt nicht aus-
gebrochen ist. Wenn der Staat sich «tole-
ranty zeigen will, nehmen wir ihm nicht
einen politischen Vorwand und lassen wir
ihm die Maske, die er abwirft, wenn wir
sie ihm ohne groBe Not abreiBen. Um der
Kirche zu niitzen, diirfen wir diese Situa-
tion fiir die Kirche, also fiir das Gute, ge-
brauchen.

Das Herz des Volkes héngt natiirlich an
denen, die kompromiflos nein sagen. Sie
sind ihr Vorbild, an ihnen rankt sich ihre
Hoffnung hoch, daB3 diese duBerst bedroh-
lichen Jahre {iberstanden werden.

Wie die Berichterstatter sagen, wird der
Einflufl dieser Ménner immer schwicher.

Dann sind die, die um des groBten Gutes
willen das Kkleinere Ubel in Kauf genom-
men haben, die einzigen, welche die Sakra-
mente spenden koénnen. Die Gefahr bleibt
aber, da} die Priester und Laien fiir alles
verantwortlich gemacht werden, was das
Regime tut. Die einfachen Bauern wissen
nicht, was flir innere Motive einen Men-
schen bewegen, so und nicht anders zu
handeln. Was geschieht aber, wenn auch
diese aufhoéren, frei zu sein? So schlieB3t
sich der verhidngnisvolle Kreislauf, wenn
nicht immer wieder Mé&nner und Frauen
jenseits aller Kompromisse die Fahne der
Helden hochhalten.

Alle sagten, daB keiner weiB}, was kommt.
Daf} aber die Gnade Gottes jeden Tag aus
Schwachen Helden macht, wenn es um den
Glauben geht, versicherten sie immer wie-
der. Heute aber ist fiir viele die Stunde der
Finsternis angebrochen. -2y -

Aktuelle Fragen der liturgischen Bewegung

ANSPRACHE PAPST PIUS‘ XII. AN DIE TEILNEHMER DES 1. INTERNAT. PASTORALLITURGISCHEN KONGRESSES

II. Die Liturgie und der Herr

Wir mochten jetzt Unser besonderes
Augenmerk richten auf die MeBliturgie und
den Herrn, der in ihr Priester und Opfer-
gabe zugleich ist. Weil da und dort in be-
zug auf einzelne Punkte Ungenauigkeiten
und Ungereimtheiten zutage treten, wer-
den Wir ein Wort sagen {iber die «Actio
Christi», die «praesentia Christi» und die
«infinita et divina maiestas Christi».

1. «Actio Christi»

Die Liturgie der Messe hat zum Ziel, die
GroBe des Mysteriums, das sich darin voll-
zieht, sinnenféllig zu machen, und die der-
zeitigen Bemiithungen zielen darauf ab, die
Glaubigen auf so aktive und verstindliche
Art als nur moglich daran teilnehmen zu
lassen. Sosehr dieses Bestreben gerecht-
fertigt ist, lduft man doch Gefahr, ein
Nachlassen der Ehrfurcht zu verschulden,
wenn man die Aufmerksamkeit von der
Haupthandlung ablenkt und dafiir andere
Zeremonien in die Augen springen 14Bt.

Welches ist denn die Haupthandlung des
eucharistischen Opfers? Wir haben aus-
fithrlich davon gesprochen in der Ansprache
vom 2. November 1954 (Acta Ap. Sedis, 46,
1954, pag. 668—670). Wir haben dort-zu-
nichst die Lehre des Konzils von Trient
angefiihrt: «In diesem gottlichen Opfer, das
in der Messe vollzogen wird, ist derselbe
Christus enthalten und wird unblutig ge-
opfert, der sich auf dem Altar des Kreuzes
einmal blutig dargebracht hat... Denn es
ist die eine und dieselbe Opfergabe, der-
selbe, der sich jetzt durch den Dienst der
Priester opfert und sich selbst damals am
Kreuze darbrachte, nur die Opferungsweise

(Fortsetzung)

ist verschieden» (Konzil von Trient, 22, Sit-
zung, 2. Kap.). Und Wir fuhren fort mit fol-
genden Worten: «Deshalb bringt der zele-
brierende Priester, indem er die Person
Christi vertritt, das Opfer dar, und er
allein, nicht das Volk, nicht die Kleriker,
ja nicht einmal die Priester, die fromm und
andéchtig dem Opfernden dienen, obgleich
diese alle einen gewissen aktiven Anteil am
Opfer haben konnen und auch haben»
(Acta Ap. Sedis, loc. cit. pag. 668).

Wir haben dann weiter unterstrichen,
daBl man infolge mangelnder Unterschei-
dung zwischen der Frage nach der Teil-
nahme des Zelebranten an den Friichten
des MeBopfers und der Frage nach der Na-
tur der von ihm gesetzten Handlung zu fol-
gender SchluBfolgerung gekommen war:
«Die Feier einer einzigen Messe, der hun-
dert Priester beiwohnen, sei dasselbe wie
hundert Messen, die von hundert Priestern
gefeiert werde.» Von dieser Behauptung
erkldrten Wir: «Sie muB als Irrtum zuriick-
gewiesen werden.» Und zur Erkldrung fiig-
ten Wir bei: «Beziiglich der Darbringung
des eucharistischen Opfers gibt es so viele
Handlungen des Hohenpriesters Christus,
als zelebrierende Priester sind, keineswegs
aber so viele, als Priester sind, die die Messe
eines Bischofs oder Priesters fromm an-
horen; denn indem diese dem heiligen Op-
fer beiwohnen, vertreten sie keineswegs die
Person des opfernden Christus und handeln
nicht in seinem Namen, sondern sie sind
vielmehr den gldaubigen Laien gleichzustel-
len, die der Messe beiwohnen» (Acta Ap.
Sedis, 1. ¢. pag. 668; «Schweiz. Kirchenzei-
tung» 122, 1954, S. 554).

Was die liturgischen Kongresse anbe-
trifft, so sagten Wir bei der gleichen Ge-

legenheit: «Diese Tagungen befolgen zu-
weilen eine eigene Praxis, indem namlich
nur einer das heilige Opfer feiert, wiahrend
die andern (seien es alle oder die meisten)
diesem einen Opfer beiwohnen und in ihm
die heilige Kommunion aus der Hand des
Zelebranten empfangen. Wenn dies aus
einem rechtmiBigen . und verniinftigen
Grund geschieht ..., ist dieser Handlungs-
weise nichts in den Weg zu legen, voraus-
gesetzt, es liege ihr nicht der erwahnte Irr-
tum zugrundes; das heiflit der Irrtum, die
Feier von hundert Messen durch hundert
Priester sei gleichwertig einer einzigen
Messe, der hundert Priester andachtig bei-
wohnen.

Demnach ist das zentrale Element des
eucharistischen Opfers dasjenige, wo — um
die Worte des Konzils von Trient (Sess.
XXII, cap. 2) wieder aufzunehmen — Chri-
stus auftritt als «se ipsum offerens». Dies
ist der Fall bei der Konsekration, wo im
gleichen Tun, durch das der Herr die Trans-
substantiation bewirkt. (vgl. Conc. Trid.
XIII, cap. 4 et 3), der zelebrierende Prie-
ster «personam Christi gerens» darstellt.

Auch wenn die Konsekration sich ohne
duBern Aufwand und in aller Einfachheit
vollzieht, ist sie der Mittelpunkt der gan-
zen Opferliturgie, der Mittelpunkt der
«actio Christi cuius personam gerit sacer-
dos celebrans» oder die «sacerdotes conce-
lebrantes» im Falle einer wirklichen Kon-
zelebration.

Neuere Vorkommnisse geben Uns Anlaf,
gewisse diesbeziigliche Punkte zu préazi-
sieren:

Wenn die Konsekration des Brotes und
Weines gililtig vollzogen ist, ist das ganze
Tun Christi selbst vollendet. Auch wenn



1956 — Nr. 45

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

573

alles folgende nicht vollzogen ‘werden
konnte, wiirde an der Opferhandlung des
Herrn gleichwohl nichts Wesentliches feh-
len.

Ist die Konsekration vollzogen, so kann
hernach die «Oblatio hostiae super altare
positae» erfolgen, und sie erfolgt in der Tat
durch den zelebrierenden Priester, durch
die Kirche, durchdie anderen Priester,
durch jedweden Glaubigen. Aber dieses
Darbringen ist nicht «actio ipsius Christi
per sacerdotem ipsius personam sustinen-
tem et gerentems. Das Tun des konsekrie-
renden Priesters ist in Wahrheit ein Tun
Christi selbst, der da durch seinen Diener
handelt.

Im Falle einer Konzelebration im eigent-
lichen Sinn des Wortes handelt Christus
anstatt durch einen einzigen Diener durch
mehrere. Im Gegensatz dazu findet bei der
blo zeremonienmiBigen Konzelebration,
die auch Sache eines Laien sein konnte,
keine gleichzeitige Konsekration statt.

Es erhebt sich nun hier eine wichtige
Frage: «Welche Absicht und was fiir .ein
auBeres Tun sind erfordert, damit wahr-
haft Konzelebration und gleichzeitige Kon-
sekration stattfinde?»

Rufen Wir hiezu in Erinnerung, was Wir
in unserer Apostolischen Konstitution
«Episcopalis Consecrationis» vom 30. No-
vember 1944 sagten (Acta Ap. Sedis, 37,
1945, pag. 131/32). Wir bestimmten dort,
daB bei der Bischofsweihe die zwei Bi-
schofe, die den Konsekrator begleiten, die
Absicht haben miiBten, den Erwihlten zu
weihen, und daB sie infolgedessen die
duBeren Handlungen setzen und die Worte
aussprechen miifiten, durch welche die zu
ubertragende Vollmacht und Gnade be-
zeichnet und Ubertragen werden. Es ge-
niigt also nicht, daB sie ihren Willen mit
dem Willen des Hauptkonsekrators verei-
nen und erkldren, daB sie dessen Worte
und Handlungen zu ihren eigenen machten.
Sie missen selber diese Handlungen set-
zen und selber die wesentlichen Worte aus-
sprechen.

Gleich verhilt es sich mit der Konzele-
bration im eigentlichen Sinn. Es genligt
nicht, den Willen zu haben und kundzu-
geben, daB man die Worte und die Hand-
lungen des Zelebranten zu seinen eigenen
mache. Die Konzelebranten miissen selber
Uber das Brot und den Wein sprechen:
«Dies ist mein Leib», «Dies ist mein Bluts;
sonst ist ihre Konzelebration eine bloB
zeremonienméBige.

Man darf auch nicht behaupten: «Die
einzige letzten Endes entscheidende Frage
sei, zu wissen, in welchem MaBe die von
der Gnade getragene persdnliche Teil-
nahme, mit der man diesem kultischen
Opfer beiwohnt, die Anteilnahme am Kreuz
und an der Gnade Christi vermehre, die
uns mit Thm und untereinander verbin-
det.» Diese ungenaue Art der Fragestel-
lung haben Wir schon in der Ansprache

vom 2. November 1954 zurilickgewiesen;
aber gewisse Theologen konnen dariiber
immer noch nicht zur Ruhe kommen. Wir
wiederholen es also: Die entscheidende
Frage (sowohl fiir die Konzelebration wie
fiir die Messe eines einzigen Priesters) ist
nicht, zu wissen, welche Frucht die Seele
daraus ziehe, sondern, welches die Natur
der Handlung sei, die gesetzt wird. Setzt
der Priester, als Diener Christi, die «actio
Christi se ipsum sacrificantis et offeren-
tis» oder setzt er sie nicht.

Ebenso ist es bei den Sakramenten. Es
handelt sich nicht darum, zu wissen, wel-
ches die durch sie bewirkte Frucht sei,
sondern ob die wesentlichen Elemente des
sakramentalen Zeichens giltig gesetzt wor-
den seien oder nicht. (Wesentlich ist das
Setzen des Zeichens durch den Spender
selbst, der die Handlungen vollzieht und
die Worte ausspricht, mit der Meinung,
saltem faciendi quod facit Ecclesia.)

Das gleiche gilt bei der Zelebration und
Konzelebration. Man muB sehen, ob zur
inneren, notwendigen Absicht der Zelebrant
auch die duBere Handlung vollziehe und
vor allem, ob er die Worte ausspreche, die
die «actio Christi se ipsum sacrificantis et
offerentisy ausmachen. Dies ist nicht der
Fall, wenn der Priester nicht {iber das
Brot und den Wein die Worte des Herrn
sagt: «Dies ist mein Leib», «Dies ist mein
Bluts.

(Originalitbersetzung fiir die «SKZ» von
Dr. K. Sch.) (SchluB3 folgt.)

Aus dem Leben der Kirche

Megr. Franziskus Tschann, der friihere
Vorarlberger Landesbischof gestorben

Am 9. Oktober 1956 verkiindeten die Glok-
ken von allen Kirchen Feldkirchs den Tod
des einstigen Generalvikars des Vorarlbergs,
Bischof Franziskus T'schann. Der Verewigte
entstammte einer alten Vorarlberger Familie
und wurde am 3. Oktober 1872 in Bludenz als
Sohn eines Bahnbeamten geboren. Er wurde
am 29.Juni 1897 zum Priester geweiht. Sein
erstes hl. MeBopfer brachte er in Einsiedeln
dar. 1897 bis 1901 wirkte er als Benefiziant in
Rankweil, dann wurde er zum bischéflichen
Sekretdr am Generalvikariat in Feldkirch be-
stellt. Als bischoflicher Sekretdr wirkte er
bis 1917, dann war er Fiirstbischoflicher Rat
der Apostolischen Administratur in Feldkirch
bis zum Jahre 1925. Als Generalvikariatsrat
hat Mgr. Tschann fiir seine Heimat bereits
sehr viel Ersprieliches leisten konnen. Im
Jahre 1925 erfolgte seine Ernennung zum
Provikar fiir Vorarlberg der Apostolischen
Administratur Innsbruck-Feldkirch. Als im
Jahre 1936 der damalige Bischof Dr. Sigis-
mund Waitz von Feldkirch nach Salzburg
berufen wurde, um Erzbischof zu werden,
war es dem nun mehr hingeschiedenen da-
maligen Provikar Mgr. Tschann zu danken,
daB dem Lande Vorarlberg der Bischofs-
sitz Feldkirch erhalten blieb. Weihbischof
und Generalvikar wurde Franziskus Tschann.
Im Osterreichischen Konkordat von 1934
war zudem festgelegt worden, daB in Feld-
kirch stets ein Weihbischof und General-
vikar flir Vorarlberg residieren werde. Im
Sinne dieser Bestimmungen wurde Mgr.
Tschann am 18. Oktober 1936 im Salzburger

ORDINARIAT
DES BISTUMS BASEL

Diozesan-Synode vom 26. November 1956
in Solothurn

Die Beilage zur heutigen Nummer der
«Schweizerischen Kirchenzeitungy gilt im
Sinn von Kan. 358 CIC als offizielle Ein-
ladung zur Didzesan-Synode vom 26. No-
vember 1956 in Solothurn. Wir bitten alle
Teilnehmer, die beigelegte Anmeldekarte
unverziglich an die bischofliche Kanzlei
in Solothurn einzusenden. Falls die An-
meldekarte irrtlimlicherweise nicht beige-
legt wurde oder beim Transport verloren-
ging, bitten wir dennoch um schriftliche
Anmeldung.

Solothurn, den 8. November 1956.
Bischéofliche Kanzlei

Synode diocésain du 26 novembre 1956
a4 Soleure

Le supplément paraissant dans le nu-
méro de ce jour de la «Schweizerische
Kirchenzeitungs  doit étre  considéré
comme invitation officielle au Synode dio-
césain du 26 novembre 1956 (ad mentem
Can. 358 CIC). Nous prions tous les parti-
cipants de retourner sans faute la carte
de participation ci-jointe & la Chancellerie
épiscopale & Soleure. Si cette carte s’était
égarée en cours de route, nous demandons
aux intéressés de bien vouloir s’annoncer
par écrit.

Soleure, le 8 novembre 1956
La Chancellerie de VEvéché.

Dom zum Bischof geweiht und zum General-
vikar der Apostolischen Administratur Inns-
bruck-Feldkirch fiir deren Vorarlberger An-
teil ernannt. Als Weihbischof war er Titu-
larbischof von Panio.

Seit 1941 lebte Bischof Tschann, dem Ka-
puzinerorden als «Frater adscriptus» zuge-
tan, einfach wie ein Kapuziner in seiner
Feldkircher Wohnung. Wer immer ihn dort
besuchte, konnte sich dem Zauber seiner
seraphischen Frohlichkeit und Freundlich-
keit nicht entziehen. Er blieb bis zum Tode
ausgezeichnet durch eine unerschiitterliche,
wahrhaft priesterliche Giite. Bei aller Ein-
fachheit der Lebensfithrung strahlte in sei-
nem Heim der Glanz wahrer bischoflicher
Haltung. Mit Recht trug er auch den Ehren-
namen eines Vaters des Vorarlberger Klerus.

Als die Gesundheit von Mgr. Tschann
rasch abzunehmen begann, entschloB er sich
im Januar 1955, sein Amt niederzulegen.
Zum Nachfolger wurde Mgr. Dr. Bruno
Wechner ernannt.

In der Reihe der Weihbischdfe und Gene-
ralvikare seit 1820, also seit der Abtrennung
des Vorarlberger Oberlandes vom Bistum
Chur und der Zuweisung zum Bistum Bri-
xen, war Mgr. Tschann der zehnte. Die
sterbliche Htulle des Verblichenen wurde
unter groBer Beteiligung von XKlerus und
Volk am 13. Oktober in Feldkirch beigesetzt.



574

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1956 — Nr. 45

Die Kirchenverfolgung in Ungarn

I. DIE SCHWEIGENDE KIRCHE
(Bericht eines Augenzeugen — Fortsetzung)

3. Die Kirchenverfolgung beginnt

Man muf3 schon sagen, die «siegreiche Rote
Armeey benahm sich wie eine wilde Horde,
als sie Ungarn {iberflutete. Sie vergewaltigte
die Frauen, pliinderte, totete. Doch ihr un-
menschliches Benehmen war ein Gegengift
gegen den Kommunismus der «Proletariers.
Zwei Arbeiter schauten den russischen Sol-
daten in Budapest vor der Jesuitenkirche zu.
Da sagte einer zum andern: «Nun, man hat
uns immer gelehrt, die Priester verdummen
das Volk. Wer hat aber diese verdummt und
vertiert, wo sie ihre Popen doch ausgerottet
haben?!s — Gleich am Anfang erschien eine
Deputation der «roten» Arbeiter in Csepel,
der groBten Industriesiedlung Ungarns (im
Siiden von Budapest), und verlangte ein ka-
tholisches Benediktinergymnasium fiir ihre
Kinder. Und weil sie es auch handgreiflich
ernst meinte, erhielt sie die Schule und dazu
noch eine von Schwestern geleitete Maddchen-
schule.

Nachdem sich die Rote Armee dem unga-
rischen Volke in der brutalsten Weise «vor-
gestellty hatte (Budapest soll von Straflings-
einheiten der Armee erobert worden sein),
begann die «Pazifizierung» der Gemiiter. Der
Stadtkommandant von Budapest z. B., ein ge-
wisser General Tschernischow, zitierte die
«Leiter der Popen aller Religioneny zu sich
und erlieB ihnen folgende drei Befehle: 1.Da
der groBe Stalin befohlen hat, dal den Prie-
stern nicht ein Haar gekriimmt werden darf,
miissen alle Priester (auch Rabbiner, prote-
stantische Pastoren) die «kirchliche Uni-
formy (gemeint ist der Talar) tragen, damit
der glorreiche russische Soldat schon von
weitem sieht (noch bevor er schiefit), daB er
einen Priester vor sich hat. 2. Alle Kirchen
miissen gedffnet werden, auf den Altédren
viele Kerzen brennen, die Orgel soll spielen
— dazu viel, sehr viel Weihrauch und Prie-
stergesang. Uberhaupt soll alles so wie bis-
her, ja sogar viel besser gehalten werden!
3. Alle «unprovozierten» Gewalttdatigkeiten
gegen Priester sollen ihm persénlich gemel-
det werden (wo doch niemand zu ihm zuge-
lassen wurde!).

Aber die Wirklichkeit? — Der Bischof von
Gyor, Mgr. W. Apor, wurde, wiahrend er 200
Frauen, die in seine Residenz fliichteten und
im Keller von ihm personlich behiitet wur-
den, am Karfreitag 1945 von Soldaten, die
sich Frauen «holen» wollten, erschossen. Er
durfte nicht feierlich begraben werden, weil
das einem Protest gegen die «siegreiche, be-
freiende» russische Armee gleichgekommen
wire. — In Budapest versteckten sich in
einem groBen Keller an die 40 Ordensschwe-
stern, um der Brutalitit der Russen zu ent-
gehen. Vier oder fiinf Priester hielten Wache.
Da kamen die Russen, wieder um sich
Frauen zu holen. Als die Priester Wider-
stand leisteten, wurden Handgranaten in den
Keller geworfen. Die Priester starben und
einige Schwestern mit ihnen. In den Dorfern
standen die Bauernburschen Tag und Nacht
Wache vor dem Pfarrhaus. Lautete die Kir-
chenglocke Sturm, so lief die ganze Bevol-
kerung zum Pfarrhaus, um den Pfarrer zu
schiitzen. Der Pfarrer erhielt dann in der
Regel einen gefdlschten Brief, in welchem
sein Bischof ihn zu sich rief. Der Pfarrer
erreichte natiirlich nie seinen Bischof; un-
terwegs verschwand er, meistens flir immer!

In derselben Zeit aber erschienen massen-
weise «rote Arbeitsbrigadens in den Dérfern,
um zerstorte Kirchen zu reparieren. Dabei
wurde laut, iliberlaut die «Religionsfreiheit»
durch Lautsprecher verkiindet. Nur jene

Priester, die tUiberwiesene «Volksfeinde»
seien, hétten sich zu fiirchten. — Dabei hat
sich herausgestellt, dal gerade jene Priester
«liberwiesene Volksfeinde» sind, die durch
ihren echt priesterlichen Geist beliebt und
einfluBreich waren. Dem «unterdriickten nie-
deren Klerus» wurde Ackerland ausgeteilt,
da der «hohe Klerus» fiir sie gesorgt habe.

4. Enteignung der Kirche

Der erste Schritt der Kommunisten, Mérz
1945 war die volle Enteignung der Kirche. Sie
geschah im Namen der «Bodenreform». Der
Besitz der Kirche bestand fast ausschlieBlich
in Ackerboden; Ungarn ist ja ein Agrarland
— oder besser: war es, denn wo man vorher
exportierte, muB man jetzt Lebensmittel
importieren, und trotzdem hungert die Be-
volkerung. Riesige Fabriken wurden errich-
tet, Schwerindustrie fiir die Russen und fiir
das «Kriegspotentialy.

Durch die Enteignung wurde die Kirche
zur Bettlerin. Die Gldubigen konnten ihr
nicht helfen, da sie ebenso ausgepliindert
waren, und zwar nicht nur die «feudalen
Herren, die Magnaten», sondern gerade das
einfache Bauernvolk! Sein Vieh nahm den
langen Weg nach RuBland, doch der gréflere
Teil kam unterwegs um. Die Bauern muBten
sich selbst in den Pflug einspannen, um pfli-
gen zu kénnen.

DafBl die Kommunisten in Ungarn gleich
mit der Enteignung der Kirche beginnen
konnten, erkldrt sich aus der kommunisti-
schen Taktik. Diese Taktik ist sehr wendig
und pafBt sich mit ziemlich geschickter Ela-
stizitdt den jeweiligen lokalen Verh&ltnissen
an. Nun, in Ungarn bestand unleugbar ein
Agrarproblem. Einige Schriftsteller schrie-
ben von 3 Millionen Agrarproletariern, Land-
arbeitern ohne eigenen Agrarbesitz. Die Zahl
ist Ubertrieben, die Tatsache des Ackerhun-
gers hingegen nicht. Was war unter diesen
Verhdltnissen wohl gebotener und propagan-
distisch ergiebiger als eine radikale Boden-
reform?! DaBl dadurch die Kirche und die
«Volksfeinde», die Grundbesitzer, finanziell
zugrunde gerichtet werden konnten, sprach
erst recht fiir einen solchen Anfang. Und die
Kirche konnte eigentlich gegen diese ent-
schiddigungslose Enteignung gar nicht recht
protestieren. Im Taumel der «Bodenreforms
hétte dies leicht als «Volksfeindlichkeit» aus-
gewertet werden kénnen. Und einer Entscha-
digung konnte man leicht den voéllig ruinier-
ten Zustand des Staates entgegenhalten. So
kam es, daB die Kirche gegen diese entschi-
digungslose Enteignung gar nicht oder kaum
protestierte, um der feindlichen Propaganda
keinen AnlaB zur Gehéssigkeit zu geben. Im
Gegenteil, die Bischéfe wiinschten in einem
gemeinsamen Hirtenbrief den neuen Besit-
zern Gedeihen. Aber durch diese Enteignung
erlitt die Kirche einen harten Schlag. Wegen
der allgemeinen Verarmung — trotz aller
Bodenreform! — konnten die Gldubigen ihre
Kirche nicht erhalten.

Von Kirchensteuern konnte erst recht
keine Rede sein; die Kommunisten hétten sie
nicht zugelassen, wie sie sie auch jetzt nicht
zulassen, sogar ausdriicklich verbieten. Die
Erhaltung der Priester und der Kirche ist ja
ihr «Monopol», und zwar ausschlieBlich: Je-
der Bischof, Domherr, Pfarrer, Vikar wird
«grofiherzig» vom Staate «bezahlt». So haben
sie dem Kardinalprimas den zwei- bis drei-
fachen Gehalt des Ministerprésidenten zuge-
wiesen (Kardinal Mindszenty hat nie einen
Pfennig angenommen), den Bischéfen den
Gehalt von Staatsministern usw., bis zum

letzten Vikar. Ebenso «sorgeny sie auch fiir
die Bediirfnisse der Kirchen und des «Kul-
tes». Diese «weitherzige GroBRziigigkeit» (frei-
lich nur ein Bruchteil des geraubten Kirchen-
besitzes!) wird dann nach zwei Seiten pro-
pagandistisch ausgeniitzt: erstens als Beweis
der «Religionsfreiheity, zweitens als Erpres-
sungsmittel gegen Bischofe und Priester;
wer nicht «parierty, der mag verhungern!
Und sie bedienen sich nur zu oft dieses Mit-
tels, wenn sie nicht vorziehen, mit oder auch
ohne ProzeB sich der «Volksfeinde, Ver-
schworer» usw. zu entledigen.

Nach der Enteignung durch das «Dekrets
600/1945 des 15. Mérz 1945 folgten dicht nach-
einander weitere Schlige. Dall der Nuntius,
Mgr. Angelo Rotta, am 4. April 1945 aus dem
Lande verwiesen wurde, hat man kaum ge-
merkt; fiir Zeitungen und Radio war es keine
geeignete «Nachrichty. Dann hief es, die Té-
tigkeit der Kirche Schritt fiir Schritt zu
unterbinden und sie aus dem 6ffentlichen
Leben herauszudrangen. Langsam wurde es
klar, was der Sowjet unter «Religionsfrei-
heit» versteht; das ndmlich, was Rakosi (wie
am Anfang erwidhnt wurde) mit dem Bilde
des Briefmarkensammelns ausdriicken wollte.
Religion bedeutet fiir sie nur und ausschlieB3-
lich «Kult» und auch der womdglich nur zwi-
schen den vier Mauern der Kirche. — So wie
der Stadtkommandant Tschernischow es be-
schrieb: Kerzen, Weihrauch, Orgel, Gesang.
Alles andere ist «Uberschreitung der Reli-
gionsfreiheit». Selbst die Moglichkeit der
Selbstverteidigung gegen die Angriffe der
Gottlosenbewegung gehort nicht mehr zur
Religionsfreiheit und wird darum unmoéglich
gemacht. Die Kirche soll zur «schweigenden»
Kirche gemacht werden; sie mag singen, ja
«staatsbejahend» predigen; sich aber gegen
Angriffe verteidigen, hieBe «Proselytenma-
cherei», ja «volksfeindliche Aufwiegelung
aberglidubischer Leidenschafteny!

5. Die zwei Etappen
der Kirchenverfolgung

DaB die Sowjets die «Religionsfreiheity in
dieser Weise verstehen, hat man nur schritt-
weise herausgefunden. Entweder rechnete
man mit einer blutigen «Liquidierung» der
Kirche, wie es ja anfangs in RuB3land mit der
orthodoxen Kirche versucht wurde, oder man
glaubte, als sie nicht eintrat, die Jalta-Kon-
ferenz und die anderen Konferenzen hitten
doch wichtige Garantien fiir eine verhaltnis-
miaBig echte Freiheit der Religion den Bol-
schewiken abgezwungen. Erst allméhlich er-
kannte man die wahre Strategie und Taktik
der Kirchenverfolgung. So erkannte man
auch erst recht spit, daB eine wichtige
«Etappe» der Verfolgung die Knechtung der
Kirche ist, in der Absicht, die so geknechtete
Kirche als positive Mithelferin zum kommu-
nistischen Ziele zu verwenden. In dieser
Etappe also soll die Kirche weder «liquidiert»
noch unter die Erde oder ins Ghetto gejagt
werden, sondern im Gegenteil, die Kirche soll
zu einem «positiven Falktors in der Verwirk-
lichung des Sozialismus» und dann des Kom-
munismus werden. Erst wenn man diese
Strategie streng im Auge behilt, versteht
man die Ereignisse der Kirchenverfolgung
richtig und versteht auch, da die Vergewal-
tigung nicht zuerst eine physische (diese ist
natiirlich auch unentbehrlich), sondern vor-
wiegend eine psychische ist.

Zuerst aber miissen die Vorbedingungen
der psychischen Vergewaltigungen geschaf-
fen werden; die Kirche muB «miirbe» ge-
macht werden.

Die Enteignung des Kirchenbesitzes ist ein
bedeutender Schritt dazu, geniigt aber nicht.
Die physisch-existentielle Abhidngigkeit ist
zwar eine gute «Basis» flir schwichere Men-
schen; die heroischer Veranlagten werden



1956 — Nr. 45

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

575

aber dadurch nicht gebrochen. Zum Ertragen
korperlicher Entbehrungen findet man Kraft
in der Religion.

Es muB also zuerst, als vorbereitende
Etappe, jede nicht «kultische» Tétigkeit der
Kirche unterbunden werden. Die Organisa-
tion der Kirche muB zerschlagen oder we-
nigstens aufgelockert werden. Die Kirche
muB zuerst zur «schweigenden Kirche» ge-
macht werden, um sie dann zur entsprechend
«sprechenden Kirche» umezuwandeln. So ver-
langt es die «Dialektiky. AuBlerdem sei eine
in dieser Weise «sprechende» Kirche auf dem
besten Wege zu ihrer eigenen Vernichtung,
so meinen sie.

6. Vernichtung der Presse

In der Etappe der «schweigendeny Kirche
ist die Vernichtung ihrer Presse unentbehr-
lich. Sie wurde auch vernichtet. Erst in der
zweiten Etappe der «sprechenden Kirchey
bekommen dann die «fortschrittlichens oder
«patriotischen» oder «Friedens»priester oder
wie immer sie heiBen Zeitungen oder Zeit-
schriften. Von der einst so blihenden katho-
lischen Presse bleiben in Ungarn nur drei
kleine Blédttchen iibrig, die zudem mit «Pa-
pierschwierigkeiten» kampfen. Das Henker-
beil schwebt uber ihrem Kopf. Der Staat
zwingt sie dabei zu Veroéffentlichungen sei-
ner Art; wenn sie es verweigern, werden sie
eingestellt. Diese Blédttchen sind eine herz-
zerreiflende Lektlire; die volle Wahrheit diir-
fen sie nicht schreiben, Liigen wollen sie
nicht verdffentlichen. Sie fristen ein kiim-
merliches, langweiliges, leeres Leben. Am
liebsten mdchten sie sich selbst «liquidierens,
um diesem verlogenen Dasein ein Ende zu
machen.

Die Presse muf3 aber auch riickgdngig ver-
nichtet werden. Es entstehen immer lingere
Listen der «faschistischeny, «volksfeindlichen,
reaktiondren» Bilicher. Der erste Band der
groBen Dogmatik von Professor Schiitz
kommt auch auf die Liste. Biicher rein reli-
giosen Inhalts entpuppen sich als «volks-
feindlichy! Der Katechismus aber soll «volks-
freundlichy umgeschrieben werden, bekommt
freilich kein Papier dazu, denn Papier
braucht die «Szikra» («Funke»), der Verlag
der Kommunisten, der sich 1948 briistet, da@
er in drei Jahren 860 Bilicher in 5 Millionen
Kopien erscheinen lieB und das — in den
drei Jahren des groften Papiermangels! Die
proskribierten Biicher werden wie aus den
Bibliotheken, so aus Privathdusern geholt,
ja missen «freiwilligs, unter Anordnung
groBter Strafen, ausgeliefert werden. Die
Biicher werden millionenweise wvernichtet.
Und wiahrend die Kirche zum Schweigen ver-
urteilt ist, werden die Menschen mit anti-
religioser «Literatur» gemeinster Art iiber-
flutet. Das Radio briillt bis zur Stumpfsin-
nigkeit Angriffe gegen Religion und Kirche,
immer im Namen der «einzig echten» mar-
xistisch-leninistischen «Wissenschaft», wie
diese vom «groBten Philosophen unserer
Zeit», d. h. Stalin, verkiindet wird.

Das Pensum des Jahres 1945 wurde so er-
ledigt: die Kirchengiiter enteignet, die Presse
vernichtet, die Druckereien (20) «nationali-
sierts. Allein in der Benediktiner-Erzabtei
von Pannonhalma wurden zwei Eisenbahn-
waggons «volksfeindliche» Biicher gefunden,
schrieb entriistet die «Vilagossag» («Das
Licht»)!

7. Vernichtung der Vereine

Im Jahre 1946 machte man den ersten Ver-
such, der Kirche die Schulen zu entreiBen.
Diese Schulen fiihrten bereits ein gefdhrli-
ches Dasein. Ihr Geist wurde fiir «obskuran-
tistischy erklédrt, ihre Lehrer wurden mole-
stiert. In den Schulen «entdeckte» man

Handgranaten, Maschinengewehre, «gegenre-
volutiondrey» Verschwoérungsversuche. Aber
bald sah man ein, da der Versuch noch ver-
fritht, weil noch nicht «reif» und «vorberei-
tets war. Anders war die Lage bei den vie-
len Vereinen der Kirche., Von Anfang an
wurden sie in jeder moglichen und unmogii-
chen Weise gehindert, verleumdet, ja tdtlich
angegriffen. Als unmittelbarer AnlaB fiir die
«Auflosungy aller nicht «streng kultischeny»
Vereine diente die ErschieBung eines russi-
schen Offiziers vor einer Budapester Kneipe.
Augenzeugen sagten aus, betrunkene Russen
hitten ihn erschossen. Aber bald darauf er-
scheint ein offener Brief des Oberkommandie-
renden der russischen Truppen in Ungarn,
General Swiridow, an den Justizminister, in
dem er sich wegen Verschworung gegen das
befreiende russische Heer beklagt und fiir
die To6tung zahlreicher Soldaten (Pliinderer,
Vergewaltiger der Frauen), vornehmlich die
katholischen Organisationen, verantwortlich
macht! So erschien dann das Dekret 7330/
1946, das den Innenminister (Kommunist)
beauftragt, hier Ordnung zu schaffen. 4000
katholische Vereine werden aufgelost, ihr
Besitz, einschlieBlich ihrer H#user kommu-
nistischen Vereinen iibergeben, viele Leiter
verhaftet oder weggeschleppt. Nur die «rein
kultischens Vereine (Rosenkranz, Altarver-
ein und &hnliche) durften weiter «leben».
Eine neue, feste Burg der Kirche war mit
der Hilfe des Oberbefehlshabers General Swi-
ridow aus RufB3land mit einem Schlag genom-
men worden.

8. Angriff auf Sittlichkeit und Ehe

Aber die Kommunisten sind vielseitig. Pa-
rallel mit der obigen zerstérenden Arbeit
geht das Bestreben nach Zerstérung der
christlichen Sittlichkeit. Wie die Pilze im
Walde entstehen «Volkskollegien»y, wo man
es besonders auf die Bauernjugend abgese-
hen hat. Diese «Kollegien» (Internate), die
gratis sind, sind ohne Ausnahme koedukatio-
nistisch, Burschen und M#&dchen zusammen.
Bald werden sie vom Volke Bordelle ge-
nannt — und leider mit Berechtigung! Diese
«Kollegien» ergehen bald die StroBtruppen,
randalierende Truppen mit ihren Schrei-
choren: «An den Galgen mit Mindszenty!s

Im Lande wimmelt es von Russen; die
Geschlechtskrankheiten nahmen ein erschiit-
terndes AusmafBl an, unsere Frauen und
Méadchen wurden verseucht.

Die christliche Ehe ist eine feste Burg der
Sittlichkeit. Im April 1945 erscheint das De-
kret 6800/1945 liber die Ehescheidung. Auf
die einfache WillensduBerung der Ehegatten
muBl jede Ehe als geschieden erklédrt werden.
Fiir die etwaigen Kinder «sorgty der Staat.

Auf sozialem Gebiet schreitet die Verpro-
letarisierung des Volkes weiter, und zwar
nach orthodox-marxistischer Lehre: Nur wer
Proletarier ist (das ist die Basis), wird auch
proletarisch denken (Uberbau), also muB3
man ihn zum Proletarier machen. Den grof-
ten Widerstand leisten natiirlicherweise die
selbstdndigen Bauern. Sie werden «Kulaken»
genannt. Dieses vorher nie gehorte Wort be-
kommt in der Propaganda die Bedeutung des
Volksfeindes, des Ausbeuters, des Verbre-
chers schlechthin.

9. Versuch, die Schulen zu zerstoren

Eines der wichtigsten «Probleme» bleibt
aber immer die Schule — ganz besonders in
Ungarn, wo die Kirche die fithrende Rolle
im Schulwesen innehatte. Im Jahre 1946 ver-
sucht man sich das zweite Mal an diesen
Schulen. Eingeleitet wird der «Versuch» mit
einer Flut der Liigenpropaganda und mit
Terrorakten gegen einzelne Schulen. Aber
das christliche Volk versteht es immer bes-

Theologische Fakultdt Luzern

Eroffnung des Studienjahres 1956/57

Die feierliche Eroffnung des akade-
mischen Studienjahres der Theologischen
Fakultdt Luzern findet Mittwoch, den 14.
November 1956, nach folgendem Programm
statt:

09.15 Hochamt in der Kapelle des Prie-

sterseminars
10.15 Eroffnungsakt in der Aula des Prie-
sterseminars. Rektoratsrede: Theo-

logische Stromungen der Gegenwart.

Die hochwiirdige Geistlichkeit von Stadt
und Land sowie die Freunde der Theolo-
gischen Fakultdt sind zu diesem Festakt
freundlich eingeladen und willkommen.

Der Rektor: Prof. Dr, Raymund Erni

ser, welche Bedeutung diese Schulen haben.
Rakosi, der Gauleiter, natiirlich auch. In
einem Privatgespridch erkliart er: «Mit den
Erwachsenen ist nicht viel anzufangen. Der
Aberglaube und alles, was mit ihm verwach-
sen ist, steckt zu tief in ihnen. Man muf
eben abwarten, bis sie aussterben. Unsere
Zukunft ist die Jugend».

Aber die Schulen sind eine zu feste Burg;
mit einem Schlag kann sie nicht genommen
werden. Schon die Aufhebung der katholi-
schen Vereine hatte das Volk nahe an einen
Aufstand gebracht. Ja, die Regierung muBte
an die Priester appellieren (nicht an die Bi-
schofe, sondern an den «niedrigen» Klerus,
wie sie im Gegensatz zu dem «hoheny Klerus
genannt werden), sie sollen sich aus Vater-
landsliebe mit aller Kraft bemiihen, daBl zwi-
schen der «befreienden russischen Armee»
und dem Volke ein friedliches Zusammen-
leben entstehe (1. August 1946)! Kardinal
Mindszenty antwortet im Namen des «niede-
reny» Klerus:

1. Den Gesandten des Heiligen Vaters hat
man ausgejagt. 2. Unsere Schulen und Bil-
dungsanstalten werden jeden Tag angegrif-
fen. Die Richtigstellungen auf diese Angriffe
werden nicht verd6ffentlicht. Es dient uns
zum groflen Trost, dal unser Volk sich nicht
irrefiihren 1é8t, uns sein Vertrauen laut er-
weist. 3. Unsere Vereine wurden wegen eines
héchst dunklen Vorkommnisses aufgeldst.
Ich habe Untersuchung und Beweise ver-
langt. Ich wurde abgewiesen. 4. Priester wer-
den verhaftet; die Anklage gegen sie wird
nicht untersucht. Prozessionen, eine rein re-
ligiose Tatigkeit, werden verhindert. Unsere
Zeitungen sind verboten, eine katholische
Partei nicht zugelassen. 5. Ich habe die tdg-
lichen Angriffe der Zeitungen, unter ihnen
der Zeitungen der russischen Armee, gar
nicht erwidhnt. — Solange diese unbewiese-
nen Angriffe andauern, solange wir keine
Genugtuung erhalten, so lange uns die Mog-
lichkeit der freien Austibung unserer Kkirch-
lichen Téatigkeit nicht garantiert wird, kann
dem Appell keine Folge geleistet werden.y
(10. August 1946.)

Die «Antwort» auf diese Antwort ist ein
organisierter Wutschrei. Und mit aller Kraft
versucht man, den «niederen» Klerus (an den
der Appell gerichtet war), mit dem .«hohen»
Klerus und besonders mit dem Kardinalpri-
mas Mindszenty zu entzweien. Der volksfeind-
liche «hohe» Klerus, ganz besonders der Kar-
dinal, seien allein Schuld daran, daB zwi-
schen dem Staat und der Kirche kein Frie-
den zustande kommen kénne. Der «niedere»



576

SCHWEIZERI{SCHE KIRCHENZEITUNG

1956 — Nr. 45

Klerus sei im allgemeinen «volksfreundlichy,
verstehe die Zeichen der Zeit; werde aber
durch den Terror des «hohen» Klerus nieder-
gehalten. Der niedere Klerus habe die «vater-
landische» Aufgabe, sich von diesem Terror
zu befreien; sie werden in diesem «Freiheits-
kampf» mit der ganzen Macht des Staates
unterstiitzt. So wird der Weg zu der spateren
«Friedenspriesterbewegung» angebahnt.

Der Angriff auf die Schulen also beginnt
mit dem Versuch, in den nicht-kirchlichen
Schulen den verpflichteten Religionsunter-
richt abzuschaffen. Ein entsprechender Ge-
setzentwurf wird im «Parlament» eingereicht.
Der Referent wagt zu behaupten: «Die Bi-
schofe sind damit einverstanden, daB der
Religionsunterricht fakultativ erkldrt werde;
die Eltern sollen entscheiden, ob das Kind
Religionsunterricht bekomme oder nicht.»
(Die Eltern, die man auf hundertfache Weise
terrorisieren kann!)

Aber die Regierung erlebt eine Uberra-
schung: Aus jeder Ortschaft wird mit den
kréaftigsten Worten protestiert. Die ersten
sind die «roten» Arbeiter von Csepel (die
zwei Jahre vorher fiir ihre Kinder das katho-
lische Gymnasium erzwungen hatten), 10 000
Arbeiter marschieren auf und protestieren
gegen den «fakultativen» Religionsunterricht.
Der Gesetzentwurf wird daraufhin zuriickge-
nommen. Die Zeit ist noch nicht reif genug.
Ja, Rakosi, der Kommunistenfiihrer, leistet
sich bei dieser Gelegenheit ein marxistisch-
dialektisches Meisterstiick. Er erklirt vor
einer Massenversammlung von Arbeitern:
«Der Religionsunterricht ist ein wesentlicher
Bestandteil unserer Demokratie und wird
folglich von der kommunistischen Partei

CURSUM CONS

Dekan Josef Kiing, Pfarrer, Klingnau

Am 18. Oktober 1956 verschied im 71. Le-
bensjahr in Klingnau Stadtpfarrer Josef
Kiing, Dekan des Kapitels Zurzach. Der
Heimgegangene erblickte das Licht dieser
Welt am 26. August 1886 im Freidmter Dorf
Benzenschwil (AG) als Sohn tiefgliubiger
Eltern. Miitterlicherseits war der Priester-
beruf in der Familie verwurzelt. Noch heute
wirkt ein Vetter des Verstorbenen als Pfar-
rer und Dekan in Jonschwil (SG). Jos. Kiing
besuchte die Schulen seines Heimatdorfes
und die Bezirksschule in Muri. Dann kam er
1903 an die Stiftsschule Einsiedeln, mit des-
sen Konvent er stets treu verbunden blieb.
Die theologischen Studien absolvierte er nach
gut bestandener Maturitit an der Universi-
tdt Freiburg i.Br., wohin damals die Aar-
gauer Theologen meistens ihre Schritte lenk-
ten. Nachdem er das aargauische theolo-
gische Staatsexamen bestanden hatte, das da-
mals in Aarau vor einer eigenen Kommission
abgelegt werden muBte, trat er im Herbst
1912 in den Ordinandenkurs in Luzern ein.
Am 13. Juli 1913 wurde Josef Kiing in Lu-
zern durch Bischof Jakobus Stammler zum
Priester geweiht und brachte am 27. Juli in
seiner Heimatkirche zu Merenschwand zur
groBen Freude der ganzen Pfarrgemeinde
sein Erstlingsopfer dar. Als geistlicher Vater
amtete der langjahrige und verdiente Seel-
sorger von Merenschwand, Dekan Alois Miil-
ler (+ 1940).

Als ersten Posten wies der Bischof dem
Neupriester die Kaplanei in Klingnau an.
Dort fiihrte ihn der damalige Stadtpfarrer
und jetzige Dekan und Domherr Leopold
Seiler in die Seelsorge ein. Nach einem Jahr
gesegneter Wirksamkeit beriefen ihn die
Wohlenschwiler zu ihrem Pfarrer. Mit ju-
gendlicher Begeisterung iibernahm Kaplan

nicht nur gutgeheien, sondern auch unter-
stlitzt. Wir kennen die tiefe Glaubenstreue
des ungarischen Volkes. Und es ist unser
EntschluB, alles zu vermeiden, was diese reli-
giosen Gefiihle verletzen konnte. Ich fiihle
mich daher zu der Erkldrung gezwungen,
dafl die kommunistische Partei nicht nur
miBbilligt, sondern verurteilt jene Unduld-
samkeit und Verantwortungslosigkeit, mit
der die Partei der kleinen Landwirte diese
Frage (des Religionsunterrichtes) auf die
Tagesordnung gebracht hatte!» — 10. 5. 1947.
— (Die Partei der kleinen Landwirte erhielt
in den Wahlen, aus Protest gegen die Kom-
munisten, die absolute Mehrheit und ver-
suchte, unter dem ruchlosen Terror zu ret-
ten, was zu retten war. Den Kommunisten
allerdings gelang es, in die Partei eine
«linke» Minoritdt «einzubaueny.)

Die Losung der Schulfrage wurde vorlaufig
aufgeschoben.

Das n#chste Opfer soll nun die Caritas-
organisation der Kirche sein. In der Hungers-
not der Jahre 1945 und 1946 hat diese Caritas
wahre Wunder gewirkt, besonders in Buda-
pest mit ihren 126 «Volkskiichen». Aber die
Caritas war doch eine «nicht-kultische Fiih-
lungsnahme» mit dem Volke (diesmal mit
dem hungernden Volke ohne Unterschied der
Religion oder Parteizugehérigkeit)! Erst ver-
langte man, daB die Caritas 80 Prozent der
Liebesgaben den Kommunisten abgeben soll.
Darauf hat das Ausland seine Gaben einge-
stellt. Spédter wurde erklédrt, die Verhiltnisse
im Lande wéren jetzt so «zufriedenstellends,
daB die Caritas iiberfliissig geworden sei!

(Fortsetzung folgt) KIVO

UMMAVERUNT

Kiing 1914 die Pfarrei und fiihrte durch
sein seelsorgliches Arbeiten einen religiésen
Friihling herbei. Nur sieben Jahre waren
ihm vergénnt, als Pfarrer dieses Kirchen-
sprengels zu wirken, der im letzten Jahr-
hundert durch den «Wohlenschwilerhandels in
der ganzen Schweiz bekannt geworden war.
Dann riefen ihn die Klingnauer auf ihre ver-
waiste Pfarrei zuriick (1922). Hier wirkte
nun Pfarrer Kiing volle 35 Jahre. Durch
seinen Seeleneifer im Unterricht und auf der
Kanzel, die vielen Krankenbesuche und die
Téatigkeit in den verschiedenen Standesver-
einen sowie seine selbstlose Arbeit fiir die
Schule hat Pfarrer Kiing GroBes geleistet.
Unerwartet brach der Abend iiber dieses
vorbildliche Priesterwirken herein. Pfarrer
Kiing machte noch zu Beginn des letzten
Oktobers die Priesterexerzitien in DuBnang
mit. Dort befiel ihn ein Unwohlsein, von dem
er sich scheinbar wieder erholte. Doch das
Ubel saB tiefer, als man ahnte, denn er litt
an einem heimtiickischen Darmleiden, das
bald seinen Tod herbeifiihren sollte. GefafBt
und gottergeben empfing der Seelsorger die
heiligen Sterbesakramente, als er seine
letzte Stunde herannahen fiihlte. Mit seinem
priesterlichen Freunde, P. Guido Kippeli,
OFMCap., brachte er die letzte Nacht seines
Lebens betend zu und gab dann seine Prie-
sterseele in die Hand des Schopfers zuriick.
Man kann sich kaum ein schéneres Priester-
sterben denken, als es Pfarrer Kiing als
letzte Gnade vergénnt war. Der Verstorbene
war von goldener Freundestreue, gastfreund-
lich und angesehen bei Behdrden und Volk.
Am 18. Oktober wurde die sterbliche Hiille
des einstigen Ritters vom Heiligen Grab ne-
ben der Friedhofkapelle zu Klingnau beige-
setzt, betrauert von der Pfarrei, seinen
Freunden, besonders von den Kindern und
den Schwestern des Kinderheims St. Johann,

denen er einst seine seelsorgliche Liebe ge-
schenkt hatte. 80 Mitbriider aus dem Welt-
und Ordensklerus gaben dem toten Priester
das Grabgeleite. Domdekan Binder feierte
fiir seinen toten Freund das Requiem. Fiir-
sprech Peter Conrad, Baden, spendete als
Prasident des rdomisch-katholischen Synodal-
rates des Kantons Aargau dem verstorbenen
Stadtpfarrer von Klingnau die anerkennen-
den Worte: «Wir werden dem Dahingeschie-
denen das beste Andenken bewahren und
seine hohe, wiirdige Priestergestalt, die et-
was Sakrales an sich hatte, nie vergessen.»
Mo6ge nun der ewige Hohepriester seinen
Diener fiir dessen reiches Priesterwirken be-
lohnen. A.F.

Spiritual Josef Tschudi, Brig

Ganz unerwartet ist am 22. Oktober 1956
Spiritual Josef Tschudi, der «Klosterpater»
von St. Ursula in Brig, auf dem Riickweg
von einer Tour auf den Déilligrat und das
Eggishorn an einem Herzschlag verschieden.
Der Verstorbene wurde am 7. Méarz 1901 in
Oerlikon-Ziirich geboren, war aber heimat-
berechtigt in Nifels. Das Gymnasium absol-
vierte er im Missionshaus Bethlehem in Im-
mensee, den philosophischen Studien oblag
er in Pullach bei Miinchen und den theolo-
gischen in Enghien (Belgien). Am 26. Juli
1932 wurde er von Kardinal Faulhaber in
Miinchen zum Priester geweiht. Nach Voll-
endung seiner Ausbildung wirkte Josef
Tschudi zuerst fiir kurze Zeit im «Maximilia-
neumsy in Ziirich, sodann von 1936 bis 1941
als Krankenseelsorger in der Klinik Viktoria
in Bern. Zehn Jahre (1941—1951) hatte er
das Amt des Verwalters und teilweise auch
des Okonoms im Exerzitienhaus Bad Schoén-
brunn bei Zug inne. 1951 kehrte er wieder
zur Krankenseelsorge zuriick, diesmal im
St.-Klara-Spital in Basel. Vor zwei Jahren
erhielt er seinen letzten Posten: Er {iber-
nahm die geistliche Leitung der grofien Or-
densgemeinde der Ursulinen in Brig, insbe-
sondere auch die religiose Ausbildung der
Novizinnen. Dazu kam noch der Religions-
unterricht im Lehrerinnenseminar und der
offentliche Beichtstuhl in der Klosterkirche.
Wo es ihm die Zeit erlaubte, gab der Ver-
storbene noch Exerzitien oder war zu an-
dern Aushilfen bereit.

Wie der Lebenslauf zeigt, war Spiritual
Tschudi fast immer auf verborgenen Posten
tdtig, die aber einen vollen Einsatz und
selbstlose Arbeit verlangten. Und beides fand
sich bei dem Verstorbenen in ausgepridgtem
MaBe. Seine Obern konnten sich auf ihn ver-
lassen, und jene, bei denen er lidngere Zeit
gewirkt, haben ihm immer ein treues Anden-
ken bewahrt. Solide, kernige Frommigkeit
und treue, stille Pflichterfiillung zeichneten
ihn aus. Seine liebste Erholung fand er in
den Bergen — er hatte manchen Viertausen-
der bezwungen. Inmitten dieser seiner so ge-
liebten Bergwelt, wihrend des Breviergebe-
tes, wurde er in der Nahe der- Kapelle von
Eggishorn zu den himmlischen Gipfeln em-
porgeholt, zu denen er die ihm anbefohlenen
Seelen stets fiihren wollte. Sein Leib wurde
in Nifels, wo sein 80jdhriges Miitterchen
noch lebt, der geweihten Erde {iibergeben.
Der Dominikanerprovinzial, P. Notker Hal-
mer, der gerade eine Volksmission hielt,
nahm die Einsegnung der Leiche vor. R.I1.P.

-st.

P. Josef Ziircher, Ziirich

Nach vielem Wandern und vielseitigem
Schaffen durfte der von seiner Vikarszeit in
Bern und der Professur am Walliser Dioze-
sanseminar her manchen bekannte P. Josef
Ziircher am 10. Juli 1956 zur ewigen Heimat
gehen. Aus Menzingen (ZG) stammend, im
st.-gallischen Abtwil am 11. Mai 1889 gebo-



1956 — Nr. 45

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

577

ren und aufgewachsen, war er nach der Ma-
tura zum Theologiestudium nach Rom gezo-
gen. Im Schatten von St. Peter reifte in ihm
der Ordensberuf, und so zog er nach dem
philosophischen Doktorexamen ins Noviziat
der Gesellschaft Jesu nach Tisis. «Oh, ja, der
Carissimus Ziircher», so urteilte spédter sein
weiser Novizenmeister {iber ihn, «war schon
ein etwas gar intensives Temperament, aber
doch ein kernguter Mensch.» Intensiv liebte
es Josef Ziircher, alles anzupacken, was sich
ihm als Aufgabe bot, vom iiberhitzten Novi-
ziatsofen, den er so energisch abkiihlte, daf3
der Ofen platzte bis zur Studiervehemenz,
die ihn manchmal das Essen iiber den theo-
logischen XKlassikern und der hebréischen
Bibel vergessen lieB und ihn schlieBlich zu
einem Erholungsjahr nétigte und noch bis in
die stille Forscherarbeit der letzten Lebens-
jahre. Zum Dank fiir die wiedererlangte Ge-
sundheit gelobte er kurz vor der Priester-
weihe, die er am 28. August 1922 empfing,
dall er nach Vollendung der Studien um die
Sendung hinter den Eisernen Vorhang bitten
wolle, um sich dort mit allem Einsatz der
religiosen Volksnot anzunehmen. Die Vor-
sehung wollte es anders. Der Vorhang blieb
geschlossen, und so wanderte er westwarts
nach Brasilien, wo er in Novafriburgo und
Sao Leopoldo Philosophie und Apologetik
lehrte, bis neue schwere Krankheit ihn zur
Riickkehr nach Europa zwang. Nun wirkte
er zuerst mehrere Jahre hindurch als Repe-
titor am Germanikum in Rom, von 1932 bis
1938 als Vikar an der Dreifaltigkeitskirche
in Bern. 1938 wurde er Professor der Philo-
sophie am Didzesanseminar in Sitten, wieder
mit all seiner Intensitit und Eigenstdndig-
keit hingegeben. 1944 schrieb er — ob nur als
Vorsatz oder auch mit Trauer, wer weil} es?
— in sein Tagebuch lakonisch kurz: «Ana-
choret der Wissenschaft.»y Der Arzt hatte
wegen starken Herzfehlers dringend zu ruhi-
gerer Schreibtischarbeit geraten, und so be-
gannen jetzt Jahre stillen Forschens in Zii-
rich. Aristoteles und Platon, die das christ-
liche Philosophieren so nachdriicklich beein-
fluBt haben, zogen ihn in ihren Bann. Sein
Fragen galt nun dem in Fachkreisen um-
strittenen Problem, welche von den Werken,
die den beiden Meistern zugeschrieben wer-
den, und damit welche Lehren wirklich von
ihnen stammen. Seit 1952 legte er seine Re-
sultate in drei Biichern vor. Wahrend sie
einigen Kritikern als zu radikal in der Un-
echtheitserkldrung galten, wurden sie von
andern als mutige Weiterfiihrung der For-
schung begriiBt. Zu einem groéBeren letzten
Arbeitsplan versagte die Gesundheit. Tod-
krank kam er im Sommer 1956 ins Biirger-
spital von Zug. Am 13. Juli wurde er in
Schénbrunn zur letzten Ruhe bestattet. Sein
Novizenmeister hatte wohl richtig geurteilt:
«Intensivy, bei jeder Aufgabe «totus in illisy
und mit Eifer bei seiner Sache, selbstédndiger
Denker und alles andere als ein Schablonen-
mensch, dabei ein grundgutes und frommes
Gemiit, manchmal zu Schwermut geneigt,
und doch mit Sinn fiir Humor begabt. Wer
tiefer in ihn hineinschauen durfte, wuBte,
wie er ein Mann {iiberaus zdhen inneren
Schaffens und Strebens war und wie alles

innere und #duBere Schaffen getragen und
durchseelt war von einer Kkindlich zutrau-
lichen Verehrung zur Mutter des Herrn. Sie
hat ihn sicher gut zu Christus gefithrt. RIP.

X -11-

Kirchliche Chronik der Schweiz

75 Jahre katholische deutsche Seelsorge in
Genf

Am Christkénigsfest, dem 28. Oktober 1956,
durfte die deutschsprechende katholische Ge-
meinde Genf unter ihrem riihrigen Seelsor-
ger Abbé Alfred Ebneter das Jubildum ihres
75jahrigen Bestehens begehen. Im Mittel-
punkt des Tages stand das feierliche Hoch-
amt mit Festpredigt von Domherrn Mgr.
Schnyder, Direktor der Inldndischen Mission.
Die Kapelle St-Boniface als Zentrum der
deutschen Seelsorge in Genf wurde am 11.
Dezember 1881 an der rue Calvin von Abbé
Blanchard gegriindet. Abbé Blanchard rief
auch den Gesellenverein Genf ins Leben und
stand der deutschen Gemeinde 34 Jahre lang
vor. Sein Nachfolger war in den Jahren 1916
bis 1927 Abbé Wilhelm Geser, der das To6ch-
terheim von St-Boniface griindete. Ein neuer
Aufschwung vollzog sich unter Abbé Walter
Amberg, der ab 1927 fast zwanzig Jahre lang
dem Werke vorstand und die heutige Kapelle
und Pension erbaute. Das 75-Jahr-Jubildum
bedeutet indes wieder einen neuen Markstein:
Auf diesen Tag konnte ein neuer Anbau voll-
endet werden, so daB St-Boniface jetzt zwei
Pensionen, eine fiir Tochter, die andere fiir
Gesellen und Jungmaénner, besitzt, mit scho-
nen Vereins- und Unterhaltungslokalen,
Theater- und Turnsaal, Werkstédtten, Terrasse
und Garten. Alle Seelsorger, die Jugendliche
nach Genf ziehen sehen, seien erneut auf
dieses Zentrum deutschsprechender Seelsorge
aufmerksam gemacht (Avenue du Mail, 14).

Aus Zuschriften an die Redaktion
Gebetskreuzzug fiir Ungarn

Ein Leser der «Schweiz. Kirchenzeitungy,
der die gegenwéirtigen Ereignisse in Ungarn
mit besonderer Anteilnahme verfolgt, macht
uns darauf aufmerksam, daB die Erhebung
der Freiheitskdmpfer in Ungarn am gleichen
Tage begann, als der 500. Gedenktag des
Todes des hl. Johannes Kapistran am 23. Ok-
tober begangen wurde. Ist dieses Zusammen-
treffen wohl reiner Zufall? Doch kaum. Auf
dem Hintergrund des heutigen furchtbaren
Geschehens gewinnt die Gestalt dieses gro-
Ben BuBpredigers des 15. Jahrhunderts eine
besondere Bedeutung fiir die Gegenwart.
Dieser Heilige stand der ungeheuren Uber-
macht des Islams gegeniiber, der sich an-
schickte, das Abendland - zu {iiberfluten. Im
Vertrauen auf die Kraft des Namens Jesu
rief Johannes Kapistran zu einem Kreuzzug
aui.

Wire es nicht gut, so meint unser Korre-
spondent in seiner Zuschrift, wenn die Seel-
sorger in diesen Tagen das gldubige Volk
auf die groBe Gestalt des hl. Kapistran und
sein durch Gott belohntes Vertrauen hinwie-

sen? Vielleicht liest der eine und andere
Leser nochmals aufmerksam den trefflichen
Artikel von P. Oktavian Schmucki, OFMCap.,
tiber «Johannes Kapistran, Apostel Europas»,
in Nr. 43 und 44 der «SKZ» durch. Dieser
Artikel hat durch die neuesten Ereignisse
gerade fiir den Gebetskreuzzug, zu dem
Papst und Bischofe aufrufen, eine besondere
Bedeutung gewonnen. J.B.V.

Neue Biicher

Philippe, M.-D.:
Témoin de Jésus.
St-Paul 1956. 50 S.

Das kleine Biichlein beschreibt mit bered-
ten Worten, wie der hl. Thomas sein ganzes
Leben der Erforschung und Verkiindigung
der Wahrheit geweiht hatte, wie seine ganze
Liebe darin bestand, der Wahrheit, Christus
Zeugnis zu geben. Es gibt zugleich eine klare
und fafliche Ubersicht iiber die katholische
Lehre von der Menschwerdung Christi und
der Hypostatischen Union. th.

Saint Thomas Docteur
Freiburg/Paris, Editions

Redaktionelles

1. Der heutigen Ausgabe der «Schweizeri-
schen Kirchenzeitungy liegt eine achtseitige
Beilage zur DiGzesansynode des Bistums Ba-
sel am 26. November 1956 bei. Der iibrige
Teil dieser Nummer erscheint im gewohnten
Umfang von 12 Seiten.

2. Wegen der Enzyklika Papst Pius‘ XII.
«Luctuosissimi eventus» und Berichten iiber
die Kirchenverfolgung in Ungarn und den
Lindern hinter dem Eisernen Vorhang, die
infolge der neuesten Ereignisse von beson-
derer Aktualitdt sind, mufiten leider ver-
schiedene Artikel zuriickgestellt werden, die
flir diese Ausgabe vorgesehen waren. Wir
bitten Mitarbeiter und Leser um Geduld und
Verstandnis. Die Redaktion

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag

Herausgeber:

Professorenkollegium der Theologischen
Fakultdt Luzern

Redaktionskommission:

Professoren Dr. Herbert Haag, Dr. Joseph
Stirnimann, Can. Dr. Joh, Bapt. Villiger

Alle Zuschriften an die Redaktion,
Manuskripte und Rozensionsexemplare
sind zu adressieren an:

Redaktion der «Schweiz. Kirchenzeitung»
St.-Leodegar-Strafe 9, Tel. (041) 278 20

Eigentiimer und Verlag:
Riber & Cle., Buchdruckerei, Buchhandlung
FrankenstraBe 7—9, Luzern
Tel. 274 22

Abonnementspreise:

Schwelz: jdhrl. Fr.15.—, halbjihrl. Fr.7.70
Ausland; jihrl. Fr.19.—, halbjihrl. Fr.9.70
Einzelnummer 40 Rp.
Insertionspreise:

Die einspaltige Millimeterzelle oder deren
Raum 14 Rp. SchluB8 der Inseratenannahme
Montag 12.00 Uhr

Postkonto VI1I 128

Zu verkaufen | e
antike Kruzifixe

1 Stiick, Corpus 75 cm, gotisch
1 Stiick, Corpus 82 cm, gotisch
1 Stiick, Corpus 118 cm, gotisch
1 Stiick, Corpus 46 cm, barock
1 Stiick, Corpus 64 cm, barock
1 Stiick, Corpus 82 cm, barock

Max Walter, Antike kirchl. Kunst,
Basel, Nauenstr. 79, Tel. 062/2 74 23.
Vorfithrung im Geschéftslokal je

montags 10.00—18.00 Uhr od. nach
telefonischer Vereinbarung. \.

N
Stets billige Occasions- Tichter u. Alleinstehende,
couverts auch #ltere, die in einer Genos-
Normalformat C6 ab Fr. 9.50 senschaft ein klosterliches Le-
er 1000 h viel So t ben fiihren wollen, melden sich
per 1009; auch viele Sorten unter Chiffre 3159 bei der Ex-
Kleindiiten fiir Kollekten pedition der «Schweizerischen
und Sammelaktionen, extra Kirchenzeitung».
billig. Bitte Muster/Offerte Im gleichen Hause werden auch
verlangen. Herren als Pensiondre aufge-
Fr. Huber AG., Muri (AG). gg;;{;er;;giggel kOmnert mitee:
J

Stoff-Material

fliir Paramentenvereine: Rasen-
gebleichte Schweizer Leinwand,
Ministrantenstoffe in liturgi-
schen Farben. Paramentenseide.
Altardecken, Beichtstuhlstoffe.

J. StriBe, Paramente, Luzern,
bei der Hofkirche




Tausend Jesuitenmissionare in Indien

leiden Not an Stipendien

Wer kann helfen?

Rasche und zuverlédssige Vermittlung (auch fiir gregorianische
Messen) besorgt H.H. F. A. Plattner, Postscheck VIII 22076,
Poona-Mission, Hirschengraben 86, Ziirich.

Letzte Neuerscheinungen

HANS ASMUSSEN
Rom — Wittenberg — Moskau

zur groBen Kirchenpolitik

Ein aktuelles Buch, das auf den Grund der Dinge geht.
161 Seiten, kartoniert Fr. 4.20

EUGEN BISER

Kolosser- und Philomenerbrief
fiir das betrachtende Gebet erschlossen
92 Seiten, Leinen Fr. 7.20

PIERRE BLANCHARD
Heiligkeit — heute?

Eipe Analyse der religiosen Situation im Schrifttum unserer
Zeit. 279 Seiten, Leinen Fr. 15—

JOH. F. BONAVENTURA

Das Leben des hl. Franz von Assisi

Neben der Vita des Thomas von Celano und dem «Spiegel der
Vollkommenheity des Br. Leo gehort dieses Franziskusleben
zu den grundlegenden Zeugnissen {iiber den Heiligen von
Assisi. 90 Seiten, Pappband Fr. 4.20

JACQUES A. CUTTAT

Begegnung der Religionen
84 Sciten, kartoniert Fr. 3.80

FENELON /| MATTH. CLAUDIUS
Wie Gott es fiigt

Mit diesem Biichlein ist eine kleine, wesentliche Auswahl aus
einem zweifachen Meisterwerk geboten. Die Ubertragungen
stammen von Claudius.

116 Seiten, kartoniert Fr. 5.85

EDGAR HEDERER
Der christliche Dichter

Wie es die Stunde will, kann aus dem Evangelium ein Nein
und ein Ja zu christlicher Kultur kommen. In beiden will der
Herr den christlichen Dichter mit allen seinen Kréften.

96 Seiten, kartoniert Fr. 3.80

CHRISTIAN MURCIAUX

Saéta fiir Pontius Pilatus
Eine andalusische Novelle
105 Seiten, illustriert, kartoniert Fr. 3.80

OSWALD VON NELL-BREUNING

Wirtschaft und Gesellschaft
1. Grundfragen
Aus dem Schaffen des bekannten katholischen Sozialwissen-
schafters sind in diesem Werk die wichtigsten Beitrdge zu
aktuellen Fragen des Gesellschafts- und Wirtschaftslebens zu-
sammengefaBt. Die klare und begrifflich saubere Darstellung
bietet wertvolles Riistzeug fiir die Neugestaltung unseres ge-
sellschaftlichen, wirtschaftlichen und sozialen Lebens.
462 Sciten, Leinen Fr. 31.35

SCHOLLGEN / DOBBELSTEIN
Gegenwartsfragen fiir Psychiatrie

fiir Arzte, Erzieher und Seelsorger
In diesem Buch wird von Sachkennern Stellung genommen zu
aktuellen Themen der Psychiatrie wie: Jugendkriminalitét,
Fehlerziehung, Hirnverletzte, Silichtigkeiten, Neurochirurgie
usw. 311 Seiten, Leinen Fr. 22.20

VEIT-LENHART

Kirche und Volksfrommigkeit

im Zeitalter des Barocks
Eine Fiille von Material, wissenschaftliche Griindlichkeit und
glinzende Darstellung zeichnen dieses Buch aus und machen
es zu einer fesselnden Lektiire fiir den Historiker, Kirchen-
historiker, Seelsorger und kulturgeschichtlich interessierten
Menschen. 332 Seiten, Leinen Fr. 22.60

Buchhandlung Riber & Cie., Luzern

Schnupftabak

«NAZIONALE» (Mentopin), felnge-
mahlen, aromatisch, ausgiebig und
wirksam. In praktischer Direkt-
schnupfdose, 50 Rp,

NAZIONALE S. A.
CHIASSO

Wachs-Altarkerzen 1wt

55 % Bienenwachs, weiB Fr. 850 per kg

gelb Fr. 810 per kg
10 % Bienenwachs, weifl, Comp. Fr. 450 per kg
Rohrkerzen, 55 % Bienenwachs weiB Fr. 8.— per kg

gelb Fr. 7.70 per kg
Grofle Auswahl von Tauf- und Kommunionkerzen.
Verlangen Sie Prospekt und Preisliste.

Kerzenfabrik Hochdorf Balthasar & Cie., Hochdori (LU)

Kirchenglocken-
Lautmaschinen

pat. System

Johann Muff, Ingenieur, Triengen
Telefon- (045) 38520

ges. geschiitzt

Neu-Anlagen - Revisionen
Umbauten

GroBte Erfahrung — 35 Jahre uniibertreffliche Betriebs-
sicherheit

Im Jahre 1955 erstellte Anlagen und Auftrige:

Aeschi (SO) Wettingen - St. Anton Wallisellen (ZH)
Arth am See Wohlen Gachnang (TGQG)
Beromiinster Ziirich-Wollishofen Lenz

Ebikon Teufen Téuffelen (BE)
Greppen Schwaderloch Laufelfingen (BL)
Grub (SGQ) Wohlenschwil Arlesheim (BL)
Héarkingen Wiggen Ayer

Hellbiihl Wasserfluh Schmitten
Herbetswil Davos-Glaris Genf - Eaux Vives
Locarno Oberwangen Sitten

Kerns Wagenhausen Bémont

Leibstadt Bellinzona - Kathe- Crassier-la-Rippe
Luzern - Hofkirche drale Poliez-le-Grand
Matzendorf Werthenstein La Chaux-de-Fonds
Muotathal Matzingen (drei Kirchen)
Muri (AG) Tinzen Savigny
Miselbach Melchnau (BE) Onnens

Nottwil Gempelen (BE) Orzens

Reltnau Birr (AG) Vérossaz
Rohrdorf Biozen (AG) Lussery

Sursee Brugg - reformierte Le Bouveret
Kloster St. Gallen Stadtkirche Arbon

Steinerberg Biel - deutsche ref, Uetendorf
Triengen Stadtkirche Winterthur-T68
Vaduz Lauterbrunnen (BE) Niederscherli
Wald ‘Dorf (ZH) Muri - prot. Kirche
Welfensberg Teufenthal (AG)

Ferner eine groBe Anzahl Anlagen im Auslande




Gesucht
Haushilterin

in einen Pfarrhof der Zentral-
schweiz. Neu renoviertes Haus
mit automatischer Oelheizung,
Boden mit Kork- oder Gummi-
belag, elektr. Blocher. Antritt
Mitte November.

Anmeldung unter Angabe der
Lohnanspriiche unter Chiffre
3160 befordert die Expedition
der «Kirchenzeitungy».

In welcher Pfarrei wird in ab-
sehbarer Zeit MeBmerstelle va-
kant? In allen Berufsarbeiten
versierter

Sakristan

sucht Stelle.

Offerten unt. Chiffre B 46573 Lz
an Publicitas Luzern.

Haushilterin

gesucht in ein Landpfarrhaus
Im Kanton Aargau, mit etwas
Garten; einfacher Haushalt mit
2 Personen.

Offerten erbeten unter Chiffre
3161 an die Expedition der
«Schweiz. Kirchenzeitungy.

/—_‘—

Winter-Hosen

Schreiben Sie uns, wie viel Sie
auslegen mochten und Sie er-
halten umgehend eine Auswahl
ab unserem groBen Lager an
Einzelhosen.

Die Preise liegen zwischen Fr.
57.—, 66.—, 79.— und 82.—.
Fiir Hosen aus schwerer, im-
prégniert. Ski-Gabardine (lange
Form oder Keilhosen) Fr. 97.—.
Zu jeder Hose erhalten Sie gra-
tis den praktischen Spannbiigel.
Wir bitten Sie um folgende
MaBangaben: Taillen- und Hiift-
weite, Seiten- und Schrittlinge.

Spezialgeschift
flir Priesterkleider

ROOS-LUZERN

Frankenstr. 2, Tel. (041) 203 88

/

Ein Werk, von dem man spricht:
Herders
Kleines Bildungsbuch

844 Seiten Text und 160 Bildtafeln
mit 215 Abbildungen sowie 100 Ab-
bildungen im Text, Ln. Fr. 17.—.

Das Buch ist auf den 16jéhrigen
Berufsschiiler hin geschrieben. Von
diesem Alter an aufwirts hat es
eine breite Verwendbarkeit nicht
nur innerhalb der Jugend selbst,
sondern auch bei Erwachsenen. —
Fiir Pddagogen stellt es ein ausge-
zeichnetes Hilfsmittel fur die Ge-
staltung des Unterrichts dar.

Herders Kleines Bildungs-
buch formt ein christliches
Weltbild im jungen Men-
schen. Es unterstiitzt die
Bildungsarbeit in der Pfarr-
jugend!

Wir legen Ihnen diesen prichtigen
Band gern zur unverbindlichen
Einsicht vor.
BUCHHANDLUNG
RABER & CIE., LUZERN

usw.

E. Schnyder - Kerzenfabrik - Einsiedeln

Gegriindet 1798
Altarkerzen: Jede gewiinschte GroBe. Rein
100%, liturg. 5597, Composition.

Verzierte Kerzen: Osterkerzen, Taufker-
zen, Kommunionkerzen,
burtstagskerzen.

Ewiglicht-Oel, RauchfaBkohle, Weihrauch

Verlangen Sie bitte Muster.

150 Jahre Altar-Kerzen!

Telefon (055) 611 43

Ehekerzen, Ge-

Neu unter den »Kulturgeschichtlichen Taschen-
biichern«

ECKART PETERICH / RUDOLF RAST

Griechenland
Ein kleiner Fiihrer. Etwa 390 Seiten, 120 Photos.
Zeichnungen.. Karten. Register. Ganzleinen.

Fr. 15.80. - Dies neuartige Lese-, Nachschlage-
und Bilderbuch mochte dem Freund griechischer
Kultur, dem kunstbeflissenen Reisenden und all
jenen, denen die lichten Gefilde von Hellas
Wunsch- und Traumbild sind, praktischer Fiih-
rer und verlaBlicher Berater werden. Der Text
wurde geschrieben von Eckart Peterich, die Auf-
nahmen machte Rudolf Rast. — In der Reihe
»Kulturgeschichtliche Taschenbiicher« liegen be-
reits vor: Peterich: »Goétter und Helden der Ger-
mancn.« 200 Seiten. 24 Kunstdrucktafeln. Regi-
ster. Leinen. Fr. 11.85. — Peterich: »Gotter und
Helden der Griechen.« 155 Seiten. 16 Abbildun-
gen. Karten. Register. Leinen. Fr. 7.80.. - Pete-
rich: »Géttinnen im Spiegel der Kunst.« 266 Sei-
ten. 111 Kunstdrucktafeln. Register. Leinen.
Fr. 13.80. - Braunfels/Peterich: »Italienische
Kunstgeschichte.« 194 Seiten. 32 Kunstdruck-
bilder. Leinen. Fr. 11.85. — Probst/Peterich:
»Kleine Chronik des Volkes Israel.« 247 Seiten.
Zahlreiche Abbildungen. Leinen. Fr. 9.90.

Bei Ihrem Buchhindler
WALTER-VERLAG OLTEN

== e T e ]
Arabischer Weihrauch

Eigen-Importe gesiebter Koérner.
Hier gemahlen, natiirl. Misch-
produkte, selbst dosiert. Extra
harte, gehdhlte Kohlen, sauber,
lingste Brenndauer, Schweizer
Fabrikat. Elektr. Glithapparate.
Blitzkohle mit Ziindholz sofort
wie eine Zigarette gliihend, fiir
Not- und Schnellbedarf. — Ga-
rantiert tropffreie Wachsrodel,
2,70 m Stiickldnge, in Ldsch-
horn-Magazin passend. Die un-
iibertroffene Spezialqualitdt in
Karton zu 25 Rollen. Aus dem
Fachgeschédft mit
langer Erfahrung.

J. StréBle, Kirchenbedarf,
Luzern (041) 23318

jahrzehnte-

Zu verkaufen 1 gotische Holzfigur
S. NICOLAUS

Bischof von Bari, mit Goldmantel

und Buch, mit 3 goldenen Kugeln,

GroBe 86 cm.

Max Walter, Antike kirchl. Kunst,

Basel, Nauenstr. 79, Tel. 062:2 74 23.

Vorfiihrung im Geschiftslokal je

montags 10.00—18.00 Uhr od. nach

telefonischer Vereinbarung.

HEINZ J. MULLER

Die ganze Bekehrung

Das zentrale Anliegen des Theolo-
gen und Seelsorgers J. M. Sailer.
Die theologisch tiefen und in ihrer
innern leidenschaftlichen Glut je-
den aufrichtigen Menschen packen-
den Aussagen Sailers iiber das ein-
zige Heilmittel in einer aus den
Fugen geratenen Welt konnen auch
unserer Zeit Wegweisung sein.

320 Seiten, Leinen Fr. 18.—.
BUCHHANDLUNG RABER & CIE.

Die Eigenschaften des Lo-
den-Mantels (mollig, warm,
angenehm im Gewicht, was-
serabstofend usw.) sind
wohl allgemein bekannt.

Was aber an

unserem Loden - Mantel

besonders geschédtzt wird,
ist seine feine Verarbeitung
und das erstklassige Ma-
terial, das sich hervorra-
gend hilt.
Unser Fabrikant hat fiir die
Herstellung von Loden Pio-
nierarbeit geleistet und be-
zeichnet sein Produkt mit
Recht als Edel-Loden.
Wenn Sie sich auf Weih-
nachten etwas ganz Gutes
und Praktisches schenken
wollen, treffen Sie mit un-
serem Loden-Mantel eine
ausgezeichnete Wahl. —
(Preis: Fr.177.—.)
Ansichtssendungen
hend.
Spezialgeschift fir
Priesterkleider

ROOS - LUZERN

FrankenstraBe 2
Telefon (041) 203 83

umege-

MefBwein

sowie in- und auslindische

Tisch-und Flaschenweine

empfehlen

Gebriider Nauer, Bremgarten

Weinhandlung
Tel. 057, 71240

@ Beeidigte MeBweinlieferanten

Fraulein

gesetzten Alters, welches
schon in geistlichen Héu-
sern gedient hat, sucht
Stelle in Pfarrhaus.

Elisabeth Leutner, zurzeit
bei Frau Seeger, Wilden-
rainweg 16, Brugg.

Viele psychische Schwierigkeiten
entstehen dadurch, daB sich das
BewuBtsein anders &ufert, als es
vom UnterbewuBtsein aufgenom-
men wird. Das Buch

Entfalte Dich positiv

von Roman Zanolari zeigt, wie das
UnterbewuBtsein wirkt und wie
man es fiir das Entfalten richtig
verwertet. — Minderwertigkeitsge-
fithle und Hemmungen verschwin-
den — Stirkung des Selbstver-
trauens — Konzentration — Vor-
aussetzung eines starken Willens
— Hochstleistungen — 20 und
mehr Gegenstinde in gewiinschter
Reihenfolge im Ged&chtnis behal-
ten — sich im richtigen Moment
an das erinnern, was man sich
vorgenommen hat — Entwicklung
einer Idee — Planung — Grund-
lagen der Menschenkenntnis. —

In Leinen gebunden Fr. 12.—
Verlag R. Zanolari, Postfach SK

Bern 22 — Postkonto IIT 16422.



SR
]
MeBweine
sowleTisch-u.Flaschenweine
beziehen Sie vorteilhaft bel

Fuchs & Co., Zug

Telefon (042) 4 00 41
Vereidigte MeBweinlieferanten

Spezialitaten

in Priesterkleidern seit 1923, da
ich als Vertreter fiir eine siid-
franzosische  Groffirma  fiir
Priesterkleider tdtig war. —
Fiihrende Schweizer Betriebe
der Textilbranche liefern mir
seit iiber 25 Jahren Regenmén-
tel, Collare, Anziige, Talare,
Kragen usw. — Meine Fach-
kenntnisse und groBe Auswahl
stehen zu Ihrer Verfiigung.

J. StriBle, (041) 23318, Luzern
R R R TR AT

Ministranten

Kalender
1957

Seit mehreren Jahren geben die Oblaten des hl. Franz
von Sales den Ministrantenkalender heraus. Er stellt eine
lehrreiche und edle Gabe an unsere Ministranten dar
(96 Seiten, besonders als Weihnachtsgeschenk geeignet).
Zum Preis von 1 Fr, konnen wir denselben abgeben und
freuen uns, so alljdhrlich der Ministrantenbetreuung
einen guten Dienst erweisen zu konnen.

Mit freundlicher Empfehlung!

P. Martin Hartmann
GrofBhof, Kriens

Gesucht in ein Pfarrhaus auf
dem Lande (Kanton Luzern)
eine intelligente, bescheidene,
gottfrohe

Sodalin

zur Fiihrung des Hauses. Ein-
tritt Mitte Dezember.

Adresse zu erfragen unter 3162
bei der Expedition der «Kir-
chenzeitung».

COMES PASTORALIS

confessarii praesertim religiosi

Fur die seelsorgliche Praxis aus
Pastoral- und Kirchenrecht zusam-
mengestellt von

P. Ludwig Anler, OFM

Neue, vollstindig nachgefiihrte
Ausgabe 1956

Dijeses {iiberaus praktische Hand-
biichlein enthélt alles Einschligige
iber die Stellung der Ordensleute,
Bruderschaften und Vereine. Fer-
ner gibt es Auskunft iiber die
Spendung der hl. Taufe, Verfahren
bei einer Konversion, iiber das hl.
MeBopfer, die Rubrikenvereinfa-
chung, {iber BuB-Sakrament, Ehe-
schlieBung, Abldsse, Vollmachten,
Neuordnung der Karwoche usw.
Auch ist ein viersprachiger Beicht-
spiegel im Anhang beigegeben so-
wie ein ausfithrliches Sachregister.

351 Seiten, Leinen Fr. 14.70

BUCHHANDLUNG
RABER & CIE., Luzern

. [
TRIENGEN

Telefon (045) 384 36

Elektrische

fi Glocken - Liutmaschinen

Anerkannt absolut einwandfrele Be-
triebssicherheit.

Beachten Sie bitte meine Preisliste
in der Kirchenzeitung Nr. 19.

Neuanlagen Umbauten Revisionen

liche Offerte nebst Referenzen.

Verlangen Sie zu jeder Anlage meine ausfiihrliche und unverbind-

Kirchenkerzen

Osterkerzen Jede Art eine Spe-
{alitst u

Votivkerzen zialita nSeres

Hauses!

Altarkerzen Liebe zum Beruf

und langjahrige

Rohrkerzen _— Ko

Osternachts- men Ihrem Auftrag

zu gut. Verlangen

und Sie unsere inter-

Missionskerzen essante Offerte.

Wachswarenfabrik, Telefon (064) 72131

UMDRUCK-MASCHINEN

sind heute unentbehrlich geworden fiir
Pfarrimter, Schulen und Vereine,£ Wir
verfiigen iiber eine sehr zufriedene Kund-
schaft und eine groSe Auswahl von Ma-
schinentypen und Zubehor.

Verlangen Sie bitte unverbindliche Zu-
sendung von Prospekten aus der

Papeterie z. Schiff, Multergasse, St. Gallen,

Kirchenheizungen

Neuestes System - unsere Entwicklung

Infrarot-Warmluft-Kombination

Billigste und wirtschaftlichste Kirchenheizung mit
unerreichtem Heizeffekt

Infrarot-Heizungen (Deckenstrahl-System)

Warmluftheizungen elektrisch, 01, Kohle

FuBbankheizungen

Bodenheizungen

Niedertemperatur-Strahlungsheizungen

Fiir jedes bestehende oder neue Gotteshaus die
richtige Heizung projektiert und baut nach dem
neusten Stand der Technik zu giinstigen Preisen
mit langjdhriger Garantie das katholische Unter-

nehmen

GENERAL >
ER

ALFONS von ARX Ac

Fabrik elektrischer und thermischer Apparate

Obergosgen (SO)

Telefon 062 55045




Beilage zu Nr. 45 der «Schweizerischen Kirchenzeitung» vom 8. November 1956

581

v,
(I
[IN-SOU ICITUDINE ET CAPSTATE

Einladung zur Synode des Bistums Basel

GRUSS, WILLKOMM UND SEGEN UNSEREN GEISTLICHEN MITBRUDERN!

In der «Schweizerischen Kirchenzeitungy,
die uns als offizielles Anzeigeblatt fiir den
Klerus des Bistums Basel dient, haben wir
unter dem Datum des 11. Oktobers die be-
vorstehende Di6zesansynode angekiindigt,
die wir

Montag, den 26. November 1956,
in der St.-Ursen-Kathedrale zu Solothurn

abhalten werden.

Das kirchliche Rechtsbuch schreibt die
Synode vor und ordnet deren Abhaltung an
in Can. 356—362. Einberufung und Vorsitz
steht dem Bischof zu. Im Can. 358 werden
jene Teilnehmer aufgefiihrt, die pflichtge-
mdaB einzuladen sind. Wer unter diesen aus
einem wichtigen Grund am Erscheinen ver-
hindert ist, darf keinen Vertreter schicken,
mull aber den Bischof von der Verhinde-
rung benachrichtigen. Demzufolge laden wir
verpflichtend ein: die Generalvikare, das
Domkapitel, die Rektoren der Priestersemi-
nare, den Rektor und die Professoren der
Theologischen Fakultdt Luzern, die geist-
lichen Professoren des Priesterseminars
Solothurn, die Dekane und Delegierten
eines jeden Dekanates, die Pfarrherren der
Stadt Solothurn, die regierenden Abte, die
Propste von St.Leodegar Luzern und St.
Michael Beromiinster, aus den Ordensge-
nossenschaften unserer Didzese je einen
Oberen, der vom Provinzial zu bestimmen
ist. Als Delegierte der Dekanate sind jewei-
len wenigstens einer unter den Pfarrherren
durch die aktiven Seelsorger des betreffen-
den Sprengels zu wihlen; die Wahl kann
auf schriftlichem Zirkulationsweg vorge-
nommen werden.

Nach Can. 358 § 2 kann der Bischof aber
auch alle Weltpriester seiner Didzese und
alle Oberen der Ordensgenossenschaften
einladen. Diese Moglichkeit freut uns, wir
machen von ihr gerne Gebrauch und geben
auch diesen Teilnehmern das Mitsprache-
und Stimmrecht. Moégen alle hochw. Mit-
briider dieser Einladung bereitwillig Folge
leisten, immerhin mit der Einschridnkung,
daB soviel Geistliche zu Hause bleiben miis-
sen, als die Pflichten der Seelsorge es er-

heischen. Hingegen darf, wo keine beson-
deren Gegengriinde vorhanden sind, die
Teilnahme an der Synode den Ausfall des
Religionsunterrichtes  rechtfertigen. So
rechnen wir mit einer groBen Zahl von
Teilnehmern, die unsere Kathedrale anfiil-
len werden. In der Voraussetzung dessen
haben wir uns entschlossen, die jahrlichen
Dekanatskonferenzen, an denen wir selber
teilnehmen, diesen Herbst, kommenden
Winter und Friithling fallen zu lassen.

Wir mochten der Synode einen drei-
fachen Zweck und Inhalt geben: Beratende
Fiithlungnahme, gemeinschaftliches Gebet
und Opferfeier, Bekenntnis priesterlicher
Liebe und Einigkeit.

Den beratenden Teil der Synode dirfen
wir mit ruhigem Gewissen auf wenige Stun-
den beschrinken. Das wird auch der
Wunsch der Teilnehmer sein. Wir kénnen
mit Genugtuung auf die Fihlungnahme
und den Gedankenaustausch zwischen Kle-
rus und Bischof hinweisen, wie wir ihn
jedes Jahr zu AnlaB unserer gemeinsamen
Konferenzen gepflegt haben. Die Neuauf-
lage der Statuten haben wir bereits in ge-
meinsamer Arbeit vorbereitet. Der erste
Entwurf wurde der Theologischen Fakul-
tat und jedem Dekanat zugesandt. Alle
konnten ihre Wiinsche anbringen. Wir dan-
ken fiir das Anwendbare. Am Gesetzgebe-
rischen ist nicht viel zu &ndern. Unbegrenzt
weit offen stehen freilich die Fragen aus
der priesterlichen Seelsorge. Diese zu be-
handeln ist Aufgabe der Seelsorgetagungen
und Kurse, deren Wichtigkeit wir bei die-
sem AnlaB wieder betonen méchten. Die
Synode soll immerhin einem jeden Teilneh-
mer Gelegenheit geben, Anregungen,
Wiinsche und Fragen vorzubringen, auf die
wir gerne Antwort erteilen werden. Nur
missen wir die praktische Bedingung stel-
len, die betr. Voten acht Tage vor der Sy-
node schriftlich dem Ordinariate einzusen-
den.

Ohne der Synode den Charakter der Be-
ratung zu schmélern, ist unser vordring-
liches Anliegen, sie mochte uns alle zu ge-
meinschaftlichem Gebet und zur Opferfeier

vereinigen. Unser Zusammenkommen ge-
winnt an Wert und Segen, wenn wir auf
die vornehmste Weise Gott die Ehre geben,
Christus den Herrn in unsere Mitte ein-
laden und miteinander fiir unsere Didzesa-
nen und die Anliegen unserer Didzese im
Gebete verweilen. Wie an den Katholiken-
tagen letzter Jahre das hl. MeBopfer und
Christus im Allerheiligsten Sakramente des
Altares H6he und Abschluf3 waren, soll am
Tage unserer Synode das feierliche Ponti-
fikalamt unser Zusammensein beginnen und
die eucharistische Gebetsstunde vor dem
Heiland in der Monstranz dasselbe beschlie-
Ben. Darum erscheinen alle Teilnehmer vor-
und nachmittags in der Kathedrale im litur-
gischen Kleid des Superpellizes. Wir hatten
Gelegenheit zu AnlaB eines Eucharistischen
Kongresses in der Ditzese Besangon, an
einer solchen Gebetsstunde der Priester
teilzunehmen, die uns tief beeindruckt hat.

An dritter Stelle soll die Synode eine
Kundgebung der gesamten Priesterschaft
der Ditzese sein, in der wir die Liebe und
Einigkeit zueinander bekennen und festi-
gen. Ausdruck dessen ist auch das gemein-
same Mittagessen, zu dem der Bischof alle
zu Gaste ladt. Gegenseitige Achtung, wohl-
wollende Gesinnung, briiderliche Freund-
schaft und Hilfsbereitschaft soll uns alle
verbinden. So geziemt es sich fiir jene,
deren Aufgabe es ist, die Frohe Botschaft
zu verkiinden, von denen der hl. Paulus
schreibt: Quam speciosi pedes evangelizan-
tium pacem, evangelizantium bona. (Rdm.
10, 15). Wer immer unter uns sich mit Ver-
antwortungsbewuBtsein darum bemiiht, ist
ein Wohltédter unter der Priesterschaft. In
diesem Sinne mochten wir unsere Einla-
dung an alle angelegentlichst wiederholen.

LaBt uns auch in vereintem Gebet den
Segen Gottes auf die Synode und deren Vor-
bereitung herabrufen. Hiezu verordnen wir
vom 17. bis 24. November als Imperata pro
re gravi die Oration aus der Messe de Spi-
ritu sancto.

Gegeben zu Solothurn, 23. Oktober 1956.

T Franziskus.
Bischof von Basel und Luganm.



582

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1956 — Nr. 45

)

Invitation au Synode du diocése de Bale

Chers Confreres,

Nous vous avons annoncé pour le 26 no-
vembre 1956 la réunion d’'un Synode diocé-
sain dans la cathédrale St.Ours a Soleure.
L’ordonnance en est prévue par les canons
356 a 362 du C.D.C.

L’Evéque convoque et préside le synode.

Le canon 358 désigne ceux qui sont tenus
d'y prendre part. Si l'un deux est em-
péché, il ne peut se faire remplacer, mais
il doit excuser son absence auprés de
I'Evéque.

Nous convoquons donc d’office : les vi-
caires généraux — les membres du Chapitre
cathédral — les directeurs des séminaires
— le recteur et les professeurs de la Fa-
culté de Théologie de Lucerne — les ecclé-
'siastiques professeurs du séminaire de So-
leure — les Abbés en charge — les Prévots
de St-Léger a Lucerne et de St-Michel a
Beromiinster — un supérieur de chaque
Ordre religieux établi dans le diocése a
désigner par son Provincial. Les prétres en
activité de chaque décanat éliront un des
leurs comme délégué.

Le canon 358 § 2 autorise 'Evéque a in-
viter en outre tous les prétres séculiers de
son diocése et tous les supérieurs d’Ordre
religieux : nous avons plaisir & profiter de
cette autorisation et nous accordons a tous
les participants droit de discussion et de
vote. A lexception de ceux qui devront
rester dans les paroisses pour assurer les
besoins urgents du ministere, tous nos Con-
fréres, nous l'espérons, répondront a cette
invitation. Nous comptons sur une grande
participation. Le synode suppléera aux con-
férences décanales de la période d’hiver
1956/57.

Outre la séance consultative officielle du
clergé, le synode sera une solennelle jour-
née de priéres et une manifestation de cha-
rité et d’'unité sacerdotales.

Les délibérations de la séance consulta-
tive ne prendront pas trop de temps. Les

nouveaux statuts ont été soumis au clergé
qui a eu largement la possibilité de faire
ses remarques et dexprimer ses désirs.
Nous avons laissé assez de marge dans les
prescriptions et directives pour que les sta-
tuts ne viennent pas brider les initiatives
et les réalisations pratiques du ministére.
Nous accepterons encore, pour les exami-
ner, les remarques et les veeux qui nous
seront présentés par écrit, jusqu’au 18 no-
vembre. ’

La raison spécifique du synode est sans
doute de donner a I’Evéque la possibilité de
consulter son clergé. Mais notre désir est
de profiter de cette occasion unique pour
réaliser une Journée sacerdotale diocésaine
avec Messe et priéres en commun. Notre
rencontre a tout a gagner, si elle est faite
en l'honneur du Dieu tout-puissant, si elle
est présidée par N.S. Jésus-Christ en per-
sonne, si elle nous permet d'unir nos priéres
pour tous les besoins du diocése et a toutes
les intentions de nos paroisses. La Messe
pontificale ouvrira donc notre journée, et
I'Heure-Sainte la cléturera. C'est la raison
pour laquelle tous.les participants assiste-
ront aux Offices de la cathédrale en habit
de checeur.

Enfin le synode sera une manifestation,
une affirmation de Uunité et de la charité
qui lient le clergé de tout le diocése. Un des
signes extérieurs en sera le diner en com-
mun auquel I'Evéque vous invite tous.

D’avance unissons nos priéres pour atti-
rer la bénédiction divine sur le synode et
sur sa préparation. A ces fins, nous ordon-
nons que l'oraison de la Messe du Saint
Esprit soit ajoutée, comme «oratio impe-
rata » a chaque Messe du 17 au 24 novem-
bre.

En attendant d’avoir le plaisir de vous
souhaiter la bienvenue & Soleure, nous vous
adressons notre salut et notre bénédiction.

Soleure le 23 octobre 1956

T Frangois,
Evéque de Bale et Lugano

Die Diozesansynode im Laufe der Geschichte

Die Dib6zesansynode, die demnéichst in
Solothurn zusammentritt, wirft auch die
Frage auf nach dem Werden und der ge-
schichtlichen Entwicklung dieser kirch-
lichen Institution. Versuchen wir im fol-
genden die Hauptetappen ihrer Geschichte
~und die Bedeutung der Didzesansynoden
auf das Leben der Kirche in einer ge-
driangten Ubersicht herauszustellen.

I

Die Anfinge der spateren Didzesan-
synode sind zu suchen in den Beratungen
des Bischofs mit seinem Presbyterium.
Schon in der dltesten Zeit pflegte der Bi-

schof in allen wichtigen Angelegenheiten
mit dem Klerus seiner Stadt zu beraten.
Als sich das Christentum auf dem Land
ausbreitete, entstanden dort Filialkirchen,
an denen eigene Priester angestellt wur-
den. Auch diese muBte der Bischof zu den
Beratungen zuziehen, allerdings nicht so-
oft wie den Klerus der Bischofsstadt.
Diese unter dem Vorsitz des Bischofs ste-
hende Versammlung der Geistlichen eines
Bistums lassen sich im Morgenland bis in
das 3. und 4. Jahrhundert und im Abend-
land bis in das 5. Jahrhundert zuriick ver-
folgen. Die erste partikularrechtliche Be-
stimmung tiber die Dibézanssynode erlie
die Synode von Auxerre (573—603). Sie

verpflichtete die Kleriker dieses Sprengels,
jahrlich einmal in der Bischofsstadt zu-
sammenzukommen.

II.

In den folgenden Jahrhunderten wurde
die Didzesansynode im Abendland zu einer
stédndigen Einrichtung. Ihre Geschichte ist
eng verknipft mit der der bischoflichen
Visitation. Beiden Institutionen kommt im
Leben der Kirche zur Zeit des Mittelalters
eine grofe Bedeutung zu. Auf den Visi-
tationsreisen pflegten die Bischoéfe Kleri-
ker und Laien um sich zu versammeln.
Diese Versammlungen hieBen in der deut-
schen Sprache Send, im Franzosischen le
Senne. Beide Bezeichnungen leiten sich ab
von synodes und deuten dadurch auf ihre
innere Verwandtschaft hin.

Die Diozesansynode war vorwiegend
eine Versammlung der Kleriker, wihrend
der Send laikalen Charakter hatte. Es gab
jedoch auf einer Ditzesansynode auch Ver-
handlungen, bei denen Laien zugegen wa-
ren. Beiden war gemeinsam, daB auf ihnen
der Lebenswandel der Geistlichen wie der
Laien gepriift wurde. Beide Institute wur-
den in der karolingischen Zeit sowohl von
der Kkirchlichen wie von der staatlichen Ge-
setzgebung stark gefoérdert. Die Priester
muliten sich auf den Dibzesansynoden
nicht nur tiber die Kenntnisse im Psalmen-
gesang und das Auswendigbeten des Ka-
nons vor eigens dazu bestellten Examina-
toren ausweisen, sondern dem Bischof
auch die liturgischen Biicher und Gewin-
der sowie die Kkirchlichen Geritschaften
vorweisen. In diesen Jahrhunderten er-
lebte die Dibzesansynode ihre eigentliche
Bliitezeit. Gewohnlich wurde sie jdhrlich
ein- oder zweimal berufen und dauerte
mehrere Tage. Zum Erscheinen verpflich-
tet waren die Domherren, Chorherren,
Priester, Abte und Abtissinnen, Ménche,
soweit die Kloster nicht vom Besuch der
Synode entbunden waren, ferner auch
Laien. Erst seit dem 13. Jahrhundert war
die Di6zesansynode ausschlieBlich eine
Versammlung der Kleriker.

Uber den Verlauf dieser Synoden sind
wir durch einige konl\{rete Beispiele unter-
richtet. So erfahren wir vom hl. Ulrich,
Bischof von Augsburg (+ 973), daB er jedes
Jahr zwei Ditzesansynoden berief. Der
Zeitpunkt der ersten fiel in die Karwoche,
wihrend die zweite am 15. Oktober statt-
fand. In der Karwoche begann der Heilige
die Synode am Montag. Der Hohepunkt
war der Hohe Donnerstag. Alle Kleriker
muBten an der Liturgie teilnehmen, die
der Bischof gemeinsam mit ihnen feierte.
Bei der Opferung brachten sie die Obla-
tionen dar. Nach der Vesper verteilte der
Oberhirte an die Presbyter das Chrisma
und das heilige OL

Auch nach dem Ordo synodalis, den Bi-
schof Burchhard von Worms (1 1025) in
seine Sammlung der Canones aufgenom-
men hat, dauerte die Dibdzesansynode bis



1956 — Nr. 45

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 583

vier Tage. Der Synode ging ein Gottes-
dienst voraus, dem jedermann beiwohnen
durfte. Dann wurde die Kirche, in der die
Versammlung tagte, gerdumt und nur eine
Tiire offen gelassen. Durch diese traten
die Priester und nahmen nach dem Alter
der Weihe ihre Platze ein. Dann folgten
die Diakone und die Vertreter der Laien.
Zuletzt erschien der Bischof oder sein Ver-
treter. Nachdem die BuBpsalmen und wei-
tere Gebete verrichtet waren, begannen
die Skrutinien der Geistlichen, wahrend
die Laien das Gotteshaus verlassen muf3-
ten. Blieb noch Zeit ibrig, wurden auch
die Laien wieder eingelassen, damit auch
sie ihre Klagen gegen die Geistlichen vor-
bringen konnten. In &hnlicher Weise ging
man auch an den folgenden Tagen vor. Am
vierten Tage wurde die Synode feierlich
beschlossen.

III.

Trotzdem die Dibdzesansynoden seit der
karolingischen Zeit allgemein in Ubung
waren, fehlte es bis in das 13. Jahrhundert
an einer allgemeinen gesetzlichen Bestim-
mung. Erst das 4. Laterankonzil von 1215
verordnete fiir die Gesamtkirche, dafl die
Bischofe jahrlich eine Didzesansynode be-
rufen sollten, um die Beschliisse der Pro-
vinzialkonzilien zu verkiinden. Diese Be-
stimmung wurde jedoch Kkeineswegs in
allen Bistimern durchgefiihrt. In Kon-
stanz z.B. ist von 1293 bis 1383, also in
einem Zeitraum von 90 Jahren, nur eine
einzige Dibdzesansynode bezeugt, wahrend
die Wirzburger Statuten von 1411 jedes
fiinfte Jahr eine vorschrieben.

Da in dieser Zeit die Ditzesanverfassung
immer mehr ausgebaut wurde und die bi-
schoflichen Beamten in vermehrtem MafBe
die Verwaltungsarbeiten besorgten, traten
auf den Bistumssynoden immer mehr die
Verordnungen fiir die Aufrechterhaltung
der kirchlichen Zucht hinsichtlich der
Spendung der Sakramente, der Feier und
des Besuches des Gottesdienstes und des
Lebenswandels der Geistlichen in den Vor-
dergrund. Die Didzesansynoden fanden
vielfach ihren Niederschlag in eigenen Sta-
tuten. Aus dem Bistum Basel lassen sich,
wenn wir von den &dltesten auf uns gekom-
menen Statuten des Bischofs Haito (i 836)
absehen, von 1297 bis 1503 acht Di6zesan-
statuten nachweisent.

Wie der Send fiir die Laien, so bildete
die Di6zesansynode fur den Klerus einen
Damm gegen die einreilende Sittenver-
derbnis. Eifrige Bischofe beriefen darum
auch unmittelbar vor der Glaubensspal-
tung noch Synoden, um die Sache der Re-
form mit ihrem Klerus zu behandeln. Noch
in Basel fand 1503 unter dem trefflichen
Bischof Christoph von Utenheim (1502 bis
1527) eine Synode statt. In eindringlichen
Worten legte der Oberhirte in seiner Er-
offnungsrede dem Klerus seines Sprengels
die Reform ans Herz. Auch der Bischof von
Konstanz, Hugo von Hohenlandenberg

(1496—1532), berief wenige Monate nach
seiner Erhebung auf den Bischofsstuhl eine
Di6zesansynode.

In der ersten Halfte des 16. Jahrhun-
derts erhielten die Dibdzesansynoden einen
neuen Auftrieb. Dazu trug vor allem das
dringende Anliegen der Reform der Kir-
che und die Bedrohung durch die sich
rasch ausbreitende Glaubensspaltung bei.
So fiihrte Kardinal Albrecht von Branden-
berg 1527 zu Mainz eine Didzesansynode
durch, die sich besonders mit den Fragen
der Reform befaBte. Auch in Ko6ln hielt
man im gleichen Jahr zwei Synoden, die
dem gleichen Anliegen dienen sollten. In
dhnlicher Weise fand 1533 eine Dibzesan-
synode in Osnabriick und 1534 eine solche
in Bamberg statt. In Italien lassen sich
ebenfalls mehrere Di6zesansynoden aus
dieser Zeit nachweisen. So erfahren wir
von Synoden in Parma (1519), Modena
(1522) und Verona (1534). Dort wirkte
der reformeifrige Bischof Gian Matteo Gi-
berti (1524—1543).

IV.

Das Konzil von Trient (1545—1563) be-
fahl den Bischofen, jedes Jahr eine Synode
in ihren Bistlimern zu halten. Nach der
Absicht der Konzilsviter sollten diese Sy-
noden ein wesentliches Mittel zur Durch-
fiihrung der wahren Erneuerung der Kir-
che sein. Tatsédchlich erwachte nach dem
Konzil ein méchtiger Eifer flir die Abhal-
tung von Didzesansynoden. Das leuchtend-
ste Vorbild war wohl der hl. Karl Borro-
meo, dem wiederum als Muster der Re-
formbischof Giberti vorschwebte. Schon
als Staatssekretédr seines Onkels, des Pap-
stes Pius IV., nahm sich der Heilige der
Sache der Reform in seinem Erzbistum
an. Da er die Leitung seines Sprengels
noch nicht tibernehmen konnte, solange der
Papst lebte, ernannte er reformeifrige Ge-
neralvikare. Zu diesen gehort der Veronese
Ormaneto. Dieser berief wenige Monate
nach seiner Ankunft in Mailand eine Di6-
zesansynode, um die Verordnungen des
Konzils von Trient bekanntzumachen. Ge-
gen 1200 Geistliche nahmen daran teil.

Als nach dem Tode Pius’ IV. Karl Borro-
meo nach Mailand tibersiedelt war, hielt er
wiahrend seines zwanzigjahrigen Wirkens
als Erzbischof des weitverzweigten Spren-
gels 11 Di6zesansynoden. Das allein bildete
schon eine erstaunliche Reformarbeit. Die
Fragen, die an diesen Versammlungen be-
handelt werden sollten, hatte der Kardinal
sorgféltig vorbereitet. Er entnahm sie sei-
nen Aufzeichnungen, die er im Laufe der
Visitationen gemacht hatte, sowie den Be-
richten der Dekane, die iiber die Disziplin
des Klerus wachen muBten. Die Verord-
nungen waren bereits im Wortlaut vorbe-
reitet. Die Verklindigung dieser Verord-
nungen begleitete der Heilige mit trefflich
ausgewidhlten Ermahnungen, die noch
heute ihre Wirkung nicht verfehlen. In der
Regel dauerte eine solche Synode drei

Tage. Der Heilige selbst pflegte jeden Tag
sechs Predigten zu halten. Am letzten Tag
besprach er sich mit jedem einzelnen Prie-
ster privat Uber die besonderen Bedirf-
nisse der Pfarrei Die elfte und letzte Sy-
node hielt Karl Borromeo im April 1584
ab. Fast keiner aus dem Klerus fehlte. So
wurde diese Dibzesansynode das Abschieds-
wort des groBen Bischofs an seine Kleriker.

Von diesen Dibzesansynoden gingen
auch michtige Impulse auf die benachbar-
ten Bistiimer aus. Sie riittelten vielfach
auch andere Bischofe auf und erfiillten sie
mit heiligem Eifer fur die Sache der Re-
form. Doch verfloB noch geraume Zeit, bis
sich die Abhaltung der Didzesansynoden
{iberall durchsetzte. Oft waren die Bi-
schofe durch die politischen Wirren daran
gehindert oder ihr Lebenswandel stand
mit den Forderungen der Reform in Wi-
derspruch. Das war auch der Grund, wes-
halb es im Bistum Konstanz, solange der
verweltlichte Kardinal Mark Sittich von
Hohenems (1561—1589) diesen grofien
Sprengel leitete, beim Versuch einer Didze-
sansynode und von Dibzesanstatuten
blieb. Wo Méanner der Reform auf den Bi-
schofsstithlen saBen, betrieben sie auch
allen Ernstes die Berufung von Dibdzesan-
synoden. So berief der tatkraftige Flrst-
bischof von Basel, Christoph Blarer von
Wartensee (1575—1608), der groRe Re-
staurator des Bistums, 1581 die erste
Didzesansynode nach der Glaubensspaltung.
Beinahe drei Jahrzehnte spater fand auch
in Konstanz die erste Ditzesansynode nach
der Reformation statt. Sie war das Werk
des hervorrragenden Furstbischofs Jakob
Fugger (1604--1626)2 und tagte vom 18.
bis 24. Oktober 1609. Auch diese Synode
und die auf ihr erlassenen Didzesanstatu-
ten wurden zum Ausgangspunkt einer
durchgreifenden Erneuerung der Seelsorge.

V.

Als die Zeit der Lkatholischen Erneue-
rung zu Ende war, gingen im 17. und 18.
Jahrhundert auch die Dibdzesansynoden
stark zuriick. Selbst das klassische Werk
des gelehrten Papstes Benedikt XIV., De
synode diocesana, vermochte nicht, das
einst blithende kirchliche Institut neu zu
beleben. Die der Franzosischen Revolution
folgenden politischen Umwailzungen brach-
ten die Dibzesansynoden in Europa bei-
nahe zum verschwinden. Dafiir kamen sie
in Nordamerika auf.

Erst als das kirchliche Leben in den ein-
zelnen Lindern im 19. Jahrhundert wieder
erstarkte, kamen auch die Dibdzesansyno-
den wieder auf. Die franzésischen Bischofe
stellten auf dem Vatikanischen Konzil
(1869/70) den Antrag, es mochte die re-
gelmiBige Abhaltung von Dibdzesansyno-
den nach einem Zeitraum von drei oder
fiinf Jahren von neuem eingescharft wer-
den. Das durch den Ausbruch des deutsch-
franzosischen Krieges vorzeitig abgebro-
chene Konzil fand jedoch nicht Zeit, sich



584

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1956 — Nr. 45

Le synode balois de Delémont en 1581

Pour remettre sur pied une institution
trés utile a la vie de I'Eglise, mais tombée
en désuétude au moyen-age, le concile de
Trente precrivit (Sess. XXIV; De Ref.
cap. II) avec effet immeédiat, la tenue ré-
guliere des conciles oll synodes provinciaux
tous les trois ans, ainsi que des synodes
diocésains chaque année. Un autre décret
précisait (Sess. XXV; De Ref. cap. II)
qu’a la premiére réunion de ces assemblées
provinciales et diocésaines devait se faire
la promulgation des décisions du concile.

Evéques et archevéques s’acquittérent
avec un empressement tres divers de cette
obligation de leur charge. Certe, si l'on
pense aux difficultés de préparation et
d’exécution d’assemblées de ce genre, le
délai prévu par le concile était un peut
court. Quoi qu’il en soit plus de dix-sept
ans aprés la cloture du célébre concile
(1545—1563), le diocése de Bale attendait
encore son premier synode.

Préparation

L’Ordinaire balois en fonction a ce mo-
ment n’oubliait pas son obligation. Mel-
chior de Lichtenfels, qui avait délégué son
suffragant élu, Georges de Hohenwart, aux
derniéres sessions du concile, envisagea
aussitét la convocation du synode, mais
l'affaire traina. Vers 1570, il chargeait
Marc Tettinger, son nouvel évéque auxi-
liaire, de préparer de nouveaux statuts
diocésains, tandis qu'une enquéte était me-
née dans les doyennés, pour s’'informer des
abus et des nécessités du diocése, en vue
d’'un prochain synode. Le premier synode
provincial ou métropolitain de Besangon
eut lieu en 1571; en sa qualité de suffra-
gant de l'archevéque, I'évéque de Bale dut
participer, en personne ou par délégué, a
cette assemblée aprés laquelle s’imposait
davantage la convocation du Synode diocé-
sain, dont ’archevéque avait d’ailleurs rap-
pelé l'urgence. De fait, la chose était pré-
vue pour 1573; accablé, toutefois, de diffi-
cultés matérielles et de soucis lui venant
de ses fonctions de prince temporel, I'évé-
que Melchior différa la convocation et dis-
parut, finalement, le 17 mai 1575, en lais-
sant au successeur le soin de réunir le
synode.

Jacques-Christophe Blarer de Wartensee,
le nouveau prince-évéque, était un homme
digne, instruit, pénétré de l'esprit de ré-
forme, conscient de ses obligations et des
besoins du diocése. Le synode & convoquer
fut, dés le début, un de ses soucis majeurs.
Il avait assisté en 1567, a celui de Con-
stance, en qualité de chanoine résident du
chapitre de cette ville. Il était bien aussi
chanoine du chapitre balois de Fribourg-
en-Brisgau, mais chanoine non résident;
assez peu au courant, de ce fait, des affai-
res du diocése de Bale, il ne pouvait aussi-
tot réunir un synode. Dés 1576 cependant,
il annonce la chose comme prochaine a son
clergé. Le nonce Portia, qui passe a Por-
rentruy cette année 13, le pressera de s’exé-
cuter, afin, disait-il dans un rapport a
Rome, de donner une constitution a ce
diocése «ou l'on vit davantage & sa guise
que d’aprés les régless. Toutefois, Rome
n’ayant confirmé son élection qu’en 1577,
I'évéque de Bale ne pouvait faire acte de
juridiction jusque 14, ni par conséquent
réunir un synode. Cette méme année se
tint & Besancon le second synode provin-
cial auquel Blarer délégua son suffragant
Tettinger. En s’excusant de ne pouvoir s’y
rendre en personne, il priait I’archevéque
de ne surtout pas voir dans son absence un
signe de désintéressement pour la chose,
rien ne lui tenant plus a cceur. Mais a ce
moment, le prince est tellement occupé a
la conclusion d’une alliance avec les can-
tons catholiques, que toutes autres affaires
passent au second plan, y compris le sy-
node.

L’alliance fut signée le 23 septembre
1579, puis jurée a Porrentruy le 12 janvier
1580. Les soucis du prince devenant ainsi
moins pressants, I’évéque peut alors s’occu-
per de plus prés de ses taches pastorales.
En 1579, le nonce Bonhomini, exécuteur
minutieux des décrets tridentins, avait sou-
mis I'évéque de Bale & un examen bien-
veillant mais séveére sur ce point. Concer-
nant le retard apporté a la convocation
d’'un synode, Bonhomini avait accepté de
Blarer des excuses «a peu prés valables».
L’évéque fixa I'assemblée au début de 'an-
née 1581, mais son chapitre de Fribourg,
peu pressé de voir arriver la chose, le pria
de différer le synode; I'évéque, cédant de

mit dieser Frage zu beschéftigen. Das
neue kirchliche Gesetzbuch von 1918 ver-
pflichtet die Bischofe, alle zehn Jahre eine
Diozesansynode zu berufen. Damit betont
die Kirche die Bedeutung dieser bis ins
Altertum  zurlickreichenden Institution
auch fir die Gegenwart.

Johann Baptist Villiger

1 Die Dibzesanstatuten des alten Bistums
Basel hat auf Grund der Quellen erstmals

behandelt Karl Holdener in seiner noch
heute lesenswerten Studie «Zur Geschichte
der Basler Synodal- und Didzesanstatuten bis
zur Reformations in: Katholische Schweizer-
blédtter, Neue Folge 20 (1940) 241—258.

2 Uber Personlichkeit und Wirken dieses
reformeifrigen Bischofs orientiert gut die
Arbeit von Hans Metzger, «Vorstudien zu
einer Geschichte der tridentinischen Seel-
sorgereform im eidgendssischen Gebiet des
Bistums Konstanz» (1951), S. 71—83. Darin
kiindet der Verfasser auch eine Monographie
iiber die Konstanzer Dijzesansynoden an.

mauvais gré, en arréta la date définitive
a la semaine de Quasimodo.

La célébration

Le 24 février 1581, quelque 300 indic-
tions ou convocations officielles étaient ex-
pédiées dans le diocése, aux chapitres,
doyennés et institutions monastiques te-
nues, au terme du concile, de participer
aux synodes diocésains. Deux cents person-
nes environ, des deux clergés, firent le
voyage de Delémont, représentant, avec le
haut-chapitre et les cing chapitres collé-
giaux, les onze doyennés avec 245 paroisses,
ainsi que les 35 couvents, commanderies ou
prieurés du diocése.

Présidé par I'évéque mais dirigé par son
suffragant, le synode qui dura du lundi 3
avril au jeudi 6, tint ses séances dans
1’église paroissiale St-Marcel, richement dé-
corée pour la circonstance. Les séances, a
raison de deux par jour, se déroulérent en
grande solennité, selon le cérémonial en
usage pour les assemblées de ce genre. Les
journées débutérent régulierement a 6 heu-
res du matin déja, par une messe pontifi-
cale ou solennelle. La premiére séance au
cours de laquelle I’évéque fit une impor-
tante allocution, fut consacrée aux ques-
tions de formes: préséances, nominations
diverses. Notons que la charge de secré-
taire, d’actuarius, fut confiée a Maitre
Pierre Gorré, greffier de 1'officialité baloise
d’Altkirch, un homme habile, excellent la-
tiniste, mais un laique marié qui n’avait de
la cléricature que la tonsure.

A la seconde séance, on procéda a ’appel
nominal sur la base des indictions, puis on
passa aussitét 3 'objet principal du synode,
la présentation des nouvelles constitutions
diocésaines. Et comme l'article premier,
portant sur la Foi, était suivi, dans le texte,
du Juramentum Fidei requis désormais de
tous les clercs, I'évéque préta ce serment
avant de le recevoir de tous les assistants.
La lecture ininterrompue des statuts syno-
daux occupa les deux séances du mardi et
celle du mercredi matin. L’aprés-midi fut
laissée libre pour une discussion sur ces
statuts; cependant, cet examen se fit non
en séance pléniére mais par groupes, en
divers locaux; I’évéque et son chapitre for-
maient un groupe, les trois autres étant
ceux des délégués des chapitres collégiaux,
du clergé séculier et des réguliers. Il ne
semble pas que, le lendemain matin, a la
derniére séance du synode, on ait mis en
commun les résultats des délibérations des
groupes. Les conclusions de cet examen
séparé des nouveaux statuts furent proba-
blement consignées par écrit et remises a
1'Ordinaire aux fins de la rédaction défini-
tive. Et a titre de vceux seulement; car
on n’était pas 14 pour discuter, mais pour
entendre promulguer ces constitutions,
d’autorité, par I’Ordinaire, qui dans un sy-
node diocésain, était la seule autorité
hiérarchique. L’évéque promulgua alors so-
lennellement, et le concile de Trente et les



1956 — Nr. 45

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 585

nouveaux statuts; puis aprés une allocution
pour remercier les assistants et les inviter
a accepter et mettre en pratique les dé-
cisions adoptées, le synode se termina par
un Te Deum, le jeudi avant midi.

Ce synode fut un événement dans 'Evé-
ché, en particulier dans la petite ville de
Delémont, qui n’avait jamais vu autant de
clercs réunis. Le choix du lieu s’était posé.
Porrentruy relevant du diocése de Besan-
con, I’évéque ne pouvait réunir I’assemblée
dans sa ville, hors du diocése. Si, pour des
raisons de sécurité, Blarer voulait tenir le
synode a la fois dans le diocése et dans la
principauté, seul Delémont pouvait entrer
en ligne de compte. Il y avait 1a le chateau
épiscopal pour recevoir les hétes de mar-
que, le chapitre de Moutier-Grandval, dont
les chanoines pouvaient accueillir leurs
pairs des autres chapitres, et de nombreu-
ses petites hotelleries pour le clergé.

L’importance du synode

Le synode de 1581 revétait une impor-
tance particuliere, d’abord du fait qu'on y
promulguait le concile de Trente. Mais a
juger par le peu d’empressement des deux
clergés a répondre & la convocation, cette
importance échappait a la plupart. Il fallut
relancer un bon nombre de gens pour les
sommer d’étre 1a. Les religieux en général,
les exempts surtout, alléguant leurs pri-
viléges, estimaient que la chose ne les con-
cernait pas. Elle les concernait, en réalité,
d’autant plus qu'une bonne partie des pa-
roisses du diocése étaient incorporées aux
couvents, qui assuraient, dans ces paroisses,
une pastoration le plus souvent lamentable.
A T'abbé de Lucelle qui s’excusait de ne
pouvoir assister au synode, ’évéque dit ne
pas accepter ses excuses: qu’il vienne au
moins pour l'ouverture et qu’il améne pour
le reste, un bon nombre de ses religieux.
L’abbé ne vint pas, mais il envoya quel-
ques moines avec des ornements pour les
cérémonies pontificales. Lorsque la Ré-
gence autrichienne d’Ensisheim prie I'évé-
que d’excuser l’absence du curé de cette
ville, Jean Rasser, a cause, d'un pélérinage
de la paroisse, Blarer répond qu’un synode
est plus important qu’'un pélérinage. Qu’on
renvoie ce pélérinage a plus tard; la grace
de Dieu, dit-il, n’est pas a jour fixe, et le
curé Rasser, qui est aussi doyen du décanat
de Citra-Colles, doit I'exemple. Qu’il s’ar-
range, mais il faut qu’il soit 13.

Meéme le chapitre cathédral fit des diffi-
cultés; non seulement, il eut volontiers vu
différer la chose, mais quand 1’évéque leur
parla de nouveaux statuts diocésains, les
chanoines l'avisérent aussitét qu’ils réser-
vaint leurs statuts particuliers avec leurs
immunités et privileges. Comme ils se mé-
fiaient des nouvelles constitutions synoda-
les en préparation, Blarer leur répond le
24 décembre 1580, qu’ils auraient pu se' dis-
penser de se plaindre, étant donné que
cette préparation était confiée & un des

leurs. Il n’a jamais eu, dit-il, I'intention de
porter atteinte a leurs droits légitimes, ni
de présenter les nouveaux statuts au sy-
node avant de leur en donner connaissance,
mais comme lui-méme ne les a pas encore
vu a cette date, il ne peut les leur envoyer.

En réalité, les chanoines des tous les
chapitres avaient quelques motifs de se
méfier du synode. La lecture des statuts
dut les étonner beaucoup, eux et tout le
clergé, séculier et régulier, car en repre-
nant exactement les décrets du concile, en
matiére de discipline écclésiastique notam-
ment, ces statuts heurtaient violemment
quantité d'usages, de coutumes abusives
qu’il faudrait réformer, bon gré mal gré.
Il est significatif que dans son discours
d’ouverture comme dans l’allocution de clo-
ture, I’évéque de Bale prit la précaution de
souligner, qu’en rédigeant les nouvelles con-
stitutions diocésaines, on n’avait en nulle
intention de chicaner ou de vexer quicon-
que.

Les statuts de 1581 furent rédigés par
Marc Tettinger, suffragant, chanoine du
chapitre, Docteur en théologie et ancien
professeur de cette discipline a l'université
de Fribourg en Brisgau; Tettinger était
donc qualifié pour cette tache. Dans la me-
sure compatible avec les décisions du con-
cile de Trente, on conserva les anciens sta-
tuts balois de 1503, mais les nouveaux se-
ront cing a six fois plus volumineux. Ceux
de 1581 sont essentiellement l'adaptation au
diocése de Bale de la doctrine et des dé-
crets tridentins. Les anciens chapitres ou
Tituli se présentent désormais distribués
en trois parties d’ailleurs inégales. La pre-
miére, doctrinale, avec des applications li-
turgiques et pastorales, est le résumé des
théses théologiques du concile. Cette partie
représente les deux tiers des statuts; cette
ampleur s’explique du fait qu’a ce moment,
les textes imprimés des actes du concile
n’étaient pas encore communs et faciles a
trouver; d’autre part, I'évéque allait entre-
prendre, dans I’Evéché, une grande offensive
contre la Réforme protestante et il impor-
tait de faire bien connaitre les positions ca-
tholique concernant la doctrine. A noter,
dans cette premiére partie l'importance
donnée au chapitre sur le mariage, a cause
des mariages clandestins, chapitre de prés

de quarante pages, intégralement traduites
en allemand dans le texte. La deuxieme
partie des statuts traite de la discipline et
vise essentiellement la réforme du clergé,
tandit que la troisiéme partie n’est qu’'un
statut particulier de la curie diocésaine, en
particulier de Uofficialité baloise d Alt-
kirch.

Pour la mise en forme des nouveaux sta-
tuts, I'évéque s’inspira de ceux du synode
de Constance (1567), et de ceux de Besan-
con (1571); au dernier moment, il apprécia-
et fit son profit des statuts de la province
de Milan, que Charles Borromée, le saint
évéque de cette ville, lui fit ’honneur de
lui envoyer. Imprimés en 1583, sur les
presses de Froben a Fribourg-en-Brisgau,

les statuts balois promulgués au synode de

Delémont formaient un corpus, un droit di-
océsain remarquable pour 1'époque. Ce sy-
node et ses constitutions marqueront la
vrai point de départ de la restauration
religieuse tridentine dans le diocése.

Immédiatement aprés, l'évéque fit,
d’autorité, réviser les statuts particuliers
des chapitres et des décanats, pour les con-
former aux décision du synode. Constam-
ment, dans la lutte contre les abus et leur
répression, 1'évéque et son officialité se ré-
féreront aux nouveaux statuts. Si certains
dioceses eurent plus tét que celui de Bale
leur synode post-tridentin, il en est peu,
oll, aprés la chose, la réforme religieuse
prit un départ plus immédiat, plus résolu et
plus décisif qu’ici.

Reprenant une disposition du concile,
les nouveaux statuts balois prévoyaient la
réunion annuelle du synode. Blarer en-
visagea de réunir au moins encore une
fois de son vivant ces assises diocésaines,
son successeur y pensa sérieusement, et
d’autres encore aprés lui. En fait, avec
le synode de Delémont et les nouveaux
statuts diocésains, la base doctrinale, dis-
ciplinaire et juridique d’'une restauration
religieuse du diocése était si bien assurée,
T’élan si bien pris, qu’on se passa sans trop
d’inconvénients, et pour longtemps, de nou-
veaux synodes et de nouvelles constitutions
synodales. Aprés le synode de Delémont de
1581, il n'y en eut plus d’autre dans le
diocése de Bale jusq’au XIXe siéecle.

André Chévre

Die Diozesansynoden des neuen Bistums Basel
von 1896 und 1931

Drei kirchliche Traditionen miindeten in
das Bistum Basel ein, das auf Grund des
Konkordates vom 26. Mirz 1828 durch
die Bulle «Inter praecipua» Leos XII. vom
7. Mai gleichen Jahres neu umschrieben
wurde. Der schweizerische Anteil des alten
Bistums Basel — geprdgt durch die Di-
ozesanstatuten von Flrstbischof Jakob
Christoph von Blarer von 1581/1583 —
fand sich mit Teilen der alten Di6zese

Konstanz, die den Stempel der reformeri-
schen Tatigkeit von Generalvikar Ignaz
Heinrich von Wessenberg trugen, im glei-
chen Bistum zusammen. Die bischofliche
Residenzstadt Solothurn war mit ihrer né-
hern Umgebung in ihrem kirchlichen Leben
geformt durch die mehr als tausendjihrige
Zugehorigkeit zum Bistum Lausanne. So
wiare es denn nahe gelegen, diesem viel-
gestaltigen Gebilde durch eine Didzesan-



586

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1956 — Nr. 45

synode und neue Dibzesanstatuten einen
einheitlichen Geist einzuhauchen und den
AuBerungen des kirchlichen Lebens ein
einheitliches Geprage zu geben. Doch
muBte das neue Bistum durch mehr als
ein halbes Jahrhundert zu sehr um seine
Existenz ringen, als daB es in Ruhe an
seinen innern Aufbau hitte denken kénnen.
Erst als die Wogen des Kulturkampfes ab-
geebbt waren und die Bedrohung von
aullen nachgelassen hatte, waren die Hande
fir dieses Werk frei. Die Regierungszeit
von Bischof Friedrich Fiala (1885—1888)
blieb zu kurz, als daB er eine Aufgabe
solchen AusmaBes hitte 16sen konnen. So
war es erst Bischof Leonhard Haas (1888
bis 1906) beschieden, dem neuen Bistum
Basel die ersten Ditzesanstatuten zu ge-
ben und die erste Didzesansynode zu deren
Promulgation einzuberufen.

1. Die Diozesansynode in Luzern von 1896

Die Vorbereitungen waren bestimmt
durch den Hauptzweck der Synode: Sie
bestanden darum vor allem in der Aus-
arbeitung der Didzesanstatuten.

Schon im ersten Jahr seiner Amtstétig-
keit faBte Bischof Leonhard Haas den
Plan, dem Bistum Statuten zu geben. Sein
erster Gedanke ging dahin, die Statuten
von Flrstbischof von Blarer mutatis mu-
tandis neu herauszugeben. Es erwies sich
aber bald, daB die 300 Jahre alten Statu-
ten sich zu sehr iiberlebt hatten. So ent-
schloB sich der Bischof, einen andern Weg
zu beschreiten. Wegleitend dienten ihm da-
bei Constitutiones synodales der jiingern
Vergangenheit, jene von Wien (1858), von
Prag (1860), von Koéln (1862), von Pader-
born (1867), von Sitten (1883), von Lau-
sanne-Genf (1885) und StraBburg (1894).
Diese Vorlagen bildeten neben der Moral-
theologie von Ernst Miiller? und der Pa-
storalinstruktion von Eichstdadt und den
eigenen Kollegheften die Quellen der neuen
Statuten. Unter ihnen 14Bt sich nament-
lich ein weitgehender Einfluf} der Statuten
des Bistums Lausanne-Genf von Bischof
Mermillod feststellen. Dessen Nachfolger,
Joseph Deruaz, gewidhrte Bischof Leonhard
die vollste Freiheit in der Verwendung die-
ser Statuten.

Die schriftliche Niederlegung des Ent-
wurfs begann am 1. Dezember 1894 und
fand ihren AbschluB am 21. Juni 1895. Das
Vorgehen war das folgende: Der Bischof
entwarf die Titel und die einzelnen Para-
graphen und gab sie daraufhin zur Begut-
achtung an Dompropst Josef Eggenschwi-
ler, der den Text nach Inhalt und Form
prifte, kiirzte und ergéinzte. Der so ver-
besserte Entwurf wurde der Druckerei
ubergeben und danach — Teil fir Teil —
den Dombherren, einigen Dekanen, Kanoni-
sten und Professoren der Theologie (ein
Hauptverdienst kam Prof. Dr. Josef Beck
in Freiburg zu) zur Kritik und Korrektur
unterbreitet. Nach Auswertung ihrer Be-

merkungen erfolgte die definitive Druck-
legung. So lagen die Statuten bei Einberu-
fung der Synode gedruckt vor, und Bischof
Haas erklédrte in der Erdéffnungsansprache
als deren Hauptzweck: «Der finis prima-
rius, warum die gegenwirtige Synode zu-
sammenberufen wurde, ist darum nicht die
Beratung, sondern die Promulgation der
Statuten.» Nichtsdestoweniger war eine
eingehende Beratung vorgesehen und in
Aussicht genommen, die wichtigsten Er-
gebnisse als Zusidtze den Statuten anzu-
fligen.

Der Verlauf

Mit Reskript vom 28. Februar 1896 er-
klarte die Konzilskongregation die Aner-
kennung der vorgesehenen Synode als Di-
Ozesansynode, auch wenn sich nur ein Teil
des Bistumsklerus dabei einfinden konnte.
Am 24. Méarz erging die Berufung der Sy-
node auf 14.—16. April ins Priesterseminar
Luzern. Eingeladen waren mit den Dom-
und den Chorherren die Dekane und Kam-
merer der Kapitel, die Professoren der
Theologie und Ordensobern sowie die Pfar-
rer von Luzern und der Diasporastadte.
Die erste Sitzung diente der Eroffnung. In
drei weitern Sitzungen — jede war von
einer Predigt eingeleitet — wurden die
Statuten — Abschnitt fiir Abschnitt —
vorgelesen, und jeder Synodale konnte sich
dazu &uBern. Wichtigere Bestimmungen
wurden durch eingehende Referate erldu-
tert. Eine Diskussion entspann sich u. a.
uber die Frage der Herausgabe eines neuen
Katechismus, von der abgesehen wurde.
Umgekehrt konnte der Bischof die Her-
ausgabe des neuen Rituale ankiindigen. Bis-
weilen wurden Bedenken laut, das bisherige
Herkommen der neuen Regelung zu opfern,
doch kam es zu keinen wesentlichen An-
derungen. Die Synode hieB die Statuten
einhellig gut, und der Bischof erklarte sie
auf Pfingsten 1896 in Kraft.

Wiirdigung

Die Auswirkung konnte erst den Nach-
fahren bewuft werden. Mit den neuen Sta-
tuten zusammen trug die Synode von 1896
vor allem dazu bei, daB MiBbrduche be-
seitigt wurden und Einheit und Korrekt-
heit in die liturgische Praxis einkehrten.
Sie verlieh dem religiosen Leben neue Im-
pulse, und dem Klerus fl6Bte sie neuen
Eifer und vermehrte Hingabe an sein hei-
liges Amt ein.

2. Diozesansynode in Solothurn von 1931

Schon in der Erodffnungsansprache der
Synode von 1896 gab Bischof Haas der
Hoffnung Ausdruck, die Synode in weni-
gen Jahren wieder einberufen zu konnen.
Doch weder er noch sein Nachfolger Ja-
kobus Stammler kamen wieder dazu, eine
Synode abzuhalten. Unter des letztern Re-
gierungszeit war indes ein Ereignis ein-
getreten, das eine Revision der Ditzesan-

statuten geradezu notwendig machte: Die
Herausgabe des Codex iuris canonici. Es
war gegeben, daBl das Didzesanrecht dem
neu-kodifizierten allgemeinen Recht ange-
glichen wurde. Zudem hatte die technische
Entwicklung Probleme aufgeworfen, die
eine rechtliche Regelung erheischten. Bi-
schof Ambiihl war es diesmal, der das Werk
durchfiihrte. Nachdem er durch dreijdahrige
Wirksamkeit das Bistum kennenlernen
und Erfahrungen sammeln konnte, leitete
er die Schritte zur Revision der Dibzesan-
statuten ein.

Die Vorbereitung

der Synode bestand auch diesmal wesent-
lich in der Ausarbeitung der neuen Di-
ozesanstatuten. Der erste Plan ging dahin,
die bisherigen Statuten in ihrer Gestalt zu
itbernehmen und nur das zu #dndern, was
durch den Codex gefordert schien. Doch
fithrten schon die ersten Schritte dazu,
diesen Plan aufzugeben und den neuen Sta-
tuten den Aufbau des Codex zugrunde zu
legen. Die ersten Vorbereitungen reichen
in das Jahr 1928 zuriick, in dem Professo-
ren der Theologischen Lehranstalt in Lu-
zern den Auftrag erhielten, bestimmte Ab-
schnitte der Statuten mit dem neuen all-
gemeinen Recht zu vergleichen. Am 8. Ja-
nuar 1929 kiindete Bischof Ambiihl in der
Sitzung des Domkapitels die Einberufung
der Synode an, und am 27. Februar erging
die Einladung an die Priesterkapitel, Vor-
schldge und Winsche einzugeben, die von
einer eigens dazu eingesetzten Kommission
unter dem Vorsitz von Generalvikar Bu-
holzer gesichtet und verarbeitet wurden.
GemiB dem Aufbau des CIC entstand so-
dann ein erster Entwurf. Dieser wurde
allen vorgesehenen Synodalen zur Stellung-
nahme unterbreitet. Die Moglichkeit zur
AuBerung wurde in reichem MaB beniitzt
und brachte viele Anregungen, wurden
doch von 195 Vorschldgen 125 im zweiten
Entwurf verwertet. Nach weitern Anderun-
gen wurde schlieBlich eine vierte Fassung
der Synode vorgelegt.

Verlawf

Diese trat am 23. Marz 1931 in der Ka-
thedrale von Solothurn zusammen. Die Zu-
sammensetzung entsprach jener von 1896,
und auch der primére Zweck war derselbe:
Promulgation der neuen Didzesanstatuten.
Von einer Verlesung wurde abgesehen, da
die Synodalen zuvor reichlich Gelegenheit
hatten, sich mit ihrem Inhalt vertraut zu
machen. Dagegen kommentierten Bischof
Ambiihl und Generalvikar Buholzer einige
neue Artikel und hoben die Leitgedanken
und Motive der neuen Statuten hervor. Da
die Diskussion durch das Verfahren der
Vorbereitung ausgiebig zum Worte kam,
konnte die Behandlung schon am Vormit-
tag abgeschlossen werden: Der Bischof pro-
mulgierte die neuen Statuten und setzte
sie auf Pfingsten 1931 in Kraft. Das Haupt-



1956 — Nr. 45

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

587

geschift des Nachmittags bildeten die Wah-
len der Synodalrichter und -examinatoren,
der parochi consultores und der Pfarr-
examenkommission. Die Bischof entlief die
Synode mit der Zusicherung, daB er wie
sein Vorgidnger Leonhard Haas nach der
Synode ins Heilige Land wallfahre, um fir
seinen Klerus die iibernatiirliche Hilfe zu
erflehen.

Halten wir die Geschichte der beiden
Synoden nebeneinander, kann uns die Ahn-
lichkeit nicht entgehen. Sie ist namentlich
bedingt durch den gleichen Hauptzweck:
Promulgation neuer Ditzesanstatuten. In

Tagesordnung

10.10 Einzug des hochwiirdigsten Bischofs
mit dem hohen Domkapitel und dem
Priesterseminar.

Pontifikalamt in der Kathedrale.
Missa votiva de Spiritu Sancto.

9. Choralmesse, 2. Credo.

Sogleich nach dem SchluBlevange-
lium: Antiphon «Exaudi nos Do-
mine».

Psalm 68 (abwechslungsweise zwi-
schen Synode und Seminar).
Orationen zur Eroffnung der Syn-
ode.

Evangelium (Luk. 9,1—6).

Veni Creator.

Ansprache des hochwiirdigsten Bi-
schofs.

Erlduterungen zu den DiOzesansta-
tuten (franzosisch).

Erlauterungen zu den Di6zesansta-
tuten (deutsch).

SchluB der Vormittagssitzung.
Mittagessen im Konzertsaal.

Beginn der Nachmittagssitzung.
Gesungene Allerheiligenlitanei.
Spendung des pépstlichen Segens.
Evtl. Diskussion iiber die Didzesan-
statuten.

Bekanntgabe der Wahlvorschlage.
Wahlbestétigung.

Professio fidei.

Iuramentum.

Ansprache des hochwiirdigsten Hrn.
Dompropstes.

16.00 Beginn der eucharistischen Stunde.
17.00 Schlufl der Synode.

10.15

11.20

11.35
12.00
12.30
13.00

13.15
15.00

15.40

jeder Phase sozusagen verlaufen die beiden
Synoden parallel: beiden ging die urspriing-
liche Absicht voraus, die bisherigen Statu-
ten zu Ubernehmen, beide kommen uber-
ein in Vorbereitung und Durchfiihrung.
Beide auch wurden in ihrer Auswirkung
Werkzeuge des Segens fiir das Bistum.
Dr. Franz Wigger, Archivar

1 Der vorliegenden Darstellung liegen die
Aktenfaszikel «Didzesansynode» des Diodze-
sanarchivs zugrunde.

2 Miiller Ernst, Theologia Moralis, 2 Bédnde.
Wien, 1873.

Ordre de jour
10h 10 Entrée solennelle a la Cathédrale
de S. E. Mgr. I'Evéque, accom-
pagné du Chapitre cathédral et du
Séminaire,

Office pontifical :

Messe votive «de Spiritu Sancto»
Plain-chant, 9°¢ Messe et Credo II
Immeédiatement aprés le dernier
Evangile :

Antienne « Exaudi nos Domine » ;
Psaume 68 (alterné entre les
membres du synode et le sémi-
naire) ;

Oraisons pour l'ouverture du syn-
ode ; Evangile selon St-Luc IX —
1a6; Veni Creator.

Allocution de Mgr. I’Evéque.
Présentation des Statuts diocé-
sains en francais.

Présentation des Statuts diocé-
sains en allemand.

Fin de la séance du matin.

Diner & la Salle de Concert.
Séance d’aprés-midi a la Cathé-
drale.

Chant des litanies des Saints.
Bénédiction papale.

Discussion éventuelle sur les Sta-
tuts diocésains.

Propositions pour les élections.
Elections.

« Professio fidei» et
tum ».

15h 40 Allocution de Mgr. le Prévét.
16417 h Heure Sainte.

17h 00 Cloéture du Synode.

10h 15

11h 20

11h35
12h 00

12h 30
13h 00

13h15
15h 00

« juramen-

Wahlvorschlage

Tudices synodales

Pro approbatione ad mentem Can. 1574
Episcopus Basileensis Synodo dioecesanae
sacerdotes, quorum nomina sequuntur, ad
munus iudicum synodalium proponit Rev-
mos ac Illmos et Pl. Rev. Dominos:

Godefridum Binder, Solodori

Dr. Aloisium Hunkeler, Solodori

Gabrielem Cuenin, Solodori

Dr. Franciscum Wigger, Solodori
Ernestum Simonett, Lucernae

Dr. Josephum Stirnimann, Lucernae
Josephum Fleury, Delémont

Dr. Hadrianum Meile, Bernae
Josephum Stalder, Bernae
Franciscum Schnyder, Tugii
Josephum Wey, Basileae
Alphonsum Gmiir, Kreuzlingen

Officiales et Ministri Synodi

Revmi ac Celmi Episcopi vices gerens:
Revmus ac Illmus D. Dr. Gustavus Lisi-
bach, Praepositus Capituli cathedralis et
Vicarius Generalis.

Promotor Synodi:

Revmus ac Illmus D. Gabriel Cuenin, Vi-
carius Generalis et Canonicus Ecclesiae
cathedralis.

Procurator Cleri:

Revmus ac Illmus D. Godefridus Binder,
Decanus Capituli cathedralis.

Notarius Synodi:

Rev. D. Dr. Aloisius Rudolf von Rohr,
Cancellarius episcopalis.

Magistri caeremoniarum:

Rev. D. Dr. Leonardus Weber, Regens se-
minarii majoris.
Rev. D. Dr. Otto WyB, Sacellanus.

Magister cantorum:

Rev. D. Hugo Durrer, Sacellanus.

Scrutatores Synodi:

Revmus D.Dr. Rudolphus Wualz, Paro-
chus Ecclesiae cathedralis et Canonicus
honorarius.

Rev. D. Edmundus Meier, Parochus in
Grenchen et Camerarius Capituli.

Examinatores synodales

Pro approbatione ad mentem Can. 385
Episcopus Basileensis proponit Synodo dioe-
cesanae sacerdotes, quorum nomina sequun-
tur, ad munus examinatorum synodalium
pro periculis ad conferendum beneficium
paroeciale ad mentem Can. 459, § 3, n. 3
Revmos ac-Illos et Pl. Rev. Dominos:

Dr. Gustavum Lisibach, Solodori

Gabrielem Cuenin, Solodori

Dr. Josephum Bannwart, Solodori

Dr. Leonardum Weber, Solodori

Aemilianum Specker, Solodori

Dr. Aloisium Rudolf von Rohr, Solodori

Dr. Aloisium Miiller, Solodori

Paulum Bourquard, Delémont

Dr. Andream Chévre, Bassecourt

Examinatores synodales

Pro approbatione ad mentem Can. 385
Episcopus Basileensis Synodo dioecesanae
sacerdotes, quorum nomina sequuntur, ad
munus examinatorum synodalium proponit
Pl. Rev. Dominos:

Arnoldum Gisiger, Balsthal

Edmundum Meier, Grenchen

Dr. Rudolphum Walz, Solodori

Dr. Josephum Biihlmann, Lucernae

Alfredum Tschopp, Schotz

Josephum Fleury, Delémont

Georgium Mathez, Porrentruy

Joannem Stduble, Tugii



588

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG

1956 — Nr. 45

Jacobum Troxler, Basileae
Aemilium Obrist, Wohlen
Fridolinum Miiller, Weinfelden
Aloisium Roveda, Sirnach

Parochi consultores

Pro approbatione ad mentem Can. 383
Episcopus Basileensis Synodo dioecesanae
sacerdotes, quorum nomina sequuntur, ad
munus parochorum consultorum proponit
Pl. Rev. Dominos:

Joannem Graber, Mimliswil
Georgium Trarbach, Kleinliitzel
Josephum Jost, Hochdorf
Nicodemum Petermann, Escholzmatt
Josephum Barthe, St. Ursanne
Othmarum Jeannerat, Biel
Josephum Moll, Ettingen
Carolum Merke, Basileae
Antonium Gerodetti, Zeiningen
Ottonem Schnetzler, Wettingen
Alphonsum Gmiir, Kreuzlingen
Aemilianum Waeschle, Ramsen

Mitteilungen

1. Anmeldung: Es ist unerldBlich, dai
sich jeder Teilnehmer mit der Karte, die
der heutigen Nummer der «Schweizerischen
Kirchenzeitung» beiliegt, rechtzeitig anmel-
det. Anmeldefrist: 17. November.

2. Reise: Die hochwiirdigen Herren De-
kane mogen in ihrem Dekanat entweder
personlich oder durch einen Beauftragten
Kollektivbillette oder einen Autocar bestel-
len, falls die Teilnehmerzahl entsprechend
grof} ist.

3. Kleidung: Beim Pontifikalamt und bei
der Synodalversammlung tragen alle Teil-
nehmer Soutane oder Wessenberger, Super-
pelliz und Birett. Dazu kommen fiir Dom-
herren: Mozetta, Domherrenkreuz; fir
Chorherren: Mozetta und Brustkreuz; fiir
Prilaten: Mantelletta; fiir Dekane: Mozetta.
Als Garderobe dienen fiir Domherren und
Prédlaten die Rdume der Dompropstei und
des luzernischen Domherrenhauses, fur alle
ubrigen der Pfarrsaal St.Ursen unterhalb
der Kathedrale.

4. Plitze in der Kathedrale: Alle Teil-
nehmer an der Synode nehmen Platz im
Schiff der Kathedrale. Die vordersten
Bénke sind reserviert fiir das hohe Dom-
kapitel, fiir Kanoniker, Prédlaten und Or-
densobere. AnschlieBend folgen die H.H.
Dekane und die Delegierten der einzelnen
Dekanate und die ubrigen Teilnehmer. Die
Platze werden vor Beginn des Pontifikal-
amtes eingenommen, und zwar so rechtzei-
tig, dal beim Einzug des hochwiirdigsten
Bischofs die Platze besetzt sind.

5. Gemeinsame Gesdnge: Fur alle gemein-
samen Gesédnge werden den Teilnehmern
die entsprechenden Texte ausgeteilt. Es mo-
gen sich alle eines wiirdigen, gemeinsamen
Gesanges befleifen und deshalb der Lei-
tung des Gesanges die gebiihrende Auf-
merksamkeit schenken.

6. Geschdftsordnung: Nach Can. 362 ist
der hochwiirdigste Bischof «unicus in sy-

nodo legislator». Die HH. Synodalen haben
beratende Stimme. Alle Beschliisse erhal-
ten Rechtskraft mit ihrer Verkiindigung
durch den hochwiirdigsten Bischof. Wer
einen Kkleineren Ab&anderungsantrag zu
einem Artikel des Statutenentwurfes ein-
bringen will, kann dies tun auch noch am
Tag der Synode bis 14 Uhr beim Notar der
Synode (schriftlich).

Abstimmungsberechtigt sind alle Teilneh-
mer der Synode. Die Abstimmungen ge-
schehen durch Aufstehen oder Sitzenblei-
ben.

Waihrend der Synodalverhandlungen wer-
den die Tiiren der Kathedrale geschlossen;
gedffnet bleibt nur der Eingang auf der
Ménnerseite beim Sakramentsaltar.

7. Mittagessen im Konzertsaal: Das Mit-
tagessen (mit Ausnahme der Getridnke)
wird allen.Teilnehmern gratis offeriert.

8. Besichtigungen: Am Tage der Synode
stehen die neurenovierte Jesuitenkirche und
der Domschatz in der Kathedrale zur Be-
sichtigung offen.

9. Logis: Wer vor oder nach der Synode
in Solothurn Logis wiinscht, moge das auf
der Anmeldekarte vermerken.

10. Parkpldize: Zeughausplatz-Riedholz-
platz, vor dem Baseltor, beim Konzertsaal,
Dornacherplatz.

11. Die Recollectiones in Dottingen und
Stein fallen am 26. November der Synode
wegen aus.

Communications pratiques

1 Inscriptions : il est nécessaire que cha-
que participant au synode s’inscrive, jus-
quw’au 17 movembre au plus tard, au moyen
de la carte jointe au présent ne de la Kir-
chenzeitung.

2 Voyage : M.M. les Doyens pourront, si
le nombre des participants est suffisant,
aviser a procurer un billet collectif ou un
autocar.

3 Tenue : tous les participants porteront
la soutane (ou talare), le surplis et la ba-
rette.

M.M. les Chanoines, mosette et croix ;

M.M. les Prélats, manteletta ;

M.M. les Doyens, mosette.

Un vestiaire est réservé, pour M.M. les
Chanoines et Prélats a la résidence du Pré-
vot et du Chanoine lucernois; pour les
autres participants, a la salle paroissiale de
St-Ours, en dessous de la cathédrale.

4 Place & la cathédrale. Tous les partici-
pants -au synode prennent place dans la
nef : les premiers bancs sont réservés au
Chapitre, aux Prélats et aux Superieurs
d'Ordres religieux. Suivent les Doyens, les
délégués des décanats et les autres partici-
pants. Chacun doit occuper sa place avant
T'entrée solennelle de Son Excellence.

5 Chants. Le texte des chants a exécuter
en commun sera remis a chaque partici-
pant. Tous s’efforceront de réaliser une

digne exécution des chants et préteront
attention a la direction.

6 Ordre de U Assemblée délibérative. D’a-
prés la canon 362, 'Evéque est « unicus in
synodo legislator». Les participants au
synode ont seulement voix consultative.
Toutes les décisions ont force de droit dés
leur promulgation par l'Evéque.

Les propositions éventuelles de change-
ment d'un article du projet de statuts
doivent étre faites par écrit, auprés du Se-
crétaire du synode, jusqu'a 14 heures, le
jour méme du synode.

Tous les participants ont droit de vote.

Le vobte se fait par assis et levés.

Pendant les délibérations, les portes de
la cathédrale seront fermées, a I'exception
de la porte latérale de droite, prés de l'au-
tel du St-Sacrement.

T Diner & la Salle de concert. Le diner
(4 l'exception de la boisson) est offert
gracieusement a tous les participants.

8 Le jour du synode, I'église des Jésuites
restaurée et le trésor de la cathédrale se-
ront ouverts.

9 Logement. Si quelqu’un désire loger a
Soleure la veille ou le soir du synode, il
devra l'indiquer sur sa carte d’inscription.

10 Parcs pour autos : Place de I'Arsenal
— Riedholzplatz — Porte de Bale — Parc
de la Salle de concert — Dornacherplatz.



	

