
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 124 (1956)

Heft: 45

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schujg izerjscbe
kiRcbewzeitgnq

INFORCDATIONSORQAH pÜRpRAQGH ÖBRTbeOkOQlS
SGGkSORqG UHÖklRCbGHpoIlTlk

LUZERN, DEN 8. NOVEMBER 1956 VERLAG RÄBER & CIE., LUZERN 124. JAHRGANG NR. 45

«LUCTUOSISSIMI EVENTUS»
Rundschreiben Papst Pius' XII. zwecks Anordnung öffentlicher Gebete für Ungarn

AN DIE EHRWÜRDIGEN BRÜDER,

DIE PATRIARCHEN, PRIMATEN, ERZBISCHÖFE

UND DIE ANDERN OBERHIRTEN,
DIE IN FRIEDEN UND GEMEINSCHAFT

MIT DEM APOSTOLISCHEN STUHLE LEBEN

Papst Pius XII.
EHRWÜRDIGE BRÜDER, GRUSS UND APOSTOLISCHEN SEGEN!

Die tieftraurigen Ereignisse, von denen
die Völker Osteuropas erschüttert werden,
vor allem das Uns so teure Volk Ungarns,
das gegenwärtig durch ein schauerliches
Blutbad geht, erschrecken zutiefst Unser
Vaterherz und sicher alle jene, denen die
Rechte der Zivilisation, die menschliche
Würde und die den einzelnen und den Na-
tionen geschuldete Freiheit am Herzen
liegen.

Im Bewußtsein Unseres Apostolischen
Amtes können Wir daher nicht anders, als
euch alle, ehrwürdige Brüder, sowie die
einem jeden von euch anvertraute Herde
inständig aufrufen, ihr möchtet, von mit-
brüderlicher Liebe beseelt, mit Uns eure
flehentlichen Gebete zu Gott emporsenden,
um von Ihm — in dessen Hand die Ge-
schicke der Völker, aber auch die Macht
und das Leben ihrer Lenker liegen — zu
erlangen, daß dem Blutvergießen ein Ende
gesetzt werde und endlich einmal der
wahre Friede aufleuchte, der sich gründet
auf Gerechtigkeit, Liebe und wahrer Frei-
heit. Es mögen alle einsehen, daß die ge-
störte Ordnung unter den Völkern nicht
wiederhergestellt werden kann mit der
Macht der Waffen, die nur Tod über die
Menschen bringen, nicht mit äußerer Ge-
wait, die das Denken der Staatsbürger
nicht zu unterdrücken vermag, auch nicht
mit trügerischen Theorien, die den Men-
sehen zugrunde richten und die Rechte der
Kirche und des bürgerlichen und christ-
liehen Gewissens verletzen; und niemals

kann mit äußerer Gewalt das Sehnen nach
wahrer Freiheit erstickt werden.

In dieser schweren Lage, die einen Teil
der geliebten Herde so hart bedrängt, tritt
eine teure Erinnerung vor Unsern Geist:
Als Wir Uns vor vielen Jahren als Legat
Unseres Vorgängers Pius' XI. seligen An-
gedenkens nach Budapest begaben, um dort
am internationalen eucharistischen Kon-
greß teilzunehmen, da hatten Wir die
Freude und den Trost zu sehen, wie die
lieben Katholiken Ungarns mit großer An-
dacht und tiefer Ehrfurcht dem Allerhei-
ligsten folgten, das feierlich durch die
Straßen der Stadt getragen wurde. Wir
zweifeln nicht, daß derselbe Glaube und
dieselbe Liebe zum göttlichen Erlöser noch
immer die Gemüter dieses Volkes beseelen,
obwohl die Befürworter des gottlosen Kom-
munismus mit allen Mitteln es unternah-
men, die Religion der Väter aus den Her-
zen auszurotten. Wir vertrauen daher fest
darauf, dieses hochedle Volk werde auch in
der gegenwärtigen schweren Bedrängnis
inständig zu Gott beten, damit der er-
sehnte Friede, der mit der rechten Ord-
nung verbunden ist, erlangt werde. Und
Wir hoffen auch zuversichtlich, daß alle
wahren Christen in der ganzen Welt ihre
Gebete mit denen ihrer Brüder, die von so
viel Unglück und Unrecht heimgesucht
werden, zum Zeugnis der gemeinsamen
Liebe vereinen. Besonders fordern Wir zu
diesem heiligen Wettstreit des Gebetes alle
jene auf, denen nach dem Beispiel des gött-

liehen Erlösers, dessen Person Wir auf Er-
den vertreten, Unsere besondere Liebe ge-
hört: Wir meinen die Kinder, deren ju-
gendliches Alter sich auszeichnet durch
Unschuld und Gnade. Wir vertrauen be-
sonders stark auf ihr Gebet, denn man
darf sie gewissermaßen die Engel dieser
von so vielen und großen Verbrechen und
Sünden beschmutzten Welt nennen. Mit
ihnen mögen alle Christen die mächtige
Fürsprache der allerseligsten Jungfrau an-

AUS DEM INHALT
ßwMdsc/ireiben Papst Pius' XII.

«Litctwosissimi ecentus»
Herne Märtyrer —• aber Howiprowißler

AfctueZZe Fragen der Zitwrgisclie»
Bewegung

Ordinariat des Bisfmns BaseZ

Die Xircftencer/oZgung in Ungarn
Cit?'swTO consummacerunt

BEILAGE:
Einladung «ur Synode des Bistums
BaseZ —• Incitation au Synode du

diocèse de BâZe
Die Diösesansynode im Law/e der

Gesc7iicÄte
Le synode diocésain de DeZémont

en 1581
Die Diösesansynoden im neuen Bistum

BaseZ con 1896 und 1931
Tagesordnung — Ordre de jour

WaZiZcorscZiZäge
MitteiZîtngen — Co?nmunications

pratiques



570 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1956 —Nr. 45

Keine Märtyrer — aber Kompromißler
ZUR KAMPFTAKTIK DER KOMMUNISTEN GEGEN DIE KIRCHE

Von besonderer Seite erLaZZen wir soeben
den nacTi/oZ^enden La;/ef)eric/tt. Die Aus/üb-
rurege» unseres .Mitarbeiters, dessen Namen
wir ans begrrei/ZicZien Gründen nicüt nennen
dürfen, stützen sieb au/ «uverZässige /n/or-
mationen ans erster QueZZe. Sie erZiaZten ein
besonderes Gewicht durch, die /urcüfbare
Tragödie, die sieb sur Stunde in Ungarn ab-
spieZt, und ent/iüZZen die wa?irb.a/t diaboZi-
scben MeZboden, mit denen die Zcommnnisfi-
scben AfacbZbaber in den Ländern Linter
dem .Eisernen Forbang gegen die Biscbö/e
und die Priester vorgeben. J. S. F.

Die äußeren Daten der Kirchenverfol-
gung in den Ländern hinter dem Eisernen
Vorhang sind meist bekannt. Nicht bekannt
und erkannt sind aber die Methoden, die
die Kommunisten gegen die Geistlichen,
besonders gegen die Bischöfe, anwenden,
um sie gefügig zu machen. Wir hatten Ge-

legenheit, einige Priester verschiedener
Länder hinter dem Eisernen Vorhang zu
sprechen. Ihre Erfahrungen wollen wir im
folgenden darstellen. Sie machen uns klar,
wie raffiniert die ausgeklügelten Maßnah-
men ineinanderpassen und nur von starken
Priesterpersönlichkeiten siegreich be-

kämpft werden können.

Was fordert das kommunistische Regime
vom Klerus?

Ein offener Kampf wird im allgemeinen
vermieden, aber man verlangt, daß die
Kirche sich positiv «zur neuen sozialen
Ordnung» stellt, d. h. also, man begnügt
sich nicht damit, daß die Katholiken eine
loyale Haltung zu den Organen der Volks-
republik einnehmen, sondern die Priester
müssen sich für die «Umerziehung» des
Volkes einsetzen. Dies hätten auch die frü-
heren Staaten verlangt! Vom Klerus hat

rufen, die bei Gott soviel für uns vermag,
ist sie doch die hehre Gottesgebärerin und
unsere geliebte Mutter.

Wir zweifeln nicht daran, daß überall in
Städten und Dörfern, ja selbst in entlege-
nen Gegenden, wo das Licht des Evange-
liums aufgestrahlt ist, alle Christen, vor
allem die Knaben und Mädchen dieser Un-
serer Aufforderung, der sich die eure an-
schließen möge, bereitwilligst entsprechen
werden, damit mit dem Beistand und der
Hilfe Gottes, der von so vielen angefleht
wurde, und auf die Fürsprache der aller-
seligsten Jungfrau das teure, sosehr ge-
quälte und blutende Volk der Ungarn und
ebenso die übrigen Völker Osteuropas, die
ihrer religiösen und bürgerlichen Freiheit
beraubt sind, ihre Angelegenheiten in Ge-

rechtigkeit, wahrer Ordnung, in Glück und
Frieden regeln können, indem zugleich die
Rechte Gottes und des Christkönigs ge-
wahrt werden, dessen ist «das Reich der
Wahrheit und des Lebens, das Reich der
Heiligkeit und der Gnade, der Liebe und

das Volk gerade in diesen Ländern (Polen,
Tschechoslowakei, Ungarn) eine so hohe
Meinung, daß nur über sie eine Änderung
der Lage erwartet werden kann. Eine
«freundschaftliche Haltung» soll der Pro-
paganda dienen, daß die politischen Füh-
rer nicht gegen die Kirche sind. Sie soll
aber politisiert und laisiert werden, damit
sie den religiösen Einfluß langsam verliert.
Ein Kompromiß soll darin bestehen, daß
die Schulen und Jugendorganisationen zer-
schlagen werden und dafür materielle
Hilfe für den «patriotischen Priester» in
Aussicht gestellt wird. Die Bischöfe ver-
weigerten ihre Zustimmung und wurden
deshalb eingekerkert. An ihre Stelle traten
dann die von der Abteilung für Kirchen-
fragen eingesetzten «Generalvikare».

Das Dilemma ist also folgendes: Kann
ein Geistlicher der Unterdrückung der
Schule und Presse zuschauen ohne zu pro-
testieren und dafür die Spendung der Sa-
kramente in beschränkter Freiheit einzu-
tauschen? Wenn sich aber die guten Prie-
ster einsperren lassen, kommen an ihre
Stelle die schwachen und später die in Se-

minarien des Staates ausgebildeten! Soll
das so kommen? So fragen sich in ihrer
Gewissensnot die Geistlichen, die Wider-
stand leisten.

Dazu kommt ein weiteres: Die Priester
waren in den östlichen Ländern bisher im-
mer so geachtet, weil sie sich nicht mit
rein politischen Fragen abgaben. Sie ge-
nossen z. B. bezüglich des Militärdienstes
Vorrechte. Nun sieht das Kirchenvolk sie
arbeiten, ganz den andern Bürgern gleich-
gestellt, also für die Mentalität dieser Völ-
ker degradiert. Zum Unglück gibt es einige,
die sich insofern auf die Seite des Regimes

des Friedens» (Präfation des Christkönigs-
festes).

Ehrwürdige Brüder! Von dieser Hoff-
nung beseelt, erteilen Wir jedem einzelnen
von euch und euren Gläubigen, vornehm-
lieh aber jenen, die in Ungarn und in den
übrigen Ländern Osteuropas unter solch
harten Bedingungen leben und von solch
schwerer Drangsal bedrückt werden — na-
mentlich auch jenen Oberhirten, die ent-
weder im Kerker oder in Gewahrsam ge-
halten werden oder verbannt wurden —
von Herzen den Apostolischen Segen als
Unterpfand der himmlischen Gnade und
Ausdruck Unseres Wohlwollens.

Gegeben in Rom, zu St. Peter, am 28.
Oktober, am Christkönigsfest, im Jahre
1956, im 18. Unsere Pontifikates.

PAPST PIUS XII.

/Lafeireisc7ier OriginaZZexZ ersc/uenen
im «Osserva/ore .Romano» Nr. 252, Mon-
Zag/DiensZag, 29./SC. OfcZ. 1956. Für die
«SKZ». übersetsf von J. SZJ

stellen, weil sie wenigstens bei der Ge-
meinde bleiben wollen. Sie sagen: Das Un-
heil wird größer, wenn ich gehe. Anstelle
der Hirten kommen Mietlinge, und dann?
Aber nicht alle denken so, und die Un-
Sicherheit wird vermehrt, weil nun zwei
Haltungen offenbar werden: die entschie-
dene und die kompromißbereitere, die —
nach Ansicht ihrer Verteidiger — die im
Augenblick klügere ist. Das Volk aber wird
verwirrt.

Wenn die Priester einheitlich vorgingen,
verstände das Volk sie. So weiß es nicht:
Sollen auch wir so handeln? Dann aber
hätten die Kommunisten erreicht, was sie
bezwecken, sie herrschten, indem sie zwei
Parteien bilden. Die Bischöfe leiden natür-
lieh noch mehr darunter. Sagen sie ja, berau-
ben sie die Gemeinden ihrer Hirten, sagen
sie nein, kompromittieren sie sich und ge-
ben ein schlechtes Beispiel, wie die Augen-
zeugen immer wieder betonen. Das Volk
kann und will nicht unterscheiden zwi-
sehen materieller und formeller Mitwir-
kung, kennt nicht die Formel vom «kleine-
ren Übel». So wiederholt sich hier das
schwere Dilemma.

Die Folge ist eine große Verwirrung in
den Herzen aller. Der Teufel heißt ja auch:
der Diabolos, d. h. der, der alles durchein-
anderwirft. Die Priester sind isoliert von
ihren Bischöfen und müssen meist allein
entscheiden, was zu tun ist. Wie gemein
die Kommunisten vorgehen, um die Isola-
tion immer undurchdringlicher zu machen,
zeigt die Tatsache, daß für das Verlesen
des Hirtenbriefes nicht die Bischöfe, son-
dern die Pfarrer bestraft werden. Die Ab-
teilung für Kirchenfragen kontrolliert alle
von der bischöflichen Kurie ausgehenden
Briefe, und die Priester wissen nicht, ob
der Bischof unter Druck oder nach Ver-
handlungen zugestimmt hat oder nicht.
Verlesen die Priester nun diese Anordnun-
gen, geben sie der Gemeinde Ärgernis; tun
sie es nicht, werden sie wegen «Ungehor-
sams gegen die kirchlichen Behörden» be-
straft. Auch im Beichtstuhl kann der Pfar-
rer seine Gläubigen nicht aufklären, weil
er fürchten muß, daß ein Spitzel die Ant-
wort benutzt, um ihn anzuzeigen. Die Ab-
solution wegen der Zugehörigkeit zur kom-
munistischen Partei zu verweigern, wird
als Verbrechen gegen den Staat geahndet.
Auf der Kanzel kommt eine offene Sprache
nur dann in Frage, wenn ein Geistlicher
seine Deportation riskiert. Arbeitet ein
Priester in einer Arbeitsbrigade, wird von
kommunistischer Seite das Gerücht ausge-
streut, er sei ein «fortschrittlicher Prie-
ster». Zumal dann, wenn er auf einem Dorf
mittut, wo eine Kolchose besteht. Die
Bauern hassen diese Kollektivwirtschaft,
und der Geistliche kommt in den Verdacht,
da Vorschub zu leisten. Geht er nicht,
wird er als Volksfeind angeprangert.

Oft soll er für «Freunde der Sowjet-
union» werben. Tut er es, verliert er das

Vertrauen seiner Gläubigen, wenn auch die



1956 —Nr. 45 SCHWEIZERISCHE KI R C H E N Z EI T U N G 571

gebildeten Laien sich dieser Organisation
anschließen, ohne daß das einfache Kir-
chenvolk daran Ärgernis nimmt. Der Prie-
ster wird eben viel strenger beurteilt als
ein Laie.

Nähmen alle eine einheitliche Haltung
ein, wäre die Verwirrung weniger groß.
Weil sie aber selbst entscheiden müssen,
sind sie geteilt.

Die Ordensleute sind in gleich großer
Gefahr. Als sie im Jahre 1950 eingesperrt
wurden, ließ man ihnen die Wahl: entwe-
der eine Pfarrei übernehmen oder ins Kon-
zentrationslager wandern. Die Übernahme
einer Pfarrei war aber an die Bedingung
gebunden, aus dem Orden auszutreten. Bis
auf einige weigerten sich natürlich alle, ob-
wohl die Bischöfe Mangel an guten Prie-
stern hatten. Sie wollten das Volk nicht
verwirren.

Die Folgen dieser Taktik

Sie sind schwerwiegend. Zunächst, weil
bei den katholischen Völkern des Ostens
die Geistlichen eine hohe gesellschaftliche
Stellung bekleideten. Viele Laien haben für
die Verteidigung der Priester Gut und Le-
ben geopfert. Nun hält das einfache Volk
die Geistlichen für schwach, ja ungläubig,
weil sie versuchen, mit den Kommunisten
zusammenzuarbeiten, um bleiben zu kön-
nen. Die Kirchen derjenigen Geistlichen,
die einen Modus iwewdi suchen, stehen
leer, obwohl ihnen oft keine Feigheit vor-
geworfen werden kann. Die Unschuldigen
wurden mit den wirklich Schuldigen verur-
teilt, und zwar sehr scharf. Es genügte
schon, daß ein Kaplan aus der Haft ent-
lassen wurde, ohne einen Kompromiß un-
terschrieben zu haben. Die Gläubigen hiel-
ten ihn für verdächtig und fragten: War-
um ist ausgerechnet dieser nach Hause ge-
kommen? Etwas kann nicht stimmen!
Weiter: Wurde ein Priester von einer
Pfarrei auf eine andere versetzt, empfin-
gen ihn die Leute mit Mißtrauen. Noch
schlimmer, wenn sein Vorgänger weg
mußte, weil er unnachgiebig war, dann war
die Anordnung sicher eine Sache der Par-
tei. Dasselbe mußten die Ordensleute mit-
machen, wenn sie ohne die erwähnte Er-
klärung unterschrieben zu haben, entlassen
wurden und nun auf eine Pfarrei geschickt
wurden, um arbeiten zu können. Die Frage
war immer: Warum gerade sie? Als ein
Bischof, um nicht seine Herde zu verlassen,
eine vage Erklärung abgab, wollte das Volk
seine Kinder nicht von ihm firmen lassen.
Den Priestern machte man Vorwürfe, wenn
sie bei diesem Bischof Besuch machten. In
der letzten Zeit haben diese scharfen Ur-
teile nachgelassen, aber jeder fragt sich,
warum nicht alle zu einem Kompromiß be-
reit sind. Die Liebe des Volkes gehört
ohne allen Zweifel auch heute noch den
Kämpfern und Duldern.

Da die Kommunisten die Stärke der
Kirche nur in ihrer äußeren Organisation
sehen, könnte man sagen, daß ihre Taktik

einige Erfolg gebracht hat; denn sie ist
weitgehend zerstört, und die innere Un-
Sicherheit hat einen bedrohlichen Grad er-
reicht, weil es gelungen ist, den Klerus
wenigstens so weit zu spalten, daß das Volk
ihn nicht mehr versteht. Die Nachgiebigen
werfen den andern vor, daß sie sich nicht
den Umständen anpassen, um weiter Seel-
sorge treiben zu können. Die Nervenstär-
keren sagen: Ihr verratet die religiöse Mis-
sion und gebt schweres Ärgernis. Ein Re-
gens eines Priesterseminars sagte zu den
Seminaristen, die lieber in die Arbeitsbri-
gaden gingen, als weiterzustudieren: «Ihr
habt den Priesterberuf in euch gefühlt, als
es noch ehrenhaft war und euch ein ganz
gutes Leben gesichert werden konnte.
Heute, wo es heißt, unter erschwerenden
Umständen arbeiten, werft ihr eure Last
ab und verratet euren Beruf, eure Kirche
und Gott selbst!»

Haben wir Fehler begangen?

Es ist nach dieser kurzen Darstellung
der großen Schwierigkeiten klar, daß der
Klerus hinter dem Eisernen Vorhang sich
die Frage vorlegt: Haben wir etwas falsch
gemacht, und woraus resultieren viele Vor-
gänge bei uns? Wir geben die Antworten
wieder, die diese Geistlichen sich selber ga-
ben.

Zunächst wissen sie alle, daß der Kom-
munismus mit Gewalt eingeführt werden
soll. Die kleinen Länder sind nicht gefragt
worden. Die Entwicklung ging über sie hin-
weg. Aber hätten wir — so fragen sie sich
—- die Entwicklung verlangsamen können?

Die Kirche war nur auf eine Verfolgung
wie in Rußland vorbereitet: Schließung der
Kirchen, Abschwören oder Tod. Und davon
hörte man nichts. Wir waren auf die Tak-
tik der Überredung, der Politik der Spal-
tung zwischen Bischof und Priester, Prie-
ster und Volk nicht vorbereitet, weil wir
die Biegsamkeit der Gegner unterschätz-
ten. Wir kannten die Lehre und die Praxis
trotz einigen oberflächlichen Kenntnissen
zuwenig. Wir haben ihn wohl für uns ver-
urteilt, aber nicht daran gedacht, die Glau-
bigen damit bekanntzumachen, sie auch
vor den kleinen Körnchen Wahrheit zu
warnen, die im schlechtesten System ver-
borgen sind. Und diese haben die Agenten
den Leuten in allen Schichten angeboten
und einen Teil von ihnen gefangen. Als
dann einige Verbesserungen, die unser so-
ziales System gebrauchen konnte, einen
materiellen Vorteil brachten, wurden un-
sere Leute unsicher. Auch einige Geistliche
redeten so, als ob wir nur die Gefahr, aber
nicht die Sehnsucht nach Gerechtigkeit ge-
sehen hätten. Dort sind sie eingebrochen in
den Schafstall.

Viele Ordensleute haben es als eine Ironie
der Geschichte angesehen, daß der Kampf
gegen die Kirche nötig war, um zu einer
echten ZMsammenarbeit zwischen Welt-
und Ordensklerus zu kommen. Jetzt ist es

teilweise zu spät, gemeinsame Richtlinien
aufzustellen, um auch unter den gegenwär-
tigen Bedingungen Hand in Hand voranzu-
gehen.

Da die Machthaber keinen Akt der Glau-
bensverleugnung verlangen, sondern ein
Versprechen, nur die Politik des Regimes
zu unterstützen, wie Arbeit innerhalb einer
Brigade, Verdammung des Krieges in
Korea und Indochina, Ächtung der Atom-
waffen, hat sich bei manchen ein Komplex
entwickelt, den man mit «einem schlechten
bürgerlichen Gewissen» bezeichnen könnte.
Daraus folgt dann aber, daß diese beiden
Ebenen keine Berührungspunkte hätten.

Auch die Fehler in der religiösen Erzie-
hung rächen sich jetzt. Denn — nach den
Worten einiger Kenner der Verhältnisse —
kommt nun die allzu sorglose Art heraus,
mit der wir keinen Wert auf eine zusam-
menhängende Lebensanschauung legten, so
daß die Agenten in ihrem Eifer und ihrer
Überredungskunst es fertig bringen, die
Gläubigen zu täuschen, wenn sie von «rei-
ner Politik» sprechen. «Wir haben viel zu
spät erkannt, daß jeder Katholik ein Pio-
nier sein muß.» Die Katholiken sind in
einem falschen Sinn Bürger geworden und
haben auch ihre karitativen Werke nicht
genug zum Dienst an den Armen offen-
gehalten.

Wie sollen sich die Katholiken verhalten?

Wir können hier nur die Auffassung wie-
dergeben, wie sie in vielen Gesprächen von
denen geäußert wurden, die dieses System
aus eigener, jahrelanger Anschauung ken-
nen. Auch den Deutschen war es komisch
zu Mute, wenn ein «freier Demokrat» ihnen
während der Nazizeit Verhaltungsweisen
empfehlen wollte. Uns kommt es hier dar-
auf an, zu zeigen, wie eigentlich die see-
lische Situation ist, und wie diese Völker
glauben, ohne heilbaren Schaden diese
Jahre überwinden zu können.

Eine ganz kleine Minderheit möchte
durch Zusammenarbeit in allen nicht di-
rekt den Glauben berührenden Punkten an
einer Gefangennahme vorbeikommen. Dies
wird von der überwältigenden Mehrheit ab-
gelehnt.

Die zweite Gruppe verweigert grundsätz-
lieh jedes Entgegenkommen, weil sie auf
das Heil der Herde schaut, die sicher
Schaden nehmen würde. Sie sagen, daß in
der kommunistischen Weltanschauung alles
miteinander verquickt ist und wegen des
Mangels an Freiheit jeder, der den kleinen
Finger gibt, doch morgen die ganze Hand
geben muß. «Man muß immer den Kon-
text lesen, wenn man eine Stelle verstehen
will.» Diese Priester und Laien weigern
sich nicht, die Pflichten gegen den Staat zu
erfüllen, wollen aber keinen Akt eines Ge-
horsams einsetzen, der in der Folge als
Billigung ausgelegt werden könnte. Auch
dann nicht, wenn die verlangte Handlung
in einem anderen Staat geringfügig wäre.



572 SCHWEIZERISCHE K IR C H E N Z E IT U N G 1956 —Nr. 45

Es ist ihr Grundsatz, keinem Ärgernis zu
geben, weder den eigenen Leuten noch dem
Ausland, das bestimmt darin eine Schwäche
sieht. Im Gefängnis oder im Lager können
sie —• so glauben sie fest — der Sache
Christi mehr nützen als durch einige
kleine Freiheiten, die morgen aufgehoben
werden können. Die Kirche muß in allen
ihren Dienern diesem Regime gegenüber
hart und opferbereit sein. Die Kirche hat
sich ja oft darum bemüht, auch unter Op-
fern, zumal materiellen, mit dem Staat
einigermaßen auszukommen. Wenn die
Partei diesen Wunsch nicht verstehen will,
ist es der beste Beweis, daß sie mehr ver-
langt. Und das können wir nicht wie sie

sagen.
Die dritte Gruppe will bewußt so weit

entgegenkommen, wie es nicht durch kirch-
liches Gesetz verboten ist. Sie sagen, die
von der Regierung gestellten Bedingungen

sind innerlich nicht schlecht. Im Gegen-
satz zu den «patriotischen» Priestern be-
schränken sie sich auf das Allernotwen-
digste, um den guten Willen zu zeigen. Auf
ihrer Seite haben sie das Argument, daß
die offene Verfolgung bis jetzt nicht aus-
gebrochen ist. Wenn der Staat sich «tole-
rant» zeigen will, nehmen wir ihm nicht
einen politischen Vorwand und lassen wir
ihm die Maske, die er abwirft, wenn wir
sie ihm ohne große Not abreißen. Um der
Kirche zu nützen, dürfen wir diese Situa-
tion für die Kirche, also für das Gute, ge-
brauchen.

Das Herz des Volkes hängt natürlich an
denen, die kompromißlos nein sagen. Sie
sind ihr Vorbild, an ihnen rankt sich ihre
Hoffnung hoch, daß diese äußerst bedroh-
liehen Jahre überstanden werden.

Wie die Berichterstatter sagen, wird der
Einfluß dieser Männer immer schwächer.

Dann sind die, die um des größten Gutes
willen das kleinere Übel in Kauf genom-
men haben, die einzigen, welche die Sakra-
mente spenden können. Die Gefahr bleibt
aber, daß die Priester und Laien für alles
verantwortlich gemacht werden, was das

Regime tut. Die einfachen Bauern wissen
nicht, was für innere Motive einen Men-
sehen bewegen, so und nicht anders zu
handeln. Was geschieht aber, wenn auch
diese aufhören, frei zu sein? So schließt
sich der verhängnisvolle Kreislauf, wenn
nicht immer wieder Männer und Frauen
jenseits aller Kompromisse die Fahne der
Helden hochhalten.

Alle sagten, daß keiner weiß, was kommt.
Daß aber die Gnade Gottes jeden Tag aus
Schwachen Helden macht, wenn es um den
Glauben geht, versicherten sie immer wie-
der. Heute aber ist für viele die Stunde der
Finsternis angebrochen. - a?i/ -

Aktuelle Fragen der liturgischen Bewegung
ANSPRACHE PAPST PIUS' XII. AN DIE TEILNEHMER DES 1. INTERNAT. PASTORALLITURGISCHEN KONGRESSES

II. Die Liturgie und der Herr

Wir möchten jetzt Unser besonderes
Augenmerk richten auf die Meßliturgie und
den Herrn, der in ihr Priester und Opfer-
gäbe zugleich ist. Weil da und dort in be-
zug auf einzelne Punkte Ungenauigkeiten
und Ungereimtheiten zutage treten, wer-
den Wir ein Wort sagen über die «Actio
Christi», die «praesentia Christi» und die
«infinita et divina maiestas Christi».

f. «Actio C7i?-isfi»

Die Liturgie der Messe hat zum Ziel, die
Größe des Mysteriums, das sich darin voll-
zieht, sinnenfällig zu machen, und die der-
zeitigen Bemühungen zielen darauf ab, die
Gläubigen auf so aktive und verständliche
Art als nur möglich daran teilnehmen zu
lassen. Sosehr dieses Bestreben gerecht-
fertigt ist, läuft man doch Gefahr, ein
Nachlassen der Ehrfurcht zu verschulden,
wenn man die Aufmerksamkeit von der
Haupthandlung ablenkt und dafür andere
Zeremonien in die Augen springen läßt.

Welches ist denn die Haupthandlung des
eucharistischen Opfers? Wir haben aus-
führlich davon gesprochen in der Ansprache
vom 2. November 1954 (Acta Ap. Sedis, 46,
1954, pag. 668—670). Wir haben dort zu-
nächst die Lehre des Konzils von Trient
angeführt : «In diesem göttlichen Opfer, das
in der Messe vollzogen wird, ist derselbe
Christus enthalten und wird unblutig ge-
opfert, der sich auf dem Altar des Kreuzes
einmal blutig dargebracht hat... Denn es
ist die eine und dieselbe Opfergabe, der-
selbe, der sich jetzt durch den Dienst der
Priester opfert und sich selbst damals am
Kreuze darbrachte, nur die Opferungsweise

(Fortsetzung)

ist verschieden» (Konzil von Trient, 22. Sit-
zung, 2. Kap.). Und Wir fuhren fort mit fol-
genden Worten: «Deshalb bringt der zele-
brierende Priester, indem er die Person
Christi vertritt, das Opfer dar, und er
allein, nicht das Volk, nicht die Kleriker,
ja nicht einmal die Priester, die fromm und
andächtig dem Opfernden dienen, obgleich
diese alle einen gewissen aktiven Anteil am
Opfer haben können und auch haben»
(Acta Ap. Sedis, loc. cit. pag. 668).

Wir haben dann weiter unterstrichen,
daß man infolge mangelnder Unterschei-
dung zwischen der Frage nach der Teil-
nähme des Zelebranten an den Früchten
des Meßopfers und der Frage nach der Na-
tur der von ihm gesetzten Handlung zu fol-
gender Schlußfolgerung gekommen war:
«Die Feier einer einzigen Messe, der hun-
dert Priester beiwohnen, sei dasselbe wie
hundert Messen, die von hundert Priestern
gefeiert werde.» Von dieser Behauptung
erklärten Wir: «Sie muß als Irrtum zurück-
gewiesen werden.» Und zur Erklärung füg-
ten Wir bei: «Bezüglich der Darbringung
des eucharistischen Opfers gibt es so viele
Handlungen des Hohenpriesters Christus,
als zelebrierende Priester sind, keineswegs
aber so viele, als Priester sind, die die Messe
eines Bischofs oder Priesters fromm an-
hören; denn indem diese dem heiligen Op-
fer beiwohnen, vertreten sie keineswegs die
Person des opfernden Christus und handeln
nicht in seinem Namen, sondern sie sind
vielmehr den gläubigen Laien gleichzustel-
len, die der Messe beiwohnen» (Acta Ap.
Sedis, 1. c. pag. 668; «Schweiz. Kirchenzei-
tung» 122, 1954, S. 554).

Was die liturgischen Kongresse anbe-
trifft, so sagten Wir bei der gleichen Ge-

legenheit: «Diese Tagungen befolgen zu-
weilen eine eigene Praxis, indem nämlich
nur einer das heilige Opfer feiert, während
die andern (seien es alle oder die meisten)
diesem einen Opfer beiwohnen und in ihm
die heilige Kommunion aus der Hand des

Zelebranten empfangen. Wenn dies aus
einem rechtmäßigen und vernünftigen
Grund geschieht..., ist dieser Handlungs-
weise nichts in den Weg zu legen, voraus-
gesetzt, es liege ihr nicht der erwähnte Irr-
tum zugrunde»; das heißt der Irrtum, die
Feier von hundert Messen durch hundert
Priester sei gleichwertig einer einzigen
Messe, der hundert Priester andächtig bei-
wohnen.

Demnach ist das zentrale Element des

eucharistischen Opfers dasjenige, wo — um
die Worte des Konzils von Trient (Sess.

XXII, cap. 2) wieder aufzunehmen — Chri-
stus auftritt als «se ipsum offerens». Dies
ist der Fall bei der Konsekration, wo im
gleichen Tun, durch das der Herr die Trans-
substantiation bewirkt (vgl. Conc. Trid.
XIII, cap. 4 et 3), der zelebrierende Prie-
ster «personam Christi gerens» darstellt.

Auch wenn die Konsekration sich ohne
äußern Aufwand und in aller Einfachheit
vollzieht, ist sie der Mittelpunkt der gan-
zen Opferliturgie, der Mittelpunkt der
«actio Christi cuius personam gerit sacer-
dos celebrans» oder die «sacerdotes conce-
lebrantes» im Falle einer wirklichen Kon-
zelebration.

Neuere Vorkommnisse geben Uns Anlaß,
gewisse diesbezügliche Punkte zu präzi-
sieren :

Wenn die Konsekration des Brotes und
Weines gültig vollzogen ist, ist das ganze
Tun Christi selbst vollendet. Auch wenn



1956 — Nr. 45 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 573

alles folgende nicht vollzogen werden
könnte, würde an der Opferhandlung des

Herrn gleichwohl nichts Wesentliches feh-
len.

Ist die Konsekration vollzogen, so kann
hernach die «Oblatio hostiae super altare
positae» erfolgen, und sie erfolgt in der Tat
durch den zelebrierenden Priester, durch
die Kirche, durch die anderen Priester,
durch jedweden Gläubigen. Aber dieses

Darbringen ist nicht «actio ipsius Christi
per sacerdotem ipsius personam sustinen-
tem et gerentem». Das Tun des konsekrie-
renden Priesters ist in Wahrheit ein Tun
Christi selbst, der da durch seinen Diener
handelt.

Im Falle einer Konzelebration im eigent-
liehen Sinn des Wortes handelt Christus
anstatt durch einen einzigen Diener durch
mehrere. Im Gegensatz dazu findet bei der
bloß zeremonienmäßigen Konzelebration,
die auch Sache eines Laien sein könnte,
keine gleichzeitige Konsekration statt.

Es erhebt sich nun hier eine wichtige
Frage: «Welche Absicht und was für ein
äußeres Tun sind erfordert, damit wahr-
haft Konzelebration und gleichzeitige Kon-
sekration stattfinde?»

Rufen Wir hiezu in Erinnerung, was Wir
in unserer Apostolischen Konstitution
«Episcopalis Consecrationis» vom 30. No-
vember 1944 sagten (Acta Ap. Sedis, 37,
1945, pag. 131/32). Wir bestimmten dort,
daß bei der Bischofsweihe die zwei Bi-
schöfe, die den Konsekrator begleiten, die
Absicht haben müßten, den Erwählten zu
weihen, und daß sie infolgedessen die
äußeren Handlungen setzen und die Worte
aussprechen müßten, durch welche die zu
übertragende Vollmacht und Gnade be-
zeichnet und übertragen werden. Es ge-
nügt also nicht, daß sie ihren Willen mit
dem Willen des Hauptkonsekrators verei-
nen und erklären, daß sie dessen Worte
und Handlungen zu ihren eigenen machten.
Sie müssen selber diese Handlungen set-
zen und selber die wesentlichen Worte aus-
sprechen.

Gleich verhält es sich mit der Konzele-
bration im eigentlichen Sinn. Es genügt
nicht, den Willen zu haben und kundzu-
geben, daß man die Worte und die Hand-
hingen des Zelebranten zu seinen eigenen
mache. Die Konzelebranten müssen selber
über das Brot und den Wein sprechen:
«Dies ist mein Leib», «Dies ist mein Blut»;
sonst ist ihre Konzelebration eine bloß
zeremonienmäßige.

Man darf auch nicht behaupten: «Die
einzige letzten Endes entscheidende Frage
sei, zu wissen, in welchem Maße die von
der Gnade getragene persönliche Teil-
nähme, mit der man diesem kultischen
Opfer beiwohnt, die Anteilnahme am Kreuz
und an der Gnade Christi vermehre, die
uns mit Ihm und untereinander verbin-
det.» Diese ungenaue Art der Fragestel-
lung haben Wir schon in der Ansprache

vom 2. November 1954 zurückgewiesen;
aber gewisse Theologen können darüber
immer noch nicht zur Ruhe kommen. Wir
wiederholen es also: Die entscheidende
Frage (sowohl für die Konzelebration wie
für die Messe eines einzigen Priesters) ist
nicht, zu wissen, welche Frucht die Seele
daraus ziehe, sondern, welches die Natur
der Handlung sei, die gesetzt wird. Setzt
der Priester, als Diener Christi, die «actio
Christi se ipsum sacrificantis et offeren-
tis» oder setzt er sie nicht.

Ebenso ist es bei den Sakramenten. Es
handelt sich nicht darum, zu wissen, wel-
ches die durch sie bewirkte Frucht sei,
sondern ob die wesentlichen Elemente des
sakramentalen Zeichens gültig gesetzt wor-
den seien oder nicht. (Wesentlich ist das
Setzen des Zeichens durch den Spender
selbst, der die Plandlungen vollzieht und
die Worte ausspricht, mit der Meinung,
saltern faciendi quod facit Ecclesia.)

Das gleiche gilt bei der Zelebration und
Konzelebration. Man muß sehen, ob zur
inneren, notwendigen Absicht der Zelebrant
auch die äußere Handlung vollziehe und
vor allem, ob er die Worte ausspreche, die
die «actio Christi se ipsum sacrificantis et
offerentis» ausmachen. Dies ist nicht der
Fall, wenn der Priester nicht über das
Brot und den Wein die Worte des Herrn
sagt: «Dies ist mein Leib», «Dies ist mein
Blut».

fOripiwaZltbersefetme/ /itr die «SKZ» row
Dr. K. Sc7tJ (Schluß folgt.)

Aus dem Leben der Kirche

Mgr. Franziskus Tschann, der frühere
Vorarlberger Landesbischof gestorben

Am 9. Oktober 1956 verkündeten die Glok-
ken von allen Kirchen Feldkirchs den Tod
des einstigen Generalvikars des Vorarlbergs,
Bischof Franziskus TscZkmito. Der Verewigte
entstammte einer alten Vorarlberger Familie
und wurde am 3. Oktober 1872 in Bludenz als
Sohn eines Bahnbeamten geboren. Er wurde
am 29. Juni 1897 zum Priester geweiht. Sein
erstes hl. Meßopfer brachte er in Einsiedeln
dar. 1897 bis 1901 wirkte er als Benefiziant in
Rankweil, dann wurde er zum bischöflichen
Sekretär am Generalvikariat in Feldkirch be-
stellt. Als bischöflicher Sekretär wirkte er
bis 1917, dann war er Fürstbischöflicher Rat
der Apostolischen Administratur in Feldkirch
bis zum Jahre 1925. Als Generalvikariatsrat
hat Mgr. Tschann für seine Heimat bereits
sehr viel Ersprießliches leisten können. Im
Jahre 1925 erfolgte seine Ernennung zum
Provikar für Vorarlberg der Apostolischen
Administratur Innsbruck-Feldkirch. Als im
Jahre 1936 der damalige Bischof Dr. Sigis-
mund Waite von Feldkirch nach Salzburg
berufen wurde, um Erzbischof zu werden,
war es dem nun mehr hingeschiedenen da-
maligen Provikar Mgr. Tschann zu danken,
daß dem Lande Vorarlberg der Bischofs-
sitz Feldkirch erhalten blieb. Weihbischof
und Generalvikar wurde Franziskus Tschann.
Im österreichischen Konkordat von 1934
war zudem festgelegt worden, daß in Feld-
kirch stets ein Weihbischof und General-
vikar für Vorarlberg residieren werde. Im
Sinne dieser Bestimmungen wurde Mgr.
Tschann am 18. Oktober 1936 im Salzburger

ORDINARIAT
DES BISTUMS BASEL
Diözesan-Synode vom 26. November 1956

in Solothurn

Die BeiZat/e zur heutigen Nummer der
«Schweizerischen Kirchenzeitung» gilt im
Sinn von Kan. 358 CIC als o//isieZZe Bin-
tadwrtp zur Diözesan-Synode vom 26. No-
vember 1956 in Solothurn. Wir bitten aZZe

TeiZne7i.mer, die beigelegte AnweZcZekarte
unverzüglich an die bischöfliche Kanzlei
in Solothurn einzusenden. Falls die An-
meldekarte irrtümlicherweise nicht beige-
legt wurde oder beim Transport verloren-
ging, bitten wir dennoch um scZtri/fZicZie
AwmeZcZwwg'.

SoZofZmrw, den 8. November 1956.

BiscZiö/Zic/ie KawaZei

Synode diocésain du 26 novembre 1956
à Soleure

Le SMppZémettf paraissant dans le nu-
méro de ce jour de la «Schweizerische
Kirchenzeitung» doit être considéré
comme invitafioti o//icieZZe au Synode dio-
césain du 26 novembre 1956 (ad mentem
Can. 358 CIC). Nous prions fotts Zes parti-
cipanfs de retourner sans faute Za carte
de participation ci-jointe à la Chancellerie
épiscopale à Soleure. Si cette carte s'était
égarée en cours de route, nous demandons
aux intéressés de bien vouloir s'annoncer

par écrit.

SoZewre, le 8 novembre 1956

La CZianceZZerie de Z'BvêcZié.

Dom zum Bischof geweiht und zum General-
vikar der Apostolischen Administratur Inns-
bruck-Feldkirch für deren Vorarlberger An-
teil ernannt. Als Weihbischof war er Titu-
larbischof von Panio.

Seit 1941 lebte Bischof Tschann, dem Ka-
puzinerorden als «Frater adscriptus» zuge-
tan, einfach wie ein Kapuziner in seiner
Feldkircher Wohnung. Wer immer ihn dort
besuchte, konnte sich dem Zauber seiner
seraphischen Fröhlichkeit und Freundlich-
keit nicht entziehen. Er blieb bis zum Tode
ausgezeichnet durch eine unerschütterliche,
wahrhaft priesterliche Güte. Bei aller Ein-
fachheit der Lebensführung strahlte in sei-
nem Heim der Glanz wahrer bischöflicher
Haltung. Mit Recht trug er auch den Ehren-
namen eines Vaters des Vorarlberger Klerus.

Als die Gesundheit von Mgr. Tschann
rasch abzunehmen begann, entschloß er sich
im Januar 1955, sein Amt niederzulegen.
Zum Nachfolger wurde Mgr. Dr. Bruno
WecZme?' ernannt.

In der Reihe der Weihbischöfe und Gene-
ralvikare seit 1820, also seit der Abtrennung
des Vorarlberger Oberlandes vom Bistum
Chur und der Zuweisung zum Bistum Bri-
xen, war Mgr. Tschann der zehnte. Die
sterbliche Hülle des Verblichenen wurde
unter großer Beteiligung von Klerus und
Volk am 13. Oktober in Feldkirch beigesetzt.



574 SCHWEIZERISCHE K I R C H E N Z E IT U N G 1956 —Nr. 45

Die Kirchenverfolgung in Ungarn
I. DIE SCHWEIGENDE KIRCHE

LBeric/ii eines AM£re»ae»sre» — Kortsetenn^

3. Die Kirchenverfolgung; beginnt

Man muß schon sagen, die «siegreiche Rote
Armee» benahm sich wie eine wilde Horde,
als sie Ungarn überflutete. Sie vergewaltigte
die Frauen, plünderte, tötete. Doch ihr un-
menschliches Benehmen war ein Gegengift
gegen den Kommunismus der «Proletarier».
Zwei Arbeiter schauten den russischen Sol-
daten in Budapest vor der Jesuitenkirche zu.
Da sagte einer zum andern: «Nun, man hat
uns immer gelehrt, die Priester verdummen
das Volk. Wer hat aber diese verdummt und
vertiert, wo sie ihre Popen doch ausgerottet
haben?!» —• Gleich am Anfang erschien eine
Deputation der «roten» Arbeiter in Csepel,
der größten Industriesiedlung Ungarns (im
Süden von Budapest), und verlangte ein ka-
tholisches Benediktinergymnasium für ihre
Kinder. Und weil sie es auch handgreiflich
ernst meinte, erhielt sie die Schule und dazu
noch eine von Schwestern geleitete Mädchen-
schule.

Nachdem sich die Rote Armee dem unga-
rischen Volke in der brutalsten Weise «vor-
gestellt» hatte (Budapest soll von Sträflings-
einheiten der Armee erobert worden sein),
begann die «Pazifizierung» der Gemüter. Der
Stadtkommandant von Budapest z. B., ein ge-
wisser General Tschernischow, zitierte die
«Leiter der Popen aller Religionen» zu sich
und erließ ihnen folgende drei Befehle: 1. Da
der große Stalin befohlen hat, daß den Prie-
stern nicht ein Haar gekrümmt werden darf,
müssen alle Priester (auch Rabbiner, prote-
stantische Pastoren) die «kirchliche Uni-
form» (gemeint ist der Talar) tragen, damit
der glorreiche russische Soldat schon von
weitem sieht (noch bevor er schießt), daß er
einen Priester vor sich hat. 2. Alle Kirchen
müssen geöffnet werden, auf den Altären
viele Kerzen brennen, die Orgel soll spielen
— dazu viel, sehr viel Weihrauch und Prie-
stergesang. überhaupt soll alles so wie bis-
her, ja sogar viel besser gehalten werden!
3. Alle «unprovozierten» Gewalttätigkeiten
gegen Priester sollen ihm persönlich gemel-
det werden (wo doch niemand zu ihm zuge-
lassen wurde!).

Aber die Wir7cZic/f,/ceit — Der Bischof von
Györ, Mgr. W. Apor, wurde, während er 200
Frauen, die in seine Residenz flüchteten und
im Keller von ihm persönlich behütet wur-
den, am Karfreitag 1945 von Soldaten, die
sich Frauen «holen» wollten, erschossen. Er
durfte nicht feierlich begraben werden, weil
das einem Protest gegen die «siegreiche, be-
freiende» russische Armee gleichgekommen
wäre. — In Budapest versteckten sich in
einem großen Keller an die 40 Ordensschwe-
stern, um der Brutalität der Russen zu ent-
gehen. Vier oder fünf Priester hielten Wache.
Da kamen die P.ussen, wieder um sich
Frauen zu holen. Als die Priester Wider-
stand leisteten, wurden Handgranaten in den
Keller geworfen. Die Priester starben und
einige Schwestern mit ihnen. In den Dörfern
standen die Bauernburschen Tag und Nacht
Wache vor dem Pfarrhaus. Läutete die Kir-
chenglocke Sturm, so lief die ganze Bevöl-
kerung zum Pfarrhaus, um den Pfarrer zu
schützen. Der Pfarrer erhielt dann in der
Regel einen gefälschten Brief, in welchem
sein Bischof ihn zu sich rief. Der Pfarrer
erreichte natürlich nie seinen Bischof; un-
terwegs verschwand er, meistens für immer!

In derselben Zeit aber erschienen massen-
weise «rote Arbeitsbrigaden» in den Dörfern,
um zerstörte Kirchen zu reparieren. Dabei
wurde laut, überlaut die «Religionsfreiheit»
durch Lautsprecher verkündet. Nur jene

Priester, die überwiesene «Volksfeinde»
seien, hätten sich zu fürchten. — Dabei hat
sich herausgestellt, daß gerade jene Priester
«überwiesene Volksfeinde» sind, die durch
ihren echt priesterlichen Geist beliebt und
einflußreich waren. Dem «unterdrückten nie-
deren Klerus» wurde Ackerland ausgeteilt,
da der «hohe Klerus» für sie gesorgt habe.

4. Enteignung der Kirche

Der erste Schritt der Kommunisten, März
1945 war die volle Enteignung der Kirche. Sie
geschah im Namen der «Bodenreform». Der
Besitz der Kirche bestand fast ausschließlich
in Ackerboden; Ungarn ist ja ein Agrarland
— oder besser: war es, denn wo man vorher
exportierte, muß man jetzt Lebensmittel
importieren, und trotzdem hungert die Be-
völkerung. Riesige Fabriken wurden errich-
tet, Schwerindustrie für die Russen und für
das «Kriegspotential».

Durch die Enteignung wurde die Kirche
zur Bettlerin. Die Gläubigen konnten ihr
nicht helfen, da sie ebenso ausgeplündert
waren, und zwar nicht nur die «feudalen
Herren, die Magnaten», sondern gerade das
einfache Bauernvolk! Sein Vieh nahm den
langen Weg nach Rußland, doch der größere
Teil kam unterwegs um. Die Bauern mußten
sich selbst in den Pflug einspannen, um pflü-
gen zu können.

Daß die Kommunisten in Ungarn gleich
mit der Enteignung der Kirche beginnen
konnten, erklärt sich aus der kommunisti-
sehen Taktik. Diese Taktik ist sehr wendig
und paßt sich mit ziemlich geschickter Ela-
stizität den jeweiligen lokalen Verhältnissen
an. Nun, in Ungarn bestand unleugbar ein
AffrarproWem. Einige Schriftsteller schrie-
ben von 3 Millionen Agrarproletariern, Land-
arbeitern ohne eigenen Agrarbesitz. Die Zahl
ist übertrieben, die Tatsache des Ackerhun-
gers hingegen nicht. Was war unter diesen
Verhältnissen wohl gebotener und propagan-
distisch ergiebiger als eine racZifcaZe Boele»-
re/ormf/ Daß dadurch die Kirche und die
«Volksfeinde», die Grundbesitzer, finanziell
zugrunde gerichtet werden konnten, sprach
erst recht für einen solchen Anfang. Und die
Kirche konnte eigentlich gegen diese ent-
schädigungslose Enteignung gar nicht recht
protestieren. Im Taumel der «Bodenreform»
hätte dies leicht als «Volksfeindlichkeit» aus-
gewertet werden können. Und einer Entschä-
digung konnte man leicht den völlig ruinier-
ten Zustand des Staates entgegenhalten. So
kam es, daß die Kirche gegen diese entschä-
digungslose Enteignung gar nicht oder kaum
protestierte, um der feindlichen Propaganda
keinen Anlaß zur Gehässigkeit zu geben. Im
Gegenteil, die Bischöfe wünschten in einem
gemeinsamen Hirtenbrief den neuen Besit-
zern Gedeihen. Aber durch diese Enteignung
erlitt die Kirche einen harten Schlag. Wegen
der allgemeinen Verarmung — trotz aller
Bodenreform! — konnten die Gläubigen ihre
Kirche nicht erhalten.

Von Kirchensteuern konnte erst recht
keine Rede sein; die Kommunisten hätten sie
nicht zugelassen, wie sie sie auch jetzt nicht
zulassen, sogar ausdrücklich verbieten. Die
Erhaltung der Priester und der Kirche ist ja
ihr «Monopol», und zwar ausschließlich: Je-
der Bischof, Domherr, Pfarrer, Vikar wird
«großherzig» vom Staate «bezahlt». So haben
sie dem Kardinalprimas den zwei- bis drei-
fachen Gehalt des Ministerpräsidenten zuge-
wiesen (Kardinal Mindszenty hat nie einen
Pfennig angenommen), den Bischöfen den
Gehalt von Staatsministern usw., bis zum

letzten Vikar. Ebenso «sorgen» sie auch für
die Bedürfnisse der Kirchen und des «Kul-
tes». Diese «weitherzige Großzügigkeit» (frei-
lieh nur ein Bruchteil des geraubten Kirchen-
besitzes!) wird dann nach zwei Seiten pro-
pagcrocZistisc/i ausgenützt: erstens als Beweis
der «BeZififioMs/reilieit», zweitens als Erpres-
SMMffSOTifieZ gegen Bischöfe und Priester;
wer nicht «pariert», der mag verhungern!
Und sie bedienen sich nur zu oft dieses Mit-
tels, wenn sie nicht vorziehen, mit oder auch
ohne Prozeß sich der «Volksfeinde, Ver-
schwörer» usw. zu entledigen.

Nach der Enteignung durch das «Dekret»
600/1945 des 15. März 1945 folgten dicht nach-
einander weitere Schläge. Daß der Nitntiiis,
Mgr. Angelo Eotta, am 4. April 1945 aus dem
Lande verwiesen wurde, hat man kaum ge-
merkt; für Zeitungen und Radio war es keine
geeignete «Nachricht». Dann hieß es, die Tä-
tigkeit der Kirche Schritt für Schritt zu
unterbinden und sie aus dem öffentlichen
Leben herauszudrängen. Langsam wurde es
klar, was der Sowjet unter «Religionsfrei-
heit» versteht; das nämlich, was Rakosi (wie
am Anfang erwähnt wurde) mit dem Bilde
des Briefmarkensammelns ausdrücken wollte.
Religion bedeutet für sie nur und ausschließ-
lieh «Kult» und auch der womöglich nur zwi-
sehen den vier Mauern der Kirche. — So wie
der Stadtkommandant Tschernischow es be-
schrieb: Kerzen, Weihrauch, Orgel, Gesang.
Alles andere ist «Überschreitung der Reli-
gionsfreiheit». Selbst die Möglichkeit der
Selbstverteidigung gegen die Angriffe der
Gottlosenbewegung gehört nicht mehr zur
Religionsfreiheit und wird darum unmöglich
gemacht. Die Kirche soll zur «schweigenden»
Kirche gemacht werden; sie mag singen, ja
«staatsbejahend» predigen; sich aber gegen
Angriffe verteidigen, hieße «Proselytenma-
cherei», ja «volksfeindliche Aufwiegelung
abergläubischer Leidenschaften»

5. Die zwei Etappen
der KirchenVerfolgung

Daß die Sowjets die «Religionsfreiheit» in
dieser Weise verstehen, hat man nur schritt-
weise herausgefunden. Entweder rechnete
man mit einer blutigen «Liquidierung» der
Kirche, wie es ja anfangs in Rußland mit der
orthodoxen Kirche versucht wurde, oder man
glaubte, als sie nicht eintrat, die Jalta-Kon-
ferenz und die anderen Konferenzen hätten
doch wichtige Garantien für eine Verhältnis-
mäßig echte Freiheit der Religion den Bol-
schewiken abgezwungen. Erst allmählich er-
kannte man die wahre Strategie und Taktik
der Kirchenverfolgung. So erkannte man
auch erst recht spät, daß eine wichtige
«Etappe» der Verfolgung die Knecfcirnip der
Kirc/te ist, in der Absicht, die so geknechtete
Kirche als positive AfiiZieZ/eri» ait?» /commit-
nisfisc/tera ZieZe zu verwenden. In dieser
Etappe also soll die Kirche weder «liquidiert»
noch unter die Erde oder ins Ghetto gejagt
werden, sondern im Gegenteil, die Kirche soll
zu einem «positive» Ea/ctor» in der Verwirk-
lichung des Sozialismus» und dann des Kom-
munismus werden. Erst wenn man diese
Strategie streng im Auge behält, versteht
man die Ereignisse der Kirchenverfolgung
richtig und versteht auch, daß die Vei't/etvaZ-
tipitnc/ nicht zuerst eine physische (diese ist
natürlich auch unentbehrlich), sondern vor-
wiegend eine psj/c/tisc/te ist.

Zuerst aber müssen die Vorbedingungen
der psychischen Vergewaltigungen geschaf-
fen werden; die Kirche muß «mürbe» ge-
macht werden.

Die Enteignung des Kirchenbesitzes ist ein
bedeutender Schritt dazu, genügt aber nicht.
Die physisch-existentielle Abhängigkeit ist
zwar eine gute «Basis» für schwächere Men-
sehen; die heroischer Veranlagten werden



1956 —Nr. 45 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 575

aber dadurch nicht gebrochen. Zum Ertragen
körperlicher Entbehrungen findet man Kraft
in der Religion.

Es muß also zuerst, als vorbereitende
Etappe, jede nicht «kultische» Tätigkeit der
Kirche unterbunden werden. Die Organisa-
tion der Kirche muß zerschlagen oder we-
nigstens aufgelockert werden. Die Kirc/ie
mwß ««erst 2«r «sc7iw;eige«eZen KircZie» fire-
macZii werde«, sie dann entsprechend
«sprechenden Kirche» itmznwandeZn. So ver-
langt es die «Dialektik». Außerdem sei eine
in dieser Weise «sprechende» Kirche auf dem
besten Wege zu ihrer eigenen Vernichtung,
so meinen sie.

6. Vernichtung der Presse

In der Etappe der «schweigenden» Kirche
ist die Vernichtung ihrer Presse unentbehr-
lieh. Sie wurde auch vernichtet. Erst in der
zweiten Etappe der «sprechenden Kirche»
bekommen dann die «fortschrittlichen» oder
«patriotischen» oder «Friedens»priester oder
wie immer sie heißen Zeitungen oder Zeit-
Schriften. Von der einst so blühenden katho-
lischen Presse bleiben in Ungarn nur drei
kleine Blättchen übrig, die zudem mit «Pa-
pierschwierigkeiten» kämpfen. Das Henker-
beil schwebt über ihrem Kopf. Der Staat
zwingt sie dabei zu Veröffentlichungen sei-
ner Art; wenn sie es verweigern, werden sie
eingestellt. Diese Blättchen sind eine herz-
zerreißende Lektüre; die volle Wahrheit dür-
fen sie nicht schreiben, Lügen wollen sie
nicht veröffentlichen. Sie fristen ein küm-
merliches, langweiliges, leeres Leben. Am
liebsten möchten sie sich selbst «liquidieren»,
um diesem verlogenen Dasein ein Ende zu
machen.

Die Presse muß aber auch rwc7csrä«grig ver-
nichtet werden. Es entstehen immer längere
Listen der «faschistischen», «volksfeindlichen,
reaktionären» Bücher. Der erste Band der
großen Dogmatik von Professor Schütz
kommt auch auf die Liste. Bücher rein reli-
giösen Inhalts entpuppen sich als «volks-
feindlich»! Der Katechismus aber soll «volks-
freundlich» umgeschrieben werden, bekommt
freilich kein Papier dazu, denn Papier
braucht die «Szikra» («Funke»), der Verlag
der Kommunisten, der sich 1948 brüstet, daß
er in drei Jahren 860 Bücher in 5 Millionen
Kopien erscheinen ließ und das — in den
drei Jahren des größten Papiermangels! Die
proskribierten Bücher werden wie aus den
Bibliotheken, so aus Privathäusern geholt,
ja müssen «freiwillig», unter Anordnung
größter Strafen, ausgeliefert werden. Die
Bücher werden miZZionenioeise uernicZifef.
Und während die Kirche zum Schweigen ver-
urteilt ist, werden die Menschen mit anti-
religiöser «Literatur» gemeinster Art über-
flutet. Das Radio brüllt bis zur Stumpfsin-
nigkeit Angriffe gegen Religion und Kirche,
immer im Namen der «einzig echten» mar-
xistisch-leninistischen «Wissenschaft», wie
diese vom «größten Philosophen unserer
Zeit», d. h. Stalin, verkündet wird.

Das Pewsum des Jahres lourde so er-
Zedigi; die Kirchengüter enteignet, die Presse
vernichtet, die Druckereien (20) «nationali-
siert». Allein in der Benediktiner-Erzabtei
von Pannonhalma wurden zwei Eisenbahn-
waggons «volksfeindliche» Bücher gefunden,
schrieb entrüstet die «Vilagossag» («Das
Licht»)

7. Vernichtung der Vereine

Im Jahre 1946 machte man den ersten Ver-
such, der Kirche die Sc/mZe« zu entreißen,
Diese Schulen führten bereits ein gefährli-
ehes Dasein. Ihr Geist wurde für «obskuran-
tistisch» erklärt, ihre Lehrer wurden mole-
stiert. In den Schulen «entdeckte» man

Handgranaten, Maschinengewehre, «gegenre-
volutionäre» Verschwörungsversuche. Aber
bald sah man ein, daß der Versuch noch ver-
früht, weil noch nicht «reif» und «vorberei-
tet» war. Anders war die Lage bei den vie-
len Vereinen der Kirche. Von Anfang an
wurden sie in jeder möglichen und unmögli-
chen Weise gehindert, verleumdet, ja tätlich
angegriffen. Als nnmifteZbarer AnZofl für die
«Auflösung» aller nicht «streng kultischen»
Vereine diente die Erschießung eines russi-
sehen Offiziers vor einer Budapester Kneipe.
Augenzeugen sagten aus, betrunkene Russen
hätten ihn erschossen. Aber bald darauf er-
scheint ein offener Brief des Obej-7coTOmandie-
7'enden der 7'itssiscZien Truppe« in Ungarn,
General Sroiridoiu, an den Justizminister, in
dem er sich wegen Verschwörung gegen das
befreiende russische Heer beklagt und für
die Tötung zahlreicher Soldaten (Plünderer,
Vergewaltiger der Frauen), vornehmlich die
katholischen Organisationen, verantwortlich
macht! So erschien dann das Dekret 7330/
1946, das den Innenminister (Kommunist)
beauftragt, hier Ordnung zu schaffen. 4000
7£at/ioZisc?!.e Vereine tuende« ait/peZösf, ihr
Besitz, einschließlich ihrer Häuser kommu-
nistischen Vereinen übergeben, viele Leiter
verhaftet oder weggeschleppt. Nur die «rein
kultischen» Vereine (Rosenkranz, Altarver-
ein und ähnliche) durften weiter «leben».
Eine neue, feste Burg der Kirche war mit
der Hilfe des Oberbefehlshabers General Swi-
ridow aus Rußland mit einem Schlag genom-
men worden.

8. Angriff auf Sittlichkeit und Ehe

Aber die Kommunisten sind vielseitig. Pa-
rallel mit der obigen zerstörenden Arbeit
geht das Bestreben nach Zerstörung der
c7wisiZic7ie« SittZic7ifceit. Wie die Pilze im
Walde entstehen «Volkskollegien», wo man
es besonders auf die Bauernjugend abgese-
hen hat. Diese «Kollegien» (Internate), die
gratis sind, sind ohne Ausnahme koedukatio-
nistisch, Burschen und Mädchen zusammen.
Bald werden sie vom Volke Bordelle ge-
nannt — und leider mit Berechtigung! Diese
«Kollegien» ergeben bald die Stroßtruppen,
randalierende Truppen mit ihren Schrei-
Chören: «An den Galgen mit Mindszenty!»

Im Lande wimmelt es von Russen; die
GescZiZecZtts7cra«7cZteite« nahmen ein erschüt-
terndes Ausmaß an, unsere Frauen und
Mädchen wurden verseucht.

Die christliche Ehe ist eine feste Burg der
Sittlichkeit. Im April 1945 erscheint das De-
kret 6800 /1945 über die DTiescZi.eiditng. Auf
die einfache Willensäußerung der Ehegatten
muß jede Ehe als geschieden erklärt werden.
Für die etwaigen Kinder «sorgt» der Staat.

Auf sozialem Gebiet schreitet die Ve?-pro-
Zefarisifer-ung des Volkes weiter, und zwar
nach orthodox-marxistischer Lehre; Nur wer
Proletarier ist (das ist die Basis), wird auch
proletarisch denken (überbau), also muß
man ihn zum Proletarier machen. Den groß-
ten Widerstand leisten natürlicherweise die
selbständigen Bauern. Sie werden «Kulaken»
genannt. Dieses vorher nie gehörte Wort be-
kommt in der Propaganda die Bedeutung des
Volksfeindes, des Ausbeuters, des Verbre-
chers schlechthin.

9. Versuch, die Schulen zu zerstören

Eines der wichtigsten «Probleme» bleibt
aber immer die ScTiwZe — ganz besonders in
Ungarn, wo die Kirche die führende Rolle
im Schulwesen innehatte. Im Jahre 1946 ver-
sucht man sich das zweite Mal an diesen
Schulen. Eingeleitet wird der «Versuch» mit
einer Flut der Lügenpropaganda und mit
Terrorakten gegen einzelne Schulen. Aber
das christliche Volk versteht es immer bes-

Theologische Fakultät Luzern

Eröffnung des Studienjahres 1956/57

Die feierliche Eröffnung des akade-
mischen Studienjahres der Theologischen
Fakultät Luzern findet Mittwoch, den 14.

November 1956, nach folgendem Programm
statt ;

09.15 Hochamt in der Kapelle des Prie-
sterseminars

10.15 Eröffnungsakt in der Aula des Prie-
sterseminars. Rektoratsrede: Theo-
Zogisc/ie SfrowiMMgen der Gegenwart.

Die hochwürdige Geistlichkeit von Stadt
und Land sowie die Freunde der Theolo-
gischen Fakultät sind zu diesem Festakt
freundlich eingeladen und willkommen.

Der Rektor: Pro/. Dr. Rai/mund Erwi

ser, welche Bedeutung diese Schulen haben.
DaTi-osi, der Gauleiter, natürlich auch. In
einem Privatgespräch erklärt er: «Mit den
Erwachsenen ist nicht viel anzufangen. Der
Aberglaube und alles, was mit ihm verwach-
sen ist, steckt zu tief in ihnen. Man muß
eben abwarten, bis sie aussterben. Unsere
Zukunft ist die Jugend».

Aber die Schulen sind eine zu feste Burg;
mit einem Schlag kann sie nicht genommen
v/erden. Schon die Aufhebung der katholi-
sehen Vereine hatte das Volk nahe an einen
Aufstand gebracht. Ja, die Regierung mußte
an die Priester appellieren (nicht an die Bi-
schöfe, sondern an den «niedrigen» Klerus,
wie sie im Gegensatz zu dem «hohen» Klerus
genannt werden), sie sollen sich aus Vater-
landsliebe mit aller Kraft bemühen, daß zwi-
sehen der «befreienden russischen Armee»
und dem Volke ein friedliches Zusammen-
leben entstehe (1. August 1946) KardiwoZ
MmcZssentj/ antwortet im Namen des «niede-
ren» Klerus:

1. Den Gesandten des Heiligen Vaters hat
man ausgejagt. 2. Unsere Schulen und Bil-
dungsanstalten werden jeden Tag angegrif-
fen. Die Richtigstellungen auf diese Angriffe
werden nicht veröffentlicht. Es dient uns
zum großen Trost, daß unser Volk sich nicht
irreführen läßt, uns sein Vertrauen laut er-
weist. 3. Unsere Vereine wurden wegen eines
höchst dunklen Vorkommnisses aufgelöst.
Ich habe Untersuchung und Beweise ver-
langt. Ich wurde abgewiesen. 4. Priester wer-
den verhaftet; die Anklage gegen sie wird
nicht untersucht. Prozessionen, eine rein re-
ligiöse Tätigkeit, werden verhindert. Unsere
Zeitungen sind verboten, eine katholische
Partei nicht zugelassen. 5. Ich habe die tag-
liehen Angriffe der Zeitungen, unter ihnen
der Zeitungen der russischen Armee, gar
nicht erwähnt. — Solange diese unbewiese-
nen Angriffe andauern, solange wir keine
Genugtuung erhalten, so lange uns die Mög-
lichkeit der freien Ausübung unserer kirch-
liehen Tätigkeit nicht garantiert wird, kann
dem Appell keine Folge geleistet werden.»
(10. August 1946.)

Die «Antwort» auf diese Antwort ist ein
organisierter Wutschrei. Und mit aller Kraft
versucht man, den «niederen» Klerus (an den
der Appell gerichtet war), mit dem «hohen»
Klerus und besonders mit dem Kardinalpri-
mas Mindszenty zu entzweien. Der Volksfeind-
liehe «Zio7te» KZeras, ganz besonders der Kar-
dinal, seien allein Schuld daran, daß zwi-
sehen dem Staat und der Kirche kein Frie-
den zustande kommen könne. Der «niedere»



576 SCHWEIZERISCHE K IR C H E N Z E IT U N G 1956 — Nr. 45

fGerws sei im allgemeinen «volksfreundlich»,
verstehe die Zeichen der Zeit; werde aber
durch den Terror des «hohen» Klerus nieder-
gehalten. Der niedere Klerus habe die «vater-
ländische» Aufgabe, sich von diesem Terror
zu befreien; sie werden in diesem «Freiheits-
kämpf» mit der ganzen Macht des Staates
unterstützt. So wird der Weg zu der späteren
«Friedenspriesterbewegung» angebahnt.

Der Angriff auf die Schulen also beginnt
mit dem Versuch, in den nicht-kirchlichen
Schulen den verpflichteten fteZifirionsMwte?'-
riefet abs?iscfe.a//e»i. Ein entsprechender Ge-
setzentwurf wird im «Parlament» eingereicht.
Der Referent wagt zu behaupten: «Die Bi-
schöfe sind damit einverstanden, daß der
Religionsunterricht fakultativ erklärt werde;
die Eltern sollen entscheiden, ob das Kind
Religionsunterricht bekomme oder nicht.»
(Die Eltern, die man auf hundertfache Weise
terrorisieren kann!)

Aber die Regierung erlebt eine überra-
schung: Aus jeder Ortschaft wird mit den
kräftigsten Worten protestiert. Die ersten
sind die «roten» Arbeiter von Csepel (die
zwei Jahre vorher für ihre Kinder das katho-
lische Gymnasium erzwungen hatten), 10 000
Arbeiter marschieren auf und protestieren
gegen den «fakultativen» Religionsunterricht.
Der Gesetzentwurf wird daraufhin zurückge-
nommen. Die Zeit ist noch nicht reif genug.
Ja, Rakosi, der Kommunistenführer, leistet
sich bei dieser Gelegenheit ein marxistisch-
dialektisches Meisterstück. Er erklärt vor
einer Massenversammlung von Arbeitern:
«Der Religionsunterricht ist ein wesentlicher
Bestandteil unserer Demokratie und wird
folglich von der kommunistischen Partei

CURSUM CONS
Dekan Josef Küng, Pfarrer, Klingnau

Am 18. Oktober 1956 verschied im 71. Le-
bensjahr in Klingnau Stadtpfarrer Josef
Kwrcfir, Dekan des Kapitels Zurzach. Der
Heimgegangene erblickte das Licht dieser
Welt am 26. August 1886 im Freiämter Dorf
Benzenschwil (AG) als Sohn tiefgläubiger
Eltern. Mütterlicherseits war der Priester-
beruf in der Familie verwurzelt. Noch heute
wirkt ein Vetter des Verstorbenen als Pfar-
rer und Dekan in Jonschwil (SG). Jos. Küng
besuchte die Schulen seines Heimatdorfes
und die Bezirksschule in Muri. Dann kam er
1903 an die Stiftsschule Einsiedeln, mit des-
sen Konvent er stets treu verbunden blieb.
Die theologischen Studien absolvierte er nach
gut bestandener Maturität an der Universi-
tät Freiburg i. Br„ wohin damals die Aar-
gauer Theologen meistens ihre Schritte lenk-
ten. Nachdem er das aargauische theolo-
gische Staatsexamen bestanden hatte, das da-
mais in Aarau vor einer eigenen Kommission
abgelegt werden mußte, trat er im Herbst
1912 in den Ordinandenkurs in Luzern ein.
Am 13. Juli 1913 wurde Josef Küng in Lu-
zern durch Bischof Jakobus Stammler zum
Priester geweiht und brachte am 27. Juli in
seiner Heimatkirche zu Merenschwand zur
großen Freude der ganzen Pfarrgemeindo
sein Erstlingsopfer dar. Als geistlicher Vater
amtete der langjährige und verdiente Seel-
sorger von Merenschwand, Dekan Alois Mül-
1er (t 1940).

Als ersten Posten wies der Bischof dem
Neupriester die Kaplanei in Klingnau an.
Dort führte ihn der damalige Stadtpfarrer
und jetzige Dekan und Domherr Leopold
Seiler in die Seelsorge ein. Nach einem Jahr
gesegneter Wirksamkeit beriefen ihn die
Wohlenschwiler zu ihrem Pfarrer. Mit ju-
gendlicher Begeisterung übernahm Kaplan

nicht nur gutgeheißen, sondern auch unter-
stützt. Wir kennen die tiefe Glaubenstreue
des ungarischen Volkes. Und es ist unser
Entschluß, alles zu vermeiden, was diese reli-
giösen Gefühle verletzen könnte. Ich fühle
mich daher zu der Erklärung gezwungen,
daß die kommunistische Partei nicht nur
mißbilligt, sondern verurteilt jene Unduld-
samkeit und Verantwortungslosigkeit, mit
der die Partei der 7cZeme« Landwirte diese
Frage (des Religionsunterrichtes) auf die
Tagesordnung gebracht hatte!» — 10. 5. 1947.
— (Die Partei der kleinen Landwirte erhielt
in den Wahlen, aus Protest gegen die Kom-
munisten, die absolute Mehrheit und ver-
suchte, unter dem ruchlosen Terror zu ret-
ten, was zu retten war. Den Kommunisten
allerdings gelang es, in die Partei eine
«linke» Minorität «einzubauen».)

Die Lösung der Schulfrage wurde vorläufig
aufgeschoben.

Das nächste Opfer soll nun die Caritas-
organisation der Kirche sein. In der Hungers-
not der Jahre 1945 und 1946 hat diese Caritas
wahre Wunder gewirkt, besonders in Buda-
pest mit ihren 126 «Volksküchen». Aber die
Caritas war doch eine «nicht-kultische Füh-
lungsnahme» mit dem Volke (diesmal mit
dem hungernden Volke ohne Unterschied der
Religion oder Parteizugehörigkeit) Erst ver-
langte man, daß die Caritas 80 Prozent der
Liebesgaben den Kommunisten abgeben soll.
Darauf hat das Ausland seine Gaben einge-
stellt. Später wurde erklärt, die Verhältnisse
im Lande wären jetzt so «zufriedenstellend»,
daß die Caritas überflüssig geworden sei!
(Fortsetzung folgt) K/VO

UMMAVERUNT
Küng 1914 die Pfarrei und führte durch
sein seelsorgliches Arbeiten einen religiösen
Frühling herbei. Nur sieben Jahre waren
ihm vergönnt, als Pfarrer dieses Kirchen-
sprengeis zu wirken, der im letzten Jahr-
hundert durch den «Wohlenschwilerhandel» in
der ganzen Schweiz bekannt geworden war.
Dann riefen ihn die Klingnauer auf ihre ver-
waiste Pfarrei zurück (1922). Hier wirkte
nun Pfarrer Küng volle 35 Jahre. Durch
seinen Seeleneifer im Unterricht und auf der
Kanzel, die vielen Krankenbesuche und die
Tätigkeit in den verschiedenen Standesver-
einen sowie seine selbstlose Arbeit für die
Schule hat Pfarrer Küng Großes geleistet.

Unerwartet brach der Abend über dieses
vorbildliche Priesterwirken herein. Pfarrer
Küng machte noch zu Beginn des letzten
Oktobers die Priesterexerzitien in Dußnang
mit. Dort befiel ihn ein Unwohlsein, von dem
er sich scheinbar wieder erholte. Doch das
übel saß tiefer, als man ahnte, denn er litt
an einem heimtückischen Darmleiden, das
bald seinen Tod herbeiführen sollte. Gefaßt
und gottergeben empfing der Seelsorger die
heiligen Sterbesakramente, als er seine
letzte Stunde herannahen fühlte. Mit seinem
priesterlichen Freunde, P. Guido Käppeli,
OFMCap., brachte er die letzte Nacht seines
Lebens betend zu und gab dann seine Prie-
sterseele in die Hand des Schöpfers zurück.
Man kann sich kaum ein schöneres Priester-
sterben denken, als es Pfarrer Küng als
letzte Gnade vergönnt war. Der Verstorbene
war von goldener Freundestreue, gastfreund-
lieh und angesehen bei Behörden und Volk.
Am 18. Oktober wurde die sterbliche Hülle
des einstigen Ritters vom Heiligen Grab ne-
ben der Friedhofkapelle zu Klingnau beige-
setzt, betrauert von der Pfarrei, seinen
Freunden, besonders von den Kindern und
den Schwestern des Kinderheims St. Johann,

denen er einst seine seelsorgliche Liebe ge-
schenkt hatte. 80 Mitbrüder aus dem Welt-
und Ordensklerus gaben dem toten Priester
das Grabgeleite. Domdekan Binder feierte
für seinen toten Freund das Requiem. Für-
Sprech Peter Conrad, Baden, spendete als
Präsident des römisch-katholischen Synodal-
rates des Kantons Aargau dem verstorbenen
Stadtpfarrer von Klingnau die anerkennen-
den Worte: «Wir werden dem Dahingeschie-
denen das beste Andenken bewahren und
seine hohe, würdige Priestergestalt, die et-
was Sakrales an sich hatte, nie vergessen.»
Möge nun der ewige Hohepriester seinen
Diener für dessen reiches Priesterwirken be-
lohnen. A. F.

Spiritual Josef Tschudi, Brig
Ganz unerwartet ist am 22. Oktober 1956

Spiritual Josef Tscfewdi, der «Klosterpater»
von St. Ursula in Brig, auf dem Rückweg
von einer Tour auf den Dälligrat und das
Eggishorn an einem Herzschlag verschieden.
Der Verstorbene wurde am 7. März 1901 in
Oerlikon-Zürich geboren, war aber heimat-
berechtigt in Näfels. Das Gymnasium absol-
vierte er im Missionshaus Bethlehem in Im-
mensee, den philosophischen Studien oblag
er in Pullach bei München und den theolo-
gischen in Enghien (Belgien). Am 26. Juli
1932 wurde er von Kardinal Faulhaber in
München zum Priester geweiht. Nach Voll-
endung seiner Ausbildung wirkte Josef
Tschudi zuerst für kurze Zeit im «Maximilia-
neum» in Zürich, sodann von 1936 bis 1941
als Krankenseelsorger in der Klinik Viktoria
in Bern. Zehn Jahre (1941—1951) hatte er
das Amt des Verwalters und teilweise auch
des ökonoms im Exerzitienhaus Bad Schön-
brunn bei Zug inne. 1951 kehrte er wieder
zur Krankenseelsorge zurück, diesmal im
St.-Klara-Spital in Basel. Vor zwei Jahren
erhielt er seinen letzten Posten: Er über-
nahm die geistliche Leitung der großen Or-
densgemeinde der Ursulinen in Brig, insbe-
sondere auch die religiöse Ausbildung der
Novizinnen. Dazu kam noch der Religions-
Unterricht im Lehrerinnenseminar und der
öffentliche Beichtstuhl in der Klosterkirche.
Wo es ihm die Zeit erlaubte, gab der Ver-
storbene noch Exerzitien oder war zu an-
dern Aushilfen bereit.

Wie der Lebenslauf zeigt, war Spiritual
Tschudi fast immer auf verborgenen Posten
tätig, die aber einen vollen Einsatz und
selbstlose Arbeit verlangten. Und beides fand
sich bei dem Verstorbenen in ausgeprägtem
Maße. Seine Obern konnten sich auf ihn ver-
lassen, und jene, bei denen er längere Zeit
gewirkt, haben ihm immer ein treues Anden-
ken bewahrt. Solide, kernige Frömmigkeit
und treue, stille Pflichterfüllung zeichneten
ihn aus. Seine liebste Erholung fand er in
den Bergen —• er hatte manchen Viertausen-
der bezwungen. Inmitten dieser seiner so ge-
liebten Bergwelt, während des Breviergebe-
tes, wurde er in der Nähe der- Kapelle von
Eggishorn zu den himmlischen Gipfeln em-
porgeholt, zu denen er die ihm anbefohlenen
Seelen stets führen wollte. Sein Leib wurde
in Näfels, wo sein 80jähriges Mütterchen
noch lebt, der geweihten Erde übergeben.
Der Dominikanerprovinzial, P. Notker Hol-
wer, der gerade eine Volksmission hielt,
nahm die Einsegnung der Leiche vor. R. I. P.

-s£.

P. Josef Zürcher, Zürich

Nach vielem Wandern und vielseitigem
Schaffen durfte der von seiner Vikarszeit in
Bern und der Professur am Walliser Diöze-
sanseminar her manchen bekannte P. Josef
Zürcher am 10. Juli 1956 zur ewigen Heimat
gehen. Aus Menzingen (ZG) stammend, im
st.-gallischen Abtwil am 11. Mai 1889 gebo-



1956 — Nr. 45 SCHWEIZERISCHE KI R C H E N Z E I T U N G 577

ren und aufgewachsen, war er nach der Ma-
tura zum Theologiestudium nach Rom gezo-
gen. Im Schatten von St. Peter reifte in ihm
der Ordensberuf, und so zog er nach dem
philosophischen Doktorexamen ins Noviziat
der Gesellschaft Jesu nach Tisis. «Oh, ja, der
Carissimus Zürcher», so urteilte später sein
weiser Novizenmeister über ihn, «war schon
ein etwas gar intensives Temperament, aber
doch ein kernguter Mensch.» Intensiv liebte
es Josef Zürcher, alles anzupacken, was sich
ihm als Aufgabe bot, vom überhitzten Novi-
ziatsofen, den er so energisch abkühlte, daß
der Ofen platzte bis zur Studiervehemenz,
die ihn manchmal das Essen über den theo-
logischen Klassikern und der hebräischen
Bibel vergessen ließ und ihn schließlich zu
einem Erholungsjahr nötigte und noch bis in
die stille Forscherarbeit der letzten Lebens-
jähre. Zum Dank für die wiedererlangte Ge-
sundheit gelobte er kurz vor der Priester-
weihe, die er am 28. August 1922 empfing,
daß er nach Vollendung der Studien um die
Sendung hinter den Eisernen Vorhang bitten
wolle, um sich dort mit allem Einsatz der
religiösen Volksnot anzunehmen. Die Vor-
sehung wollte es anders. Der Vorhang blieb
geschlossen, und so wanderte er westwärts
nach Brasilien, wo er in Novafriburgo und
Sao Leopoldo Philosophie und Apologetik
lehrte, bis neue schwere Krankheit ihn zur
Rückkehr nach Europa zwang. Nun wirkte
er zuerst mehrere Jahre hindurch als Repe-
titor am Germanikum in Rom, von 1932 bis
1938 als Vikar an der Dreifaltigkeitskirche
in Bern. 1938 wurde er Professor der Philo-
sophie am Diözesanseminar in Sitten, wieder
mit all seiner Intensität und Eigenständig-
keit hingegeben. 1944 schrieb er — ob nur als
Vorsatz oder auch mit Trauer, wer weiß es?
— in sein Tagebuch lakonisch kurz: «Ana-
choret der Wissenschaft.» Der Arzt hatte
wegen starken Herzfehlers dringend zu ruhi-
gerer Schreibtischarbeit geraten, und so be-
gannen jetzt Jahre stillen Forschens in Zü-
rieh. Aristoteles und Piaton, die das christ-
liehe Philosophieren so nachdrücklich beein-
flußt haben, zogen ihn in ihren Bann. Sein
Fragen galt nun dem in Fachkreisen um-
strittenen Problem, welche von den Werken,
die den beiden Meistern zugeschrieben wer-
den, und damit welche Lehren wirklich von
ihnen stammen. Seit 1952 legte er seine Re-
sultate in drei Büchern vor. Während sie
einigen Kritikern als zu radikal in der Un-
echtheitserklärung galten, wurden sie von
andern als mutige Weiterführung der For-
schung begrüßt. Zu einem größeren letzten
Arbeitsplan versagte die Gesundheit. Tod-
krank kam er im Sommer 1956 ins Bürger-
spital von Zug. Am 13. Juli wurde er in
Schönbrunn zur letzten Ruhe bestattet. Sein
Novizenmeister hatte wohl richtig geurteilt:
«Intensiv», bei jeder Aufgabe «totus in illis»
und mit Eifer bei seiner Sache, selbständiger
Denker und alles andere als ein Schablonen-
mensch, dabei ein grundgutes und frommes
Gemüt, manchmal zu Schwermut geneigt,
und doch mit Sinn für Humor begabt. Wer
tiefer in ihn hineinschauen durfte, wußte,
wie er ein Mann überaus zähen inneren
Schaffens und Strebens war und wie alles

Zu verkaufen

antike Kruzifixe

innere und äußere Schaffen getragen und
durchseelt war von einer kindlich zutrau-
liehen Verehrung zur Mutter des Herrn. Sie
hat ihn sicher gut zu Christus geführt. RIP.

-H-

Kirchliche Chronik der Schweiz
75 Jahre katholische deutsche Seelsorge in

Genf

Am Christkönigsfest, dem 28. Oktober 1956,
durfte die deutschsprechende katholische Ge-
meinde Genf unter ihrem rührigen Seelsor-
ger Abbé Alfred Ebweter das Jubiläum ihres
75jährigen Bestehens begehen. Im Mittel-
punkt des Tages stand das feierliche Hoch-
amt mit Festpredigt von Domherrn Mgr.
Schnyder, Direktor der Inländischen Mission.
Die Kapelle Sf-Bom/ace als Zentrum der
deutschen Seelsorge in Genf wurde am 11.
Dezember 1881 an der rue Calvin von Abbé
BZcroc/iarcf gegründet. Abbé Blanchard rief
auch den Gesellenverein Genf ins Leben und
stand der deutschen Gemeinde 34 Jahre lang
vor. Sein Nachfolger war in den Jahren 1916
bis 1927 Abbé Wilhelm Geser, der das Töch-
terheim von St-Boniface gründete. Ein neuer
Aufschwung vollzog sich unter Abbé Walter
Amberp, der ab 1927 fast zwanzig Jahre lang
dem Werke vorstand und die heutige Kapelle
und Pension erbaute. Das 75-Jahr-Jubiläum
bedeutet indes wieder einen neuen Markstein:
Auf diesen Tag konnte ein neuer Anbau voll-
endet werden, so daß St-Boniface jetzt zwei
Pensionen, eine für Töchter, die andere für
Gesellen und Jungmänner, besitzt, mit schö-
nen Vereins- und Unterhaltungslokalen,
Theater- und Turnsaal, Werkstätten, Terrasse
und Garten. Alle Seelsorger, die Jugendliche
nach Genf ziehen sehen, seien erneut auf
dieses Zentrum deutschsprechender Seelsorge
aufmerksam gemacht (Avenue du Mail, 14).

Aus Zuschriften an die Redaktion
Gebetskreuzzug für Ungarn

Ein Leser der «Schweiz. Kirchenzeitung»,
der die gegenwärtigen Ereignisse in Ungarn
mit besonderer Anteilnahme verfolgt, macht
uns darauf aufmerksam, daß die Erhebung
der Freiheitskämpfer in Ungarn am gleichen
Tage begann, als der 500. Gedenktag des
Todes des hl. Johannes Kapistran am 23. Ok-
tober begangen wurde. Ist dieses Zusammen-
treffen wohl reiner Zufall? Doch kaum. Auf
dem Hintergrund des heutigen furchtbaren
Geschehens gewinnt die Gestalt dieses gro-
ßen Bußpredigers des 15. Jahrhunderts eine
besondere Bedeutung für die Gegenwart.
Dieser Heilige stand der ungeheuren Über-
macht des Islams gegenüber, der sich an-
schickte, das Abendland zu überfluten. Im
Vertrauen auf die Kraft des Namens Jesu
rief Johannes Kapistran zu einem Kreuzzug
auf.

Wäre es nicht gut, so meint unser Korre-
spondent in seiner Zuschrift, wenn die Seel-
sorger in diesen Tagen das gläubige Volk
auf die große Gestalt des hl. Kapistran und
sein durch Gott belohntes Vertrauen hinwie-

sen? Vielleicht liest der eine und andere
Leser nochmals aufmerksam den trefflichen
Artikel von P. Oktavian ScLmttcfci, OFMCap.,
über «Johannes Kapistran, Apostel Europas»,
in Nr. 43 und 44 der «SKZ» durch. Dieser
Artikel hat durch die neuesten Ereignisse
gerade für den Gebetskreuzzug, zu dem
Papst und Bischöfe aufrufen, eine besondere
Bedeutung gewonnen. J. B. V.

Neue Bücher
Philippe, M.-D.: Saint Thomas Docteur

Témoin de Jésus. Freiburg/Paris, Editions
St-Paul 1956. 50 S.

Das kleine Büchlein beschreibt mit bered-
ten Worten, wie der hl. Thomas sein ganzes
Leben der Erforschung und Verkündigung
der Wahrheit geweiht hatte, wie seine ganze
Liebe darin bestand, de?' Wa/wfteif, Christus
Zeugnis zu geben. Es gibt zugleich eine klare
und faßliche Übersicht über die katholische
Lehre von der Menschwerdung Christi und
der Hypostatischen Union. ft>.

Redaktionelles
1. Der heutigen Ausgabe der «Schweizeri-

sehen Kirchenzeitung» liegt eine achtseitige
Beilac/e sur Diösescrasi/rtodie des Bistums Ba-
sei am 26. November 1956 bei. Der übrige
Teil dieser Nummer erscheint im gewohnten
Umfang von 12 Seiten.

2. Wegen der Enzyklika Papst Pius' XII.
«Luctuosissimi eventus» und Berichten über
die Kirchenverfolgung in Ungarn und den
Ländern hinter dem Eisernen Vorhang, die
infolge der neuesten Ereignisse von beson-
derer Aktualität sind, mußten leider ver-
schiedene Artikel zurückgestellt werden, die
für diese Ausgabe vorgesehen waren. Wir
bitten Mitarbeiter und Leser um Geduld und
Verständnis. Die Redafcfiort

SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG
Wochenblatt. Erscheint jeden Donnerstag

Herausgeber:
Professorenkollegium der Theologischen

Fakultät Luzern
Redaktionskommission :

Professoren Dr. Herbert Haag, Dr. Joseph
Stirnimann, Can. Dr. Joh. Bapt. Villiger

Alle Zuschriften an die Redaktion,
Manuskripte und Rezensionsexemplare

sind zu adressieren an:
Redaktion der «Schweiz. Kirchenzeitung»

St.-Leodegar-Straße 9, Tel. (041) 2 78 20

Eigentümer und Verlag:
Räber&CIe., Buchdruckerei, Buchhandlung

Frankenstraße 7—9, Luzern
Tel. 2 74 22

Abonnementspreise :

Schweiz : Jährl. Fr. 15.—, halbjährl. Fr. 7.70
Ausland: jährl. Fr. 19.—, halbjährl. Fr. 9.70

Einzelnummer 40 Rp.
Insertionsprelse :

Die einspaltige Milllmeterzelle oder deren
Raum 14 Rp. Schluß der Inseratenannahme

Montag 12.00 Uhr
Postkonto VII 128

é" N
Stets billige Occasions-

Couverts
Normalformat C6 ab Fr. 9.50

per 1000; auch viele Sorten
Kleindüten für Kollekten
und Sammelaktionen, extra
billig. Bitte Muster/Offerte
verlangen.

Fr. Huber AG., Muri (AG),

s

Töchter u. Alleinstehende,

auch ältere, die In einer Genos-
senschaft ein klösterliches Le-
ben führen wollen, melden sich
unter Chiffre 3159 bei der Ex-
pedition der «Schweizerischen
Kirchenzeitung».
Im gleichen Hause werden auch
Herren als Pensionäre aufge-
nommen. Möbel können mltge-
bracht werden.

Stoff-Material
für Paramentenvereine: Rasen-
gebleichte Schweizer Leinwand,
Ministrantenstoffe in liturgi-
sehen Farben. Paramentenseide.
Altardecken, Beichtstuhlstoffe.

J. Straße, Paramente, Luzern,
bei der Hofkirche

1 Stück, Corpus 75 cm, gotisch
1 Stück, Corpus 82 cm, gotisch
1 Stück, Corpus 118 cm, gotisch
1 Stück, Corpus 46 cm, barock
1 Stück, Corpus 64 cm, barock
1 Stück, Corpus 82 cm, barock

Max Walter, Antike kirchl. Kunst,
Basel, Nauenstr. 79, Tel. 062/2 74 23.

Vorführung im Geschäftslokal je
montags 10.00—18.00 Uhr od. nach
telefonischer Vereinbarung.



c

Tausend Jesuitenmissionare in Indien
leiden Not an Stipendien

Wer kann helfen?
Rasche und zuverlässige Vermittlung (auch für gregorianische
Messen) besorgt H.H. F. A. Plattner, Postscheck VIII 22076,
Poona-Mission, Hirschengraben 86, Zürich.

Letzte Neuerscheinungen
HANS ASMUSSEN

Rom — Wittenberg — Moskau
zur großen Kirchenpolitik

Ein aktuelles Buch, das auf den Grund der Dinge geht.
161 Seiten, kartoniert Fr. 4.20

EUGEN BISER
Kolosser- und Philomenerbrief

für das betrachtende Gebet erschlossen
92 Seiten, Leinen Fr. 7.20

PIERRE BLANCHARD

Heiligkeit — heute?
Eine Analyse der religiösen Situation im Schrifttum unserer
Zeit. 279 Seiten, Leinen Fr. 15.—

JOH. F. BONAVENTURA
Das Leben des hl. Franz von Assisi

Neben der Vita des Thomas von Celano und dem «Spiegel der
Vollkommenheit» des Br. Leo gehört dieses Franziskusleben
zu den grundlegenden Zeugnissen über den Heiligen von
Assisi. 90 Seiten, Pappband Fr. 4.20

JACQUES A. CUTTAT

Begegnung der Religionen
84 Seiten, kartoniert Fr. 3.80

FENELON / MATTH. CLAUDIUS
Wie Gott es fügt

Mit diesem Büchlein ist eine kleine, wesentliche Auswahl aus
einem zweifachen Meisterwerk geboten. Die Übertragungen
stammen von Claudius.

116 Seiten, kartoniert Fr. 5.85

EDGAR HEDERER
Der christliche Dichter

Wie es die Stunde will, kann aus dem Evangelium ein Nein
und ein Ja zu christlicher Kultur kommen. In beiden will der
Herr den christlichen Dichter mit allen seinen Kräften.

96 Seiten, kartoniert Fr. 3.80

CHRISTIAN MURCIAUX
Saëta für Pontius Pilatus

Eine andalusische Novelle
105 Seiten, illustriert, kartoniert Fr. 3.80

OSWALD VON NELL-BREUNING
Wirtschaft und Gesellschaft

I. Grundfragen
Aus dem Schaffen des bekannten katholischen Sozialwissen-
schafters sind in diesem Werk die wichtigsten Beiträge zu
aktuellen Fragen des Gesellschafts- und Wirtschaftslebens zu-
sammengefaßt. Die klare und begrifflich saubere Darstellung
bietet wertvolles Rüstzeug für die Neugestaltung unseres ge-
sellschaftlichen, wirtschaftlichen und sozialen Lebens.

462 Seiten, Leinen Fr. 31.35

SCHÖLLGEN / DOBBELSTEIN

Gegenwartsfragen für Psychiatrie
für Äirzte, Erzieher und Seelsorger

In diesem Buch wird von Sachkennern Stellung genommen zu
aktuellen Themen der Psychiatrie wie: Jugendkriminalität.
Fehlerziehung, Hirnverletzte. Süchtigkeiten, Neurochirurgie
usw. 311 Seiten, Leinen Fr. 22.20

VEIT-LENHART

Kirche und Volksfrömmigkeit
im Zeitalter des Barocks

Eine Fülle von Material, wissenschaftliche Gründlichkeit und
glänzende Darstellung zeichnen dieses Buch aus und machen
es zu einer fesselnden Lektüre für den Historiker, Kirchen-
historiker, Seelsorger und kulturgeschichtlich interessierten
Menschen. 332 Seiten, Leinen Fr. 22.60

Buchhandlung Räber & Cie., Luzern

NAZIONALE S. A

CHIASSO

Schnupftabak
«NAZIONALE» (Mentopin), felnge-
mahlen, aromatisch, ausgiebig und
wirksam. In praktischer Direkt-
schnupfdose, 50 Bp.

Wachs-Altarkerzen I.Qualität

55 % Bienenwachs, weiß Fr. 8-50 per kg
gelb Fr. 8.10 per kg

10 % Bienenwachs, weiß, Comp. Fr. 4.50 per kg
Rohrkerzen, 55 % Bienenwachs weiß Fr. 8.— per kg

gelb Fr. 7.70 per kg
Große Auswahl von Tauf- und Kommunionkerzen.
Verlangen Sie Prospekt und Preisliste.

Kerzenfabrik Hochdorf Balthasar & Cie., Hochdorf (LU)

,1=4.
Kirchenglocken-
Läutmaschinen

pat. System

Johann Muff, Ingenieur, Triengen
Telefon (045) 3 85 20

ges. geschützt

Neu-Anlagen - Revisionen
Umbauten

Größte Erfahrung — 35 Jahre unübertreffliche Betriebs-
Sicherheit

Im Jahre 1955 erstellte Anlagen und Aufträge:

Aescht (SO) Wettingen - St. Anton Wallisellen (ZH)
Arth am See Wohlen Gachnang (TG)
Beromünster Zürich-Wollishofen Lenz
Ebikon Teufen Täuffelen (BE)
Greppen Schwaderloch Läufelfingen (BL)
Grub (SG) Wohlenschwil Arlesheim (BL)
Härkingen Wiggen Ayer
Hellbühl Wasserfluh Schmitten
Herbetswil Davos-Glaris Genf - Eaux Vives
Locarno Oberwangen Sitten
Kerns Wagenhausen Bémont
Leibstadt Bellinzona - Käthe. Crassier-la-Rippe
Luzern - Hofkirche drale Poliez-le-Grand
Matzendorf Werthenstein La Chaux-de-Fonds
Muotathal Matzingen (drei Kirchen)
Muri (AG) Tinzen Savigny
Müselbach Melchnau (BE) Onnens
Nottwil Gempelen (BE) Orzens
Reitnau Birr (AG) Vérossaz
Rohrdorf Bozen (AG) Lussery
Sursee Brugg - reformierte Le Bouveret
Kloster St. Gallen Stadtkirche Arbon
Steinerberg Biel - deutsche ref. Uetendorf
Triengen Stadtkirche Winterthur-Töß
Vaduz Lauterbrunnen (BE) Nlederscherll
Wald Dorf (ZH) Muri - prot. Kirche
Welfensberg Teufenthai (AG)

Ferner eine große Anzahl Anlagen im Auslande



E.Schnyder - Kerzenfabrik - Einsiedeln
Gegründet 1798 Telefon (055) 61143

Altarkerzen: Jede gewünschte Größe. Rein
100%, liturg. 55%, Composition.
Verzierte Kerzen: Osterkerzen, Taufker-
zen, Kommunionkerzen, Ehekerzen, Ge-
burtstagskerzen.
Ewiglicht-Oel, Rauchfaßkohle, Weihrauch
usw.
Verlangen Sie bitte Muster.

150 Jahre Altar-Kerzen

Neu un/er den »Kw/targescWc/iriic/ien Tajc/ien-
£«cAern«

ECKART PETERICH /RUDOLF RAST

Griechenland
Ein kleiner Führer. Etwa 390 Seiten. 120 Photos.
Zeichnungen. Karten. Register. Ganzleinen.
Fr. 15.80. - Dies neuartige Lese-, Nachschlage-
und Bilderbuch möchte dem Freund griechischer
Kultur, dem kunstbeflissenen Reisenden und all
jenen, denen die lichten Gefilde von Hellas
Wunsch- und Traumbild sind, praktischer Füh-
rer und verläßlicher Berater werden. Der Text
wurde geschrieben von Eckart Peterich, die Auf-
nahmen machte Rudolf Rast. - In der Reihe
»Kulturgeschichtliche Taschenbücher« liegen be-
reits vor: Peterich: »Götter und Helden der Ger-
mancn.« 200 Seiten. 24 Kunstdrucktafeln. Regi-
ster. Leinen. Fr. 11.85. - Peterich: »Götter und
Helden der Griechen.« 155 Seiten. 16 Abbildun-
gen. Karten. Register. Leinen. Fr. 7.80. - Pete-
rieh: »Göttinnen im Spiegel der Kunst.« 266 Sei-
ten. Ill Kunstdrucktafeln. Register. Leinen.
Fr. 13.80. - Braunfels/Peterich: »Italienische
Kunstgeschichte.« 194 Seiten. 32 Kunstdruck-
bilder. Leinen. Fr. 11.85. - Probst/Peterich:
»Kleine Chronik des Volkes Israel.« 247 Seiten.

Zahlreiche Abbildungen. Leinen. Fr. 9.90.

Bei Ihrem Buchhändler

WALTER-VERLAG ÖLTEN

Gesucht

Haushälterin
in einen Pfarrhof der Zentral-
Schweiz. Neu renoviertes Haus
mit automatischer Oelheizung,
Böden mit Kork- oder Gummi-
belag, elektr. Blocher. Antritt
Mitte November.
Anmeldung unter Angabe der
Lohnansprüche unter Chiffre
3160 befördert die Expedition
der «Kirchenzeitung».

In welcher Pfarrei wird in ab-
sehbarer Zeit Meßmerstelle va-
kant? In allen Berufsarbeiten
versierter

Sakristan
sucht Stelle.
Offerten unt. Chiffre B 46573 Lz
an Publicitas Luzern.

Haushälterin
gesucht in ein Landpfarrhaus
im Kanton Aargau, mit etwas
Garten; einfacher Haushalt mit
2 Personen.
Offerten erbeten unter Chiffre
3161 an die Expedition der
«Schweiz. Kirchenzeitung».

Winter-Hosen
Schreiben Sie uns, wie viel Sie
auslegen möchten und Sie er-
halten umgehend eine Auswahl
ab unserem großen Lager an
Einzelhosen.
Die Preise liegen zwischen Fr.
57.—, 66.—, 79.— und 82.—.
Für Hosen aus schwerer, im-
prägniert. Ski-Gabardine (lange
Form oder Keilhosen) Fr. 97.—.
Zu jeder Hose erhalten Sie gra-
tis den praktischen Spannbügel.
Wir bitten Sie um folgende
Maßangaben: Taillen-und Hüft-
weite, Seiten- und Schrittlänge.

Spezialgeschäft
für Priesterkleider

ROOS-LUZERN
Frankenstr. 2, Tel. (041) 2 03 88

Ein Werk, von dem man spricht:

Herders

Kleines Bildungsbuch
844 Seiten Text und 160 Bildtafeln
mit 215 Abbildungen sowie 100 Ab-
bildungen im Text, Ln. Fr. 17.—.

Das Buch ist auf den 16jährigen
Berufsschüler hin geschrieben. Von
diesem Alter an aufwärts hat es
eine breite Verwendbarkeit nicht
nur innerhalb der Jugend selbst,
sondern auch bei Erwachsenen. —
Für Pädagogen stellt es ein ausge-
zeichnetes Hilfsmittel für die Ge-
staltung des Unterrichts dar.

Herders Kleines Bildungs-
buch formt ein christliches
Weltbild im jungen Men-
sehen. Es unterstützt die
Bildungsarbeit in derPfarr-
jugend!

Wir legen Ihnen diesen prächtigen
Band gern zur unverbindlichen
Einsicht vor.

BUCHHANDLUNG
RABER & CUE., LUZERN

Arabischer Weihrauch

Eigen-Importe gesiebter Körner.
Hier gemahlen, natürl. Misch-
Produkte, selbst dosiert. Extra
harte, gehöhlte Kohlen, sauber,
längste Brenndauer, Schweizer
Fabrikat. Elektr. Glühapparate.
Blitzkohle mit Zündholz sofort
wie eine Zigarette glühend, für
Not- und Schnellbedarf. — Ga-
rantiert tropffreie Wachsrodel,
2,70 m Stücklänge, in Lösch-
horn-Magazin passend. Die un-
übertroffene Spezialqualität in
Karton zu 25 Rollen. Aus dem
Fachgeschäft mit jahrzehnte-
langer Erfahrung.

J. Sträßle, Kirchenbedarf,
Luzern (041) 2 33 18

Zu verkaufen 1 gotische Holzfigur
S. NICOLAUS

Bischof von Bari, mit Goldmantel
und Buch, mit 3 goldenen Kugeln,
Größe 86 cm.
Max Walter, Antike kirchl. Kunst,
Basel, Nauenstr. 79, Tel. 062:2 74 23.
Vorführung im Geschäftslokal je
montags 10.00—18.00 Uhr od. nach
telefonischer Vereinbarung.

HEINZ J. MÜLLER

Die ganze Bekehrung
Das zentrale Anliegen des Theolo-
gen und Seelsorgers J. M. Sailer.
Die theologisch tiefen und in ihrer
innern leidenschaftlichen Glut je-
den aufrichtigen Menschen packen-
den Aussagen Sailers über das ein-
zige Heilmittel in einer aus den
Fugen geratenen Welt können auch
unserer Zeit Wegweisung sein.

320 Seiten, Leinen Fr. 18.—.

BUCHHANDLUNG RÄBER & CEE.

/ '

Die Eigenschaften des Lo-
den-Mantels (mollig, warm,
angenehm im Gewicht, was-
serabstoßend usw.) sind
wohl allgemein bekannt.
Was aber an

unserem Loden-Mantel
besonders geschätzt wird,
ist seine feine Verarbeitung
und das erstklassige Ma-
terial, das sich hervorra-
gend hält.
Unser Fabrikant hat für die
Herstellung von Loden Pio-
nierarbeit geleistet und be-
zeichnet sein Produkt mit
Recht als Edel-Loden.
Wenn Sie sich auf Weih-
nachten etwas ganz Gutes
und Praktisches schenken
wollen, treffen Sie mit un-
serem Loden-Mantel eine
ausgezeichnete Wahl. —
(Preis: Fr. 177.—.)
Ansichtssendungen umge-
hend.

Spezialgeschäft für
Priesterkleider

ROOS-LUZERN
Frankenstraße 2

Telefon (041) 2 03 88
V

Meßwein
sowie in- und ausländische

Tisch-und Flaschenweine

empfehlen

Gebrüder Nauer, Bremgarten
Weinbandlung
Tel. 057 71240

# Beeidigte Meßweinlieferanten

Fräulein
gesetzten Alters, welches
schon in geistlichen Häu-
sern gedient hat, sucht
Stelle in Pfarrhaus.
Elisabeth Leutner, zurzeit
bei Frau Seeger, Wilden-
rainweg 16, Brugg.

Viele psychische Schwierigkeiten
entstehen dadurch, daß sich das
Bewußtsein anders äußert, als es
vom Unterbewußtsein aufgenom-
men wird. Das Buch

Entfalte Dich positiv

von Roman Zanolari zeigt, wie das
Unterbewußtsein wirkt und wie
man es für das Entfalten richtig
verwertet. — Minderwertigkeitsge-
fühle und Hemmungen verschwin-
den — Stärkung des Selhstver-
trauens — Konzentration — Vor-
aussetzung eines starken Willens
— Höchstleistungen — 20 und
mehr Gegenstände in gewünschter
Reihenfolge im Gedächtnis behal-
ten — sich im richtigen Moment
an das erinnern, was man sich
vorgenommen hat — Entwicklung
einer Idee — Planung — Grund-
lagen der Menschenkenntnis. —

In Leinen gebunden Fr. 12.—

Verlag R. Zanolari, Postfach SK

Bern 22 — Postkonto III 16422.



Ministranten

Kalender

1957

Seit mehreren Jahren geben die Oblaten des hl. Franz
von Sales den Ministrantenkalender heraus. Er stellt eine
lehrreiche und edle Gabe an unsere Ministranten dar
(96 Seiten, besonders als Weihnachtsgeschenk geeignet).
Zum Preis von 1 Fr. können wir denselben abgeben und
freuen uns, so alljährlich der Ministrantenbetreuung
einen guten Dienst erweisen zu können.

Mit freundlicher Empfehlung!

P. Martin Hartmann
Großhof, Kriens

Meßweine
•owieTisch- u. Flaschenweine

beziehen Sie vorteilhaft bei

Fuchs & Co., Zug
Telefon (042) 4 00 41
Vereidigte Meßweinlieferanten

Spezialitäten
in Priesterkleidern seit 1923, da
ich als Vertreter für eine süd-
französische Großfirma für
Priesterkleider tätig war. —
Führende Schweizer Betriebe
der Textilbranche liefern mir
seit über 25 Jahren Regenmän-
tel, Collare, Anzüge, Talare,
Kragen usw. — Meine Fach-
kenntnisse und große Auswahl
stehen zu Ihrer Verfügung.
J. Sträßle, (041) 2 3318, Luzern

Gesucht in ein Pfarrhaus auf
dem Lande (Kanton Luzern)
eine intelligente, bescheidene,
gottfrohe

Sodalin
zur Führung des Hauses. Ein-
tritt Mitte Dezember.
Adresse zu erfragen unter 3162
bei der Expedition der «Kir-
chenzeitung».

COMES PASTORAIIS
confessarii praesertim religiös!

Für die seelsorgliche Praxis aus
Pastoral- und Kirchenrecht zusam-

mengestellt von
P. Ludwig Anler, OFM

Neue, vollständig nachgeführte
Ausgabe 1956

Dieses überaus praktische Hand-
büchlein enthält alles Einschlägige
über die Stellung der Ordensleute,
Bruderschaften und Vereine. Fer-
ner gibt es Auskunft über die
Spendung der hl. Taufe, Verfahren
bei einer Konversion, über das hl.
Meßopfer, die Rubrikenvereinfa-
chung, über Buß-Sakrament, Ehe-
Schließung. Ablässe, Vollmachten,
Neuordnung der Karwoche usw.
Auch ist ein viersprachiger Beicht-
spiegel im Anhang beigegeben so-
wie ein ausführliches Sachregister.

351 Seiten, Leinen Fr. 14.70

BUCHHANDLUNG
RÄBER & CIE., Luzern

Elektrische

TRIENGEN
Telefon (045) 3 84 36

Glocken - Läutmaschinen
Anerkannt absolut einwandfreie Be-
triebssicherheit.

Beachten Sie bitte meine Preisliste
in der Kirchenzeitung Nr. 19.

Neuanlagen Umbauten Revisionen

Verlangen Sie zu jeder Anlage meine ausführliche und unverbind-
liehe Offerte nebst Referenzen.

4
r '

iI 1Iiillliil»4
iC/rc/ien&erzen

Osterkerzen

Votivkerzen

Altarkerzen

Rohrkerzen

Osternachts-

und

Missionskerzen

Jede Art eine Spe-
zialität unseres
Hauses!
Liebe zum Beruf
und langjährige
Erfahrung kom-
men Ihrem Auftrag
zu gut. Verlangen
Sie unsere inter-
essante Offerte.

/eg-ge & Co.,Sz55e/n^4G
Wachswarenfabrik, Telefon (064) 7 21 31

A UMDRUCK-MASCHINEN
sind heute unentbehrlich geworden für
Pfarrämter, Schulen und Vereine. Wir
verfügen über eine sehr zufriedene Kund-
Schaft und eine große Auswahl von Ma-
schinentypen und Zubehör.
Verlangen Sie bitte unverbindliche Zu-
Sendung von Prospekten aus der
Papeterie z. Schiff, Multergasse. St. Gallen.

Kirchenheizungen
Neuestes System - unsere Entwicklung

Infrarot-Warmluft-Kombination
Billigste und wirtschaftlichste Kirchenheizung mit
unerreichtem Heizeffekt

Deckenstrahl-System

elektrisch, öl, Kohle

Infrarot-Heizungen

Warmluftheizungen

Fußbankheizungen

Bodenheizungen

Niedertemperatur-Strahlungsheizungen

Für jedes bestehende oder neue Gotteshaus die
richtige Heizung projektiert und baut nach dem
neusten Stand der Technik zu günstigen Preisen
mit langjähriger Garantie das katholische Unter-
nehmen

f general")V—THEJRIVI_y

ALFONS von ARX ag
Fabrik elektrischer und thermischer Apparate

Obergösgen (SO) Telefon 062 5 50 45



Beilage zu Nr. 45 der «Schweizerischen Kirchenzeitung» vom 8. November 1956 581

Einladung zur Synode des Bistums Basel

GRUSS, WILLKOMM UND SEGEN UNSEREN GEISTLICHEN MITBRÜDERN!

In der «Schweizerischen Kirchenzeitung»,
die uns als offizielles Anzeigeblatt für den
Klerus des Bistums Basel dient, haben wir
unter dem Datum des 11. Oktobers die be-
vorstehende Diözesansynode angekündigt,
die wir

Moniap, den 26. November 1956,
in der St.-Z7Vse?i-KaikedraZe äm SoZoikwr»

abhalten werden.
Das kirc7(,Zicke Reckisbwc/i schreibt die

Synode vor und ordnet deren Abhaltung an
in Can. 356—362. Einberufung und Vorsitz
steht dem Bischof zu. Im Can. 358 werden
jene TeiZne/imer aufgeführt, die p/Zicktpe-
maß ewi«MZaden sind. Wer unter diesen aus
einem wichtigen Grund am Erscheinen ver-
hindert ist, darf keinen Vertreter schicken,
muß aber den Bischof von der Verhinde-
rung benachrichtigen. Demzufolge laden wir
verpflichtend ein: die Generalvikare, das

Domkapitel, die Rektoren der Priestersemi-
nare, den Rektor und die Professoren der
Theologischen Fakultät Luzern, die geist-
liehen Professoren des Priesterseminars
Solothurn, die Dekane und Delegierten
eines jeden Dekanates, die Pfarrherren der
Stadt Solothurn, die regierenden Äbte, die
Pröpste von St. Leodegar Luzern und St.
Michael Beromünster, aus den Ordensge-
nossenschaften unserer Diözese je einen
Oberen, der vom Provinzial zu bestimmen
ist. Als Delegierte der Dekanate sind jewei-
len wenigstens einer unter den Pfarrherren
durch die aktiven Seelsorger des betreffen-
den Sprengeis zu wählen; die Wahl kann
auf schriftlichem Zirkulationsweg vorge-
nommen werden.

Nach Can. 358 § 2 kann der Bischof aber
awck aZZe WeZtpriesfer seiner Diözese und
aZZe Oberen der Ordenspenossensc/ia/iew
einladen. Diese Möglichkeit freut uns, wir
machen von ihr gerne Gebrauch und geben
auch diesen Teilnehmern das Mitsprache-
und Stimmrecht. Mögen alle hochw. Mit-
brüder dieser Einladung bereitwillig Folge
leisten, immerhin mit der Einschränkung,
daß soviel Geistliche zu Hause bleiben müs-
sen, als die Pflichten der Seelsorge es er-

heischen. Hingegen darf, wo keine beson-
deren Gegengründe vorhanden sind, die
Teilnahme an der Synode den Ausfall des

Religionsunterrichtes rechtfertigen. So
rechnen wir mit einer großen Zahl von
Teilnehmern, die unsere Kathedrale anfül-
len werden. In der Voraussetzung dessen
haben wir uns entschlossen, die jährlichen
Dekanatskonferenzen, an denen wir selber
teilnehmen, diesen Herbst, kommenden
Winter und Frühling fallen zu lassen.

Wir möchten der Synode einen dî-ei-
/acZien Zweck wnd 7n7iaZt geben: Beratende
Fühlungnahme, gemeinschaftliches Gebet
und Opferfeier, Bekenntnis priesterlicher
Liebe und Einigkeit.

Den beratenden TeiZ der Synode dürfen
wir mit ruhigem Gewissen auf wenige Stun-
den beschränken. Das wird auch der
Wunsch der Teilnehmer sein. Wir können
mit Genugtuung auf die Fühlungnahme
und den Gedankenaustausch zwischen Kle-
rus und Bischof hinweisen, wie wir ihn
jedes Jahr zu Anlaß unserer gemeinsamen
Konferenzen gepflegt haben. Die Neuauf-
läge der Statuten haben wir bereits in ge-
meinsamer Arbeit vorbereitet. Der erste
Entwurf wurde der Theologischen Fakul-
tät und jedem Dekanat zugesandt. Alle
konnten ihre Wünsche anbringen. Wir dan-
ken für das Anwendbare. Am Gesetzgebe-
rischen ist nicht viel zu ändern. Unbegrenzt
weit offen stehen freilich die Fragen aus
der priesterlichen Seelsorge. Diese zu be-
handeln ist Aufgabe der Seelsorgetagungen
und Kurse, deren Wichtigkeit wir bei die-
sem Anlaß wieder betonen möchten. Die
Synode soll immerhin einem jeden Teilneh-
mer Gelegenheit geben, Anregungen,
Wünsche und Fragen vorzubringen, auf die
wir gerne Antwort erteilen werden. Nur
müssen wir die praktische Bedingung stel-
len, die betr. Voten acht Tage vor der Sy-
node schriftlich dem Ordinariate einzusen-
den.

Ohne der Synode den Charakter der Be-
ratung zu schmälern, ist unser vordring-
liches Anliegen, sie möchte uns alle zu pe-
meiwscka/fZic/iem Gebet wnd Op/ei'/eier

vereinigen. Unser Zusammenkommen ge-
winnt an Wert und Segen, wenn wir auf
die vornehmste Weise Gott die Ehre geben,
Christus den Herrn in unsere Mitte ein-
laden und miteinander für unsere Diözesa-
nen und die Anliegen unserer Diözese im
Gebete verweilen. Wie an den Katholiken-
tagen letzter Jahre das hl. Meßopfer und
Christus im Allerheiligsten Sakramente des
Altares Höhe und Abschluß waren, soll am
Tage unserer Synode das feierliche Ponti-
fikalamt unser Zusammensein beginnen und
die eucharistische Gebetsstunde vor dem
Heiland in der Monstranz dasselbe beschlie-
ßen. Darum erscheinen alle Teilnehmer vor-
und nachmittags in der Kathedrale im litur-
gischen Kleid des Superpellizes. Wir hatten
Gelegenheit zu Anlaß eines Eucharistischen
Kongresses in der Diözese Besançon, an
einer solchen Gebetsstunde der Priester
teilzunehmen, die uns tief beeindruckt hat.

An dritter Stelle soll die Synode eine
Kundgebung der gesamten Priesterschaft
der Diözese sein, in der wir die Diebe wnd

Finipkeit zueinander bekennen und festi-
gen. Ausdruck dessen ist auch das gemein-
same Mittagessen, zu dem der Bischof alle
zu Gaste lädt. Gegenseitige Achtung, wohl-
wollende Gesinnung, brüderliche Freund-
schaft und Hilfsbereitschaft soll uns alle
verbinden. So geziemt es sich für jene,
deren Aufgabe es ist, die Frohe Botschaft
zu verkünden, von denen der hl. Paulus
schreibt: Quam speciosi pedes evangelizan-
tium pacem, evangelizantium bona. (Rom.
10,15). Wer immer unter uns sich mit Ver-
antwortungsbewußtsein darum bemüht, ist
ein Wohltäter unter der Priesterschaft. In
diesem Sinne möchten wir unsere Einla-
dung an alle angelegentlichst wiederholen.

Laßt uns auch in vereintem Gebet den
Segen Gottes auf die Synode und deren Vor-
bereitung herabrufen. Hiezu verordnen wir
vom 17. bis 24. November als Imperata pro
re gravi die Oration aus der Messe de Spi-
ritw saneto.

Gegeben zu Solothurn, 23. Oktober 1956.

t F?-aw«iskns.

Riscko/ von BaseZ wnd Dwpani.



582 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1956 — Nr. 45

Invitation au Synode du diocèse de Bâle

Chers Confrères,

Nous vous avons annoncé pour le 26 no-
vembre 1956 la réunion d'un Synode diocé-
sain dans la cathédrale St. Ours à Soleure.
L'ordonnance en est prévue par les canons
356 à 362 du C. D. C.

L'Evêque convoque et préside le synode.

Le canon 358 désigne ceux qui sont tenus
d'y prendre part. Si l'un d'eux est em-
péché, il ne peut se faire remplacer, mais
il doit excuser son absence auprès de

l'Evêque.
Nous convoquons donc d'office : les vi-

caires généraux — les membres du Chapitre
cathédral — les directeurs des séminaires
—• le recteur et les professeurs de la Fa-
culté de Théologie de Lucerne — les ecclé-
siastiques professeurs du séminaire de So-
leure — les Abbés en charge — les Prévôts
de St-Léger à Lucerne et de St-Michel à

Beromünster — un supérieur de chaque
Ordre religieux établi dans le diocèse à

désigner par son Provincial. Les prêtres en
activité de chaque décanat éliront un des
leurs comme délégué.

Le canon 358 § 2 autorise l'Evêque à in-
viter en outre tous les prêtres séculiers de

son diocèse et tous les supérieurs d'Ordre
religieux : nous avons plaisir à profiter de

cette autorisation et nous accordons à tous
les participants droit de discussion et de
vôte. A l'exception de ceux qui devront
rester dans les paroisses pour assurer les
besoins urgents du ministère, tous nos Con-
frères, nous l'espérons, répondront à cette
invitation. Nous comptons sur une grande
participation. Le synode suppléera aux con-
férences décanales de la période d'hiver
1956/57.

Outre la séance consultative officielle du
clergé, le synode sera une solennelle jour-
née de prières et une manifestation de cha-
rité et d'unité sacerdotales.

Les délibérations de Za séance consnZta-
tire ne prendront pas trop de temps. Les

Die Diözesansynode, die demnächst in
Solothurn zusammentritt, wirft auch die
Frage auf nach dem Werden und der ge-
schichtlichen Entwicklung dieser kirch-
liehen Institution. Versuchen wir im fol-
genden die Hauptetappen ihrer Geschichte
und die Bedeutung der Diözesansynoden
auf das Leben der Kirche in einer ge-
drängten Übersicht herauszustellen.

I.

Die Anfänge der späteren Diözesan-
synode sind zu suchen in den Beratungen
des Bischofs mit seinem Presbyterium.
Schon in der ältesten Zeit pflegte der Bi-

nouveaux statuts ont été soumis au clergé
qui a eu largement la possibilité de faire
ses remarques et d'exprimer ses désirs.
Nous avons laissé assez de marge dans les
prescriptions et directives pour que les sta-
tuts ne viennent pas brider les initiatives
et les réalisations pratiques du ministère.
Nous accepterons encore, pour les exami-
ner, les remarques et les vœux qui nous
seront présentés par écrit, jusqu'au 18 no-
vembre.

La raison spécifique du synode est sans
doute de donner à l'Evêque la possibilité de

consulter son clergé. Mais notre désir est
de profiter de cette occasion unique pour
réaliser wwe Joimiée sacerdotale diocésaine
avec Messe et prières en commun. Notre
rencontre a tout à gagner, si elle est faite
en l'honneur du Dieu tout-puissant, si elle
est présidée par N. S. Jésus-Christ, en per-
sonne, si elle nous permet d'unir nos prières
pour tous les besoins du diocèse et à toutes
les intentions de nos paroisses. La Messe
pontificale ouvrira donc notre journée, et
l'Heure-Sainte la clôturera. C'est la raison
pour laquelle tous- les participants assiste-
ront aux Offices de la cathédrale en habit
de chœur.

Enfin le synode sera une manifestation,
a//irmatîOJi de Zhtnifé ei de Za c7iarifé

qui lient le clergé de tout le diocèse. Un des

signes extérieurs en sera le dîner en com-
mun auquel l'Evêque vous invite tous.

D'avance unissons nos prières pour atti-
rer la bénédiction divine sur le synode et
sur sa préparation. A ces fins, nous ordon-
nons que l'oraison de la Messe du Saint
Esprit soit ajoutée, comme « oratio impe-
rata » à chaque Messe du 17 au 24 novem-
bre.

Eii attendant d'avoir le plaisir de vous
souhaiter la bienvenue à Soleure, nous vous
adressons notre salut et notre bénédiction.

Soleure le 23 octobre 1956

f François,
Evêqwe de BdZe ef Lnc/ano

schof in allen wichtigen Angelegenheiten
mit dem Klerus seiner Stadt zu beraten.
Als sich das Christentum auf dem Land
ausbreitete, entstanden dort Filialkirchen,
an denen eigene Priester angestellt wur-
den. Auch diese mußte der Bischof zu den
Beratungen zuziehen, allerdings nicht so-
oft wie den Klerus der Bischofsstadt.
Diese unter dem Vorsitz des Bischofs ste-
hende Versammlung der Geistlichen eines
Bistums lassen sich im Morgenland bis in
das 3. und 4. Jahrhundert und im Abend-
land bis in das 5. Jahrhundert zurück ver-
folgen. Die erste partikularrechtliche Be-
Stimmung über die Diözanssynode erließ
die Synode von Auxerre (573—603). Sie

verpflichtete die Kleriker dieses Sprengeis,
jährlich einmal in der Bischofsstadt zu-
sammenzukommen.

II.

In den folgenden Jahrhunderten wurde
die Diözesansynode im Abendland zu einer
ständigen Einrichtung. Ihre Geschichte ist
eng verknüpft mit der der bischöflichen
Visitation. Beiden Institutionen kommt im
Leben der Kirche zur Zeit des Mittelalters
eine große Bedeutung zu. Auf den Visi-
tationsreisen pflegten die Bischöfe Kleri-
ker und Laien um sich zu versammeln.
Diese Versammlungen hießen in der deut-
sehen Sprache Send, im Französischen Ze

Senne. Beide Bezeichnungen leiten sich ab
von sj/nodes und deuten dadurch auf ihre
innere Verwandtschaft hin.

Die Diözesansynode war vorwiegend
eine Versammlung der Kleriker, während
der Send laikalen Charakter hatte. Es gab
jedoch auf einer Diözesansynode auch Ver-
handlungen, bei denen Laien zugegen wa-
ren. Beiden war gemeinsam, daß auf ihnen
der Lebenswandel der Geistlichen wie der
Laien geprüft wurde. Beide Institute wur-
den in der karolingischen Zeit sowohl von
der kirchlichen wie von der staatlichen Ge-
setzgebung stark gefördert. Die Priester
mußten sich auf den Diözesansynoden
nicht nur über die Kenntnisse im Psalmen-
gesang und das Auswendigbeten des Ka-
nons vor eigens dazu bestellten Examina-
toren ausweisen, sondern dem Bischof
auch die liturgischen Bücher und Gewän-
der sowie die kirchlichen Gerätschaften
vorweisen. In diesen Jahrhunderten er-
lebte die Diözesansynode ihre eigentliche
Blütezeit. Gewöhnlich wurde sie jährlich
ein- oder zweimal berufen und dauerte
mehrere Tage. Zum Erscheinen verpflich-
tet waren die Domherren, Chorherren,
Priester, Äbte und Äbtissinnen, Mönche,
soweit die Klöster nicht vom Besuch der
Synode entbunden waren, ferner auch
Laien. Erst seit dem 13. Jahrhundert war
die Diözesansynode ausschließlich eine
Versammlung der Kleriker.

Über den Verlauf dieser Synoden sind
wir durch einige konkrete Beispiele unter-
richtet. So erfahren wir vom hl. Ulrich,
Bischof von Augsburg (t 973), daß er jedes
Jahr zwei Diözesansynoden berief. Der
Zeitpunkt der ersten fiel in die Karwoche,
während die zweite am 15. Oktober statt-
fand. In der Karwoche begann der Heilige
die Synode am Montag. Der Höhepunkt
war der Hohe Donnerstag. Alle Kleriker
mußten an der Liturgie teilnehmen, die
der Bischof gemeinsam mit ihnen feierte.
Bei der Opferung brachten sie die Obla-
tionen dar. Nach der Vesper verteilte der
Oberhirte an die Presbyter das Chrisma
und das heilige Öl.

Auch nach dem OrcZo si/nocZaZis, den Bi-
schof Burchhard von Worms (t 1025) in
seine Sammlung der Canones aufgenom-
men hat, dauerte die Diözesansynode bis

Die Diözesansynode im Laufe der Geschichte



1956 — Nr. 45 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 583

vier Tage. Der Synode ging ein Gottes-
dienst voraus, dem jedermann beiwohnen
durfte. Dann wurde die Kirche, in der die
Versammlung tagte, geräumt und nur eine
Türe offen gelassen. Durch diese traten
die Priester und nahmen nach dem Alter
der Weihe ihre Plätze ein. Dann folgten
die Diakone und die Vertreter der Laien.
Zuletzt erschien der Bischof oder sein Ver-
treter. Nachdem die Bußpsalmen und wei-
tere Gebete verrichtet waren, begannen
die Skrutinien der Geistlichen, während
die Laien das Gotteshaus verlassen muß-
ten. Blieb noch Zeit übrig, wurden auch
die Laien wieder eingelassen, damit auch
sie ihre Klagen gegen die Geistlichen vor-
bringen konnten. In ähnlicher Weise ging
man auch an den folgenden Tagen vor. Am
vierten Tage wurde die Synode feierlich
beschlossen.

III.
Trotzdem die Diözesansynoden seit der

karolingischen Zeit allgemein in Übung
waren, fehlte es bis in das 13. Jahrhundert
an einer allgemeinen gesetzlichen Bestim-
mung. Erst das 4. Laterankonzil von 1215

verordnete für die Gesamtkirche, daß die
Bischöfe jährlich eine Diözesansynode be-
rufen sollten, um die Beschlüsse der Pro-
vinzialkonzilien zu verkünden. Diese Be-
Stimmung wurde jedoch keineswegs in
allen Bistümern durchgeführt. In Kon-
stanz z. B. ist von 1293 bis 1383, also in
einem Zeitraum von 90 Jahren, nur eine
einzige Diözesansynode bezeugt, während
die Würzburger Statuten von 1411 jedes
fünfte Jahr eine vorschrieben.

Da in dieser Zeit die Diözesanverfassung
immer mehr ausgebaut wurde und die bi-
schöflichen Beamten in vermehrtem Maße
die Verwaltungsarbeiten besorgten, traten
auf den Bistumssynoden immer mehr die
Verordnungen für die Aufrechterhaltung
der kirchlichen Zucht hinsichtlich der
Spendung der Sakramente, der Feier und
des Besuches des Gottesdienstes und des

Lebenswandels der Geistlichen in den Vor-
dergrund. Die Diözesansynoden fanden
vielfach ihren Niederschlag in eigenen S ta-
fwten. Aus dem Bistum Basel lassen sich,
wenn wir von den ältesten auf uns gekom-
menen Statuten des Bischofs Haito (i'836)
absehen, von 1297 bis 1503 acht Diözesan-
Statuten nachweisen h

Wie der Send für die Laien, so bildete
die Diözesansynode für den Klerus einen
Damm gegen die einreißende Sittenver-
derbnis. Eifrige Bischöfe beriefen darum
auch unmittelbar vor der Glaubensspal-
tung noch Synoden, um die Sache der Re-
form mit ihrem Klerus zu behandeln. Noch
in Basel fand 1503 unter dem trefflichen
Bischof Christoph von Utenheim (1502 bis
1527) eine Synode statt. In eindringlichen
Worten legte der Oberhirte in seiner Er-
Öffnungsrede dem Klerus seines Sprengeis
die Reform ans Herz. Auch der Bischof von
Konstanz, Hugo von Hohenlandenberg

(1496—1532), berief wenige Monate nach
seiner Erhebung auf den Bischofsstuhl eine
Diözesansynode.

In der ersten Hälfte des 16. Jahrhun-
derts erhielten die Diözesansynoden einen
neuen Auftrieb. Dazu trug vor allem das

dringende Anliegen der Reform der Kir-
che und die Bedrohung durch die sich
rasch ausbreitende Glaubensspaltung bei.
So führte Kardinal Albrecht von Branden-
berg 1527 zu Mainz eine Diözesansynode
durch, die sich besonders mit den Fragen
der Reform befaßte. Auch in Köln hielt
man im gleichen Jahr zwei Synoden, die
dem gleichen Anliegen dienen sollten. In
ähnlicher Weise fand 1533 eine Diözesan-
synode in Osnabrück und 1534 eine solche
in Bamberg statt. In Italien lassen sich
ebenfalls mehrere Diözesansynoden aus
dieser Zeit nachweisen. So erfahren wir
von Synoden in Parma (1519), Modena
(1522) und Verona (1534). Dort wirkte
der reformeifrige Bischof Gian Matteo Gi-
berti (1524—1543).

IV.

Das Konzil von Trient (1545—1563) be-
fahl den Bischöfen, jedes Jahr eine Synode
in ihren Bistümern zu halten. Nach der
Absicht der Konzilsväter sollten diese Sy-
noden ein wesentliches Mittel zur Durch-
führung der wahren Erneuerung der Kir-
che sein. Tatsächlich erwachte nach dem
Konzil ein mächtiger Eifer für die Abhal-
tung von Diözesansynoden. Das leuchtend-
ste Vorbild war wohl der hl. Karl JBorro-

meo, dem wiederum als Muster der Re-
formbischof Giberti vorschwebte. Schon
als Staatssekretär seines Onkels, des Pap-
stes Pius IV., nahm sich der Heilige der
Sache der Reform in seinem Erzbistum
an. Da er die Leitung seines Sprengeis
noch nicht übernehmen konnte, solange der
Papst lebte, ernannte er reformeifrige Ge-
neralvikare. Zu diesen gehört der Veronese
Ormctreefo. Dieser berief wenige Monate
nach seiner Ankunft in Mailand eine Diö-
zesansynode, um die Verordnungen des
Konzils von Trient bekanntzumachen. Ge-
gen 1200 Geistliche nahmen daran teil.

Als nach dem Tode Pius' IV. Karl Borro-
meo nach Mailand übersiedelt war, hielt er
während seines zwanzigjährigen Wirkens
als Erzbischof des weitverzweigten Spren-
gels 11 Diözesansynoden. Das allein bildete
schon eine erstaunliche Reformarbeit. Die
Fragen, die an diesen Versammlungen be-
handelt werden sollten, hatte der Kardinal
sorgfältig vorbereitet. Er entnahm sie sei-
nen Aufzeichnungen, die er im Laufe der
Visitationen gemacht hatte, sowie den Be-
richten der Dekane, die über die Disziplin
des Klerus wachen mußten. Die Verord-
nungen waren bereits im Wortlaut vorbe-
reitet. Die Verkündigung dieser Verord-
nungen begleitete der Heilige mit trefflich
ausgewählten Ermahnungen, die noch
heute ihre Wirkung nicht verfehlen. Inder
Regel dauerte eine solche Synode drei

Tage. Der Heilige selbst pflegte jeden Tag
sechs Predigten zu halten. Am letzten Tag
besprach er sich mit jedem einzelnen Prie-
ster privat über die besonderen Bedürf-
nisse der Pfarrei Die elfte und letzte Sy-
node hielt Karl Borromeo im April 1584

ab. Fast keiner aus dem Klerus fehlte. So

wurde diese Diözesansynode das Abschieds-
wort des großen Bischofs an seine Kleriker.

Von diesen Diözesansynoden gingen
auch mächtige Impulse auf die benachbar-
ten Bistümer aus. Sie rüttelten vielfach
auch andere Bischöfe auf und erfüllten sie

mit heiligem Eifer für die Sache der Re-
form. Doch verfloß noch geraume Zeit, bis
sich die Abhaltung der Diözesansynoden
überall durchsetzte. Oft waren die Bi-
schöfe durch die politischen Wirren daran
gehindert oder ihr Lebenswandel stand
mit den Forderungen der Reform in Wi-
derspruch. Das war auch der Grund, wes-
halb es im Bistum Konstanz, solange der
verweltlichte Kardinal Mark Sittich von
Hohenems (1561—1589) diesen großen
Sprengel leitete, beim Versuch einer Diöze-
sansynode und von Diözesanstatuten
blieb. Wo Männer der Reform auf den Bi-
schofsstühlen saßen, betrieben sie auch
allen Ernstes die Berufung von Diözesan-
Synoden. So berief der tatkräftige Fürst-
bischof von Basel, Christoph Blarer von
Wartensee (1575—1608), der große Re-
staurator des Bistums, 1581 die erste
Diözesansynode nach der Glaubensspaltung.
Beinahe drei Jahrzehnte später fand auch
in Konstanz die erste Diözesansynode nach
der Reformation statt. Sie war das Werk
des hervorrragenden Fürstbischofs Jakob
Fugger (1604—1626) - und tagte vom 18.

bis 24. Oktober 1609. Auch diese Synode
und die auf ihr erlassenen Diözesanstatu-
ten wurden zum Ausgangspunkt einer
durchgreifenden Erneuerung der Seelsorge.

V.

Als die Zeit der katholischen Erneue-
rung zu Ende war, gingen im 17. und 18.

Jahrhundert auch die Diözesansynoden
stark zurück. Selbst das klassische Werk
des gelehrten Papstes Benedikt XIV., De
sjmode diocescraa, vermochte nicht, das

einst blühende kirchliche Institut neu zu
beleben. Die der Französischen Revolution
folgenden politischen Umwälzungen brach-
ten die Diözesansynoden in Europa bei-
nahe zum verschwinden. Dafür kamen sie

in Nordamerika auf.
Erst als das kirchliche Leben in den ein-

zelnen Ländern im 19. Jahrhundert wieder
erstarkte, kamen auch die Diözesansyno-
den wieder auf. Die französischen Bischöfe
stellten auf dem Vatikanischen Konzil
(1869/70) den Antrag, es möchte die re-
gelmäßige Abhaltung von Diözesansyno-
den nach einem Zeitraum von drei oder
fünf Jahren von neuem eingeschärft wer-
den. Das durch den Ausbruch des deutsch-
französischen Krieges vorzeitig abgebro-
chene Konzil fand jedoch nicht Zeit, sich



584 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1956 — Nr. 45

Le synode bâlois de Delémont en 1581

Pour remettre sur pied une institution
très utile à la vie de l'Eglise, mais tombée
en désuétude au moyen-âge, le concile de

Trente precrivit (Sess. XXIV; De Ref.
cap. II) avec effet immédiat, la tenue ré-
gulière des conciles où synodes provinciaux
tous les trois ans, ainsi que des synodes
diocésains chaque année. Un autre décret
précisait (Sess. XXV; De Ref. cap. II)
qu'à la première réunion de ces assemblées
provinciales et diocésaines devait se faire
la promulgation des décisions du concile.

Evêques et archevêques s'acquittèrent
avec un empressement très divers de cette
obligation de leur charge. Certe, si l'on
pense aux difficultés de préparation et
d'exécution d'assemblées de ce genre, le
délai prévu par le concile était un peut
court. Quoi qu'il en soit plus de dix-sept
ans après la clôture du célèbre concile
(1545—1563), le diocèse de Bâle attendait
encore son premier synode.

Préparation

L'Ordinaire bâlois en fonction à ce mo-
ment n'oubliait pas son obligation. Mel-
chior de Lichtenfels, qui avait délégué son
suffragant élu, Georges de Hohenwart, aux
dernières sessions du concile, envisagea
aussitôt la convocation du synode, mais
l'affaire traîna. Vers 1570, il chargeait
Marc Tettinger, son nouvel évêque auxi-
liaire, de préparer de nouveaux statuts
diocésains, tandis qu'une enquête était me-
née dans les doyennés, pour s'informer des
abus et des nécessités du diocèse, en vue
d'un prochain synode. Le premier synode
provincial ou métropolitain de Besançon
eut lieu en 1571; en sa qualité de suffra-
gant de l'archevêque, l'évêque de Bâle dut
participer, en personne ou par délégué, à

cette assemblée après laquelle s'imposait
davantage la convocation du synode diocé-
sain, dont l'archevêque avait d'ailleurs rap-
pelé l'urgence. De fait, la chose était pré-
vue pour 1573; accablé, toutefois, de diffi-
cultés matérielles et de soucis lui venant
de ses fonctions de prince temporel, l'évê-
que Melchior différa la convocation et dis-
parut, finalement, le 17 mai 1575, en lais-
sant au successeur le soin de réunir le
synode.

mit dieser Frage zu beschäftigen. Das
neue kirchliche Gesetzbuch von 1918 ver-
pflichtet die Bischöfe, alle zehn Jahre eine
Diözesansynode zu berufen. Damit betont
die Kirche die Bedeutung dieser bis ins
Altertum zurückreichenden Institution
auch für die Gegenwart.

Jokann Baptist Vißifirer

i Die Diözesanstatuten des alten Bistums
Basel hat auf Grund der Quellen erstmals

Jacques-Christophe Blarer de Wartensee,
le nouveau prince-évêque, était un homme
digne, instruit, pénétré de l'esprit de ré-
forme, conscient de ses obligations et des
besoins du diocèse. Le synode à convoquer
fut, dès le début, un de ses soucis majeurs.
Il avait assisté en 1567, à celui de Con-
stance, en qualité de chanoine résident du
chapitre de cette ville. Il était bien aussi
chanoine du chapitre bâlois de Fribourg-
en-Brisgau, mais chanoine non résident;
assez peu au courant, de ce fait, des affai-
res du diocèse de Bâle, il ne pouvait aussi-
tôt réunir un synode. Dès 1576 cependant,
il annonce la chose comme prochaine à son
clergé. Le nonce Portia, qui passe à Por-
rentruy cette année là, le pressera de s'exé-
cuter, afin, disait-il dans un rapport à

Rome, de donner une constitution à ce
diocèse «où l'on vit davantage à sa guise
que d'après les règles». Toutefois, Rome
n'ayant confirmé son élection qu'en 1577,
l'évêque de Bâle ne pouvait faire acte de

juridiction jusque là, ni par conséquent
réunir un synode. Cette même année se

tint à Besançon le second synode provin-
ci al auquel Blarer délégua son suffragant
Tettinger. En s'excusant de ne pouvoir s'y
rendre en personne, il priait l'archevêque
de ne surtout pas voir dans son absence un
signe de désintéressement pour la chose,
rien ne lui tenant plus à cœur. Mais à ce

moment, le prince est tellement occupé à

la conclusion d'une alliance avec les can-
tons catholiques, que toutes autres affaires
passent au second plan, y compris le sy-
node.

L'alliance fut signée le 23 septembre
1579, puis jurée à Porrentruy le 12 janvier
1580. Les soucis du prince devenant ainsi
moins pressants, l'évêque peut alors s'occu-
per de plus près de ses tâches pastorales.
En 1579, le nonce Bonhomini, exécuteur
minutieux des décrets tridentins, avait sou-
mis l'évêque de Bâle à un examen bien-
veillant mais sévère sur ce point. Concer-
nant le retard apporté à la convocation
d'un synode, Bonhomini avait accepté de

Blarer des excuses «à peu près valables».
L'évêque fixa l'assemblée au début de l'an-
née 1581, mais son chapitre de Fribourg,
peu pressé de voir arriver la chose, le pria
de différer le synode; l'évêque, cédant de

behandelt Karl BoZdener in seiner noch
heute lesenswerten Studie «Zur Geschichte
der Basler Synodal- und Diözesanstatuten bis
zur Reformation» in: Katholische Schweizer-
blätter, Neue Folge 20 (1940) 241—258.

2 über Persönlichkeit und Wirken dieses
reformeifrigen Bischofs orientiert gut die
Arbeit von Hans Metsger, «Vorstudien zu
einer Geschichte der tridentinischen Seel-
sorgereform im eidgenössischen Gebiet des
Bistums Konstanz» (1951), S. 71—83. Darin
kündet der Verfasser auch eine Monographie
über die Konstanzer Diözesansynoden an.

mauvais gré, en arrêta la date définitive
à la semaine de Quasimodo.

La célébration

Le 24 février 1581, quelque 300 indic-
tions ou convocations officielles étaient ex-
pédiées dans le diocèse, aux chapitres,
doyennés et institutions monastiques te-
nues, au terme du concile, de participer
aux synodes diocésains. Deux cents person-
nés environ, des deux clergés, firent le
voyage de Delémont, représentant, avec le
haut-chapitre et les cinq chapitres collé-
giaux, les onze doyennés avec 245 paroisses,
ainsi que les 35 couvents, commanderies ou
prieurés du diocèse.

Présidé par l'évêque mais dirigé par son
suffragant, le synode qui dura du lundi 3

avril au jeudi 6, tint ses séances dans
l'église paroissiale St-Marcel, richement dé-
corée pour la circonstance. Les séances, à
raison de deux par jour, se déroulèrent en
grande solennité, selon le cérémonial en
usage pour les assemblées de ce genre. Les
journées débutèrent régulièrement à 6 heu-
res du matin déjà, par une messe pontifi-
cale ou solennelle. La première séance au
cours de laquelle l'évêque fit une impor-
tante allocution, fut consacrée aux ques-
tions de formes: préséances, nominations
diverses. Notons que la charge de secré-
taire, d'actita?'ms, fut confiée à Maître
Pierre Gorré, greffier de l'officialité bâloise
d'Altkirch, un homme habile, excellent la-
tiniste, mais un laïque marié qui n'avait de

la cléricature que la tonsure.
A la seconde séance, on procéda à l'appel

nominal sur la base des indictions, puis on
passa aussitôt à l'objet principal du synode,
la présentation des nouvelles constitutions
diocésaines. Et comme l'article premier,
portant sur la Foi, était suivi, dans le texte,
du Jwramejiüim Fidei requis désormais de
tous les clercs, l'évêque prêta ce serment
avant de le recevoir de tous les assistants.
La lecture ininterrompue des statuts syno-
daux occupa les deux séances du mardi et
celle du mercredi matin. L'après-midi fut
laissée libre pour une discussion sur ces

statuts; cependant, cet examen se fit non
en séance plénière mais par groupes, en
divers locaux; l'évêque et son chapitre for-
maient un groupe, les trois autres étant
ceux des délégués des chapitres collégiaux,
du clergé séculier et des réguliers. Il ne
semble pas que, le lendemain matin, à la
dernière séance du synode, on ait mis en
commun les résultats des délibérations des

groupes. Les conclusions de cet examen
séparé des nouveaux statuts furent proba-
blement consignées par écrit et remises à

l'Ordinaire aux fins de la rédaction défini-
tive. Et à titre de vœux seulement; car
on n'était pas là pour discuter, mais pour
entendre promulguer ces constitutions,
d'autorité, par l'Ordinaire, qui dans un sy-
node diocésain, était la seule autorité
hiérarchique. L'évêque promulgua alors so-
lennellement, et le concile de Trente et les



1956 — Nr. 45 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 585

nouveaux statuts ; puis après une allocution
pour remercier les assistants et les inviter
à accepter et mettre en pratique les dé-
cisions adoptées, le synode se termina par
un Te Z)ewm, le jeudi avant midi.

Ce synode fut un événement dans l'Evê-
ché, en particulier dans la petite ville de

Delémont, qui n'avait jamais vu autant de

clercs réunis. Le choix du lieu s'était posé.

Porrentruy relevant du diocèse de Besan-
çon, l'évêque ne pouvait réunir l'assemblée
dans sa ville, hors du diocèse. Si, pour des
raisons de sécurité, Blarer voulait tenir le
synode à la fois dans le diocèse et dans la
principauté, seul Delémont pouvait entrer
en ligne de compte. Il y avait là le château
épiscopal pour recevoir les hôtes de mar-
que, le chapitre de Moutier-Grandval, dont
les chanoines pouvaient accueillir leurs
pairs des autres chapitres, et de nombreu-
ses petites hôtelleries pour le clergé.

L'importance du synode

Le synode de 1581 revêtait une impor-
tance particulière, d'abord du fait qu'on y
promulguait le concile de Trente. Mais à

juger par le peu d'empressement des deux
clergés à répondre à la convocation, cette
importance échappait à la plupart. Il fallut
relancer un bon nombre de gens pour les
sommer d'être là. Les religieux en général,
les exempts surtout, alléguant leurs pri-
vilèges, estimaient que la chose ne les con.
cernait pas. Elle les concernait, en réalité,
d'autant plus qu'une bonne partie des pa-
roisses du diocèse étaient incorporées aux
couvents, qui assuraient, dans ces paroisses,
une pastoration le plus souvent lamentable.
A l'abbé de Lucelle qui s'excusait de ne
pouvoir assister au synode, l'évêque dit ne
pas accepter ses excuses: qu'il vienne au
moins pour l'ouverture et qu'il amène pour
le reste, un bon nombre de ses religieux.
L'abbé ne vint pas, mais il envoya quel-
ques moines avec des ornements pour les
cérémonies pontificales. Lorsque la Ré-
gence autrichienne d'Ensisheim prie l'évê-
que d'excuser l'absence du curé de cette
ville, Jean Rasser, à cause, d'un pélérinage
de la paroisse, Blarer répond qu'un synode
est plus important qu'un pélérinage. Qu'on
renvoie ce pélérinage à plus tard; la grâce
de Dieu, dit-il, n'est pas à jour fixe, et le
curé Rasser, qui est aussi doyen du décanat
de Citra-Colles, doit l'exemple. Qu'il s'ar-
range, mais il faut qu'il soit là.

Même le chapitre cathédral fit des diffi-
cultés; nop seulement, il eut volontiers vu
différer la chose, mais quand l'évêque leur
parla de nouveaux statuts diocésains, les
chanoines l'avisèrent aussitôt qu'ils réser-
vaint leurs statuts particuliers avec leurs
immunités et privilèges. Comme ils se mé-
fiaient des nouvelles constitutions synoda-
les en préparation, Blarer leur répond le
24 décembre 1580, qu'ils auraient pu se dis-
penser de se plaindre, étant donné que
cette préparation était confiée à un des

leurs. Il n'a jamais eu, dit-il, l'intention de

porter atteinte à leurs droits légitimes, ni
de présenter les nouveaux statuts au sy-
node avant de leur en donner connaissance,
mais comme lui-même ne les a pas encore
vu à cette date, il ne peut les leur envoyer.

En réalité, les chanoines des tous les
chapitres avaient quelques motifs de se

méfier du synode. La lecture des statuts
dut les étonner beaucoup, eux et tout le
clergé, séculier et régulier, car en repre-
nant exactement les décrets du concile, en
matière de discipline écclésiastique notam-
ment, ces statuts heurtaient violemment
quantité d'usages, de coutumes abusives
qu'il faudrait réformer, bon gré mal gré.
Il est significatif que dans son discours
d'ouverture comme dans l'allocution de clô-
ture, l'évêque de Bâle prit la précaution de

souligner, qu'en rédigeant les nouvelles con-
stitutions diocésaines, on n'avait en nulle
intention de chicaner ou de vexer quicon-
que.

Les statuts de 1581 furent rédigés par
Marc Tettinger, suffragant, chanoine du
chapitre, Docteur en théologie et ancien
professeur de cette discipline à l'université
de Fribourg en Brisgau; Tettinger était
donc qualifié pour cette tâche. Dans la me-
sure compatible avec les décisions du con-
eile de Trente, on conserva les anciens sta-
tuts bâlois de 1503, mais les nouveaux se-
ront cinq à six fois plus volumineux. Ceux
de 1581 sont essentiellement l'adaptation au
diocèse de Bâle de la doctrine et des dé-

crets tridentins. Les anciens chapitres ou
TitwZi se présentent désormais distribués
en trois parties d'ailleurs inégales. La pre-
mière, doctrinale, avec des applications li-
turgiques et pastorales, est le résumé des

thèses théologiques du concile. Cette partie
représente les deux tiers des statuts; cette
ampleur s'explique du fait qu'à ce moment,
les textes imprimés des actes du concile
n'étaient pas encore communs et faciles à

trouver; d'autre part, l'évêque allait entre-
prendre, dans l'Evêché, une grande offensive
contre la Réforme protestante et il impor-
tait de faire bien connaitre les positions ca-
tholique concernant la doctrine. A noter,
dans cette première partie l'importance
donnée au chapitre sur le mariage, à cause
des mariages clandestins, chapitre de près

Drei kirchliche Traditionen mündeten in
das Bistum Basel ein, das auf Grund des
Konkordates vom 26. März 1828 durch
die Bulle «Inter praeeipua» Leos XII. vom
7. Mai gleichen Jahres neu umschrieben
wurde. Der schweizerische Anteil des alten
Bistums Basel — geprägt durch die Di-
özesanstatuten von Fürstbischof Jakob
Christoph von Blarer von 1581/1583 —
fand sich mit Teilen der alten Diözese

de quarante pages, intégralement traduites
en allemand dans le texte. La deuxième
partie des statuts traite de la discipline et
vise essentiellement la réforme du clergé,
tandit que la troisième partie n'est qu'un
statut particulier de la curie diocésaine, en
particulier de l'offieialité bâloise d'Alt-
kirch.

Pour la mise en forme des nouveaux sta-
tuts, l'évêque s'inspira de ceux du synode
de Constance (1567), et de ceux de Besan-
çon (1571); au dernier moment, il apprécia
et fit son profit des statuts de la province
de Milan, que Charles Borromée, le saint
évêque de cette ville, lui fit l'honneur de

lui envoyer. Imprimés en 1583, sur les
presses de Froben à Fribourg-en-Brisgau,
.les statuts bâlois promulgués au synode de

Delémont formaient un corpus, un droit di-
océsain remarquable pour l'époque. Ce sy-
node et ses constitutions marqueront la
vrai point de départ de la restauration
religieuse tridentine dans le diocèse.

Immédiatement après, l'évêque fit,
d'autorité, réviser les statuts particuliers
des chapitres et des décanats, pour les con-
former aux décision du synode. Constam-
ment, dans la lutte contre les abus et leur
répression, l'évêque et son officialité se ré-
féreront aux nouveaux statuts. Si certains
diocèses eurent plus tôt que celui de Bâle
leur synode post-tridentin, il en est peu,
où, après la chose, la réforme religieuse
prit un départ plus immédiat, plus résolu et
plus décisif qu'ici.

Reprenant une disposition du concile,
les nouveaux statuts bâlois prévoyaient la
réunion annuelle du synode. Blarer en-
visagea de réunir au moins encore une
fois de son vivant ces assises diocésaines,
son successeur y pensa sérieusement, et
d'autres encore après lui. En fait, avec
le synode de Delémont et les nouveaux
statuts diocésains, la base doctrinale, dis-
ciplinaire et juridique d'une restauration
religieuse du diocèse était si bien assurée,
l'élan si bien pris, qu'on se passa sans trop
d'inconvénients, et pour longtemps, de nou-
veaux synodes et de nouvelles constitutions
synodales. Après le synode de Delémont de
1581, il n'y en eut plus d'autre dans le
diocèse de Bâle jusq'au XIX e siècle.

A?îd?'é CTiêure

Konstanz, die den Stempel der reformeri-
sehen Tätigkeit von Generalvikar Ignaz
Heinrich von Wessenberg trugen, im glei-
chen Bistum zusammen. Die bischöfliche
Residenzstadt Solothurn war mit ihrer nä-
hern Umgebung in ihrem kirchlichen Leben
geformt durch die mehr als tausendjährige
Zugehörigkeit zum Bistum Lausanne. So
wäre es denn nahe gelegen, diesem viel-
gestaltigen Gebilde durch eine Diözesan-

Die Diözesansynoden des neuen Bistums Basel
von 1896 und 1931 '



586 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 1956 — Nr. 45

synode und neue Diözesanstatuten einen
einheitlichen Geist einzuhauchen und den
Äußerungen des kirchlichen Lebens ein
einheitliches Gepräge zu geben. Doch
mußte das neue Bistum durch mehr als
ein halbes Jahrhundert zu sehr um seine
Existenz ringen, als daß es in Ruhe an
seinen innern Aufbau hätte denken können.
Erst als die Wogen des Kulturkampfes ab-
geebbt waren und die Bedrohung von
außen nachgelassen hatte, waren die Hände
für dieses Werk frei. Die Regierungszeit
von Bischof Friedrich Fiala (1885—1888)
blieb zu kurz, als daß er eine Aufgabe
solchen Ausmaßes hätte lösen können. So

war es erst Bischof Leonhard Haas (1888
bis 1906) beschieden, dem neuen Bistum
Basel die ersten Diözesanstatuten zu ge-
ben und die erste Diözesansynode zu deren
Promulgation einzuberufen.

1. Die Diözesansynode in Luzern von 1896

Die VorbereifMngen waren bestimmt
durch den Hauptzweck der Synode: Sie
bestanden darum vor allem in der Aus-
arbeitung der Diözesanstatuten.

Schon im ersten Jahr seiner Amtstätig-
keit faßte Bischof Leonhard Haas den
Plan, dem Bistum Statuten zu geben. Sein
erster Gedanke ging dahin, die Statuten
von Fürstbischof von Blarer mutatis mu-
tandis neu herauszugeben. Es erwies sich
aber bald, daß die 300 Jahre alten Statu-
ten sich zu sehr überlebt hatten. So ent-
schloß sich der Bischof, einen andern Weg
zu beschreiten. Wegleitend dienten ihm da-
bei Constitutiones synodales der jüngern
Vergangenheit, jene von Wien (1858), von
Prag (1860), von Köln (1862), von Pader-
born (1867), von Sitten (1883), von Lau-
sanne-Genf (1885) und Straßburg (1894).
Diese Vorlagen bildeten neben der Moral-
theologie von Ernst Müller- und der Pa-
storalinstruktion von Eichstädt und den
eigenen Kollegheften die Quellen der neuen
Statuten. Unter ihnen läßt sich nament-
lieh ein weitgehender Einfluß der Statuten
des Bistums Lausanne-Genf von Bischof
Mermillod feststellen. Dessen Nachfolger,
Joseph Deruaz, gewährte Bischof Leonhard
die vollste Freiheit in der Verwendung die-
ser Statuten.

Die schriftliche Niederlegung des Ent-
wurfs begann am 1. Dezember 1894 und
fand ihren Abschluß am 21. Juni 1895. Das
Vorgehen war das folgende: Der Bischof
entwarf die Titel und die einzelnen Para-
graphen und gab sie daraufhin zur Begut-
achtung an Dompropst Josef Eggenschwi-
1er, der den Text nach Inhalt und Form
prüfte, kürzte und ergänzte. Der so ver-
besserte Entwurf wurde der Druckerei
übergeben und danach — Teil für Teil —
den Domherren, einigen Dekanen, Kanoni-
sten und Professoren der Theologie (ein
Hauptverdienst kam Prof. Dr. Josef Beck
in Freiburg zu) zur Kritik und Korrektur
unterbreitet. Nach Auswertung ihrer Be-

merkungen erfolgte die definitive Druck-
legung. So lagen die Statuten bei Einberu-
fung der Synode gedruckt vor, und Bischof
Haas erklärte in der Eröffnungsansprache
als deren Hauptzweck: «Der finis prima-
rius, warum die gegenwärtige Synode zu-
sammenberufen wurde, ist darum nicht die
Beratung, sondern die Promulgation der
Statuten.» Nichtsdestoweniger war eine
eingehende Beratung vorgesehen und in
Aussicht genommen, die wichtigsten Er-
gebnisse als Zusätze den Statuten anzu-
fügen.

Der Verfall/

Mit Reskript vom 28. Februar 1896 er-
klärte die Konzilskongregation die Aner-
kennung der vorgesehenen Synode als Di-
özesansynode, auch wenn sich nur ein Teil
des Bistumsklerus dabei einfinden konnte.
Am 24. März erging die Berufung der Sy-
node auf 14.—16. April ins Priesterseminar
Luzern. Eingeladen waren mit den Dom-
und den Chorherren die Dekane und Kam-
merer der Kapitel, die Professoren der
Theologie und Ordensobern sowie die Pfar-
rer von Luzern und der Diasporastädte.
Die erste Sitzung diente der Eröffnung. In
drei weitern Sitzungen — jede war von
einer Predigt eingeleitet — wurden die
Statuten — Abschnitt für Abschnitt —
vorgelesen, und jeder Synodale konnte sich
dazu äußern. Wichtigere Bestimmungen
wurden durch eingehende Referate erläu-
tert. Eine Diskussion entspann sich u. a.

über die Frage der Herausgabe eines neuen
Katechismus, von der abgesehen wurde.
Umgekehrt konnte der Bischof die Her-
ausgäbe des neuen Rituale ankündigen. Bis-
weilen wurden Bedenken laut, das bisherige
Herkommen der neuen Regelung zu opfern,
doch kam es zu keinen wesentlichen Än-
derungen. Die Synode hieß die Statuten
einhellig gut, und der Bischof erklärte sie
auf Pfingsten 1896 in Kraft.

Wiii'digroigr

Die Auswirkung konnte erst den Nach-
fahren bewußt werden. Mit den neuen Sta-
tuten zusammen trug die Synode von 1896

vor allem dazu bei, daß Mißbräuche be-
seitigt wurden und Einheit und Korrekt-
heit in die liturgische Praxis einkehrten.
Sie verlieh dem religiösen Leben neue Im-
pulse, und dem Klerus flößte sie neuen
Eifer und vermehrte Hingabe an sein hei-
liges Amt ein.

2. Diözesansynode in Solothurn von 1931

Schon in der Eröffnungsansprache der
Synode von 1896 gab Bischof Haas der
Hoffnung Ausdruck, die Synode in weni-
gen Jahren wieder einberufen zu können.
Doch weder er noch sein Nachfolger Ja-
kobus Stammler kamen wieder dazu, eine
Synode abzuhalten. Unter des letztern Re-
gierungszeit war indes ein Ereignis ein-
getreten, das eine Revision der Diözesan-

Statuten geradezu notwendig machte: Die
Herausgabe des Codex iuris canonici. Es
war gegeben, daß das Diözesanrecht dem
neu-kodifizierten allgemeinen Recht ange-
glichen wurde. Zudem hatte die technische
Entwicklung Probleme aufgeworfen, die
eine rechtliche Regelung erheischten. Bi-
schof Ambühl war es diesmal, der das Werk
durchführte. Nachdem er durch dreijährige
Wirksamkeit das Bistum kennenlernen
und Erfahrungen sammeln konnte, leitete
er die Schritte zur Revision der Diözesan-
Statuten ein.

Die Vorbei'eifiiJig

der Synode bestand auch diesmal wesent-
lieh in der Ausarbeitung der neuen Di-
özesanstatuten. Der erste Plan ging dahin,
die bisherigen Statuten in ihrer Gestalt zu
übernehmen und nur das zu ändern, was
durch den Codex gefordert schien. Doch
führten schon die ersten Schritte dazu,
diesen Plan aufzugeben und den neuen Sta-
tuten den Aufbau des Codex zugrunde zu
legen. Die ersten Vorbereitungen reichen
in das Jahr 1928 zurück, in dem Professo-
ren der Theologischen Lehranstalt in Lu-
zern den Auftrag erhielten, bestimmte Ab-
schnitte der Statuten mit dem neuen all-
gemeinen Recht zu vergleichen. Am 8. Ja-
nuar 1929 kündete Bischof Ambühl in der
Sitzung des Domkapitels die Einberufung
der Synode an, und am 27. Februar erging
die Einladung an die Priesterkapitel, Vor-
Schläge und Wünsche einzugeben, die von
einer eigens dazu eingesetzten Kommission
unter dem Vorsitz von Generalvikar Bu-
holzer gesichtet und verarbeitet wurden.
Gemäß dem Aufbau des CIC entstand so-
dann ein erster Entwurf. Dieser wurde
allen vorgesehenen Synodalen zur Stellung-
nähme unterbreitet. Die Möglichkeit zur
Äußerung wurde in reichem Maß benützt
und brachte viele Anregungen, wurden
doch von 195 Vorschlägen 125 im zweiten
Entwurf verwertet. Nach weitern Änderun-
gen wurde schließlich eine vierte Fassung
der Synode vorgelegt.

Vei'fan/

Diese trat am 23. März 1931 in der Ka-
thedrale von Solothurn zusammen. Die Zu-
sammensetzung entsprach jener von 1896,

und auch der primäre Zweck war derselbe:
Promulgation der neuen Diözesanstatuten.
Von einer Verlesung wurde abgesehen, da
die Synodalen zuvor reichlich Gelegenheit
hatten, sich mit ihrem Inhalt yertraut zu
machen. Dagegen kommentierten Bischof
Ambühl und Generalvikar Buholzer einige
neue Artikel und hoben die Leitgedanken
und Motive der neuen Statuten hervor. Da
die Diskussion durch das Verfahren der
Vorbereitung ausgiebig zum Worte kam,
konnte die Behandlung schon am Vormit-
tag abgeschlossen werden: Der Bischof pro-
mulgierte die neuen Statuten und setzte
sie auf Pfingsten 1931 in Kraft. Das Haupt-



1956 — Nr. 45 SCHWEIZERISCHE KIRCHENZEITUNG 587

geschäft des Nachmittags bildeten die Wah-
len der Synodalrichter und -examinatoren,
der parochi consultores und der Pfarr-
examenkommission. Die Bischof entließ die
Synode mit der Zusicherung, daß er wie
sein Vorgänger Leonhard Haas nach der
Synode ins Heilige Land wallfahre, um für
seinen Klerus die übernatürliche Hilfe zu
erflehen.

Halten wir die Geschichte der beiden
Synoden nebeneinander, kann uns die Ähn-
lichkeit nicht entgehen. Sie ist namentlich
bedingt durch den gleichen Hauptzweck:
Promulgation neuer Diözesanstatuten. In

Tagesordnung
10.10 Einzug des hochwürdigsten Bischofs

mit dem hohen Domkapitel und dem
Priesterseminar.

10.15 Pontifikalamt in der Kathedrale.
Missa votiva de Spiritu Sancto.
9. Choralmesse, 2. Credo.

11.20 Sogleich nach dem Schlußevange-
lium: Antiphon «Exaudi nos Do-
mine».
Psalm 68 (abwechslungsweise zwi-
sehen Synode und Seminar).
Orationen zur Eröffnung der Syn-
ode.

Evangelium (Luk. 9,1—6).
Veni Creator.

11.35 Ansprache des hochwürdigsten Bi-
schofs.

12.00 Erläuterungen zu den Diözesansta-
tuten (französisch).

12.30 Erläuterungen zu den Diözesansta-
tuten (deutsch).

13.00 Schluß der Vormittagssitzung.
13.15 Mittagessen im Konzertsaal.
15.00 Beginn der Nachmittagssitzung.

Gesungene Allerheiligenlitanei.
Spendung des päpstlichen Segens.
Evtl. Diskussion über die Diözesan-
Statuten.
Bekanntgabe der Wahlvorschläge.
Wahlbestätigung.
Professio fidei.
Iuramentum.

15.40 Ansprache des hochwürdigsten Hrn.
Dompropstes.

16.00 Beginn der euc'naristischen Stunde.
17.00 Schluß der Synode.

Iudices synodales

Pro approbatione ad mentem Can. 1574

Episcopus Basileensis Synodo dioecesanae
sacerdotes, quorum nomina sequuntur, ad

munus iudicum synodalium proponit Rev-
mos ac Illmos et PI. Rev. Dominos:

Godefridum Rinder, Solodori
Dr. Aloisium f/ttw/ceter, Solodori
Gabrielem Cttenra, Solodori

jeder Phase sozusagen verlaufen die beiden
Synoden parallel: beiden ging die ursprüng-
liehe Absicht voraus, die bisherigen Statu-
ten zu übernehmen, beide kommen über-
ein in Vorbereitung und Durchführung.
Beide auch wurden in ihrer Auswirkung
Werkzeuge des Segens für das Bistum.

Dr. Eran,? Wigger, Arc/iivor

i Der vorliegenden Darstellung liegen die
Aktenfaszikel «Diözesansynode» des Diöze-
sanarchivs zugrunde.

Müller Ernst, Theologia Moralis, 2 Bände.
Wien, 1873.

Ordre de jour
10 h 10 Entrée solennelle à la Cathédrale

de S. E. Mgr. l'Evêque, accom-
pagné du Chapitre cathédral et du
Séminaire,

10 h 15 Office pontifical :

Messe votive «de Spiritu Sancto»
Plain-chant, 9» Messe et Credo II

11 h 20 Immédiatement après le dernier
Evangile :

Antienne « Exaudi nos Domine » ;

Psaume 68 (alterné entre les
membres du synode et le sémi-
naire) ;

Oraisons pour l'ouverture du syn-
ode ; Evangile selon St-Luc IX —
1 à 6 ; Veni Creator.

11 h 35 Allocution de Mgr. l'Evêque.
12 h 00 Présentation des Statuts diocé-

sains en français.
12 h 30 Présentation des Statuts diocé-

sains en allemand.
13 h 00 Fin de la séance du matin.
13 h 15 Dîner à la Salle de Concert.
15 h 00 Séance d'après-midi à la Cathé-

drale.
Chant des litanies des Saints.
Bénédiction papale.
Discussion éventuelle sur les Sta-
tuts diocésains.
Propositions pour les élections.
Elections.
« Professio fidei » et « juramen-
tum ».

15 h 40 Allocution de Mgr. le Prévôt.
16 à 17 h Heure Sainte.
17 h 00 Clôture du Synode.

Dr. Franciscum Wigger, Solodori
Ernestum Simoweti", Lucernae
Dr. Josephum Sfimimaww, Lucernae
Josephum Fiewrj/, Delémont
Dr. Hadrianum AZeiïe, Bernae
Josephum SfaMer, Bernae
Franciscum Sclwigde?', Tugii
Josephum Weg, Basileae
Alphonsum Gmitr, Kreuzlingen

Officiales et Ministri Synodi

Revmi ac Celmi Episcopi vices gerens:
Revmus ac Illmus D. Dr. Güistauiis Lisi-
bac7t, Praepositus Capituli cathedralis et
Vicarius Generalis.

Promotor Synodi:
Revmus ac Illmus D. Gabriel Cweniw, Vi-
carius Generalis et Canonicus Ecclesiae
cathedralis.

Procurator Cleri:
Revmus ac Illmus D. Gode/ridws Binder,
Decanus Capituli cathedralis.

Notarius Synodi:
Rev. D. Dr. Aloisms Rudolf von Ro7w,
Cancellarius episcopalis.

Magistri caeremoniarum:
Rev. D. Dr. Leo?ia?'d?ts Webe?', Regens se-
minarii majoris.
Rev. D. Dr. Ollo WgR, Sacellanus.

Magister cantorum:
Rev. D. iïMgo Dwrrer, Sacellanus.

Scrutatores Synodi:
Revmus D. Dr. RMdo!p7wts Wala, Paro-
chus Ecclesiae cathedralis et Canonicus
honorarius.
Rev. D. BdmttJidws Meie?', Parochus in
Grenchen et Camerarius Capituli.

Examinatores synodales

Pro approbatione ad mentem Can. 385

Episcopus Basileensis proponit Synodo dioe-
cesanae sacerdotes, quorum nomina sequun-
tur, ad munus examinatorum synodalium
pro periculis ad conferendum beneficium
paroeciale ad mentem Can. 459, § 3, n. 3

Revmos aclllos et Pl. Rev. Dominos:
Dr. Gustavum Lisibac7?., Solodori
Gabrielem Ctte?ii?7, Solodori
Dr. Josephum Ba?Miroa?'l, Solodori
Dr. Leonardum Webe?', Solodori
Aemiiianum SpecTce?', Solodori
Dr. Aloisium RttdoZ/ uoîi Eo7t?', Solodori
Dr. Aloisium IkHtller, Solodori
Paulum Boit?'qita?'cl, Delémont
Dr. Andream C7iè?;?'e, Bassecourt

Examinatores synodales

Pro approbatione ad mentem Can. 385

Episcopus Basileensis Synodo dioecesanae
sacerdotes, quorum nomina sequuntur, ad
munus examinatorum synodalium proponit
Pl. Rev. Dominos:

Arnoldum Gisige?", Balsthal
Edmundum IVeie?', Grenchen
Dr. Rudolphum Wals, Solodori
Dr. Josephum BiiLZma??», Lucernae
Alfredum Tsc7iopp, Schötz
Josephum EZettrg, Delémont
Georgium TVaGie^, Porrentruy
Joannem SfdwbZe, Tugii

Wahlvorschläge



588 SCHWEIZERISCHE K I R C H E N Z E IT U N G 1956 —Nr. 45

Jacobum TYoxZer, Basileae
Aemilium Obrist, Wohlen
Fridolinum ZWwZZer, Weinfelden
Aloisium Roveda, Sirnach

Parochi consultores

Pro approbatione ad mentem Can. 385

Episcopus Basileensis Synodo dioecesanae
sacerdotes, quorum nomina sequuntur, ad

munus parochorum consultorum proponit
PI. Rev. Dominos:

1. AnmeZdztnp: Es ist unerläßlich, daß
sich jeder Teilnehmer mit der Karte, die
der heutigen Nummer der «Schweizerischen
Kirchenzeitung» beiliegt, rechtzeitig anmel-
det. AnmeZdefrisf: 17. November.

2. Reise: Die hochwürdigen Herren De-
kane mögen in ihrem Dekanat entweder
persönlich oder durch einen Beauftragten
Kollektivbillette oder einen Autocar bestel-
len, falls die Teilnehmerzahl entsprechend
groß ist.

3. KZeidwns': Beim Pontifikalamt und bei
der Synodalversammlung tragen alle Teil-
nehmer Soutane oder Wessenberger, Super-
pelliz und Birett. Dazu kommen für Dom-
herren: Mozetta, Domherrenkreuz; für
Chorherren: Mozetta und Brustkreuz; für
Prälaten: Mantelletta; für Dekane: Mozetta.
Als Garderobe dienen für Domherren und
Prälaten die Räume der Dompropstei und
des luzernischen Domherrenhauses, für alle
übrigen der Pfarrsaal St. Ursen unterhalb
der Kathedrale.

4. PZaZae in der 7Caf7jedraZe: Alle Teil-
nehmer an der Synode nehmen Platz im
Schiff der Kathedrale. Die vordersten
Bänke sind reserviert für das hohe Dom-
kapitel, für Kanoniker, Prälaten und Or-
densobere. Anschließend folgen die H.H.
Dekane und die Delegierten der einzelnen
Dekanate und die übrigen Teilnehmer. Die
Plätze werden vor Beginn des Pontifikal-
amtes eingenommen, und zwar so rechtzei-
tig, daß beim Einzug des hochwürdigsten
Bischofs die Plätze besetzt sind.

5. Gemeinsame Gesängre: Für alle gemein-
samen Gesänge werden den Teilnehmern
die entsprechenden Texte ausgeteilt. Es mö-
gen sich alle eines würdigen, gemeinsamen
Gesanges befleißen und deshalb der Lei-
tung des Gesanges die gebührende Auf-
merksamkeit schenken.

6. Gesc7iä/fso?'dnn?iSf: Nach Can. 362 ist
der hochwürdigste Bischof «unicus in sy-

Joannem Graber, Mümliswil
Georgium TrarbacZi, Kleinlützel
Josephum Jost, Hochdorf
Nicodemum Pefermann, Escholzmatt
Josephum Rarf7ie, St. Ursanne
Othmarum Jeanneraf, Biel
Josephum MoZZ, Ettingen
Carolum Merfce, Basileae
Antonium GerodeZti, Zeiningen
Ottonem ScZmeZaZer, Wettingen
Alphonsum Gmür, Kreuzlingen
Aemilianum WaescTiZe, Ramsen

nodo legislator». Die HH. Synodalen haben
beratende Stimme. Ahe Beschlüsse erhal-
ten Rechtskraft mit ihrer Verkündigung
durch den hochwürdigsten Bischof. Wer
einen kleineren Abänderungsantrag zu
einem Artikel des Statutenentwurfes ein-
bringen will, kann dies tun auch noch am
Tag der Synode bis 14 Uhr beim Notar der
Synode (schriftlich).

1 /jiscj'iptioMS : il est nécessaire que c7m-

qwe participant au synode s'inscrive, jits-
qw'aw 17 ?ior>embre au plus tard, au moyen
de la carte jointe au présent n° de la Kir-
chenzeitung.

2 Voyage : M.M. les Doyens pourront, si
le nombre des participants est suffisant,
aviser à procurer un billet collectif ou un
autocar.

3 Tenne : tous les participants porteront
la soutane (ou talare), le surplis et la ba-
rette.

M.M. les Chanoines, mosette et croix ;

M.M. les Prélats, manteletta ;

M.M. les Doyens, mosette.
Un vestiaire est réservé, pour M.M. les

Chanoines et Prélats à la résidence du Pré-
vôt et du Chanoine lucernois ; pour les
autres participants, à la salle paroissiale de

St-Ours, en dessous de la cathédrale.
4 PZoce à Za caf7î.édraZe. Tous les partiei-

pants au synode prennent place dans la
nef : les premiers bancs sont réservés au
Chapitre, aux Prélats et aux Supérieurs
d'Ordres religieux. Suivent les Doyens, les
délégués des décanats et les autres partiei-
pants. Chacun doit occuper sa place avant
l'entrée solennelle de Son Excellence.

5 CZwnts. Le texte des chants à exécuter
en commun sera remis à chaque partiei-
pant. Tous s'efforceront de réaliser une

Abstimmungsberechtigt sind alle Teilneh-
mer der Synode. Die Abstimmungen ge-
schehen durch Aufstehen oder Sitzenblei-
ben.

Während der Synodalverhandlungen wer-
den die Türen der Kathedrale geschlossen;
geöffnet bleibt nur der Eingang auf der
Männerseite beim Sakramentsaltar.

7. iliittagiessew im Konzertsaal: Das Mit-
tagessen (mit Ausnahme der Getränke)
wird allen. Teilnehmern gratis offeriert.

8. BesicTitipnnpen: Am Tage der Synode
stehen die neurenovierte Jesuitenkirche und
der Domschatz in der Kathedrale zur Be-
sichtigung offen.

9. Bopis: Wer vor oder nach der Synode
in Solothurn Logis wünscht, möge das auf
der Anmeldekarte vermerken.

10. Par7cpZätze: Zeughausplatz-Riedholz-
platz, vor dem Baseltor, beim Konzertsaal,
Dornacherplatz.

11. Die RecoZZectiones in Döttingen und
Stein fallen am 26. November der Synode
wegen aus.

digne exécution des chants et prêteront
attention à la direction.

6 Ordre de Z'AssembZée déZibérafive. D'à-
près la canon 362, l'Evêque est « unicus in
synodo legislator ». Les participants au
synode ont seulement voix consultative.
Toutes les décisions ont force de droit dès
leur promulgation par l'Evêque.

Les propositions éventuelles de change-
ment d'un article du projet de statuts
doivent être faites par écrit, auprès du Se-
crétaire du synode, jusqu'à 14 heures, le
jour même du synode.

Tous les participants ont droit de vôte.
Le vôte se fait par assis et levés.
Pendant les délibérations, les portes de

la cathédrale seront fermées, à l'exception
de la porte latérale de droite, près de l'au-
tel du St-Sacrement.

7 Dîner à Za SaZZe de concert. Le dîner
(à l'exception de la boisson) est offert
gracieusement à tous les participants.

8 Le jour du synode, l'église des Jésuites
restaurée et le trésor de la cathédrale se-
ront ouverts.

9 Logement. Si quelqu'un désire loger à
Soleure la veille ou le soir du synode, il
devra l'indiquer sur sa carte d'inscription.

10 Parcs poar antos : Place de l'Arsenal
—• Riedholzplatz — Porte de Bâle — Parc
de la Salle de concert — Dornacherplatz.

Mitteilungen

Communications pratiques


	

