
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 121 (1953)

Heft: 1

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KHWBIZERIKHE

KIRCHEN-ZEITUNG
Redaktion: Dr. phi!, et theol. ALOIS SCHENKER, Prof. theol., Adligenswilerstraße 8, Luzern. - Tel. 2 65 93

Verlag und Expedition: Räber & Cie., Buchdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstraße 7—9, Telephon 2 74 22.
Abonnementspreise: jährlich Fr. 14.—, halbjährlich Fr. 7.20 (Postkonto VII 128) - Ausland: zuzüglich Versandspesen.
Einzelnummer 30 Rp. - Erscheint am Donnerstag - Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder deren Raum 14 Rp.
Schluß der Inseratenannahme jeweils Montag morgens. Jeder Offerte ist zur Weiterleitung 20 Rp. in Marken beizulegen.

Luzern, 1. Januar 1953 131. Jahrgang; Nr. X

Inhaltsverzeichnis: Bischöflicher Neujahrsgruß — Soziale Erlösung — Das Festmysterium von Epiphanie — Jejunium eucharisticum —
Missionsbegeisterte Jugend — Heimkehr der Irrenden zur wahren Kirche Christi — Kirchenamtlicher Anzeiger des Bistums
Basel — Kirchenchronik — Rezensionen

.Bisc/iö/Zic/ier iVeu/a/irsgru/?

Der BiscZto/ von BaseZ enZbieZeZ seinen geZrenen geisZZic7ten

AfiZarbeiZern im SeeZsorgeamZ nnd aZZen seinen greZiebZen Diö-
sesanen ZtersZicZte GZttcfc- nnd SegenstvttnscZte m netten Ja7tr.

Das vergrangrene JaZtr bracZtZe ttnserem Lande FeicZtZnm

nnd WoZtZsZand. Die /ndttsZrie arbeiZeZe miZ wenigen Ans-
naZtmen in HocZiZcon/nnZcZnr. Der Fremdewverfce7tr naZim gro-
ßes glnsmaß an. Die Sommer- nnd FrttZt7terbsZernZe tear vie-
ZenorZs erZragrreic/i ttntZ qnaZiZaZiv grttZ. DerrZicZt sZanden die

Forn/eZder da. Der LandivirZ dar/ ZroZs dem regrneriscZten
HerbsZ sn/rieden sein. An ArbeiZsgeZegen7teiZen /eZtZZe es im
aZZgremeinen nic/tZ. Der GesnndZteiZssttsZand bZieb oZtne

wesenZZicZte SZörnngten ein grttZer. An 7cnZZnreZZen GitZcrn,
bertt/ZicZter BiZdnng tvttrde vieZ TFerZvoZZes greboZen. Wir den-
fcen an die ScZtttZen aZZer SZn/en, an die Presse, das Bnc7t,
den Fnnd/nnZc, an FnnsZ ttnd MnsiZc ttnd anderes meZtr. Die
Ztöc/tsZen GVtZer vermiZZeZZe nns die SeeZsorge in ttnsern P/ar-
reien, die GttZer des GZanbens ttnd der Gnade. SZröme der
Gnade /Zossen vom AZZar ttnd ans den sieben QneZZen der
7ieiZit/en SaZcramenZe. PredigZ nnd DnZerricZtZ ertveiZerZen

nnser reZigiöses FersZändnis. AnßerordenZZicZte AnZässe, wie
VoZZcsmissionen, reZigiöse Fin7ce7trZage nnd Hon/erensen, gre-

scZtZossene FatereiZien, die ArbeiZ in nnseren dngrendvereinen,
die Sorge nm den FircZtengesang nnd die Feier des GoZZes-

diensZes /ormZen nns sn besseren, Zreneren nnd /roZteren
GZtrisZen.

LasseZ nns /itr aZZes GnZe, das mir von GoZZes GitZe nnd
dnrcZt GoZZes .Erbarmen an irdischen Gaben nnd an Gnaden
emp/angen dnr/Zen, GoZZ dem Herrn danfcsagen.

Fner Bisc7to/ danfcZ aZZen PriesZern im Bereiche der SeeZ-

sorge /ttr iZtre Trene nnd i/tre p/ZicZtZei/rige ArbeiZ, /itr iZtr

GebeZ nnd i/tre Op/erbereiZsc7ta/Z. Fr danfcZ aZZen Laien,
'fdnner« nnd Franen, weZcZte die SeeZsorge dnrcZt iZtr GebeZ,

iZtr gnZes BeispieZ nnd iZtre MiZarbeiZ nnZersZitZsZ Ztaben.

Die sc7tweiserisc7ten BiscZtö/e Ztaben im BeZZags-HirZen-

brie/ des vergangenen JaZtres an/ die P/ZicZtZen nnd den
ZtoZten WerZ des LaienaposZoZaZes Ztingetviesen. Wir
erinnern daran, wievieZ GeZegenZteiZen gnr Ansitbnng des

LaienaposZoZaZes einem jeden sicZt im BereicZte seiner bern/-
ZicZten PäZigZceiZ bieZen. Wir Zaden aZZe jene, die ZeiZ nnd

Fignnng Ztaben, einem ZcaZZtoZiscZten Vereine nnd Werfce der

P/arrei gn dienen, snm BeiZriZZ nnd 2nr MiZZtiZ/e ein. Unsere

Sorge geZtZ besonders nm die scZtnZenZZassene Jngend, nm die
JngendZicZten im VorbereiZnngs- nnd BiZdnngsaZZer an/ iZtren

Bern/ nnd LebenssZand, den FZtesZand, den SZand der Ledi-
gen in weZZZiciien Bern/en, nnd nm die PriesZer- nnd Ordens-

bern/e im DiensZe der FircZte nnd der WerZce der XariZas.

Wir danZcen encZt aZZen, geZiebZe Diösesanen, /itr enere
großZtertiige FreigebigZceiZ nnd die HiZ/eZeisZnngen an/ dem

Wege der FircZtensZenern, der FircZtenop/er nnd ZcariZaZiven

SammZnngen. SoZZZe diese FreigebigZceiZ in gnZen ZeiZen
nicZtZ nocZt wac7tsen 7n diesem Sinne emp/eZtZe icZt encZt

snnäcZtsZ wieder die FariZas /itr den HeiZigen VaZer nnd die
Op/er an den SonnZagen der FasZenseiZ.

DanZcbar /itr ener GebeZ nnd enere WoZtZgeneigZZteiZ sendeZ

encZt Grnß nnd Segen ener BiscZto/

f FransisZcws

FS. Die iT.H. FenjaZtrsprediger mögen von diesem
biscZtö/ZicZten Graßwort GebrancZt macZten nnd aZZen Diö^esanen
den Dan/c nnd die Segenswünsc7te des BiscZto/s itbermiZZeZn.

LH
O
-3
L3

C
CQ

«
CD

s

1



Soziale Erlösung
Die umfangreiche Weihnachtsbotschaft, welche Papst Pius XII. an der Weihnachtsvigil an die Welt gerichtet hat, kann man auf

den gemeinsamen Nenner der sozialen Erlösung bringen. Nach der Einleitung weist die Botschaft auf die große Not der Nach-
kriegszeit in der Welt hin sowie auf die vielgestaltigen Initiativen zu deren Behebung. Deren Komplexität und Perplexität veranlaßt
den Papst, den Aberglauben zu stigmatisieren, als könne man der Not rein technisch und organisatorisch beikommen. Das ist deut-
lieh an die Adresse der USA. gesagt und an die Uno gerichtet.

Das Heil, das kommen soll, läßt die bestehende Naturordnung intakt und fordert persönlichen Einsatz. Moderne Hilfeleistung
uniformiert und schematisiert oder überläßt alles dem vitalen Instinkt und impulsiven Affekt. Beides ist irrig.

Der Heilsglaube an die Technik stammt von der organisierten Wirtschaft, welche ihre Prinzipien auf die Struktur der Gesell-
schaft übertragen möchte, was abzulehnen ist. Wahrer Fortschritt ist organisch unclj bricht nicht mit organisch Gewachsenem und
Gewordenem, darf nicht unpersönlich sein und zur Entpersönlichung führen, wie sie die heutige Wirtschaft kennzeichnet. Sie

muß vielmehr den Menschen in den Mittelpunkt der Wirtschaft und Gesellschaft stellen als deren Subjekt.

Das große Lösungsprinzip, auf das der Papst eindringlich hinweist, ist dasjenige der Solidarität, die anschaulich an vielen Bei-
spielen dargelegt wird auf nationalem und internationalem Plane. Im Zusammenhang damit kommt der Heilige Vater auf den Ge-

wissensdruck zu sprechen, welcher im Geburtenproblem und Auswanderungsproblem liegt, wo sowohl mit dem Osten wie mit dem
Westen abgerechnet wird. Dazu kommen die Religionsverfolgungen jenseits des Eisernen Vorhanges. Der Papst wertet sie rea-
listisch, geißelt aber auch die Verlogenheit der Informationsmethoden.

Abschließend befaßt sich der Papst mit der materiellen und moralischen Not der Familien, weist überaus eindringlich auf das

Beispiel Christi hin und verlangt Nachfolge Christi. Det Heilige Vater ruft einer vermehrten Karitas und vor allem dem person-
liehen Einsatz der Christen.

Die Botschaft ist im italienischen Original in Nr. 301 des «Osservatore Romano» (vom Donnerstag, dem 25. Dezember 1952) er-
schienen und wird nachfolgend in privater Übersetzung dargebo ten. A. Sch.

«Levate capita vestra, ecce appropinquat redemptio vestra :

Erhebet eure Häupter, denn eure Erlösung ist nahe» (Luk.
21,28). Die verheißungsvolle Ankündigung des göttlichen
Meisters für den Jüngsten Tag, an welchem er auf die Erde
zurückkehren wird «mit großer Macht und Herrlichkeit»
(ebda.), um sein Gespräch mit der Menschheit im Gewände
des souveränen Richters wieder aufzunehmen, ist von der
Weihnachtsliturgie den Gläubigen in Erinnerung gerufen
und zugedacht als Einladung, jeden Schleier von Sorge von
ihren Stirnen wegzuwischen und in ihre Herzen die große
Heilshoffnung aufzunehmen, die sich an jeder Weihnacht
erneut und von der Krippe von Bethlehem ausstrahlt, welche
die Güte und Menschenfreundlichkeit des höchsten Gottes
offenbart (vgl. Tit. 3,4).

Dieselbe Einladung, euer Auge zur Sonne der Hoffnung
emporzuheben, wollen Wir Uns heute zu eigen machen als
Gruß und Wunsch des Vaters an euch alle, geliebte Söhne
und Töchter. Das süße Geheimnis der christlichen Weihnach-
ten möge euch einladen, das zu vollenden, was das himm-
lische Kind in seiner Geburt begonnen hat. Das mystische
Licht der Heiligen Nacht möge als Bote sicherer Hoffnung
und begründeten Trostes aufleuchten in euren Herzen, die
mehr als je nach dem einen und dem anderen verlangen,
während man das eine wie das andere als himmlische
Knospen vergeblich auf der dürren Erde suchen würde.

Aber Unser Glückwunsch und Gruß gilt vor allen anderen
den Armen, den Unterdrückten, denen, die aus irgendwelchen
Gründen in Trübsal seufzen und deren Leben fast davon
abhängt, ob man ihnen Hoffnung einflößen kann und Hilfe
bringt, soweit das möglich ist.

Die Zahl dieser geliebten Söhne ist so groß. Der schmerz-
liehe Chor von Bitten und Hilferufen, weit entfernt davon,
jenes Abnehmen zu verzeichnen, welches die nicht wenigen
nun schon seit dem Ende des Weltkrieges verflossenen Jahre
erhoffen ließen, hält an und wird bisweilen sogar noch
stärker wegen dringender und vielgestaltiger Nöte. Sie
wenden sich an Uns, man kann sagen, aus allen Teilen der
Welt und zerreißen Unser Herz durch das, was sie an Not
und Tränen offenbaren. Eine traurige Erfahrung hat Uns
allgemach belehrt, daß man auch dann, wenn eine Nach-
rieht von Besserung in den allgemeinen Bedingungen eines

bestimmten Landes einläuft, sich darauf gefaßt machen
kann, von vielleicht neuem Unglück in einem anderen ver-
nehmen zu müssen, mit neuem Elend und mit neuen Bedürf-
nissen. Sosehr alsdann auf Unserem Herzen die unauf-
hörlichen Leiden so vieler Kinder lasten mögen, so drängt
Uns doch das Wort des göttlichen Meisters: «Non turbetur
cor vestrum neque formidet; vado et venio ad vos» (Joh.
14, 27 f) eindringlich dazu, alles ins Werk zu setzen, was
an Uns liegt, um zu trösten und zu helfen.

Es ist wahr, daß Wir in diesem Wunsche nach Beistand
und Hilfe nicht allein sind. Zahllose Vorschläge und Pro-
jekte, die sich das Ziel setzen, den Nöten zuvorzukommen
und ihnen abzuhelfen, werden tagtäglich von öffentlicher
und privater Seite gemacht. Viele von ihnen, die Uns von
Seiten einzelner und von Gruppen unterbreitet werden,
erweisen ohne Zweifel den guten Willen ihrer Urheber. Je-
doch ihre auseinanderstrebende Fülle und die häufigen
Widersprüche, die sie aufweisen, offenbaren einen Zustand
allgemeiner Perplexität.

2



Man könnte sagen, daß die Menschheit von heute, welche
doch den wunderbaren und komplexen Mechanismus der
modernen Welt zu schaffen wußte und ungeheure Natur-
kräfte sich dienstbar machte, sich in der Folge als unfähig
erwies, deren Ablauf zu beherrschen, gleichsam, als wäre
ihr das Steuer aus der Hand entglitten und laufe sie daher
Gefahr, von ihnen überwältigt und zerstört zu werden.
Diese Unfähigkeit zur Kontrolle müßte den Menschen,
welche ihre Opfer sind, nahelegen, das Heil nicht allein von
den Technikern der Organisation und Produktion zu erwar-
ten. Deren Werk kann nur dann, wenn es gebunden ist und
dazu dienen soll, die wahren Werte des Menschen zu ver-
stärken, dazu beitragen, und zwar beträchtlich, die schwie-

rigen und umfassenden Probleme zu lösen, welche die Erde
mit Sorge erfüllen. In keiner Weise jedoch wird es dazu

imstande sein, eine Welt ohne Not zu schaffen. Oh, wie sehr
wünschten Wir, daß sich alle davon Rechenschaft ablegen
würden diesseits und jenseits des Ozeans.

Inzwischen ist es bei so dringlicher Frage, den Seelen

in Not Hilfe zu bringen, notwendig, daß die Menschheit
ihr Auge zur Tätigkeit Gottes emporrichte, um ständig von
seinem Wirken zu lernen, das unendlich weise und wirksam
ist, wie man den Menschen helfen und sie von ihren Übeln
erlösen kann. Nun wirft gerade das Weihnachtsgeheimnis
ein wunderbares Licht darauf. Worin besteht in der Tat das

Wesen dieses unaussprechlichen Geheimnisses, wenn nicht
im Werke, das Gott begonnen und langsam zu Ende ge-
führt hat zur Hilfe seiner Kreatur, um sie aus der Tiefe
des schwersten und allgemeinen Elends wieder heraus-
zuheben: des Elendes der Sünde und der Entfernung vom
Höchsten Gute?

Schauet mit demütiger und erleuchtender Betrachtung,
wie Gott sein erlösendes Werk vollführt. Zwei grundlegende
Begriffe, gewissermaßen zwei Richtlinien, welche seine un-
endliche Weisheit festgelegt hat, führen und leiten die Aus-
führung seines Erlöserplanes und geben ihm das unver-
wischbare Gepräge der Harmonie und der Wirksamkeit,
welcher dem göttlichen Stile eigentümlich ist.

Gott ist weit davon entfernt, die vorliegende, von ihm ge-
setzte Ordnung in der Schöpfung zu stören. Er hält viel-
mehr die ganze Kraft jener allgemeinen Gesetze aufrecht,
welche die Welt und die Natur des Menschen regieren, auch

wenn diese durch die zugezogenen Schwächen versehrt wor-
den ist. In dieser Ordnung, die auch ihrerseits zum Heil der
Kreatur aufgestellt worden ist, stellt er nichts auf den Kopf
und zieht nichts zurück, sondern fügt ein neues Element hin-
zu, dazu bestimmt, sie zu integrieren und zu übertreffen : die
Gnade, durch deren übernatürliches Licht die Kreatur sie
besser wird erkennen können, und durch deren Übermensch-
liehe Kraft sie sie besser wird beobachten können.

An zweiter Stelle stellt Gott, um die allgemeine Ordnung
in jedem einzelnen konkreten Fall wirksam zu gestalten, der
nie anderen völlig gleichgeartet ist, mit den Menschen einen
persönlichen und unmittelbaren Kontakt her und verwirk-
licht ihn im Geheimnis der Menschwerdung, um deretwillen
die zweite Person der allerheiligsten Dreifaltigkeit sich zum
Menschen unter Menschen macht und so gewissermaßen eine
Brücke schlägt über die unendliche Distanz, welche zwischen
der helfenden Majestät und der bedürftigen Kreatur besteht,
indem er gegenseitig die unwandelbare Wirksamkeit des all-
gemeinen Gesetzes den eigentümlichen Forderungen der ein-
zelnen anpaßt.

Wer diese unaussprechliche Harmonie der göttlichen Tä-
tigkeit betrachtet, die Gottes Weisheit, Allmacht und Liebe

einsetzt, kann nicht umhin, mit absolutem Vertrauen auszU-
rufen : O Rex gentium, qui facis utraque unum : veni et salva
hominem (Römisches Brevier, Antiphon vor Weihnachten,
22. Dez.). Sie kann nicht umhin, auf sie als Vorbild hinzuwei-
sen, wenn es sich darum handelt, auf dem irdischen Plane
eine Hilfsaktion aufzuziehen für die menschlichen Nöte.

Man könnte leider sagen, daß die moderne Menschheit
nicht mehr fähig ist, besonders im Falle ausgedehnter Nöte,
diese Zweiheit in der Einheit zu verwirklichen, diese notwen-
dige Anpassung der allgemeinen Ordnung an die konkreten
und immer verschiedenen Verhältnisse nicht allein der ein-
zelnen Individuen, sondern auch der Völker zu vollziehen,
denen man Hilfe bringen will. Entweder schreibt man das
Heil irgendeiner rigoros gleichförmigen und unwandelbaren
Ordnung zu, welche die ganze Welt umfaßt, irgendeinem
System, das mit der Gewißheit einer erprobten Medizin
wirken müßte, einer neuen sozialen Formel, die in kalten
theoretischen Artikeln redigiert ist; oder dann weist man
solche allgemeine Rezepte zurück und vertraut es den spon-
tanen Kräften des vitalen Instinktes und in der bessern Hy-
pothese den affektiven Impulsen der Individuen und der
Völker an, ohne sich darum zu kümmern, ob daraus der Um-
stürz der bestehenden Ordnung folge und obwohl es allzu
klar ist, daß das Heil nicht aus dem Chaos erstehen kann.
Beide Wege sind falsch und widerspiegeln noch weniger
die Weisheit Gottes, des ersten und vorbildlichen Helfers in
der Not. Das Heil von starren Formeln zu erwarten, die ma-
terieli im sozialen Bereiche angewendet werden, ist Aber-
glaube, weil es denselben eine fast wunderbare Kraft zu-
schreibt, die sie nicht haben können, während es den Ab-
sichten Gottes, v/elcher der Herr der Ordnung ist, zuwider-
läuft, die Hoffnung einzig und allein auf die schöpferischen
Kräfte der vitalen Tätigkeit eines jeden einzelnen Indivi-
duums zu setzen.

Auf die eine wie auf die andere Deformation wünschen Wir
die Aufmerksamkeit jener hinzulenken, welche sich als Hei-
fer für die Völker anbieten, aber ganz besonders auf den

Aberglauben, dem entsprechend man es für gewiß halten
würde, daß das Heil aus der Organisation der Menschen und
der Dinge in einer engen Verbindung, welche die höchste pro-
duktive Kraft in sich schließt, erwachsen müsse. Wenn es

gelingt, so denken sie, die Kräfte des Menschen und die
Disponibilitäten der Natur in einem organischen Komplex
zu koordinieren, darauf ausgehend, die größte und immer
wachsende Produktionskapazität vermittels einer ausgeklü-
gelten und mit der minutiösesten Sorgfalt in den großen Li-
nien wie in den kleinsten Einzelheiten verwirklichten Orga-
nisation zu sichern, dann wird daraus jede Art wünschbarer
Güter erwachsen: Der Wohlstand, die Sicherung der einzel-

nen, der Friede.

Man weiß, wo man den Technizismus im sozialen Denken
suchen muß: in den gigantischen Unternehmen der modernen
Industrie. Wir haben hier nicht die Absicht, ein Urteil über
die Notwendigkeit, den Nutzen und die Unzuträglichkeiten
ähnlicher Produktionsformen abzugeben. Sie sind ohne Zwei-
fei wunderbare Verwirklichungen der erfinderischen und
konstruktiven Kraft des menschlichen Geistes. Mit Recht
werden diese Unternehmen der Bewunderung der Welt auf-
gewiesen, die nach reif überlegten Normen in der Fabrika-
tion und Verwaltung die Tätigkeit der Menschen und der Dinge
zu koordinieren und zusammenzuspannen vermögen. Kein
Zweifel, daß gleicherweise ihre solide Ordnung und nicht sei-
ten sogar die ganz neue und eigene Schönheit ihrer äußern
Formen ein Beweggrund berechtigten Stolzes für die heutige

3



Zeit sind. Was Wir aber in Abrede stellen müssen, ist, daß
sie als allgemeines Vorbild für die Gestaltung und Ordnung
des modernen sozialen Lebens gelten können und sollen.

Es ist vor allem ein klarer Grundsatz der Weisheit, daß

jeder Fortschritt nur dann wahrhaft ein solcher ist, wenn er
neue Eroberungen mit alten zu'verbinden weiß, neue Güter
zu den schon in der Vergangenheit erworbenen hinzuzufügen
versteht, mit einem Worte, Wenn er sich die Erfahrung zu-
nutze zu machen weiß. Nun lehrt aber die Geschichte, daß

andere Formen der Volkswirtschaft immer einen positiven
Einfluß auf das ganze soziale Leben gehabt haben: einen

Einfluß, von dem sowohl die wesentlichen Institutionen wie
die Familie, der Staat, das Privateigentum, als auch jene

profitiert haben, welche sich kra'ft freien Zusammenschlusses

gebildet haben. Wir weisen zum Beispiel auf die undiskuta-
bien Vorteile hin, welche sich dort ergaben, wo das land-
wirtschaftliche oder handwerkliche Unternehmen vor-
herrschte.

Ohne Zweifel hat auch das moderne industrielle Unterneh-
men wohltätige Auswirkungen gehabt. Aber das Problem,
das sich heute stellt, ist das: Wird es gleicherweise einen

glücklichen Einfluß auf das soziale Leben im allgemeinen
und auf jene drei grundlegenden Institutionen im besondern
auszuüben vermögen, wenn eine Welt nur noch die Wirtschaft-
liehe Form eines enormen Produktionsorganismus aner-
kennt? Wir müssen antworten, daß der unpersönliche Oha-

rakter einer solchen Welt mit der ganz persönlichen Tendenz

jener Institutionen kontrastiert, welche der Schöpfer in der
menschlichen Gesellschaft aufgerichtet hat. In der Tat be-

zwecken die Ehe und die Familie, der Staat, das Privateigen-
tum kraft ihrer Natur, den Menschen als Person zu bilden
und zu entwickeln, ihn zu beschützen und ihn zu befähigen,
mit seiner freiwilligen Mitarbeit und persönlichen Verant-
wortlichkeit zur Erhaltung -und Entwicklung des ebenfalls
persönlichen sozialen Lebens beizutragen. Die schöpfen-
sehe Weisheit Gottes bleibt also jenem Systeme unperson-
licher Einheit, welches ein Attentat ist auf die menschliche
Person, Quelle und Ziel des sozialen Lebens, Abbild Gottes in
seinem innersten Wesen.

Leider handelt es sich gegenwärtig nicht um Hypothesen
und Vermutungen, da diese traurige Wirklichkeit schon

vorliegt. Da, wo der Dämon der Organisation eindringt und
den menschlichen Geist tyrannisiert, offenbaren sich alsbald
die Zeichen der falschen und anormalen Orientierung der so-
zialen Entwicklung. In nicht wenigen Ländern wird der
Staat eine gigantische Verwaltungsmaschine; er legt seine
Hand sozusagen auf das ganze Leben ; die ganze Stufenleiter
der Bereiche der Politik der Wirtschaft, der Gesellschaft,
des Geistes, bis zu Geburt und Tod, will er zur Materie seiner
Verwaltung machen. Kein Wunder daher, wenn in diesem
Klima des Unpersönlichen, welches das ganze Leben zu

durchdringen und aufzusaugen sucht, der Sinn für das Ge-

meinwohl im Bewußtsein der einzelnen schwindet und der
Staat immer mehr den ursprünglichen Charakter einer sitt-
liehen Gemeinschaft der Bürger verliert.

Dergestalt offenbart sich der Ursprung und der Ausgangs-
punkt der Strömung, die den modernen Menschen in einen
Zustand von Kümmernis einhüllt: seine «Entpersönlichung».
Man hat ihm in weitem Maße sein Antlitz und seinen Namen

genommen. In vielen der wichtigsten Betätigungen des Lebens
ist er zu einem puren Objekt der Gesellschaft reduziert wor-
den, da diese ihrerseits zu einem unpersönlichen System um-
gewandelt wird, in eine kaltschnäuzige Kräfteorganisation.

Wer noch im unklaren ist über diesen Stand der Dinge,
wende sein Auge der stark bevölkerten Welt der Not zu

und frage die so verschiedenartigen Kategorien von Bedürf-
tigen, welche Antwort ihnen die Gesellschaft zu geben pflege
auf ihrem Wege zur Mißkennung der Person. Man frage den
gewöhnlichen Notleidenden, der ohne jede Hilfsquelle ist,
den man gewiß nicht selten in den Städten wie in den Flecken
und auf dem Lande antreffen kann. Man frage den notlei-
denden Familienvater, der ein ständiger Kunde des sozialen
Wohlfahrtsamtes ist und dessen Kinder nicht auf das ferne
und unbestimmte Eintreffen eines zukünftigen goldenen Zeit-
alters warten können. Ebenfalls frage man ein ganzes Volk
mit niederem oder ganz tiefem Lebensstandard, das seinen
Platz einnimmt mit seinen Brüdern in der Familie der Völker,
die im Genügen oder auch im Überfluß leben, und vergeblich
von einer internationalen Konferenz zur anderen eine dau-
ernde Besserung seines Loses erwartet. Welches ist die Ant-
wort, die die heutige Gesellschaft oft auch dem Arbeitslosen
gibt, der sich an den Schaltern des Arbeitsamtes einfindet
und vielleicht gewohnheitsmäßig schon auf eine neue Enttäu-
schung sich gefaßt macht, aber sich doch nicht in das un-
verdiente Schicksal fügt, sich als nutzloses Wesen vorzukom-
men? Und welches ist jene, die einem Volke gegeben wird,
dem es nicht gelingt, was immer es auch vorkehrt und sich
sträubt, sich von der erstickenden Schraube einer Massen-
arbeitslosigkeit freizumachen?

Allen diesen wiederholt man schon seit langem unablässig,
daß ihr Fall nicht persönlich und individuell behandelt wer-
den kann, daß die Lösung in einer Ordnung gefunden wer-
den müsse, die aufgerichtet werden muß, in einem System,
das alles umfassen wird und das ohne wesentliches Präjudiz
für die Freiheit Menschen und Dinge zu einer einigeren und
wachsenden Kraft der Betätigung führen wird, indem es sich
eine immer bessere Ausnützung des technischen Fortschrit-
tes zunutze machen wird. Wenn dieses System verwirklicht
sein wird, wird, so sagt man, automatisch allen das Heil
zuteil: eine Lebenshaltung, die sich ständig steigert und
Vollbeschäftigung allüberall.

Fern davon, zu glauben, daß die immerwährende Vertrö-
stung auf die inskünftige mächtige Organisation der Men-
sehen und der Dinge ein elendes Ablenkungsmanöver sei,
das von jemand ausgedacht worden ist, der nicht helfen will;
vielmehr dafürhaltend, daß sie eine feste und echte Verhei-
ßung ist, geeignet, Vertrauen zu wecken; sieht man trotzdem
nicht, auf welch seriöse Grundlagen sie sich stützen kann vom
Augenblicke an, wo die bisan gemachten Erfahrungen eher
zu einem Skeptizismus gegenüber dem gewählten System
Anlaß geben kann. Dieser Skeptizismus ist überdies von einer
Art geschlossenen Kreises gerechtfertigt, in welchem das ge-
steckte Ziel und die angewandte Methode einander nachren-
nen, ohne sich je zu erreichen und aufeinander abgestimmt
zu sein. In der Tat hat man dort, wo man die Vollbeschäf-
tigung mit einem ständigen Steigern der Lebenshaltung
sicherstellen will, Grund, sich besorgt zu fragen, wie weit die
Steigerung gehen kann, ohne eine Katastrophe zu provozie-
ren und vor allem, ohne zu Massenarbeitslosigkeit zu führen.
Es scheint daher, daß man nach dem höchstmöglichen Grade
von Beschäftigung streben müsse, aber gleichzeitig dessen

Stabilität sicherstellen soll.
Kein Vertrauen kann daher ein solches Panorama erhel-

len, das vom Gespenst jenes unlöslichen Gegensatzes be-

herrscht wird, und nie wird man aus seiner Spirale heraus-
kommen, wenn man sich darauf versteift, auf das einzige
Element der höchsten Produktivität abzustellen. Es tut not,
die Begriffe der Lebenshaltung und der Arbeitsbeschaffung
nicht mehr als rein quantitative Größen zu betrachten, son-
dern eher als menschliche Werte im vollen Sinne des Wortes.

4



Wer daher den Nöten der Individuen und der Völker Hilfe
bringen will, kann das Heil nicht von einem unpersönlichen
System der Menschen und der Dinge erwarten, mag dasselbe
noch sosehr unter dem technischen Aspekt entwickelt sein.

Jeglicher Plan oder jedwelches Programm muß vom Grund-
satz inspiriert sein, daß der Mensch als Subjekt Hüter und
Förderer der menschlichen Werte ist und über den Dingen
steht, auch über den Anwendungen des technischen Fort-
schrittes, und daß es vor allem nottut, die grundlegenden
Formen der sozialen Ordnung, die eben erwähnt wurden,
vor einer ungesunden «Entpersönlichung» zu bewahren
und daß sie dafür nutzbar gemacht werden, um die
menschlichen Beziehungen zu schaffen und zu entwickeln.
Wenn die sozialen Kräfte zu diesem Ziele dirigiert werden,
werden sie nicht allein eine natürliche Funktion erfüllen, son-
dem auch einen machtvollen Beitrag leisten zur Befriedi-
gung der Nöte der Gegenwart, denn ihnen obliegt die Mis-
sion, die volle reziproke Solidarität der Menschen und der
Völker zu befördern.

Auf der Grundlage dieser Solidarität laden Wir ein, die
Gesellschaft aufzubauen und nicht auf eitlen und unbestän-
digen Systemen. Sie verlangt, daß die schreienden und auf-
reizenden Mißverhältnisse in der Lebenshaltung der verschie-
denen Gruppen eines Volkes verschwinden. Für dieses dring-
liehe Ziel ziehe man dem äußeren Zwang die wirksame Aktion
des Gewissen» vor, das den Luxusausgaben Grenzen zu zie-
hen wissen wird und gleichzeitig die weniger Bemittelten
veranlassen wird, vorab ans Notwendige und ans Nützliche zu
denken und dann ans Sparen, wenn noch etwas übrigbleibt.

Die Solidarität der Menschen unter sich verlangt, nicht
nur im Namen des Gefühles der Brüderschaft, sondern der-
selben reziproken Konvenienz, daß man alle Möglichkeiten
nutzt, um die bestehenden Arbeitsplätze zu erhalten und
neue zu schaffen. Diejenigen, welche in der Lage sind, Ka-
pitalien zu investieren, mögen daher im Hinblick auf
das Gemeinwohl erwägen, ob sie es mit ihrem Ge-
wissen vereinbaren können, solche Investitionen in den
Grenzen der wirtschaftlichen Möglichkeiten, in den Pro-
Portionen und im gegebenen Momente zu unterlassen und
sich in vergeblicher Vorsicht abseits zu halten. Auf der an-
deren Seite handeln jene gegen ihr Gewissen, welche selbst-
süchtig die eigenen Beschäftigungsmöglichkeiten ausnutzen
und so die Ursache sind, daß andere keine Arbeit finden und
arbeitslos werden. Wo alsdann die Privatinitiative untätig
bleibt oder ungenügend ist, sind die öffentlichen Gewalten
verpflichtet, im größtmöglichen Ausmaße Arbeitsplätze zu
schaffen, indem sie Arbeiten von allgemeinem Nutzen unter-
nehmen, und mit Rat und anderen Hilfen die Arbeitsauf-
nähme jener erleichtern, welche Arbeit suchen.

Aber Unsere Einladung, das Gefühl und die Pflicht der
Solidarität wirksam zu machen, erstreckt sich auch auf die
Völker als solche. Jedes Volk möge in dem, was die Lebens-
haltung und die Arbeitsaufnahme anbelangt, seine Möglich-
keiten entwickeln und zu einem entsprechenden Fortschritte
anderer, weniger bemittelter Völker beitragen. Auch wenn
die vollkommenste Verwirklichung der internationalen So-
lidarität schwerlich die absolute Gleichheit der Völker er-
reichen kann, so ist es doch dringlich, daß sie wenigstens in
dem Maße praktiziert werde, daß sie die heutige Lage fühl-
bar modifiziert, die weit davon entfernt ist, eine harmonische
Proportion darzustellen. Mit anderen Worten: die Solidarität
der Völker verlangt das Aufhören der ungeheuren Mißver-
hältnisse in der Lebenshaltung und damit in den Investie-
rungen und im Produktionsgrad der menschlichen Arbeit.

Ein ähnliches Ergebnis ist jedoch nicht vermittels einer
mechanischen Ordnung zu erreichen. Die menschliche Gesell-
schaft ist keine Maschine und darf nicht einmal im wirt-
schaftlichen Bereiche zu einer solchen gemacht werden. Im
Gegenteil, man muß immer Rücksicht nehmen auf den Bei-
trag der menschlichen Person und der Individualität der Völ-
ker als dem natürlichen und ursprünglichen Grundpfeiler,
von dem immer ausgegangen werden muß, um nach dem
Ziele der Volkswirtschaft zu streben, d. h. um die dauernde
Befriedigung der Güter und materiellen Dienste sicherzu-
stellen, die ihrerseits der Hebung der sittlichen, kulturellen
und religiösen Verhältnisse dienen. Die Solidarität und die
gewünschten besseren Proportionen des Lebens und der Ar-
beit müßten sich in den verschiedenen Gegenden zeigen, auch
wenn sie relativ groß sind, wo die Natur und die geschieht-
liehe Entwicklung der interessierten Völker dafür leichter
eine gemeinsame Grundlage zur Verfügung stellen können.

Die wirtschaftlichen Schwierigkeiten sind jedoch nicht
die einzigen, unter denen der Mensch in der heutigen Gesell-
schaft leidet. Oft entstehen in Verbindung mit ihnen die
Schwierigkeiten des Gewissens, besonders für den Christen,
der nach dem natürlichen und göttlichen Gesetze leben will.
Dieses Gewissen, dem man zum größten Teile die Sanierung
und das Heil anvertrauen sollte, wird so von den Trägern
der unpersönlichen Auffassung der Gesellschaft zu inneren
Torturen verurteilt. Das ist vielleicht die äußerste Distanz,
welche das Hilfswerk des Menschen in seiner Entfernung
vom göttlichen Vorbilde erreicht.

Die moderne Gesellschaft, welche alles voraussehen und
organisieren will, gerät in der Tat auf Grund ihrer me-
chanischen Auffassung in Konflikt mit dem, was lebt, und
daher nicht quantitativen Berechnungen unterstehen kann,
und noch genauer mit jenen Rechten, die der Mensch natur-
gemäß mit seiner alleinigen persönlichen Verantwortlichkeit
ausübt, das heißt als Urheber neuer Leben, deren hauptsäch-
lieber Beschützer er doch immer bleibt. Diese intimen Kon-
flikte zwischen System und Gewissen hüllen sich in die Na-
men Geburtenproblem und Auswanderungsproblem.

Wenn die Ehegatten den unverletzlichen, vom Schöpfer ge-
gebenen Gesetzen treu bleiben wollen, oder wenn sie zur Ret-
tung dieser Treue sich der Enge entziehen wollen, die sie in
der Heimat einschnürt, und kein anderes Mittel finden als die
Auswanderung, das einst nahegelegt wurde durch das Verlan-
gen nach Verdienst, heute oft auferlegt wird durch die Not,
stoßen sie wie gegen ein unerbittliches Gesetz gegen die
Vorkehren der organisierten Gesellschaft, auf die nackte Be-
rechnung, die schon bestimmt hat, wie viele Personen in
bestimmten Umständen ein Land heute oder morgen ernähren
kann oder muß. Und auf dem Wege vorgängiger Berechnun-
gen versucht man auch die Gewissen zu mechanisieren und
hat die öffentlichen Regelungen für die Geburtenkontrolle,
den Druck des Verwaltungsapparates der sogenannten sozia-
len Sicherheit und den von der öffentlichen Meinung in glei-
eher Richtung ausgeübten Einfluß, und schließlich ist das
natürliche Recht der Person, in der Auswanderung oder Ein-
Wanderung nicht behindert zu werden, praktisch nicht aner-
kannt oder nichtiggemacht unter dem Vorwand eines falsch
verstandenen oder falsch betriebenen Gemeinwohles, den
gesetzgeberische oder administrative Vorkehren jedoch sank-
tionieren und durchführen.

Diese Beispiele genügen, um zu beweisen, wie die von kalter
Berechnung inspirierte Organisation versucht, das Leben in
die engen Kolonnen fixer Tabellen zu zwängen, gleich als
wäre es ein statisches Phänomen, und zur Verneinung und
Beleidigung des Lebens selber und seines wesentlichen Cha-

5



rakters wird, der in unablässigem Dynamismus besteht, den
ihm die Natur gegeben und der sich in der verschiedensten
Reihe der individuellen Verumständungen offenbart. Die
Konsequenzen davon sind sehr schwerwiegend. Zahlreiche
Briefe, die an Uns gelangen, bekunden die Betrübnis wür-
diger und braver Christen, deren Gewissen gepeinigt wird
vom starren Unverstand einer in ihren Ordnungen unbeug-
samen Gesellschaft, die wie eine Maschine sich nach den Be-
rechnungen bewegt, aber ohne Mitleid die Fragen zusammen-
walzt und darüber hinweggeht, die sie persönlich und tief in
ihrem sittlichen Leben berühren.

Gewiß wollen Wir nicht in Abrede stellen, daß diese oder
jene Gegend heute unter einer relativen Übervölkerung
leidet. Aber sich aus der Verlegenheit ziehen wollen mit der
Formel, daß die Zahl der Menschen gemäß der Volkswirt-
schaft geregelt werden muß, kommt einer Umkehrung der
Natur und der ganzen mit ihr verbundenen psychologischen
und moralischen Ordnung gleich. Welcher Irrtum wäre es

doch, den Naturgesetzen die Schuld an den gegenwärtigen
Nöten zuschieben zu wollen, während es offenkundig ist, daß
dieselben der mangelnden Solidarität der Menschen und Völ-
ker untereinander zu verdanken ist

Die Gewissen leiden heute auch unter anderer Unterdrük-
kungen, so dort, wo man den Eltern gegen ihre Überzeugun-
gen und ihrenWillen die Erzieher ihrerKinder aufdrängt, oder
wo man den Zugang zur Arbeit oder zum Arbeitsort von der
Zugehörigkeit zu bestimmten Parteien und Organisationen
abhängig macht, welche ihren Ursprung im Arbeitsmarkte
haben. Solche Diskriminierungen sind Symptome einer un-
genauen Vorstellung der Eigenfunktion und des eigenen
Zieles der gewerkschaftlichen Organisationen, nämlich des
Schutzes der Interessen des Lohnarbeiters im Schöße der
heutigen Gesellschaft, die immer mehr anonym und kollek-
tivistisch geworden ist. Welches ist in der Tat der wesent-
liehe Zweck der Gewerkschaften, wenn nicht die praktische
Behauptung, daß der Mensch das Subjekt der sozialen Bezie-
hungen ist; wenn nicht der Schutz des Individuums gegen-
über der kollektiven Unverantwortlichkeit anonymer Eigen-
tümer; wenn nicht die Vertretung der Persönlichkeit des
Arbeiters dem gegenüber, der nur geneigt ist, ihn als pro-
duktive Kraft mit bestimmtem Preis zu betrachten? Wie
können sie es also für normal erachten, daß die Verteidigung
der persönlichen Rechte des Arbeiters immer in den Händen
einer anonymen Kollektivität liegt, die mittels gigantischer
Organisationen mit monopolistischem Charakter arbeitet?
Der Arbeiter, dergestalt in seinen persönlichen Rechten ver-
letzt, muß die Unterdrückung seiner Freiheit und seines
Gewissens als besonders peinlich empfinden, wenn er so in
das Räderwerk einer ungeheuren sozialen Maschine gerät.

Wer diese Unsere Sorge für die wahre Freiheit unbegrün-
det finden würde, wenn Wir Uns, wie Wir es tun, auf jenen
Teil der Welt beziehen, welche sich die «freie Welt» zu nen-
nen pflegt, müßte erwägen, daß auch da zuerst der eigent-
liehe Krieg und alsdann der Kalte Krieg die sozialen Be-
Ziehungen zwangsläufig in eine Richtung gedrängt haben,
welche die Ausübung der Freiheit selber einengt, während
in einem anderen Teile der Welt diese Tendenz sich voll bis
in ihre letzten Konsequenzen entwickelt hat.

In weiten Gegenden, wo das Gewicht der absoluten Macht
auf den Seelen und auf den Leibern lastet, leidet die Kirche
als erste brennende Not. Ihre Gläubigen sind Opfer einer im-
merwährenden direkten oder indirekten, bald offenen, bald
versteckten Verfolgung. Alte christliche Gemeinschaften,
welche für den Eifer ihres Glaubens, für den Ruhm ihrer hei-
ligen Männer und heiligen Frauen, für den Glanz ihrer Werke

der theologischen Wissenschaft und der christlichen Kunst
bekannt waren, und besonders für die Verbreitung der Liebe
und Bildung inmitten des Volkes, sehen sich dem Ruin ihrer
äußeren Größe nahe. Junge Christengemeinden, ein Wein-
berg des Herrn, reich an Verheißungen, betaut vom Schweiß
und vom Blute neuer Apostel, getragen von den Gebeten und
von den Opfern der ganzen katholischen Welt, werden plötz-
lieh von demselben Orkan betroffen, welcher erbarmungslos
bei seinem Vorüberrasen die uralte Eiche wie die zarte
Pflanze ausreißt.

Was wird von diesen alten oder jungen Christengemeinden
übrigbleiben, wenn das «Ende der Trübsale» kommen wird,
um das Wir unablässig bitten? Das ist das unerforschliche
Geheimnis eines immer gütigen Gottes. Inzwischen regi-
striert das Buch des Lebens überall in dieser elenden Welt die
Taten innerster Seelenkraft, die zahllosen Heroismen, welche
der Heilige Geist für die Verteidigung des Reiches Gottes,
des Namens Jesu, des einzigen Heiles, und der Ehre seiner
allerheiligsten Mutter erweckt. Die verfolgten Christen wis-
sen, daß diese höchsten Güter bittere Verzichte und sogar
das Opfer des Lebens fordern können und oft in der Tat auch
fordern.

Wir idealisieren nicht. Es wird heute wie immer während
der Verfolgungen Fälle von Schwäche und Kapitulation ge-
ben, die man nicht selten begreifen, wenn auch nicht recht-
fertigen kann, Fälle auch von Verrat. Jedoch die Informa-
tionen, die zu einem guten Teile verbreitet werden, entspre-
chen nur halb der Wahrheit, wenn sie dieselbe nicht geradezu
deformieren oder völlig fälschen. So entzieht man mit der
Konspiration des Verschweigens und der Fälschung der Tat-
Sachen der Kenntnis der Öffentlichkeit den harten Kampf,
den Bischöfe, Priester und Laien für die Verteidigung des

katholischen Glaubens durchstehen müssen.

Und nun wendet sich Unser Gedanke mit besonderer und
liebevoller Sorge dem leidenden Heere der Armen zu, die
überall in der Welt zerstreut sind, bekannte und unbekannte
Arme, in zivilisierten Ländern oder in Gegenden, die noch
nicht von der christlichen oder einfach menschlichen Kultur
regeneriert worden sind.

Es ziehen an den Augen des Geistes die Familien vorbei,
auf denen wie ein Schreckgespenst die Gefahr des Versiegens
jeder Verdienstquelle lastet mit dem plötzlichen Aufhören
der Arbeit. Für andere fügt sich zu dieser Ungewißheit des
Lohnes dessen Ungenügen, das ihnen nicht erlaubt, eine an-
gemessene Kleidung zu erwerben, ja nicht einmal den not-
wendigen Lebensunterhalt, um nicht zu erkranken. Die Lage
wird schlimmer, wenn sie gezwungen sind, in wenigen Räu-
men ohne Möbel zu wohnen, die ganz jener bescheidenen An-
nehmlichkeiten entbehren, welche das Leben weniger be-
schwerlich machen. Wenn gar nur ein einziges Zimmer vor-
handen ist und für 5, 7 und 10 Personen dienen muß, kann
jedermann die Unbequemlichkeit ermessen. Und was soll man
sagen von jenen Familien, die irgendeine Arbeit haben, aber
kein Haus, und in provisorischen Baracken wohnen, in Höh-
len, die man nicht einmal dem Vieh zuweisen würde?

Bitter ist ebenfalls die Not jener, die beinahe bar jeder
Einkünfte sind zufolge der ständigen und sozusagen chroni-
sehen Geldentwertung, und in die elendeste Bedürftigkeit
geraten sind, oft nach einem Leben der Sparsamkeit und
mühsamer Arbeit, das sie im Erröten des Bettels beschließen
müssen.

Aber das betrüblichste Schauspiel bietet sich dem Auge
dar, wenn es sich um Familien handelt, denen alles fehlt, Fa-
milien in «schwarzer Not»: Der Vater arbeitet nicht; die
Mutter sieht ihre Kinder dahinsiechen in der absoluten Ohn-

6



macht, ihnen zu helfen. Jeden Tag fehlt das Brot, jeden Tag
fehlt die Kleidung, und wehe allen, wenn die Krankheit sich
in jener zur menschlichen Wohnung umgewandelten Höhle
einnistet.

Während Unser Gedanke dieser Schau der Armut und der
Not gilt, füllt sich Unser Herz mit Sorge und ist, so können
Wir es nennen, von einer tödlichen Traurigkeit bedrückt. Wir
denken an die Konsequenzen der Armut, ' besonders an die
Konsequenzen des Elends.

Für einige Familien ist es ein tägliches und stündliches
Sterben, ein Sterben vor allem für die Eltern, vervielfacht
wegen der Zahl der ihnen lieben Personen, die sie leiden und
serbeln sehen. Inzwischen verschlimmern sich die Krankhei-
ten, weil sie nicht entsprechend behandelt werden. Sie befal-
len vor allem die Kleinen, weil die geeigneten Vorbeugungs-
mittel fehlen. Man füge die Schwächung und die darin wur-
zelnde physische Inferiorität ganzer Generationen hinzu,
den Mangel an bürgerlicher Erziehung in weiten Volkskrei-
sen, die Unsittlichkeit so vieler armer Töchter, die bis zum
Boden des Abgrundes gedrückt werden, weil sie geglaubt
haben, so den einzigen Weg zu finden, um aus ihrer beschä-
menden Not herauszukommen. Nicht selten ist überdies der
Fall der Not, welche zum Verbrechen führt. Wer aus Liebes-
pflicht die Gefängnisse besucht, versichert immer wieder,
daß nicht wenige im Grunde anständige Menschen im
Gefängnisse endeten, weil die äußerste Not sie zu einer un-
überlegten Handlung hingerissen hatte.

Wenn man das alles erwägt, erhebt sich die Frage: Was
hat das Beispiel Christi den Menschen gelehrt? Wie benahm
sich Jesus während seines Verweilens auf der Erde gegen-
über der Armut und der Not? Gewiß bestand seine Mission
als Erlöser in der Befreiung der Menschen von der Sklaverei
der Sünde, der höchsten Not. Die Hochherzigkeit seines

empfindsamsten Plerzens konnte ihn jedoch die Augen nicht
schließen lassen vor den Leiden und vor den Leidenden, in
deren Mitte er zu leben erwählt hatte. Sohn Gottes und
Herold seines himmlischen Reiches, erachtete er es für eine

Seligkeit, sich ergriffen über die Krankheiten des mensch-
liehen Leibes und über die Lumpen der Armut zu neigen.
Und er begnügte sich nicht damit, das Gesetz der Gerechtig-
keit und der Liebe zu proklamieren und die Hartherzigen, die
Unmenschlichen, die Eigennützigen mit glühenden Anathe-
men zu verurteilen, und daran zu erinnern, daß das Endurteil
des Jüngsten Gerichtes Norm und Ausdruck von der Betäti-
gung der Liebe als Beweis für die Gottesliebe nehmen wird,
sondern er verschwendete sich persönlich im Helfen, im
Heilen, im Nähren.

Gewiß frug er nicht, ob und bis zu welchem Punkte die
Not, die er antraf, auf das Versagen oder auf das Verschul-
den der politischen und wirtschaftlichen Ordnung seiner Zeit
zurückgehe. Nicht jedoch, daß ihm das gleichgültig gewesen
wäre, im Gegenteil: Er ist ja der Herr der Welt und ihrer
Ordnung. Aber wie seine Tätigkeit als Erlöser persönlich
war, so wollte er den Nöten des Nächsten mit seiner tätigen
Liebe von Person zu Person begegnen. Das Beispiel Christi
ist heute wie immer eine strenge Pflicht für alle.

Wir selber haben in den so mühevollen Jahren Unseres
Pontifikates gewollt, daß das, was Uns aus verschiedenen
Teilen der Welt aus der Karitas der bemittelteren Gläubigen
zufloß, wieder und wieder dazu dienen sollte, Unseren ärm-
sten und bedürftigsten Kindern zu helfen. Wir haben an der
Seite der Flüchtlinge stehen wollen, um ihnen behilflich zu
sein, wieder in die Heimat zurückzukehren. Wir haben die
Waisen suchen lassen, um ihnen ein Dach, ein Brot, eine
andere Mutter zu sichern. Wir haben Uns bemüht, die Ge-

fangenen, die Kranken, die Kriegsgefangenen zu erreichen,
die noch ihrer Heimat ferngehalten werden, die Opfer der
schrecklichen Überschwemmungen.

Leider haben Wir jedesmal mit größtem Schmerz fest-
stellen müssen, daß Unsere Bemühungen der Schwere und
der großen Zahl der Nöte gegenüber ungenügend waren und
sind. Darum möchten Wir wünschen, daß eine intensivere
und sozusagen vervielfachte Liebe zu den Armen einen Hilfs-
ström entspringen lasse, der allüberall hinfließe, v/o immer
ein Alter verlassen ist, ein Kind leidet, eine Mutter sich
härmt, nichts für dasselbe tun zu können.

Geliebte Söhne, Arme und Notleidende der ganzen Welt!
Wir bitten Jesus, er möge euch verspüren lassen, wie sehr
Wir euch mit Unserer väterlichen Sorge nahe sind, die ganz
erfüllt ist von Leid und Angst. Der Herr weiß, wie Wir seine
Allgegenwart und seine Allmacht zu haben wünschten, um
in jedes eurer Häuser zu treten, und Hilfe und Trost zu
bringen, Brot und Arbeit, Heiterkeit und Frieden. Wir möch-
ten euch nahe sein, wenn ihr von Müdigkeit auf den Feldern
und in den Fabriken überwältigt werdet, wenn ihr trostlos
seid wegen der Krankheiten, die euch betrüben, oder von den
Bissen des Hungers gequält werdet.

Wir könnten schließlich nicht unterlassen, zu bemerken,
daß die beste karitative Organisation aus sich allein heraus
nicht für die Hilfe der Menschen in Not genügen könnte.
Man muß notwendigerweise den persönlichen Einsatz hinzu-
fügen voller Umsicht, welcher die Distanzen zwischen dem
Notleidenden und dem Helfenden überwindet, sich dem Not-
leidenden nähert, weil er Bruder Christi und auch unser
Bruder ist.

Die große Versuchung einer Epoche, welche sich die so-
ziale nennt, in der neben der Kirche der Staat, die Gemein-
den und andere öffentliche Institutionen sich so vielen sozia-
len Fragen widmen, besteht darin, daß die Personen, auch
die Gläubigen, wenn der Arme an ihre Türe klopft, ihn ein-
fach ans Werk, ans Amt, an die Organisation verweisen, und
glauben, ihre persönliche Pflicht schon genügend erfüllt zu
haben mit den Beiträgen, welche sie diesen Institutionen
durch die Zahlung von Steuern oder durch freiwillige Gaben

zugewendet haben.
Ohne Zweifel wird der Notleidende alsdann eure Hilfe auf

diesem anderen Weg erhalten. Aber oft zählt er auch auf
euch selber, wenigstens auf ein gutes und tröstendes Wort
von euch. Eure Liebe muß derjenigen Gottes ähnlich sein,
welcher persönlich kam, um die Hilfe zu bringen. Das ist
der Inhalt der Botschaft von Bethlehem.

Schlußendlich können die Ämter ihre Hilfe nicht immer in
einer so individuellen Art geben, wie es nötig wäre. Darum
hat die karitative Institution als unerläßliche Ergänzung
freiwillige Hilfstruppen nötig.

Alles das ermutigt Uns, eure persönliche Mitarbeit anzu-
rufen. Die Notleidenden, jene, welche das Leben so hart
angefaßt hat, die Unglücklichen jeder Art erwarten das.
Was von euch abhängt, machet, daß niemand traurig wie
einst der seit 38 Jahren kranke Mann des Evangeliums
sagen muß: «Ich habe keinen Menschen» (Joh. 5, 7).

Mit dem Wunsche, daß die wahre christliche Liebe, ge-
nährt von einem lebendigen und tiefen katholischen Glau-
ben, die materiellen und geistigen Leiden mildere und die
Feindschaft der Herzen überwinden, erteilen Wir liebevoll
euch allen, geliebte Söhne und Töchter, die ihr Uns zuhört,
und allen denen, die euch im Glauben an einen wahren und
persönlichen Gott nahe sind, wie auch euren Familien und
allen Personen und Dingen, die euch teuer sind, Unseren
apostolischen Segen.

7



Das Festmysterium von Fpipliante
Sich auf den Gehalt des Festes der Erscheinung des Herrn

zu besinnen, ist notwendig und wertvoll: Notwendig, weil
der eigentliche Sinn gerade dieses Festes dem Bewußtsein
des christlichen Volkes leider fast allgemein entschwunden

ist; wertvoll, weil das Mysterium der Epiphanie des Herrn
von einer nicht ausschöpfbaren Sinntiefe und Sinnfülle ist.

1. Wie hat sich das Epiphaniefest geschichtlich entwickelt?

Am Anfang des Kirchenjahres steht das Osterfest und
der Osterfestkreis. Die verfolgten Christen der ersten Jahr-
hunderte lebten vor allem aus dem Glauben an die Passion,
die Auferstehung und Verherrlichung und die Wiederkunft
Christi. Erst gegen das vierte Jahrhundert hin scheint man
begonnen zu haben, auch den Anfang des Lebens Jesu, seine

Menschwerdung und Geburt zum Gegenstand von Festen zu
machen. Besonders die christologischen Glaubensausein-

andersetzungen des 4. und 5. Jahrhunderts lenkten den

Blick auf die Ereignisse und Geheimnisse der Menschwer-

dung Christi. Es bildeten sich zwei Feste der Geburt Jesu

heraus: eines im Morgenland am 6. Januar und eines im
Abendland am 25. Dezember. Diese Daten gehen nicht auf
geschichtliche Überlieferung zurück. In der Heiligen Schrift
finden sich ja keine Angaben, um welche Jahreszeit die
Geburt stattfand. Diese Daten scheinen gewählt worden zu

sein, um heidnische Sonnwendfeiern zu verdrängen und
durch einen christlichen Inhalt zu ersetzen. Solche Sonn-

wendfeiern fanden im Abendland um den 25. Dezember her-

um statt als Fest des Sol invictus, im Morgenland aber, wohl
auf Grund eines veralteten Kalendariums, erst am 6. Januar.

Das Epiphaniefest ist also ursprünglich das Weihnachts-
fest des christlichen Ostens. Mit der Sonnwendfeier ver-
banden die Heiden oft auch Wasser-Riten, so vor allem in
Ägypten, wo man segenbringendes Wasser aus dem Nil
schöpfte. Deshalb begann die Kirche an Epiphanie ebenfalls
das Wasser und, wie dies im Orient heute noch Brauch ist,
auch die Flußläufe zu segnen. Diese Segnung des Wassers

wurde mit dem Gedanken an die Taufe Christi im Jordan
und an die Verwandlung des Wassers in Wein an der Hoch-
zeit zu Kana verbunden, so daß auch diese beiden Gescheh-

nisse in das Epiphaniefest einbezogen wurden. Später über-
nahm der Orient vom Abendland das Weihnachtsfest und
der Orient schenkte dem Okzident das Epiphaniefest. So-

wohl im Osten wie im Westen wurde nun an Weihnachten die
Geburt Christi, an Epiphanie aber seine Anbetung durch
die Magier, seine Taufe und sein erstes Wunder gefeiert.

Es trat aber dabei eine Differenzierung ein. Im Orient
wurde das Hauptgewicht des Epiphaniefestes auf die Taufe
Jesu gelegt, im Abendland aber engte sich der Blick des

Volkes immer mehr auf die vom Stern nach Bethlehem ge-
führten Magier ein. Man machte diese Magier zu Königen,
der Dreizahl der Gaben entsprechend begann man von drei
Königen zu reden, von Kaspar, Melchior und Balthasar. Seit
im Jahre 1164 die vermeintlichen Reliquien der hl. Drei
Könige aus der Hallenkirche St. Eustorgio in Mailand im
Triumphzug nach Köln übergeführt worden waren, über-
wucherte vor allem nordwärts der Alpen der Gedanke an

sie den ursprünglichen Gedanken von Epiphanie. Aus dem

Christusfest war ein Heiligenfest, aus dem Fest des Königs
der Könige das Fest Dreikönigen geworden. Bezeichnend
dafür ist, daß sogar das Epiphaniewasser «Dreikönigs-
wasser» genannt wird.

Konsequenterweise wurde dann auch in der Neuzeit
Epiphanie als gebotener Feiertag fallen gelassen, weil man
nach Weihnachten und Neujahr sowieso des Festens etwas
müde geworden ist und auch gar nicht einsieht, warum man
denn zu Ehren von drei legendären Gestalten ein weiteres
Fest halten soll. So sank das Fest der Erscheinung des

Herrn, das seinem kirchlichen Range nach noch immer un-
mittelbar nach Ostern und Pfingsten und sogar eine Stufe
über Weihnachten steht, zum gewöhnlichen Werktag herab.

2. Welches ist der Festinhalt von Epiphanie?

Die Antwort bekommen wir zu zwei Malen ausdrücklich
von der Festliturgie selber in jeweils drei Punkten, die so

klar sind, daß man sie gerade als Predigteinteilung be-

nutzen könnte.
In der Antiphon zum Magnifikat der n. Vesper heißt es :

«Von drei Wundern geschmückt ist der heilige Tag, den

wir verehren: Heute führte zur Krippe die Magier der
Stern; heute ward bei der Hochzeit aus Wasser Wein; heute
wollte Christus von Johannes im Jordan getauft worden
sein, daß er das Heil uns bringe. Alleluja!» Und in der
Antiphon zum Benediktus: «Heute wurde die Kirche dem
himmlischen Bräutigam verbunden, denn im Jordan wusch
Christus ihre Sünden; es eilen die Magier mit Gaben zur
königlichen Hochzeit, und an dem aus dem Wasser gewor-
denen Wein freuen sich die Tischgenossen.

Dreier Ereignisse aus dem Leben Jesu gedenkt die Kirche
demnach an Epiphanie: Seiner Anbetung durch die Magier,
Seiner Taufe im Jordan und Seines ersten Wunders an der
Hochzeit zu Kana. Diese drei Festgeheimnisse sind aber nicht
einfach summarisch aneinandergereiht, sondern bilden eine

festgeschlossene liturgische Einheit. Ein doppelter Grund-
gedanke faßt sie zusammen.

Einmal der Grundgedanke, der dem Feste den Namen
gegeben hat: Epiphanie, Erscheinung des Herrn. Was in
dieser Bezeichnung liegt, sollte man sich von Romano Guar-
dini sagen lassen in seiner Lehrrede «Erscheinung des

Herrn», veröffentlicht im Weihnachtsfestbrief «Freude allem
Volke» des Werkbund-Verlags.

Epiphanie meint, daß Gott, der Seiner Natur nach «in

unzugänglichem Lichte wohnt», in Jesus sichtbar, hörbar,
greifbar geworden ist — so, wie es der wunderbare Ein-

gang des ersten Johannesbriefes sagt: «Was von Anfang
war, was wir gehört, was wir gesehen haben mit unsern
Augen, was wir geschaut und unsere Hände betastet haben

vom Worte des Lebens — ja, das Leben ist offenbar gewor-
den..» (1,1—3).

Daß in der menschlichen Gestalt Jesu Christi der un-
sichtbare Gott sichtbar geworden, erschienen ist, das wird
uns in eben diesen drei erwähnten Festgeheimnissen offen-
bart: Darin, daß ein himmlisches Zeichen die Magier nach

8



Bethlehem führt, um das Kind in der Krippe mit ihren Gaben

und ihrer Proskynesis als ihren Gott-König zu verehren;
darin, daß Jesus bei Seiner Taufe durch die Stimme des

Vaters feierlich als Sein Sohn proklamiert wird und daß
der Heilige Geist auf Ihn herabkommt; darin, daß Jesus bei
der Hochzeit zu Kana Seine göttliche Allmacht offenbart:
«Damit machte der Herr den Anfang Seiner Wunder, und
Seine Jünger glaubten an Ihn» (Joh. 2,11).

Im Worte «Epiphanie» liegt aber nicht bloß ein einfaches,
ruhiges Offenbarwerden, sondern ein glanzvolles Erscheinen
Gottes. Mit diesem gleichen Wort wurde im Altertum der
feierliche Besuch eines Königs einer Stadt bezeichnet. In
orientalischer Pracht zog dabei der Herrscher in die festlich
beleuchtete Stadt ein, wo er den Bürgern reiche Feste und
Gelage gab. «Epiphania Domini — Erscheinung des Herrn»
meint demnach das Offenbarwerden der Majestas Domini,
den triumphalen Einzug des Gott-Königs in Seine Stadt, die
Kirche — so, wie es der Introitus des Festes jubelt, der in
diesem Fall wirklich ein Einzugslied ist: «Ecce advenit Do-
minator Dominus: et regnum in manu eius et potestas et
imperium». In ebenso erhabenen Worten wird das Neue
Jerusalem, die Kirche, in der Epistel vom Propheten Isaias
aufgefordert, sich auf diesen Einzug des Königs zu rüsten
und zu illuminieren: «Surge, illuminare, Jerusalem (wie Fan-
farenstöße klingt das!), quia venit lumen tuum, et gloria
Domini super te orta est».

Epiphanie ist also das Christkönigsfest der Urkirche —
und es wäre nie notwendig gewesen, ein neues Fest Christi
des Königs einzuführen, wenn dieser Grundgedanke von
Epihpanie im Volke lebendig geblieben wäre.

Wozu aber ist der Gott-König auf Erden erschienen?'
Nicht zu einem leeren Herrscherbesuch, sondern, um sich
mit der neuen Menschheit, der Kirche, bräutlich zu verbin-
den. Schon im Alten Testament wurde ja von den Propheten
der Bund zwischen Jahwe und dem Volke Israel als ein
bräutliches Verhältnis aufgefaßt. Was im Alten Bund schat-
tenhaft und unvollkommen vorbedeutet wurde, das wurde im
Neuen Bunde volle Wirklichkeit im mystischen Bund zwi-
sehen Christus und der Kirche als Seiner Braut.

Dieses Mysterium bildet den zweiten, tiefern Grundgedan-
ken des Epiphaniefestes. Er wird ausgesprochen in der
schon zitierten Antiphon zum Benediktus: «Hodie coelesti

sponso juneta est Ecclesia». Auch unter diesem Grund-
gedanken bilden die drei Geschehnisse von Epiphanie eine
Einheit.

«Quoniam in Jordane lavit eius crimina»: Bei der Taufe
Jesu im Jordan kam der Heilige Geist, der Geist der Sünden-

Vergebung, auf Jesus herab, damit er die Kirche, wie es

im Epheserbrief heißt, «als seine Braut herrlich sich dar-
stelle, ohne Makel, ohne Runzel oder etwas dergleichen»
(5, 27).

«Currunt cum muneribus Magi ad regales nuptias»: Als
Erstlinge der Völkerkirche werden die Magier durch das

Aufleuchten des wunderbaren Sterns zum göttlichen Bräu-
tigam geführt, um Ihm ihre Brautgaben darzubringen und
sich mit Ihm in der Umarmung des Glaubens zu vereinigen.

«Ex aqua façta vino laetantur convivae»: Die Hochzeit
zu Kana ist ein Bild der Vereinigung Christi mit der Kirche

als Seiner Braut. Nach einer der Heiligen Schrift und der
Liturgie (Gebet bei der Vermischung des Wassers und Wei-
nes!) durchaus geläufigen Symbolik versinnbildet das Was-

ser die menschliche Natur. Durch das Übergehen des Was-

sers in Wein wird somit das Übergehen unserer menschlichen
Natur in die göttliche Natur angedeutet, die Vermählung un-
serer Menschennatur mit Gott durch die Gnade.

Christus als der auf Erden sichtbar aufgestrahlte Gott-
König, Christus als der gottmenschliche Bräutigam der
Kirche und der gläubigen Seele, das sind also die beiden

Grundgedanken des Epiphaniefestes, die in den drei gefeier-
ten Ereignissen erwiesen und offenbart werden. Epiphanie
ist ein Königsfest und ein Vermählungsfest. Festoffizium
und Festmesse sind ganz von dieser Königs- und Braut-
mystik erfüllt.

Dabei ist das Stundengebet auf alle drei Festgeheimnisse,
das Meßformular mehr auf das Magiergeheimnis eingestellt.
Das Stundengebet ist eine Anbetung des Gott-Königs, die

hl. Messe ein Opfergang zu Ihm unter Anführung der Ma-

gier. Es würde zu weit führen, dies im einzelnen anhand der

gesamten Texte aufzuzeigen. Machen wir diese Texte zum
Gegenstand unserer Betrachtung! Künden wir auch den

Gläubigen in angepaßter Form den ganzen Reichtum der

Epiphanie in gottesdienstlicher Feier und im Predigtwort!

3. Was hat das Epiphaniefest uns Priestern zu sagen?

Als Priester sind wir Stellvertreter dessen, der als Gott-
König auf Erden erschien und als Bräutigam sich die Kirche
anvermählte.

In uns soll sich also einmal das erste Geheimnis des

Epiphaniefestes nachvollziehen: das Erscheinen Gottes.

Durch unsere Weihe sind wir Priester dazu berufen und

befähigt, noch mehr als der gewöhnliche Christ Gott aus-

zustrahlen, Gott in unserem Wesen und Leben zu offen-
baren, sichtbar, ja irgendwie greifbar zu machen. Unser

ganzes Wesen und Wirken soll transparent sein, um Gottes

Herrlichkeit und Gnade durchscheinen zu lassen. Gott soll

aus uns heraus blicken, aus uns heraus reden, aus uns
heraus lieben, aus uns heraus lehren, aus uns heraus helfen,
aus uns heraus wirken und handeln. Wir Priester sollen

lebendige Epiphanien Gottes sein.

Wir sind als Priester auch Stellverteter des göttlichen
Bräutigams. Nicht umsonst trägt der Bischof den Ring als

Sinnbild seiner Bindung an sein Bistum. Auch wir Priester
nehmen in Christus an dieser bräutlichen Beziehung zu den

uns anvertrauten Seelen teil. Freilich haben wir die Seelen

nicht an uns zu ziehen und an uns zu binden, sondern an
Christus, ihren eigentlichen Bräutigam. Wir wollen uns
deshalb praktisch eher als Brautwerber für Christus be-

trachten und mit Johannes dem Täufer sagen: «Ich bin nicht
der Messias, sondern bin nur als sein Vorläufer gesandt.
Wer die Braut hat, der ist der Bräutigam. Der Freund des

Bräutigams, der dabei steht und ihn hört, freut sich herz-
lieh über den Jubel des Bräutigams» (Joh. 3,28 f). Wir
Priester sind — und darin liegt unsere Kleinheit zugleich
und unsere Größe — der Stern, der zum Gott-König führt,
der ausgestreckte Finger des Johannes, der als Freund auf
den wahren Bräutigam zeigt.

Lie. theol. A. Berz, Bremgarten

9



Jejuiiiiiiu eucharisticiim
Es steht heute im Brennpunkt des Interesses. An der

Seelsorgetagung in Luzern stand es kürzlich auch zur Dis-
kussion. Mit Recht. Es ist ein Problem, und zwar ein bren-
nendes, seelsorgliches Problem.

Es interessiert vielleicht viele Konfratres, einmal ganz
genau zu vernehmen, was heute eigentlich rechtens ist nach
dieser Richtung in unsern Nachbarstaaten. Der
Schreibende hat sich darüber eigens je bei einem Ordinariat
von Frankreich und Deutschland erkundigt, um nicht auf
vage Aussagen, sondern auf ganz sichere und zuverlässige
Quellen sich stützen zu können.

Sowohl in Frankreich wie in Deutschland waren während
und kurz nach dem Kriege von Rom sehr weitgehende Di-
spensen gegeben worden. Das lag in der Natur der Sache
begründet. Diese Dispensen wurden teilweise nachträglich,
als die Ernährungsverhältnisse sich einigermaßen normali-
sierten, wieder eingeschränkt. Heute gelten für Frank-
reich folgende Bestimmungen, die im Jahre 1947 für ein
Jahr zur Probe erlassen, seither aber nicht abgerufen wur-
den.

1. Priester, welche nach 9 Uhr morgens zelebrieren,
und die Gläubigen, welche nach 9 Uhr morgens kommu-
nizieren, dürfen Getränke zu sich nehmen (selbstverständ-
lieh keine alkoholischen, aber, wie das Reskript von Rom
ausdrücklich sagt, flüssige Nahrungsmittel wie Milch, Kakao,
Bouillon) unter der Bedingung, daß sie dieselben einnehmen
wenigstens eine Stunde vor der Messe resp. vor der hl. Kom-
munion. Das Fasten ab Mitternacht bleibt obligatorisch für
feste Speisen und alkoholische Getränke, welcher Art sie
auch seien.

2. Das gleiche Recht haben die Priester, welche vor
9 Uhr zelebrieren, und die Gläubigen, welche v o r 9 Uhr
kommunizieren, wenn sie einen weiten Weg haben zur näch-
sten Kirche (als weiter Weg wird im Reskript ein solcher
von über 1,5 km taxiert!) oder wenn sie vor der Kommunion
eine schwere und verlängerte Arbeit hatten (Nachtarbeit
in Fabriken, Werkstätten oder auch Nachtwachen bei Kran-
ken).

Es folgen dann noch die Privilegien für Priester, welche
Nachmittags- respektiv Abendgottesdienst halten
und auch für die Laien, welche bei jenem Gottesdienst die
hl. Kommunion empfangen wollen. Aber das ist für uns in
der Schweiz, so lange wir die Abendmesse nicht haben,
weniger von Interesse.

Zu bemerken ist, daß dann einzelne Bischöfe von Rom,
ähnlich wie bei uns, noch besondere Dispensvollmachten be-
kamen für Personen, welche das 60. Alters jähr begonnen
haben und deren Gesundheit angegriffen ist. Ferner für
schwangere Frauen während der Zeit der Schwangerschaft
und Kranke, welche sich im Spital befinden. Immerhin
braucht es im ersten und zweiten Fall eine Extradispens
vom Bischof auf ein ärztliches Zeugnis hin. Auch Priester,
welche vor 9 Uhr die hl. Messe zelebrieren, können darauf-
hin durch die Bischöfe vom Nüchternheitsgebot einzeln auf
Eingabe hin dispensiert werden, wenn sie ohne wirklichen
und schweren Nachteil nicht nüchtern bleiben können.

Für uns noch interessanter sind die Dispensen, welche am
5. Oktober 1949 von Rom für ganz Deutschland gege-
ben worden sind.

Das betreffende Reskript des Heiligen Offiziums bemerkt
einleitend, daß es nun an der Zeit sei, die für Deutschland
zur Zeit der großen Not während des Krieges und in der

Nachkriegszeit gegebenen großen Erleichterungen zum Teil
aufzuheben. Heute gelten folgende Bestimmungen:

I. Für die Priester

Von den Priestern dürfen von diesem Zeitpunkt an nur
noch jene bis unmittelbar vor Beginn des hl. Opfers
Nahrung in flüssiger Form (Alkohol immer ausgenommen)
oder auch Medizin in flüssiger oder fester Form zu sich
nehmen :

1. welche 60 Jahre und darüber alt sind,
2. kranke und schwächliche Priester,
3. Priester, die erst nach 9 Uhr das hl. Opfer feiern,
4. Priester, die an Sonn- und Feiertagen binieren oder

trinieren.

II. Für die Gläubigen

Von den Laien dürfen bis unmittelbar vor dem
Empfang der hl. Kommunion Nahrung in flüssiger Form
(ausgenommen Alkohol) oder Medizin in flüssiger oder fester
Form zu sich nehmen:

1. die 60 Jahre und darüber sind.
2. Kranke und Schwächliche,
3. hoffende und stillende Mütter,
4. solche, die nachts ihren Berufspflichten nachgehen müs-

sen, z. B. Arbeiter, Nachtwächter, Krankenpfleger,
5. jene, die sich nicht in kirchlichen Lagern, Internaten oder

Gemeinschaftshäusern ähnlicher Art befinden,
6. solche, die einen weiten Kirchweg haben (die Distanz ist

in diesem Fall von Rom nicht bestimmt worden, aber sie
wird wohl gleich angenommen werden können wie bei den

Franzosen, also 1,5 km),
7. Schüler an denjenigen Wochentagen, an denen sie

Schulmesse haben,
8. Gläubige, die erst nach 9 Uhr die hl. Kommunion emp-

fangen.

Vor einiger Zeit sind diese Dispensen für ganz Deutsch-
land auf ein Jahr limitiert worden. Aber es ist kaum anzu-
nehmen, daß dieselben wieder je rückgängig gemacht wer-
den. Wissen wir doch, daß die deutschen Bischöfe es ver-
stehen, ihren Gesuchen in Rom Nachdruck zu verschaffen.
Denken wir nur an die Forderung der Brevierreform!

Wenn wir von diesen sehr weitgehenden Dispensen hören,
dann staunen wir füglich. Insbesondere, wenn wir sie mit
den sehr dürftigen Dispensen vergleichen, mit denen wir
Schweizer bis heute bedacht worden sind. Dieselben nehmen
sich neben diesen vorgenannten tatsächlich recht mager aus!
Sowohl neben den für Frankreich gegebenen wie erst recht
neben den deutschen. Wir staunen und fragen uns : hält man
uns Schweizer in Rom für so tugendhaft und vollkommen,
daß wir alle Opfer bringen, ohne mit einer Wimper zu
zucken? Oder wehren wir uns zu wenig?

Auf alle Fälle erscheint uns die Lockerung des Nüchtern-
heitsgefootes, wie sie aus obigen Dispensen spricht, sehr
vernünftig, auch für die Schweiz, und zwar speziell
wegen der Begründung, welche Rom in der Einleitung ange-
führt. Man gebe diese Dispensen, heißt es im Reskript
1. aus Sorge um die Gesundheit der Priester und Gläubigen ;

2. um den Empfang der hl. Kommunion zu fördern.

Gelten diese beiden Gründe nicht auch für die Schweiz?

10



A d. 1. Es ist tatsächlich bemühend, mit welcher Zähig-
keit bei uns in der Schweiz am Nüchternheitsgebot der Prie-
ster festgehalten wird. Die Bischöfe berufen sich — sicher
mit Recht — auf die Bestimmungen von Rom, welche für die
Schweiz bis heute nur sehr spärlich gelockert worden sind.
Das ist es eben, was wir nicht verstehen.

Es ist nach unserer Meinung ein ganz falscher Standpunkt,
wenn man dieses Nüchternheitsgebot damit begründet: auch
der Priester müsse doch Opfer bringen können. Es handelt
sich dabei absolut nicht ums Opfer. Es handelt sich um die
Gesundheit des Priesters. Das ist doch sicher auch der
Grund, warum Rom die Priester über 60 Jahren dispensiert;
weil sie gesundheitlich geschwächt sind, und man sie ge-
sundheitlich nicht noch mehr schwächen will durch ein rigo-
roses Nüchternheitsgebot. Aber gilt denn das nicht auch für
jüngere Priester? Freilich, die fühlen in der Regel den ge-
sundheitlichen Schaden in ihrer Jugend noch nicht in dem
Maß. Aber ein gesundheitlicher Schaden ist es auf alle Fälle.
Nur wirkt er sich erst später aus, wenn z. B. einer am Mor-
gen vielleicht schon um 5 Uhr in den Beichtstuhl geht und
den ganzen Morgen im Beichtstuhl Arbeit hat, vielleicht noch
eine Frühpredigt, um 9 Uhr das Amt hält, so daß er erst
gegen 10.30 Uhr zum Morgenessen kommt oder unter Um-
ständen noch später: dann soll mir doch keiner weismachen
wollen, daß das nicht eine gesundheitliche Schädigung ist!
Es sind keine 2 Monate her, da hat mir ein jüngerer Priester
geklagt, daß er an solchen Sonntagen jedes Mal ganz
«matsch» sei, und zwar spüre er das mehrere Tage. Ich
kenne einen andern Fall, wo ein Priester von strotzender
Gesundheit jahrelang jeden Sonntag binieren und beim Amt
predigen mußte und erst um 12 Uhr — er mußte von der
Pfarrkirche in eine Außenstation in der Diaspora — zum
Frühstück resp. Mittagessen kann. Nach und nach stellte
sich an den Sonntagen starkes Kopfweh ein, später mehr
und mehr, und der Mann ist in verhältnismäßig jungen
Jahren gestorben. Wohl war das nicht die einzige Ursache,
aber es ist sicher sehr leicht möglich, daß dieses damals
noch in nichts gelockerte und nach unserer heutigen Denk-
weise unvernünftige Gebot wesentlich zur Unterhöhlung der
robusten Gesundheit beigetragen hat. Können wir uns heute
einen solchen Luxus leisten? Heute, wo wir zwar schöne,
zum Teil neu renovierte Seminarien haben, aber bald keine
Seminaristen, die drin wohnen? Ist es nicht auch für uns in
der Schweiz ein Gebot der Stunde, zur Gesundheit des Prie-
sters bestmöglichst Sorge zu tragen? Ich halte dafür, daß
dieses Motiv sicher auch in Rom Eindruck machen wird.

«Aber die Ehrfurcht vor dem Allerheilig-
s t en gebietet es, am Gebot der Nüchternheit festzuhalten.»
Sicher, das ist ein Grund, über den wir nicht einfach leicht-
fertig hinweggehen dürfen. Aber ob wir da nicht noch
allzusehr in der Tradition befangen sind? Ganz objektiv
betrachtet: Ist es wirklich eine Verunehrung des Allerhei-
ligsten, wenn wir vorher irgendwie Speise zu uns nehmen?
Das wird kein Mensch behaupten wollen. Sonst wäre es ja
auch eine Verunehrung gewesen beim Abendmahl und in
den ersten christlichen Jahrhunderten, wo das Gebot der
Nüchternheit überhaupt noch nicht bestand. Sicher, wir
dürfen und wollen von Rom nicht verlangen, daß ein solches
Verbot nun auf einmal über Nacht aufgehoben und alle
Schranken niedergelegt werden. Auf alle Fälle muß das

Verbot des Alkoholgenusses bleiben. Wir wissen
vom Apostel Paulus, zu was für Exzessen dieser Abusus schon
in der Urkirche geführt hat. Es ist sicher auch klug, daß
vorläufig der Genuß von festen Speisen noch nicht

gestattet wird, obwohl eine spätere Zeit wohl auch hierin
weniger Hemmungen haben wird. Aber das Nüchternheits-
gebot sollte nach unserer Meinung nicht so gehandhabt wer-
den, daß es einerseits die Gesundheit — und zwar speziell
der Priester — schadet, anderseits zum Schaden wird für
die Pastoration. Das ist heute in der Art, wie sie bei uns
in der Schweiz zu Recht besteht, ganz offensichtlich der Fall.
Man staunt vielleicht über diese kühne Behauptung. Aber
jeder Praktiker, d. h. jeder Priester, der in der Seelsorge
steht, wird das bestätigen müssen.

A d. 2. Das Nüchternheitsgebot in der heutigen Form hält
viele Erwachsene ab, die hl. Kommunion am Sonn-

tag zu empfangen. Denken wir beispielsweise an unsere
Bauern. Wir haben doch heute eine ganze Reihe, speziell
Jungbauern, z. B. solche, welche durch die landwirtschaft-
liehe Schule von Pfäffikon gegangen sind, die gerne am
Sonntag die hl. Kommunion beim Hochamt empfangen wür-
den. Aber das ist nach den heutigen kirchlichen Gesetzen

sozusagen ein Ding der Unmöglichkeit. Um 04.30 oder spä-
testens 05.00 Uhr aufstehen und im Stall arbeiten bis
08.00 Uhr und alles nüchtern und dann den oft ziemlich
weiten Weg zur Kirche zurücklegen, kommunizieren und auf
diese Weise erst ca. 10.30 Uhr zum Morgenessen kommen:
wer will oder kann sich das gesundheitlich leisten? Es gibt
nichts anderes, als eben auf die hl. Kommunion verzichten.
Aber ist das nicht sehr schade? Gerade in der heutigen Zeit,
wo wir unsere Leute zu einem wirklich inneren Leben, zur
tiefen Gottverbundenheit erziehen sollten, damit sie den

Stürmen, wenn sie vom Osten losbrechen, gewachsen sind.

Wie will man an jenen Orten, wo man die Christen-
lehre für jene, welche einen weiten Weg haben, sofort
nach dem Amt hält, die Jugend animieren, jeden Sonntag
die hl. Kommunion zu empfangen? Das ist nach den heu-
tigen Bestimmungen in vielen Fällen absolut unmöglich. Es
wird aber möglich in dem Augenblick, wo diese jungen
Leute am Morgen etwas Warmes zu sich nehmen können.

Aber auch andere Leute leiden unter dieser Schwie-

rigkeit. Es ist ganz sicher, daß gerade diese Bestimmungen
eine bedeutende Mitschuld daran tragen, daß hauptsächlich
von Seite der Dorfbevölkerung das Hochamt nicht gut be-
sucht wird. Diese Leute möchten die hl. Kommunion emp-
fangen, aber sie können nicht so lange nüchtern bleiben.
Das trifft besonders bei Frauen und Töchtern zu. Sie müs-
sen am Morgen zeitig auf an die Arbeit, dann besuchen sie
den Jugendgottesdienst — ich habe hier größere
Dörfer mit wenigstens drei Gottesdiensten im Auge — und
verbinden damit den Empfang der hl. Kommunion. So kom-
men sie rechtzeitig zum Morgenessen. Hätten auch wir das

Indult, daß alle, welche nach 9 Uhr die hl. Kommunion emp-
fangen, vorher etwas Warmes genießen könnten, wären alle
diese Hindernisse mit einem Schlagei aus dem Wege ge-
räumt. Wir würden die Erfahrung machen, daß unsere Ju-
gendgottesdienste, welche heute an vielen Orten so sehr
überlastet sind, mit einem Male entlastet und dafür das.

Hochamt viel besser besucht würde. Wären das nicht
auch für die Schweiz Gründe, welche eine Lockerung des

Nüchternheitsgebotes rechtfertigen würden?

Erst recht gilt dieser Grund für die Kinde r. Wir sind
heute noch dem Heiligen Vater Pius X. überaus dankbar,
daß er mit den alten jansenistischen Vorurteilen gründlich
aufgeräumt und vor allem den Kindern wieder den Taber-
nakel geöffnet hat. Aber wenn man A gesagt, sollte man
nicht auch B sagen? Erst kürzlich hat ein Laienakademiker
sich geäußert, es falle ihm auf, daß so gar wenig Schul-
kinder am Werktag zur hl. Kommunion gehen. Der Grund

11



ist sehr einleuchtend. In verschiedenen Kantonen, vor allem
in der Urschweiz, ist der Besuch des Gottesdienstes für die
katholischen Kinder heute noch obligatorisch, d. h. die Zeit
des Werktagsgottesdienstes wird als Schulzeit mitberechnet.
Eine solche gesetzliche Bestimmung hat — vom pastorellen
Standpunkt aus gesehen — ihre großen Vorteile, auch wenn
selbstverständlich das Gesetz nicht rigoros gehandhabt wird
und auch nicht rigoros gehandhabt werden soll. Aber diese

gesetzliche Bestimmung hilft doch mit, daß wir in den
meisten Gemeinden jeden Tag eine sehr beträchtliche An-
zahl Kinder beim Gottesdienst haben. Aber leider können
diese Kinder die LZ. Kommwnion nicM emp/anpen. Das
NücLtemLeiZsgrebot /lindert sie daran. Sofort nach dem
Hl. Opfer beginnt die Schule. Wir können unmöglich von
der Lehrerschaft verlangen — es wäre auch unklug —, daß
sie dewegen den Beginn der Schule hinauszögert oder daß

regelmäßig eine ganze Anzahl Kinder zu spät in die Schule
kommt. Da würde vom Schulinspektorat und von der Er-
Ziehungsbehörde Einspruch erhoben. Das ist der eigentliche
Grund, warum wir sehr wenige Kinder am Werktag bei der
hl. Kommunion haben. Das würde in dem Augenblicke sich
ändern, wo wir der Vergünstigungen der deutschen Diözesen

teilhaftig würden. Die Kinder könnten daheim etwas War-
mes zu sich nehmen und zugleich ein «Znüni» einpacken, mit
diem sie sich am Vormittag in der Pause stärken würden.
Wir sind sicher, daß wir auf diese Weise Tag für Tag eine
schöne Anzahl Kinder bei der hl. Kommunion hätten. Wir
haben vergangenes Jahr erwartet, daß bei Anlaß der Selig-
sprechung des Papstes der Kinderkommunion dieses Indult

von Rom komme. Wäre das nicht ein herrliches, sinnvolles,
nach unserer Meinung auch Gott wohlgefälliges Geschenk

gewesen auf diese Feierlichkeit hin? Leider sind wir ent-
täuscht worden. Wir haben das sehr bedauert, und zwar
im Interesse der Pastoration und vor allem im Interesse
dieser reinen, unberührten Kinderseelen.

Es entzieht sich unserer Kenntnis, ob und was für Ein-
gaben unsere schweizerischen Bischöfe in Rom gemacht
und welches das Resultat dieser Eingaben war. Sicher
scheint mir das eine zu sein, daß weit herum im Land die
Seelsorger mit SeLnswcLZ erwarten, daß wnsere scLwei-
seriscLen BiscLö/e aZZes versuchen, um endZicL awcZi /ür die
ScLteeiz jene PnuiZegäen zw erLaZZen, tceZcZie man rinps wm
wns sozwsapen in aZZen Ländern Ziaf. War es seinerzeit zu
verstehen, daß zur Zeit des Krieges und in der unmittel-
baren Nachkriegszeit einzelnen Ländern besondere Privi-
legien zugestanden wurden, so ist der Grund heute kaum
mehr stichhaltig. Auch abgesehen davon: es scheint uns,
ganz allgemein gesehen, innerlich tatsächlich nicht mehr
begründet, so straff am alten Gesetz festzuhalten. Natur-
rechtlich betrachtet, ist auf alle Fälle kein Grund vorhan-
den. Das positive Gesetz aber wird sich immer den Zeit-
Verhältnissen anpassen müssen. Wenn man sagen muß, daß
ein Gesetz sich zum Nachteil einer intensiven Seelsorge
auswirkt, dann ist sicher die Revision eines solchen Gesetzes

fällig. Das ist aber heute ganz offenbar mit dem Gebot der
Nüchternheit der Fall, an vielen Orten sogar in sehr fühl-
barer Weise. Hoffen wir, daß auch bei uns recht bald die-
sen neuen Verhältnissen Rechnung getragen werde. J. B. K.

Mlsslonsbegeisterte Jugend
Zur llissionsgclietsiiieiiiimg' für den Monat Januar

Zahlen sprechen
Etwa eine Million Franken seien während des Jahres 1951

beim Päpstlichen Werk der Heiligen Kindheit in Paris aus
aller Welt eingegangen, erklärte dessen Generalsekretär vor
kurzem. Wenn man bedenkt, daß diese Summe aus den Rap-
pen und Franken der Kindersparbüchsen zusammenkam, darf
man füglich darüber nur staunen.

Die Gelder werden ausschließlich für die christliche Er-
Ziehung der Kinder in den Missionsländern verwendet. In
den 110 Jahren seit Bestehen des Werkes sind schätzungs-
weise etwa 10 Millionen Kinder «losgekauft» worden. Die
Bezeichnung «Loskauf» stammt noch aus der Zeit, da die
Missionare auf diesem Wege Heidenkinder aus der Gewalt
der Sklavenhändler befreien konnten.

Heute wird darunter alles verstanden, was dazu dient, die
heidnische Jugend zu Christus zu führen. All dies bedeutet
ja tatsächlich «Loskauf» von der Sklaverei des Heidentums
zur Freiheit der Kinder Gottes. Wie viele Heiden sind schon
über die Kinderheime und Schulen der Mission zum Glauben
gekommen. 1951 wurden vom Werke der Heiligen Kindheit
Kinderkrippen, Waisenhäuser, Schulen usw. mit rund 3,5

Millionen Jugendlichen unterstützt. Dort konnten im gleichen
Jahre 537 357 Taufen gespendet werden.

Staunenswerter Opfergeist
Man hat die Propaganda für den «Loskauf armer Heiden-

kinder» oft abschätzig beurteilt. Angesichts der Not unter
den Jugendlichen etwa in Korea, Indien und bei den Pa-
lästinaflüchtlingen sind die Bestrebungen des Werkes der
Heiligen Kindheit aber zweifelsohne höchst modern und
aktuell. Der Gedanke, daß gerade die Jugendlichen ihren

notleidenden Kameraden helfen sollen, hat sicher seine Be-

rechtigung.
Der Missionseifer der Kinder erschöpft sich ja übrigens

nicht im Sammeln von Rappen und Franken. Dahinter steht
ein bewundernswerter Opfergeist. Das zwei Millionen Mit-
glieder zählende amerikanische Kindheit-Jesu-Werk führt
beispielsweise jedes Jahr einen Monat für die mutterlosen
Kinder in den Missionsländern durch. Es könne dann oftmals
festgestellt werden, wird berichtet, wie die kleinen «Adoptiv-
eitern», anstatt auf den Spielplatz zu gehen, den Globus her-
vorholten, um die Gegend zu suchen und zu betrachten, wo
ihre «Adoptivkinder» leben.

Das argentinische Werk fordert jeweils die Schüler außer
zu Geldspenden auch zu Verzichten, Bußwerken, Werbearbeit
unter den Kameraden usw. auf. -Die Kinder legen darüber
auf Opferblättern Rechenschaft ab, und man konnte schon
bis zu 200 Millionen solcher «guter Taten» für die Missionen
feststellen.

Erzieherische Missionsbegeisterung
Es geht bei solchen Statistiken nicht um die Züchtung

«religiöser Rekorde». Man will damit nur einigermaßen ver-
anschaulichen, welch wertvolle Kräfte mit dem Missions-
gedanken in den Kindern geweckt werden können. Auch
heute noch ist die Jugend für die Mission so begeisterungs-
fähig wie je. Man sollte nicht zögern, dies im Interesse des

Missionswerkes wie der Erziehung der Kinder zu edlen Men-
sehen und guten Christen auszunützen.

Im Bestreben, kindertümlich zu sein, hat man die Auf-
gäbe in Religionsunterricht, Schule und in den Zeitschriften
allerdings manchmal etwas zu leicht gemacht. Die Gewichte

12



wurden bisweilen allzusehr in die Richtung des Roman-
tischen und Rührseligen verlegt, und die Reaktion nach der
Pubertät blieb denn auch nicht aus. Selbstverständlich muß
die Mission dem Kinde nahe gebracht werden, wie es seiner
Auffassungsgabe entspricht. Aber man sollte dabei nie das

wichtige Erziehungsgesetz der «Mehrdarbietung» außer
acht lassen und von Stufe zu Stufe tiefer dringen.

In diesem Sinne wird die Missionsarbeit im Jugendlichen
die schönsten Qualitäten als Mensch und Christ erwecken.
Vergessen wir auch nicht, daß die jugendliche Begeisterung
für die Mission schon viele Priester- und Ordensberufe an-
geregt hat. Der frühere Erzbischof von Paris, Kardinal
Suhard, beispielsweise erzählte immer gerne, wie in ihm der
Gedanke an den Priesterberuf aufgestiegen sei, als er als
kleiner Bub in seiner Heimatgemeinde von Hof zu Hof zog,
um für das Werk der Heiligen Kindheit zu werben.

Der Kindheit-Jesu-Verein
Für den Erfolg der Missionsarbeit unter den Jugendlichen

ist letztlich der Einsatz der einzelnen Geistlichen, Lehrer
und Eltern entscheidend. Eine zielbewußte, allgemeine Or-
ganisation derselben vermag aber immer wieder anregend
und belebend zu wirken. Die Gründung des Werkes der Hei-
ligen Kindheit durch Mgr. Forbin Janson, Bischof von
Nancy, im Jahre 1830 war deshalb von entscheidender Be-
deutung für die Arbeit der Jugend im Dienste der Welt-
mission. Der Verein erfuhr denn auch stets nachdrücklichste
Förderung durch den Heiligen Stuhl, und heute steht Papst
Pius XII. als hoher Protektor persönlich an seiner Spitze.

Die Zentrale des Schweizerischen Kindheit-Jesu-Vereins
befindet sich im Kloster Einsiedeln, wo auch die entspre-
chenden Publikationen herausgegeben werden. Es sei beson-
ders auf das Rituale für den Kindheit-Jesu-Tag (mit Kinder-
segnung usw.) hingewiesen, den der Heilige Vater letztes

Jahr für die ganze Welt vorgeschrieben hat. Wie wir selber
feststellen konnten, läßt sich damit eine sehr gediegene und
für Kinder und Eltern eindrückliche Feier gestalten. Möge
gerade dieses Kindheit-Jesu-Fest auch in der Schweiz mehr
und mehr Eingang finden.

Die Förderung des Werkes von der Heiligen Kindheit ist
das Anliegen der Missionsgebetsmeinung dieses Monats, ein
Anliegen, das dem Heiligen Vater sehr nahe steht, hat er
doch kürzlich ein eigenes Gebet * für den Kindheit-Jesu-
Verein verfaßt. Denken wir daran, wie kräftig die Missionare
durch das Bewußtsein, daß mächtige Scharen einer frischen
und idealen Jugend in heiliger Begeisterung für sie beten
und opfern ermutigt und gestärkt werden. Schließen wir das

Päpstliche Werk der Heiligen Kindheit fest in unser Gebet
ein. Hm.

* Der Wortlaut dieses Gebetes ist folgender (nach
privater Übersetzung aus dem italienischen Original): O Jesus!
Du wurdest als Kind geboren, damit alle Kinder Dich als ihren
Bruder betrachten und wissen, daß Du sie liebst. Siehe, wir
scharen uns um Dich aus allen Teilen der Welt, um Dir heute wie
aus einem Munde unsere Liebe zu beteuern und unserem Wunsche
Ausdruck zu geben, Dir ähnlich zu sein im Geiste, im Herzen
und im Leben. Du ziehst uns an Dich und wir hören Deinen Ruf
wohl. Du öffnest uns die Arme. Wie sind wir glücklich, an Deinem
Herzen zu ruhen. Aber nicht alle Deine Kleinen sind hier, o
Jesus. Die meisten derer, die mit uns geboren wurden, kennen
Dich noch nicht, wissen nicht, daß Du sie suchst und erwartest
und daß Du sie von dem wünschest, der Dich liebt, als Dir lieb-
stes und ersehntestes Geschenk. Wir bitten Dich für sie, o Jesus,
wie für uns selber. Mache, daß die frohe Botschaft Deiner An-
kunft und Deines Reiches zu ihnen gelange in allen Winkeln
der Erde. Mache, daß Deinem Namen, o Jesus, von allen Ho-
sanna gesungen werde, so wie es die Kinder von Jerusalem
taten am Tage Deines einstigen Triumphes. Und möge unser
Mund, den Du beredt gemacht hast, Dir, Bruder, Freund und
Meister, den Lobpreis entbieten, welchen der Hochmut der Men-
sehen Dir verweigert. Amen. A. Sch.

Heimkehr «1er Irrenden zur wahren Kirehe Christi
Gelictsapostolat für den llonat Januar

Gleich am Anfang des Jahres empfiehlt der Heilige Vater,
man möge beten, daß die Irrenden nach Überwindung der
Vorurteile freimütig den Weg zur Kirche Christi gehen
möchten. Dieses Anliegen ist von größter Bedeutung in
unserer aufgewühlten Zeit, sehen wir doch mit eigenen
Augen, wie unzählige Menschen in der Irre wandeln, wie
sie sich dem Aberglauben, den Sekten und zum Teil dem
krassen Unglauben in die Arme werfen. Nur die geläuterte
christliche Weltanschauung kann die Menschheit retten. Aber
wenn wir die Christenheit anschauen, wie sie sich heute in
der Welt zeigt, abgesehen von der katholischen Kirche, so
müssen wir geradezu erschrecken. Seit fast 900 Jahren be-
steht das Schisma der Ostkirche. Sie blieb seit dieser langen
Zeit fast immer unter der Fuchtel der Staatsgewalten, unter
den Zaren und heute unter dem Bolschewismus. 400 Jahre
sind es her seit der abendländischen Kirchenspaltung. Der
von der katholischen Kirche getrennte Teil der abend-
ländischen Christenheit ist in unzählige Sekten aufgespalten,
die einander bekämpfen und den Menschen das schlechte
Beispiel der Uneinigkeit geben. Und doch wissen alle Chri-
sten um das Wort des Herrn vor seinem Tode, um die Bitte,
daß die Seinen «eins sein sollen, wie er und der
Vater eins seien». Diese Bitte des Herrn vor seinem
Tode und der Zustand der heutigen Christenheit lastet
schwer auf allen ernstlich denkenden Christen. Auch jeder
wahre Katholik leidet unter der furchtbaren Zwietracht, die

unter den Christen besteht, für die der Herr um Eintracht
betete, am Vorabend seines bittern Todes. Wenn wir unsere
Katholiken anschauen, da finden wir bei gar vielen eine
unbeschreibliche Gleichgültigkeit in religiösen Dingen. Der
Materialismus und die krasse Ichsucht beherrschen auch bei
uns weithin das Feld, Dabei gibt es, Gott sei Dank, viele
Christen, Priester und Laien, die die Zeichen der Zeit ve-r-
stehen und sich an den Herrn wenden in innigem Gebet und
in wirklicher Opfergesinnung, die das Herrenwort von der
Einheit untereinander wahrhaben wollen und dafür ein-
stehen.

Was können wir tun, um das große Ärgernis, das die
Christenheit den Heiden gibt, zu überwinden und wieder in
Eintracht und christlicher Liebe vor die Völker zu treten
und das Zeugnis Jesu vor der Heidenwelt wirksam zu ma-
chen? Im Jahre 1920 haben gläubige Protestanten und Schis-
matiker eine Gebetswoche für die Wiedervereinigung der
zerspaltenen Christenheit gelobt. Sie wird jedes Jahr vom
Feste Petri Stuhlfeier (18. —15. Januar) zum Feste Pauli
Bekehrung gehalten. Seit vielen Jahren schlössen sich auch
die Katholiken an. Es beten somit Katholiken und Prote-
stanten und Schismatiker um die Einheit in dieser Gebets-
woche. Der Heilige Vater hat nun für dieses Jahr bestimmt,
daß die Katholiken, besonders die vom Gebetsapostolat, den

ganzen Monat Januar besonders diesem Anliegen widmen
möchten. Wir werden diese Worte des Papstes sicher nicht

13



überhören und unsere Gläubigen zum Mitmachen auffordern.
Auch wir Priester selber werden wohl jeden Tag die eine
oder andere Höre des Breviers für dieses Anliegen frei
haben? Es wäre trostreich und segensreich, wenn so im
ersten Monat des neuen Jahres ein Sturm von Gebeten zu
Gott aufstiege für jenes Anliegen, welches das Herz des

Heilandes in seinen letzten Stunden auf dieser Welt be-

schäftigte. Durch diese Vereinigung mit dem Beten und den

Gesinnungen des Herzens Jesu pflegen wir auch am besten
die echte Herz-Jesu-Verehrung, welche uns die Kirche immer
wieder empfiehlt. Wir dürfen nie vergessen, daß es große
Gnaden braucht, um die Aussöhnung der Irrenden in der
einen Kirche zu erreichen.

Schon die Bekehrung der Heidenwelt ist heute schwieriger
als je, weil so viele schlechte Christen den Heiden ein ab-
schreckendes Beispiel geben. Die Heimkehr der Schismatiker
ist besonders erschwert, weil sie schon beinahe 900 Jahre
von der katholischen Kirche getrennt sind und heute wieder
mehr wie je dem Staatsjoch sich beugen müssen, ja mit-
helfen müssen, die Kirche Roms zu bekämpfen. Wenn diese
Schismatiker im Dogmenglauben uns sehr nahe stehen, so

ist doch die Anerkennung des Papstes als obersten Leiter
der Christenheit für die sogenannte orthodoxe Kirche sehr
schwer.

Noch schwerer ist der Weg der Wiedervereinigung für die
Pläretiker, die sich im 16. Jahrhundert von der katholischen
Kirche trennten und nun inzwischen in unzählige Sekten
zerfallen sind. Es gibt bei diesem Teile der Christenheit so

viele Schattierungen, daß es unmöglich ist, sie auf einen
gemeinsamen Nenner zu bringen. Deshalb ist auch das Ge-

spräch mit diesen Christen so schwierig. Alle aber sind einig
im Ablehnen der alten Kirche. Die Gründe dieser Ablehnung
sind wieder bei den einzelnen verschieden. Diese große Zer-
splitterung unter den Protestanten verursacht den Tiefer-
denkenden unter ihnen großes Leid, und sie halten beständig
Ausschau, um zu größerer Einheit zu gelangen. So entstand
die sogenannte ökumenische Bewegung, Edinburg 1910. Auch
diese Bewegung beschritt zuerst zwei Wege: 1) Weg und
Leben: Auf diesem Wege suchte man zuerst die Ein-
tracht mehr im Handeln als in der Lehre. Die erste allge-
meine Tagung war in Stockholm 1925, die zweite in Oxford
1937.

2) Glauben und Hierarchie: Diese Richtung
suchte Übereinstimmung in Lehre und Bekenntnis. Die erste
Tagung war 1927 in Lausanne, die zweite in Edinburg 1937.

Im Jahre 1939 kam dann in London ein Kongreß zustande,
der beide getrennten Ziele : Weg und Leben und Glau-
ben und Hierarchie ins Auge faßte. Es wurde der
ökumenische Rat der Kirchen bestellt. Dieser trat im Jahre
1948 in Amsterdam zusammen. Mit großem Schmerze wurde
auf diesem Kongreß die große Verschiedenheit der Bekennt-
nisse festgestellt. Nur ein geringer Fortschritt wurde er-
zielt. Die katholische Kirche nahm an diesen Versammlungen
offiziell nicht teil. Sie weiß bestimmt, daß der einzige Weg
der Wiedervereinigung zur alten Kirche zurückführen muß.
«Du bist Petrus der Fels und auf diesem Fei-
sen will ich meine Kirche bauen.»

Im Laufe des letzten Jahrhunderts haben in England
ernsthafte Versuche bestanden, den Weg zur Einigung der
Kirche zu gehen. Wir denken an die Oxfordbewegung (1833)
unter H. Newman und seinen Freunden. Viele aus dieser Be-

wegung sind den Weg zur katholischen Kirche gegangen,
so auch der spätere Kardinal Newman, andere bildeten den

sogenannten Anglokatholizismus. In unserm Jahrhundert

fanden in den Jahren 1921—1926 ernste Gespräche für die
Wiedervereinigung zwischen Kardinal Mercier und Lord
Halifax statt. Auch diese Gespräche taten viel Gutes auf
dem Wege der Annäherung der Kirchen.

Bei diesen Gesprächen zeigten sich aber auch immer die
großen Schwierigkeiten, die überwunden werden müssen und
daß dies durch rein menschliche Mittel nicht gehen werde.
Deshalb fragen wir Katholiken uns allen Ernstes, was kön-
nen wir in diesem Anliegen tun In erster Linie
müssen wir uns der Verantwortung bewußt
sein, die auf uns lastet in bezug auf die ge-
trennten Christen und die Heiden. Alle Katho-
liken müssen teilnehmen an der Bekehrung der Welt zur
einen Kirche Christi. Der universelle Heilswille Gottes muß
verkündet werden und alle, PriesterundLaien, müs-
sen an der Sendung teilnehmen, die uns Christus
gegeben (Katholische Aktion). Dann sollen wir das mäch-
tige Mittel des apostolischen Gebetes noch mehr werten und
pflegen. Das weltumspannende Werk des Gebetsapostolats
hilft uns dabei, wenn wir es zu verstehen suchen. Pius XII.
hat diesem Werke 1951 neue Statuten gegeben und es drin-
gend empfohlen als ausgezeichnetes Seelsorgsmittel.

Ferner sollten wir Katholiken durch unser Beispiel die
Irrenden anziehen und zur Kirche führen durch eine wahr-
haft christliche Güte. Im Geiste der Liebe, nicht im
Geiste der harten Polemik, soll man versuchen, die Vor-
urteile gegen die katholische Kirche zu zerstreuen und uns
durch keine noch so lange dauernde Ungerechtigkeit in Ver-
bitterung hineintreiben lassen. Es ist lobenswert, nach der
Weisung der Kirche mitzuarbeiten in Arbeitskreisen, die die
Wiedervereinigung im Auge haben. Die Katholiken
sollen versuchen, wahrhaft katholisch zu
fühlen, zu urteilen und zu reden. Um das zu
können, muß man aber die Religion kennenlernen. Hier ist
eine große und oft zu wenig erfaßte Pflicht der Katholiken.
Die katholische Kirche ist übernational, und so müssen auch
wir Kinder dieser Kirche alles national Enge abzustreifen
suchen. Wir können dabei doch die besten Patrioten sein.
Bei uns gibt es nicht eine junge und eine alte Kirche, keine
italienische, deutsche und französische Kirche, sondern nur
eine katholische Kirche, eine allgemeine Kirche, die der
mystische Leib Christi ist und nichts anderes. Wir zählen
die Gutgläubigen anderer christlicher Bekenntnisse zur
Seele der Kirche, auch wenn sie nie den äußern Anschluß
vollziehen. Man soll die Mentalität der Andersdenkenden
zu verstehen suchen, soll sie nicht beleidigen, auch nicht,
indem man ihnen unzeitig sagt, der und der große Mensch
von euch ist nun katholisch geworden. Feines christliches
Empfinden im Heiligen Geiste muß uns da das Richtige
finden lassen. Wir dürfen auch ruhig zugeben, daß auch
wir Katholiken mitschuldig seien, daß die Wiedervereinigung
noch nicht weiter gediehen sei. Vor allem kommt es aber
darauf an, daß wir Katholiken, trotz aller Bestimmtheit in
Fragen des Dogmas und der christlichen Moral, größte Ver-
sönlichkeit und wirklich christliche Liebe haben und zeigen.
Diese Gesinnung lernen wir am besten im Gebete in Ver-
einigung mit dem göttlichen Herzen Jesu, das in Voraus-
sieht der unheilvollen Trennungen in seinen letzten Erden-
stunden um diese Einheit flehte, und zwar um eine Einheit,
wie sie zwischen Ihm und dem Vater bestehe, also um
größte Einigkeit. So wünscht es auch der Stellvertreter
Christi auf Erden, und so werden wir sicher als Priester
Christi auch unsere Gläubigen zu diesem Gebete im Monat
Januar anhalten, besonders in der Woche vom 18. bis 25. Ja-
nuar. J. M. Sch.

14



Kirchenamtlicher Anzeiger des Bistums Basel

An die Pfarrsiintcr und Reclores ecclesiae
der Diözese Basel

zur Verlesung der Ehesatzungen

Auf den 18. und 25. Januar ist im Direktorium Basileense für
die Morgengottesdienste die Verlesung der Ehesatzungen anbe-

räumt. Dieses Jahr ist aus «Geheiligte Ehe» (Rex-Verlag,
Luzern) Kapitel 8 «Erziehung in der Familie», S. 104, fällig.

t Franziskus,
Bischof von Basel und Lugano

Kirclienchronlk
Um tien Prozeß Prettner-Cippico
Der seinerzeitige Minutant und Archivist der Kongregation

für außerordentliche kirchliche Angelegenheiten sowie des

päpstlichen Staatssekretariates, Mgr. Edoardo Prettner-Cippico,
hatte sich bekanntlich vor Jahren verschiedenes auf private
Rechnung zuschulden kommen lassen in Sachen Devisenschie-
bungen, Geldwechsel, Betrug u.a.m. Sobald diese Sachen ruch-
bar wurden, führten sie zu gerichtlicher Verfolgung durch die
Strafverfolgungsbehörden Italiens. Prettner-Cippico wurde nicht
nur, wie es selbstverständlich ist, seiner Stellung enthoben und
ging des Titels eines päpstlichen Geheimkämmerers verlustig,
sondern er wurde in der Folge auch in den Laienstand zurück-
versetzt.

Es ist klar, daß die Linkspresse Italiens Lärm schlug und sich
dieses privaten Skandals bemächtigte, um dem Heiligen Stuhle
eines anzuhängen und auszuwischen. Obwohl das vollständig
unberechtigt war, ließ sich doch damit prächtig nicht nur partei-
politisches Kapital schlagen, sondern auch antikirchlicher Affekt
abreagieren. Es war ja bedauerlich genug, daß ein Monsignore
nicht besser darauf acht gab, was er seiner Stellung auf dem
Apostolischen Stuhle schuldig war.

Nun hat am Samstag, dem 20. Dezember 1952, das römische
Gericht im Prozeß gegen Prettner-Cippico und Konsorten das
Urteil gefällt. Prettner-Cippico wurde zu neun Jahren Einsper-
rung und 250 000 Liren (ungefähr 1700 Fr.) Buße verurteilt,
wegen Betrügereien in elf Fällen, Begebung von ungedeckten
und gefälschten Wechseln. Von der Anklage eines Juwelendieb-
Stahles und drei weiteren Betrügereien im Betrage von 400 Mil-
lionen Liren (ungefähr 270 000 Fr.) wurde er freigesprochen.
Prettner-Cippico hat Berufung eingelegt.

Es ist klar, daß es trotz strenger Auslese immer schwache
Charaktere gibt, welche den Anforderungen, welche die Aus-
Übung diskretionärer delegierter Autorität stellt und allfälligen
finanziellen Versuchungen moralisch nicht gewachsen sind. Man
muß sich nur wundern, daß beim großen Personalbestand der
Kurialverwaltung nicht mehr diesbezügliche Versager vorkom-
men und die Integrität derselben über alles Lob erhaben ist. Es
ist nicht auszudenken und geschichtlich erhärtet, was für Scha-
den angerichtet werden könnte. A. Sch.

Verleumdungen von Mgr. Aloysius Stepinac,
Erzbischof von Agram
Es ist sehr bedauerlich und sehr bezeichnend, daß in der links-

freisinnigen «Nationalzeitung» von Basel (Artikel «Tito und der
Vatikan», Nr. 596 vom Dienstag^ dem 23. Dezember 1952) von
Erzbischof Stepinac geschrieben wird: «Erzbischof Stepinac war
nun einmal ein aktiver Mitarbeiter des Pawelitsch-Regimes, und
der Papst hat ihn im September 1942 zum Militärvikar der
Ustascha-Truppen ernannt. Er gilt als die treibende Kraft der
Zwangskonvertierung der orthodoxen Serben in Kroatien und
Bosnien usw.» Es ist wirklich bedauerlich und bezeichnend, daß
sich eine gewisse Presse in der Schweiz zum Lautsprecher der
titokommunistischen Tiraden und Verleumdungen hergibt. Es ist
erwiesen, daß sich Mgr. Stepinac in keiner Weise für die
Zwangskonversion der Orthodoxen mißbrauchen ließ, welche vom
Pawelitsch-Regime aus nationalistischen Motiven betrieben

wurde. Daß auch unter einem Pawelitsch-Regime Militärseel-
sorge nötig war und betrieben wurde, kann nur verbohrte Vor-
eingenommenheit beanstanden und als Kollaboration bezeichnen.
Im übrigen wäre es wohl einem Kroaten nicht zu verdenken,
wenn er ein nationales Kroatien erstrebt oder gebilligt hätte,
das Land und Volk aus der Rolle eines bloßen Objektes der Poli-
tik herausgenommen und selbständig gesehen hätte. Die Kroa-
ten hatten ihre Erfahrung gemacht mit der Donaumonarchie
und besonders mit dem ungarischen Magnatentum wie mit den
Balkanesen von Belgrad. Daß die Aspirationen im selbständigen
Kroatien von Pawelitsch keine ideale Erfüllung fanden, ist be-
dauerlich. Jedenfalls ist die jetzige Lage unter Tito noch viel
weniger ein Ideal für einen nationalen Kroaten. Wir in der
Schweiz haben jedenfalls keinen Grund, gegen kroatische Be-
strebungen nach nationaler Selbständigkeit und Unabhängigkeit
Stellung zu nehmen. Religiös-kirchlich war das Ministerium von
Mgr. Stepinac in jeder Hinsicht untadelig, ja vielfach erwiese-
nermaßen heroisch, zur Zeit der deutschen Besetzung wie unter
dem Kommunismus, durch das Eintreten für Recht und Gerech-
tigkeit, durch Karitas an Verfolgten und Notleidenden ohne
Unterschied der Partei, der Konfession und Nationalität. Pawe-
lisch war kein Heiliger, aber Tito ist es noch weniger, und die
Stellung zu Mgr. Stepinac darf nicht mit politischen Ressenti-
ments begründet werden, selbst wenn man damit der katholi-
sehen Kirche eins auswischen zu können glaubt! A. Sch.

Persönliche Nachrichten
Bisfitm Basel

H.H. Alois Hasler, bisher Pfarrer von Güttingen (TG), wird
die Pfarrei Dußnang (TG) übernehmen.

Bisfitm C%wr:

H.H. Joh. Baptist Tschuor, Pfarrer in Schaan (Liechtenstein),
ist zum Dekan des liechtensteinischen Dekanates ernannt wor-
den. H.H. Rochus Rampa, bisher Kaplan in Prada (GR), ist
als Pfarrer von Soazza (GR) bestellt worden, während dessen
bisheriger Pfarrer Philipp Menghini die Kaplanei von Prada
übernahm. H.H. Robert Zeller, bisher Vikar in Hasli-Bülach
(ZH), wurde Kaplan in Vais (GR), und H.H. Johann Andreoli,
bisher Kaplan in Curaglia (GR), wurde Pfarrer von Fellers (GR).
Der Neupriester Heinrich Baumgartner wurde zum Pfarrprovisor
von Morissen (GR) bestellt.

Bistwm LßMsa?iwe-Gew/-F?'eibMr(7 :

H.PI. Moritz Schorderet, bisher Pfarrer von Grolley (FR),
übernahm die Kaplanei von Rueyres-Treyfayes (FR). H.H. Ste-
phan Dumas hat als Pfarrer von Echarlens demissioniert und
wurde durch H.H. Alphons Maillard ersetzt, bisher Pfarrer von
Surpierre.

Rezensionen
Hei?inc/i B/reg: Paîdws. Weihedrama. Panta-Verlag, Zürich.

1950. 70 Seiten.
Das Weihedrama des Lebens Pauli entfaltet sich in drei Akten

und zeigt den Verfolger Saulus, seine Bekehrung und sein Apo-
stolat, alles gestützt auf Grund des Alten und Neuen Testamen-
tes. Wer für die Laienbühne neben dem Mysterienspiel auch das
biblische Drama pflegen will, hat hier eine brauchbare Unterlage,
welcher die gewaltige Persönlichkeit und das gewaltige Werk
des Völkerapostels Paulus Kraft verleihen. A. Sch.

Patt! Ckmdeï: Der Sc7wei aws der 7%/e. Ferdinand Schöningh,
Paderborn 1948. 83 S. brosch.

Das Bändchen bietet eine Auswahl aus frühen Dichtungen
Claudels, denen eine kleine allgemeine Einführung und vor allem
die Geschichte der Bekehrung Claudels (von diesem selbst) vor-
angestellt ist. A. Sch.

ArfTiwr Bich: Die An/dwge der T/ieolopie Bwidri/c/i Zwingiis.
Zwingli-Verlag, Zürich 1949, 180 Seiten, broschiert.

Der erste Teil zeigt Zwingli unter dem Einfluß von Erasmus
von Rotterdam, der zweite Teil den Einfluß Luthers auf Zwingiis
Entwicklung zum Reformator. Zwingli will nie unter dem Lehr-
einfluß Luthers gestanden haben, sondern selbständig vorge-
gangen sein. Der dritte Teil handelt denn auch von dieser selb-
ständigen Wendung Zwingiis zur Reformation. A. Sch.

15



X
X
X
X
X
X
X
X
X
X
X
X

Kirchen -Vorfenster
in bewährter Eisenkonstruktion erstellt die lang-
jährige Spezialfirma

Jöh. Schlumpf AG.
Steinhausen
mech. Werkstätte

Verlangen Sie bitte unverbindlichen Besuch mit
Beratung und Offerte. Tel. (042) 410 68

Prostata - Leiden
Beschwerden beim Wasser-Lösen
Magen- und Darmleiden (auch Geschwüre), Leber-, Nieren- und
Gallenleiden werden ohne Operation mit Erfolg behandelt im
Sanatorium Brunau, Zürich, Brunaustraße 15. — Auskunft:
Telefon (051) 25 66 50.

Glockengießerei
H. Rüetschi AG., Aarau
Kirchengeläute
Neuanlagen und Erweiterungen
Umguß gebrochener Glocken
GlockenstQhle
Fachmännische Reparaturen

Glockenturm
Schweiz. Landesausstellung
Zurich 1939

Meßweine
sowie Tisch- u. Flaschenweine

beziehen Sie vorteilhaft bei

Fuchs & Co., Zug
Telephon (042) 4 OO 41

Vereidigte Meßweinlieferanten

Inseraten-Annahme durch Räber & Cie.,
Buchdruckerei, Luzern, Frankenstraße 9

Die einspaltige Millimeterzeile
oder deren Raum kostet 14 Cts.

Meßwein
sowie in- und ausländische

Tisch-und Flaschenweine

empfehlen

Gebrüder Naner, Bremgarten
Weinhandlung
Tel. 057/71240

# Beeidigte Meßweinlieferanten

Meinen Kunden
danke ich auch im Namen meiner
treuen, langjährigen Angesteil-
ten und unserer 20 Kinder, deren
tägliches Brot durch Ihre Auf-
träge und unsere Arbeit im Jahre
1952 gesichert wurde.
Alle Kundenwünsche zu erfül-
len, war auch mir unmöglich, und
ich danke speziell auch jenen
Kunden, die in Güte auf Fehler
aufmerksam machen, die keinem
Betriebe erspart bleiben. Als
Vermittler in- und ausländischer
Fabrikanten oder Künstler zur
Kundschaft ergeben sich trotz
allseits bester Absicht oft Hin-
dernisse, oder Mängel, und ich
bin, wie jeder Lieferant, für
diesbezügliche Nachsicht er-
kenntlich.
Ich hoffe, die mir vom Herrgott
zugedachte Arbeit zu seiner Ehre
und Ihrer Befriedigung im Jahre
1953 verrichten zu können. Mit
den besten Wünschen für Ihre
Gesundheit und. Gottes Segen im
neuen Jahre
J. Sträßle, Kirchenbedarf, Luzern

Tochter sucht Stelle zur

Aushilfe
in Kaplanei oder evtl. in Semi-
nar. Gute Näh- und Flickkennt-
nisse. Bescheidene Ansprüche.
Adresse unter 2674 erteilt die
Expedition.

Turmuhrenfabrik J. G. Baer
Sumiswald

Gegründet 1826 • Telephon (034) 4 15 38

Das Verlrauenshaus für beste Qualität
und gediegene Gestaltung

Priesterkragen nach Militärmodell
Wegen vorgerückten Alters habe ich mich entschlossen mein
großes Lager in Priesterkragen aufzugeben. Ich verkaufe diese

per Dutzend zu Fr. 13.50
zuzüglich Porto. Bei Bestellung erbitte einen Musterkragen,
weich oder gebügelt, und genaue Halsweite.

F. KEEL, Postfach, Rorschach

16


	

