Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 121 (1953)
Heft: 1

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHE

KIRCHEN-ZEITLING

Redaktion: Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof. theol., Adligenswilerstrafie 8, Luzern. - Tel. 2 65 93

Verlag und Expedition: Raber & Cie., Buchdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstrale 7—9, Telephon 274 22.
Abonnementspreise: dhrlich Fr. 14.—, halbjahrlich Fr. 7.20 (Postkonto VII 128) - Ausland: zuziiglich Versandspesen,
Einzelnummer 30 Rp. - Erscheint am Donnerstag - Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder deren Raum 14 Rp.
Schlu3 der Inseratenannahme jeweils Montag morgens. Jeder Offerte ist zur Weiterleitung 20 Rp. in Marken beizulegen.

Luzern, 1. Januar 1953

121. Jahrgang ¢ Nr. 1

Inhaltsverzeichnis: Bischoflicher NeujahrsgruB — Soziale Erlésung — Das Festmysterium von Epiphanie — Jejunium eucharisticum —
Missionsbegeisterte Jugend — Heimkehr der Irrenden zur wahren Kirche Christi — Kirchenamtlicher Anzeiger des Bistums

Basel — Kirchenchronik — Rezensionen

Bischoflicher Neujahrsgrufs

Der Bischof von Basel entbietet seinen getreuen geistlichen
Mitarbeitern im Seelsorgeamt und allen seinen geliebten Did-
zesanen herzliche Gliick- und Segenswiinsche zum neuen Jahr.

Das vergangene Jahr brachte unserem Lande Reichtum
und Wohlstand. Die Industrie arbeitete mit wenigen Aus-
nahmen in Hochkonjunktur. Der Fremdenverkehr nahm gro-
Bes AusmaB an. Die Sommer- und Friihherbsternte war vie-
lenorts ertragreich und qualitativ gut. Herrlich standen die
Kornfelder da. Der Landwirt darf trotz dem regnerischen
Herbst zufrieden sein. An Arbeitsgelegenheiten fehlte es im
allgemeinen mnicht. Der QGesundheitszustand blieb ohne
wesentliche Storungen ein guter. An kulturellen Giitern,
beruflicher Bildung wurde viel Wertvolles geboten. Wir den-
ken an die Schulen aller Stufen, an die Presse, das Buch,
den Rundfunk, an Kunst und Musik und anderes mehr. Die
hochsten Giiter vermittelte uns die Seelsorge in unsern Pfar-
reien, die Giiter des Glaubens und der Gnade. Strome der
Gnade flossen vom Altar und aus den sieben Quellen der
heiligen Sakramente. Predigt und Unterricht erweiterten
unser religioses Verstindnis. AuBerordentliche Anldisse, wie
Volksmissionen, religiose Einkehrtage und Konferenzen, ge-
schlossene Exerzitien, die Arbeit in unseren Jugendvereinen,
die Sorge um den Kirchengesang und die Feier des Gottes-
dienstes formten unms zu besseren, treueren und froheren
Christen.

Lasset uns fiir alles Gute, das wir von Gottes Giite und
durch Gottes Erbarmen an irdischen Gaben und an Gnaden
empfangen durften, Gott dem Herrn danksagen.

Euer Bischof dankt allen Priestern im Bereiche der Seel-
sorge fiir ihre Treue und ihre pflichteifrige Arbeit, fiir ihr

Gebet und ihre Opferbereitschaft. Er dankt allen Laien,
HManaern und Frauen, welche die Seelsorge durch ihr Gebet,
ihr gutes Beispiel und ihre Mitarbeit unterstiitzt haben.

Die schweizerischen Bischofe haben im Bettags-Hirten-
brief des vergangenen Jahres auf die Pflichten und den
hohen Wert des Laienapostolates hingewiesen. Wir
erinnern daran, wieviel Gelegenheiten zur Ausiibung des
Laienapostolates einem jeden sich im Bereiche seiner beruf-
lichen Tdtigkeit bieten. Wir laden alle jene, die Zeit und
Eignung haben, einem katholischen Vereine und Werke der
Pfarrei zu dienen, zum Beitritt und zur Mithilfe ein. Unsere
Sorge geht besonders um die schulentlassene Jugend, um die
Jugendlichen im Vorbereitungs- und Bildungsalter auf ihren
Beruf und Lebensstand, den Ehestand, den Stand der Ledi-
gen in weltlichen Berufen, und um die Priester- und Ordens-
berufe im Dienste der Kirche und der Werke der Karitas.

Wir danken euch allen, geliebte Didzesanen, fiir euere
broBherzige Freigebigkeit und die Hilfeleistungen auf dem
Wege der Kirchensteuern, der Kirchenopfer und karitativen
Sammlungen. Sollte diese Freigebigkeit in guten Zeiten
nicht noch wachsen? In diesem Sinne empfehle ich euch
zundchst wieder die Karitas fiir den Heiligen Vater und die
Opfer an den Sonntagen der Fastenzeit.

Dankbar fiir euer Gebet und euere Wohlgeneigtheit sendet
euch GruB3 und Segen euer Bischof
tFranziskus

NS. Die HH. Neujahrsprediger mbégen von diesem
bischéflichen GruBwort Gebrauch machen und allen Dibzesanen
den Dank und die Segenswiinsche des Bischofs iibermitteln.

uessnuJoy

& <

I T T QAo

o

amy v vy r oy



sSoziale Erlosung

Die umfangreiche Weihnachtsbotschaft, welche Papst Pius XII. an der Weihnachtsvigil an die Welt gerichtet hat, kann man auf
den gemeinsamen Nenner der sozialen Erlosung bringen. Nach der Einleitung weist die Botschaft auf die groBe Not der Nach-
kriegszeit in der Welt hin sowie auf die vielgestaltigen Initiativen zu deren Behebung. Deren Komplexitdt und Perplexitit veranlaBt
den Papst, den Aberglauben zu stigmatisieren, als konne man der Not rein technisch und organisatorisch beikommen. Das ist deut-
lich an die Adresse der USA. gesagt und an die Uno gerichtet.

Das Heil, das kommen soll, 146t die bestehende Naturordnung intakt und fordert persténlichen Einsatz. Moderne Hilfeleistung
uniformiert und schematisiert oder uberldt alles dem vitalen Instinkt und impulsiven Affekt. Beides ist irrig.

Der Heilsglaube an die Technik stammt von der organisierten Wirtschaft, welche ihre Prinzipien auf die Struktur der Gesell-
schaft libertragen mochte, was abzulehnen ist. Wahrer Fortschritt ist organisch und bricht nicht mit organisch Gewachsenem und
Gewordenem, darf nicht unpersonlich sein und zur Entpersonlichung fithren, wie sie die heutige Wirtschaft kennzeichnet. Sie
muB vielmehr den Menschen in den Mittelpunkt der Wirtschaft und Gesellschaft stellen als deren Subjekt.

Das grofle Losungsprinzip, auf das der Papst eindringlich hinweist, ist dasjenige der Solidaritidt, die anschaulich an vielen Bei-
spielen dargelegt wird auf nationalem und internationalem Plane. Im Zusammenhang damit kommt der Heilige Vater auf den Ge-
wissensdruck zu sprechen, welcher im Geburtenproblem und Auswanderungsproblem liegt, wo sowchl mit dem Osten wie mit dem
Westen abgerechnet wird. Dazu kommen die Religionsverfolgungen jenseits des Eisernen Vorhanges. Der Papst wertet sie rea-
listisch, geiBelt aber auch die Verlogenheit der Informationsmethoden.

Abschliefend befaBt sich der Papst mit der materiellen und moralischen Not der Familien, weist Giberaus eindringlich auf das
Beispiel Christi hin und verlangt Nachfolge Christi. De* Heilige Vater ruft einer vermehrten Karitas und vor allem dem person-
lichen Einsatz der Christen.

Die Botschaft ist im italienischen Original in Nr. 301 des «Osservatore Romano» (vom Donnerstag, dem 25. Dezember 1952) er-
schienen und wird nachfolgend in privater Ubersetzung dargebo ten. A. Sch.

I

«Levate capita vestra, ecce appropinquat redemptio vestra:
Erhebet eure Hiupter, denn eure Erlosung ist nahe» (Luk.
21, 28). Die verheifungsvolle Ankiindigung des gottlichen
Meisters fiir den Jiingsten Tag, an welchem er auf die Erde
zuriickkehren wird «mit groBer Macht und Herrlichkeit»
(ebda.), um sein Gesprach mit der Menschheit im Gewande
des souverdnen Richters wieder aufzunehmen, ist von der
Weihnachtsliturgie den Glaubigen in Erinnerung gerufen
und zugedacht als Einladung, jeden Schleier von Sorge von
ihren Stirnen wegzuwischen und in ihre Herzen die groBe
Heilshoffnung aufzunehmen, die sich an jeder Weihnacht
erneut und von der Krippe von Bethlehem ausstrahlt, welche
die Giite und Menschenfreundlichkeit des hochsten Gottes
offenbart (vgl. Tit. 3, 4).

Dieselbe Einladung, euer Auge zur Sonne der Hoffnung
emporzuheben, wollen Wir Uns heute zu eigen machen als
GruB und Wunsch des Vaters an euch alle, geliebte Sohne
und Téchter. Das siie Geheimnis der christlichen Weihnach-
ten moge euch einladen, das zu vollenden, was das himm-
lische Kind in seiner Geburt begonnen hat. Das mystische
Licht der Heiligen Nacht moge als Bote sicherer Hoffnung
und begriindeten Trostes aufleuchten in euren Herzen, die
mehr als je nach dem einen und dem anderen verlangen,
wahrend man das eine wie das andere als himmlische
Knospen vergeblich auf der diirren Erde suchen wiirde.

Aber Unser Gliickwunsch und Gruf3 gilt vor allen anderen
den Armen, den Unterdriickten, denen, die aus irgendwelchen
Griinden in Tribsal seufzen und deren Leben fast davon
abhangt, ob man ihnen Hoffnung einfloBen kann und Hilfe
bringt, soweit das moglich ist.

2

Die Zahl dieser geliebten Sohne ist so grof. Der schmerz-
liche Chor von Bitten und Hilferufen, weit entfernt davon,
jenes Abnehmen zu verzeichnen, welches die nicht wenigen
nun schon seit dem Ende des Weltkrieges verflossenen Jahre
erhoffen lieBen, hdlt an und wird bisweilen sogar noch
starker wegen dringender und vielgestaltiger Note. Sie
wenden sich an Uns, man kann sagen, aus allen Teilen der
Welt und zerreiBen Unser Herz durch das, was sie an Not
und Trénen offenbaren. Eine traurige Erfahrung hat Uns
allgemach belehrt, da man auch dann, wenn eine Nach-
richt von Besserung in den allgemeinen Bedingungen eines
bestimmten Landes einlduft, sich darauf gefait machen
kann, von vielleicHt neuem Ungliick in einem anderen ver-
nehmen;zu miissen, mit neuem Elend und mit neuen Bediirf-
nissen. Sosehr alsdann auf Unserem Herzen die unauf-
horlichen Leiden so vieler Kinder lasten mogen, so driangt
Uns doch das Wort des gottlichen Meisters: «Non turbetur
cor vestrum neque formidet; vado et venio ad vos» (Joh.
14, 27 f) eindringlich dazu, alles ins Werk zu setzen, was
an Uns liegt, um zu trosten und zu helfen.

Es ist wahr, daB Wir in diesem Wunsche nach Beistand
und Hilfe nicht allein sind. Zahllose Vorschlage und Pro-
jekte, die sich das Ziel setzen, den Noten zuvorzukommen
und ihnen abzuhelfen, werden tagtédglich von offentlicher
und privater Seite gemacht. Viele von ihnen, die Uns von
seiten einzelner und von Gruppen unterbreitet werden,
erweisen ohne Zweifel den guten Willen ihrer Urheber. Je-
doch ihre auseinanderstrebende Fiille und die haufigen
Widerspriiche, die sie aufweisen, offenbaren einen Zustand
allgemeiner Perplexitit.



Man konnte sagen, daB die Menschheit von heute, welche
doch den wunderbaren und komplexen Mechanismus der
modernen Welt zu schaffen wufBte und ungeheure Natur-
krafte sich dienstbar machte, sich in der Folge als unfahig
erwies, deren Ablauf zu beherrschen, gleichsam, als wire
ihr das Steuer aus der Hand entglitten und laufe sie daher
Gefahr, von ihnen {berwaltigt und zerstért zu werden.
Diese Unfihigkeit zur Kontrolle miiBte den Menschen,
welche ihre Opfer sind, nahelegen, das Heil nicht allein von
den Technikern der Organisation und Produktion zu erwar-
ten. Deren Werk kann nur dann, wenn es gebunden ist und
dazu dienen soll, die wahren Werte des Menschen zu ver-
starken, dazu beitragen, und zwar betrachtlich, die schwie-
"rigen und umfassenden Probleme zu l8sen, welche die Erde
mit Sorge erfiillen. In keiner Weise jedoch wird es dazu
imstande sein, eine Welt ohne Not zu schaffen. Oh, wie sehr
wiinschten Wir, daB sich alle davon Rechenschaft ablegen
wiirden diesseits und jenseits des Ozeans.

Inzwischen ist es bei so dringlicher Frage, den Seelen
in Not Hilfe zu bringen, notwendig, dafl die Menschheit
ihr Auge zur Tatigkeit Gottes emporrichte, um sténdig von
seinem Wirken zu lernen, das unendlich weise und wirksam
ist, wie man den Menschen helfen und sie von ihren Ubeln
erlosen kann. Nun wirft gerade das Weihnachtsgeheimnis
ein wunderbares Licht darauf. Worin besteht in der Tat das
Wesen dieses unaussprechlichen Geheimnisses, wenn nicht
im Werke, das Gott begonnen und langsam zu Ende ge-
fithrt hat zur Hilfe seiner Kreatur, um sie aus der Tiefe
des schwersten und allgemeinen Elends wieder heraus-
zuheben: des Elendes der Siinde und der Entfernung vom
Hochsten Gute?

Schauet mit demdiitiger und erleuchtender Betrachtung,
wie Gott sein erlésendes Werk vollfiihrt. Zwei grundlegende
Begriffe, gewissermaflen zwei Richtlinien, welche seine un-
endliche Weisheit festgelegt hat, fithren und leiten die Aus-
flihrung seines Erloserplanes und geben ihm das unver-
wischbare Gepriage der Harmonie und der Wirksamkeit,
welcher dem gottlichen Stile eigentlimlich ist.

Gott ist weit davon entfernt, die vorliegende, von ihm ge-
setzte Ordnung in der Schopfung zu stéren. Er halt viel-
mehr die ganze Kraft jener allgemeinen Gesetze aufrecht,
welche die Welt und die Natur des Menschen regieren, auch
_ wenn diese durch die zugezogenen Schwachen versehrt wor-
den ist. In dieser Ordnung, die auch ihrerseits zum Heil der
Kreatur aufgestellt worden ist, stellt er nichts auf den Kopf
und zieht nichts zuriick, sondern fiigt ein neues Element hin-
zu, dazu bestimmt, sie zu integrieren und zu iibertreffen: die
Gnade, durch deren iibernatiirliches Licht die Kreatur sie
besser wird erkennen konnen, und durch deren {ibermensch-
liche Kraft sie sie besser wird beobachten koénnen.

An zweiter Stelle stellt éott, um die allgemeine Ordnung
in jedem einzelnen konkreten Fall wirksam zu gestalten, der
nie anderen vollig gleichgeartet ist, mit den Menschen einen
personlichen und unmittelbaren Kontakt her und verwirk-
licht ihn im Geheimnis der Menschwerdung, um deretwillen
die zweite Person der allerheiligsten Dreifaltigkeit sich zum
Menschen unter Menschen macht und so gewissermaflen eine
Briicke schlagt liber die unendliche Distanz, welche zwischen
der helfenden Majestat und der bediirftigen Kreatur besteht,
indem er gegenseitig die unwandelbare Wirksamkeit des all-
gemeinen Gesetzes den eigentiimlichen Forderungen der ein-
zelnen anpaf3t.

Wer diese unaussprechliche Harmonie der gottlichen Té-
tigkeit betrachtet, die Gottes Weisheit, Allmacht und Liebe

eingetzt, kann nicht umhin, mit absolutem Vertrauen auszu-
rufen: O Rex gentium, qui facis utraque unum: veni et salva
hominem (Romisches Brevier, Antiphon vor Weihnachten,
22. Dez.). Sie kann nicht umhin, auf sie als Vorbild hinzuwei-
sen, wenn es sich darum handelt, auf dem irdischen Plane
eine Hilfsaktion aufzuziehen fiir die menschlichen Note.

Man konnte leider sagen, dafl die moderne Menschheit
nicht mehr fahig ist, besonders im Falle ausgedehnter Note,
diese Zweiheit in der Einheit zu verwirklichen, diese notwen-
dige Anpassung der allgemeinen Ordnung an die konkreten
und Immer verschiedenen Verhiltnisse nicht allein der ein-
zelnen Individuen, sondern auch der Volker zu vollziehen,
denen man Hilfe bringen will. Entweder schreibt man das
Heil irgendeiner rigoros gleichférmigen und unwandelbaren
Ordnung “zu, welche die ganze Welt umfaBt, irgendeinem
System, das mit der GewiBheit einer erprobten Medizin
wirken mii3te, einer neuen sozialen Formel, die in kalten
theoretischen Artikeln redigiert ist; oder dann weist man
solche allgemeine Rezepte zuriick und vertraut es den spon-
tanen Kraften des vitalen Instinktes und in der bessern Hy-
pothese den affektiven Impulsen der Individuen und der
Volker an, ohne sich darum zu kiimmern, ob daraus der Um-
sturz der bestehenden Ordnung folge und obwohl es allzu
klar ist, daB3 das Heil nicht aus dem Chaos erstehen kann.
Beide Wege sind falsch und widerspiegeln noch weniger
die Weisheit Gottes, des ersten und vorbildlichen Helfers in
der Not. Das Heil von starren Formeln zu erwarten, die ma-
teriell im sozialen Bereiche angewendet werden, ist Aber-
glaube, weil es denselben eine fast wunderbare Kraft zu-
schreibt, die sie nicht haben kénnen, wahrend es den Ab-
sichten Gottes, welcher der Herr der Ordnung ist, zuwider-
lauft, die Hoffnung einzig und allein auf die schopferischen
Krafte der vitalen Tétigkeit eines jeden einzelnen Indivi-
duums zu setzen.

Auf die eine wie auf die andere Deformation wiinschen Wir
die Aufmerksamkeit jener hinzulenken, welche sich als Hel-
fer flir die Volker anbieten, aber ganz besonders auf den
Aberglauben, dem entsprechend man es fiir gewil3 halten
wiirde, daf} das Heil aus der Organisation der Menschen und
der.Dinge in einer engen Verbindung, welche die hochste pro-
duktive Kraft in sich schlieBt, erwachsen miisse. Wenn es
gelingt, so denken sie, die Krafte des Menschen und die
Disponibilitaten der Natur in einem organischen Komplex
zu koordinieren, darauf ausgehend, die grofite und immer
wachsende Produktionskapazitdt vermittels einer ausgeklii-
gelten und mit der minutidsesten Sorgfalt in den groBen Li-
nien wie in den kleinsten Einzelheiten verwirklichten Orga-
nisation zu sichern, dann wird daraus jede Art wiinschbarer
Giiter erwachsen: Der Wohlstand, die Sicherung der einzel-
nen, der Friede.

Man weifl, wo man den Technizismus im sozialen Denken
suchen muf3: in den gigantischen Unternehmen der modernen
Industrie. Wir haben hier nicht die Absicht, ein Urteil iiber
die Notwendigkeit, den Nutzen und die Unzutréglichkeiten
ahnlicher Produktionsformen abzugeben. Sie sind ohne Zwei-
fel wunderbare Verwirklichungen der erfinderischen und
konstruktiven Kraft des menschlichen Geistes. Mit Recht
werden diese Unternehmen der Bewunderung der Welt auf-
gewiesen, die nach reif liberlegten Normen in der Fabrika-
tion und Verwaltung die Tatigkeit der Menschen und der Dinge
zu koordinieren und zusammenzuspannen vermogen. Kein
Zweifel, da3 gleicherweise ihre solide Ordnung und nicht sel-
ten sogar die ganz neue und eigene Schonheit ihrer duBlern
Formen ein Beweggrund berechtigten Stolzes fiir die heutige -

3



Zeit sind. Was Wir aber in Abrede stellen miissen, ist, daB3
sie als allgemeines Vorbild flir die Gestaltung und Ordnung
des modernen sozialen Lebens gelten konnen und sollen,

Es ist vor allem ein klarer Grundsatz der Weisheit, daB
jeder Fortschritt nur dann wahrhaft ein solcher ist, wenn er
neue Eroberungen mit alten zu verbinden weiB}, neue Giiter
zu den schon in der Vergangenheit erworbenen hinzuzufiigen
versteht, mit einem Worte, wenn er sich die Erfahrung zu-
nutze zu machen weiB. Nun lehrt aber die Geschichte, daB
andere Formen der Volkswirtschaft immer einen positiven
EinfluB auf das ganze soziale Leben gehabt haben: einen
EinfluB3, von dem sowohl die wesentlichen Institutionen wie
die Familie, der Staat, das Privateigentum, als auch jene
profitiert haben, welche sich kraft freien Zusammenschlusses
gebildet haben. Wir weisen zum Beispiel auf die undiskuta-
blen Vorteile hin, welche sich dort ergaben, wo das land-
wirtschaftliche oder handwerkliche Unternehmen vor-
herrschte.

Ohne Zweifel hat auch das moderne industrielle Unterneh-
men wohltiatige Auswirkungen gehabt. Aber das Problem,
das sich heute stellt, ist das: Wird es gleicherweise einen
gliicklichen EinfluB auf das soziale Leben im allgemeinen
und auf jene drei grundlegenden Institutionen im besondern
auszuiiben vermoégen, wenn eine Welt nur noch die wirtschaft-
liche Form eines enormen Produktionsorganismus aner-
kennt? Wir missen antworten, daB der unpersonliche Cha-
rakter einer solchen Welt mit der ganz personlichen Tendenz
jener Institutionen kontrastiert, welche der Schopfer in der
menschlichen Gesellschaft aufgerichtet hat. In der Tat be-
zwecken die Ehe und die Familie, der Staat, das Privateigen-
tum kraft ihrer Natur, den Menschen als Person zu bilden
und zu entwickeln, ihn zu beschiitzen und ihn zu befidhigen,
mit seiner freiwilligen Mitarbeit und personlichen Verant-
wortlichkeit zur Erhaltung und Entwicklung des ebenfalls
personlichen sozialen Lebens beizutragen. Die schopferi-
sche Weisheit Gottes bleibt also jenem Systeme unperson-
licher Einheit, welches ein Attentat ist auf die menschliche
Person, Quelle und Ziel des sozialen Lebens, Abbild Gottes in
seinem innersten Wesen.

Leider handelt es sich gegenwirtig nicht um Hypothesen
und Vermutungen, da diese traurige Wirklichkeit schon
" vorliegt. Da, wo der Damon der Organisation eindringt und
den menschlichen Geist tyrannisiert, offenbaren sich alsbald
die Zeichen der falschen und anormalen Orientierung der so-
zialen Entwicklung. In nicht wenigen Léandern wird der
Staat eine gigantische Verwaltungsmaschine; er legt seine
Hand sozusagen auf das ganze Leben; die ganze Stufenleiter
der Bereiche der Politik , der Wirtschaft, der Gesellschaft,
des Geistes, bis zu Geburt und Ted, will er zur Materie seiner
Verwaltung machen. Kein Wunder daher, wenn in diesem
Klima des Unpersonlichen, welches das ganze Leben zu
durchdringen und aufzusaugen sucht, der Sinn fiir das Ge-
meinwohl im BewufBtsein der einzelnen schwindet und der
Staat immer mehr den urspriinglichen Charakter einer sitt-
lichen Gemeinschaft der Biirger verliert.

Dergestalt offenbart sich der Ursprung und der Ausgangs-
punkt der Strémung, die den modernen Menschen in einen
Zustand von Klimmernis einhiillt: seine «Entpersonlichung».
Man hat ihm in weitem MaBe sein Antlitz und seinen Namen
genommen. In vielen der wichtigsten Betdtigungen des Lebens
ist er zu einem puren Objekt der Gesellschaft reduziert wor-
den, da diese ihrerseits zu einem unpersonlichen System um-
gewandelt wird, in eine kaltschnauzige Krafteorganisation.

Wer noch im unklaren ist iiber diesen Stand der Dinge,
wende sein Auge der stark bevolkerten Welt der Not zu

4

und frage die so verschiedenartigen Kategorien von Bediirf-
tigen, welche Antwort ihnen die Gesellschaft zu geben pflege
auf ihrem Wege zur MiBkennung der Person. Man frage den
gewohnlichen Notleidenden, der ohne jede Hilfsquelle ist,
den man gewiB nicht selten in den Stadten wie in den Flecken
und auf dem Lande antreffen kann. Man frage den notlei-
denden Familienvater, der ein stdndiger Kunde des sozialen
Wohlfahrtsamtes ist und dessen Kinder nicht auf das ferne
und unbestimmte Eintreffen eines zuklinftigen goldenen Zeit-
alters warten konnen. Ebenfalls frage man ein ganzes Volk
mit niederem oder ganz tiefem Lebensstandard, das seinen
Platz einnimmt mit seinen Briidern in der Familie der Volker,
die im Gentigen oder auch im UberfluB leben, und vergeblich
von einer internationalen Konferenz zur anderen eine dau-
ernde Besserung seines Loses erwartet. Welches ist die Ant-
wort, die die heutige Gesellschaft oft auch dem Arbeitslosen
gibt, der sich an den Schaltern des Arbeitsamtes einfindet
und vielleicht gewohnheitsm&8ig schon auf eine neue Enttiu-
schung sich gefaBt macht, aber sich doch nicht in das un-
verdiente Schicksal fiigt, sich als nutzloses Wesen vorzukom-
men? Und welches ist jene, die einem Volke gegeben wird,
dem es nicht gelingt, was immer es auch vorkehrt und sich
straubt, sich von der erstickenden Schraube einer Massen-
arbeitslosigkeit freizumachen? ’

Allen diesen wiederholt man schon seit langem unabléssig,
daB ihr Fall nicht personlich und individuell behandelt wer-
den kann, daB} die Losung in einer Ordnung gefunden wer-
den miisse, die aufgerichtet werden muB, in einem System,
das alles umfassen wird und das ohne wesentliches Prajudiz
fiir die Freiheit Menschen und Dinge zu einer einigeren und
wachsenden Kraft der Betatigung fiihren wird, indem es sich
eine immer bessere Ausniitzung des technischen Fortschrit-
tes zunutze machen wird. Wenn dieses System verwirklicht
sein wird, wird, so sagt man, automatisch allen das Heil
zuteil: eine Lebenshaltung, die sich stindig steigert und
Vollbeschaftigung alliiberall.

Fern davon, zu glauben, dafl die immerwahrende Vertro-
stung auf die inskiinftige machtige Organisation der Men-
schen und der Dinge ein elendes Ablenkungsmanodver sei,
das von jemand ausgedacht worden ist, der nicht helfen will;
vielmehr dafiirhaltend, daB sie eine feste und echte Verhei-
Bung ist, geeignet, Vertrauen zu wecken; sieht man trotzdem
nicht, auf welch seriése Grundlagen sie sich stiitzen kann vom
Augenblicke an, wo die bisan gemachten Erfahrungen eher
zu einem Skeptizismus gegeniiber dem gewidhlten System
AnlafB} geben kann. Dieser Skeptizismus ist iberdies von einer
Art geschlossenen Kreises gerechtfertigt, in welchem das ge-
steckte Ziel und die angewandte Methode einander nachren-
nen, ohne sich je zu erreichen und aufeinander abgestimmt
zu sein. In der Tat hat man dort, wo man die Vollbeschaf-
tigung mit einem stidndigen Steigern der Lebenshaltung
sicherstellen will, Grund, sich besorgt zu fragen, wie weit die
Steigerung gehen kann, ohne eine Katastrophe zu provozie-
ren und vor allem, ohne zu Massenarbeitslosigkeit zu fiithren.
Es scheint daher, da3 man nach dem hochstmoglichen Grade
von Beschaftigung streben miisse, aber gleichzeitig dessen
Stabilitat sicherstellen soll.

Kein Vertrauen kann daher ein solches Panorama erhel-
len, das vom Gespenst jenes unloslichen Gegensatzes be-
herrscht wird, und nie wird man aus seiner Spirale heraus-
kommen, wenn man sich darauf versteift, auf das einzige
Element der héchsten Produktivitat abzustellen. Es tut not,

die Begriffe der Lebenshaltung und der Arbeitsbeschaffung

nicht mehr als rein quantitative Groflen zu betrachten, son-
dern eher als menschliche Werte im vollen Sinne des Wortes.



Wer daher den No6ten der Individuen und der Volker Hilfe
bringen will, kann das Heil nicht von einem unpersonlichen
System der Menschen und der Dinge erwarten, mag dasselbe
noch sosehr unter dem technischen Aspekt entwickelt sein.
Jeglicher Plan oder jedwelches Programm mufB3 vom Grund-
satz inspiriert sein, daf der Mensch als Subjekt Hiiter und
Forderer der menschlichen Werte ist und iiber den Dingen
steht, auch iliber den Anwendungen des technischen Fort-
schrittes, und daBl es vor allem nottut, die grundlegenden
Formen der sozialen Ordnung, die eben erwahnt wurden,
© vor einer ungesunden «Entpersonlichung» zu bewahren
und daB sie dafiir nutzbar gemacht werden, um die
menschlichen Beziehungen zu schaffen und zu entwickeln.
Wenn die sozialen Krafte zu diesem Ziele dirigiert werden,
werden sie nicht allein eine natiirliche Funktion erfiillen, son-
dern auch einen machtvollen Beitrag leisten zur Befriedi-
gung der Note der Gegenwart, denn ihnen obliegt die Mis-
sion, die volle reziproke Solidaritit der Menschen und der
Volker zu beférdern.

Auf der Grundlage dieser Solidaritit laden Wir ein, die
Gesellschaft aufzubauen und nicht auf eitlen und unbestén-
digen Systemen. Sie verlangt, daB3 die schreienden und auf-
reizenden Mif3verhaltnisse in der Lebenshaltung der verschie-
denen Gruppen eines Volkes verschwinden. Fiir dieses dring-
liche Ziel ziehe man dem aduBeren Zwang die wirksame Aktion
des Gewissens vor, das den Luxusausgaben Grenzen zu zie-
hen wissen wird und gleichzeitig die weniger Bemittelten
veranlassen wird, vorab ans Notwendige und ans Niitzliche zu
denken und dann ans Sparen, wenn noch etwas ilibrigbleibt.

Die Solidaritat der Menschen unter sich verlangt, nicht
nur im Namen des Gefiihles der Briiderschaft, sondern der-
selben reziproken Konvenienz, da man alle Moglichkeiten
nutzt, um die bestehenden Arbeitspldtze zu erhalten und
neue zu schaffen. Diejenigen, welche in der Lage sind, Ka-
pitalien zu investieren, mogen daher im Hinblick auf
das Gemeinwohl erwidgen, ob sie es mit ihrem Ge-
wissen vereinbaren konnen, solche Investitionen in den
Grenzen der wirtschaftlichen Moglichkeiten, in den Pro-
portionen und im gegebenen Momente zu unterlassen und
sich in vergeblicher Vorsicht abseits zu halten. Auf der an-
deren Seite handeln jene gegen ihr Gewissen, welche selbst-
siichtig die eigenen Beschaftigungsmdglichkeiten ausnutzen
und so die Ursache sind, daB andere keine Arbeit finden und
arbeitslos werden. Wo alsdann die Privatinitiative untatig
bleibt oder ungeniigend ist, sind die 6ffentlichen Gewalten
verpflichtet, im groBtmoglichen AusmaBe Arbeitspliatze zu
schaffen, indem sie Arbeiten von allgemeinem Nutzen unter-
nehmen, und mit Rat und anderen Hilfen die Arbeitsauf-
nahme jener erleichtern, welche Arbeit suchen.

Aber Unsere Einladung, das Gefithl und die Pflicht der
Solidaritat wirksam zu machen, erstreckt sich auch auf die
Volker als solche. Jedes Volk mdége in dem, was die Lebens-
haltung und die Arbeitsaufnahme anbelangt, seine M6glich-
keiten entwickeln und zu einem entsprechenden Fortschritte
anderer, weniger bemittelter Volker beitragen. Auch wenn
die vollkommenste Verwirklichung der internationalen So-
lidaritdt schwerlich die absolute Gleichheit der Volker er-
reichen kann, so ist es doch dringlich, daB sie wenigstens in
dem MafBe praktiziert werde, daf3 sie die heutige Lage fiihl-
bar modifiziert, die weit davon entfernt ist, eine harmonische
Proportion darzustellen. Mit anderen Worten: die Solidaritat
der Volker verlangt das Aufhoren der ungeheuren MiBver-
héaltnisse in der Lebenshaltung und damit in den Investie-
rungen und im Produktionsgrad der menschlichen Arbeit.

Ein #hnliches Ergebnis ist jedoch nicht vermittels einer
mechanischen Ordnung zu erreichen. Die menschliche Gesell-
schaft ist keine Maschine und darf nicht einmal im wirt-
schaftlichen Bereiche zu einer solchen gemacht werden. Im
Gegenteil, man mufl immer Riicksicht nehmen auf den Bei-
trag der menschlichen Person und der Individualitat der Vol-
ker als dem natiirlichen und urspriinglichen Grundpfeiler,
von dem immer ausgegangen werden muf}, um nach dem
Ziele der Volkswirtschaft zu streben, d. h. um die dauernde
Befriedigung der Giiter und materiellen Dienste sicherzu-
stellen, die ihrerseits der Hebung der sittlichen, kulturellen
und religiésen Verhaltnisse dienen. Die Solidaritdt und die
gewiinschten besseren Proportionen des Lebens und der Ar-
beit miiBten sich in den verschiedenen Gegenden zeigen, auch
wenn sie relativ grof3 sind, wo die Natur und die geschicht-
liche Entwicklung der interessierten Volker dafiir leichter
eine gemeinsame Grundlage zur Verfiigung stellen konnen.

Die wirtschaftlichen Schwierigkeiten sind jedoch nicht
die einzigen, unter denen der Mensch in der heutigen Gesell-
schaft leidet. Oft entstehen in Verbindung mit ihnen die
Schwierigkeiten des Gewissens, besonders fiir den Christen,
der nach dem natiirlichen und gottlichen Gesetze leben will.
Dieses ‘Gewissen, dem man zum gréBten Teile die Sanierung
und das Heil anvertrauen sollte, wird so von den Trigern
der unpersonlichen Auffassung der Gesellschaft zu inneren
Torturen verurteilt. Das ist vielleicht die duBlerste Distanz,
welche das Hilfswerk des Menschen in seiner Entfernung
vom gottlichen Vorbilde erreicht.

Die moderne Gesellschaft, welche alles voraussehen und
organisieren will, gerdt in der Tat auf Grund ihrer me-
chanischen Auffassung in Konflikt mit dem, was lebt, und
daher nicht quantitativen Berechnungen unterstehen kann,
und noch genauer mit jenen Rechten, die der Mensch natur-
gemif mit seiner alleinigen personlichen Verantwortlichkeit
ausiibt, das heiBt als Urheber neuer Leben, deren hauptsich-
licher Beschiitzer er doch immer bleibt. Diese intimen Kon-
flikte zwischen System und Gewissen hiillen sich in die Na-
men Geburtenproblem und Auswanderungsproblem.

Wenn die Ehegatten den unverletzlichen, vom Schépfer ge-
gebenen Gesetzen treu bleiben wollen, oder wenn sie zur Ret-
tung dieser Treue sich der Enge entziehen wollen, die sie in
der Heimat einschniirt, und kein anderes Mittel finden als die
Auswanderung, das einst nahegelegt wurde durch das Verlan-
gen nach Verdienst, heute oft auferlegt wird durch die Not,
stoBen sie wie gegen ein unerbittliches Gesetz gegen die
Vorkehren der organisierten Gesellschaft, auf die nackte Be-
rechnung, die schon bestimmt hat, wie viele Personen in
bestimmten Umstédnden ein Land heute oder morgen ernahren
kann oder muB3. Und auf dem Wege vorgingiger Berechnun-
gen versucht man auch die Gewissen zu mechanisieren und
hat die 6ffentlichen Regelungen fiir die Geburtenkontrolle,
den Druck des Verwaltungsapparates der sogenannten sozia-
len Sicherheit und den von der 6ffentlichen Meinung in glei-
cher Richtung ausgeiibten Einfluf3, und schlieBlich ist das
natlirliche Recht der Person, in der Auswanderung oder Ein-
wanderung nicht behindert zu werden, praktisch nicht aner-
kannt oder nichtiggemacht unter dem Vorwand eines falsch
verstandenen oder falsch betriebenen Gemeinwohles, den
gesetzgeberische oder administrative Vorkehren jedoch sank-
tionieren und durchfiihren.

Diese Beispiele geniigen, um zu beweisen, wie die von kalter
Berechnung inspirierte Organisation versucht, das Leben in
die engen Kolonnen fixer Tabellen zu zwingen, gleich als
wire es ein statisches Phanomen, und zur Verneinung und
Beleidigung des Lebens selber und seines wesentlichen Cha-

5



rakters wird, der in unablassigem Dynamismus besteht, den
ihm die Natur gegeben und der sich in der verschiedensten
Reihe der individuellen Verumstdndungen offenbart. Die
Konsequenzen davon sind sehr schwerwiegend. Zahlreiche
Briefe, die an Uns gelangen, bekunden die Betriibnis wiir-
diger und braver Christen, deren Gewissen gepeinigt wird
vom starren Unverstand einer in ihren Ordnungen unbeug-
samen Gesellschaft, die wie eine Maschine sich nach den Be-
rechnungen bewegt, aber ohne Mitleid die Fragen zusammen-
walzt und dariiber hinweggeht, die sie persoénlich und tief in
ihrem sittlichen Leben beriihren.

Gewif wollen Wir nicht in Abrede stellen, daB3 diese oder
jene ‘Gegend heute unter einer relativen Ubervolkerung
leidet. Aber sich aus der Verlegenheit ziehen wollen mit der
Formel, da3 die Zahl der Menschen gemaB der Volkswirt-
schaft geregelt werden muB, kommt einer Umkehrung der
Natur und der ganzen mit ihr verbundenen psychologischen
und moralischen Ordnung gleich. Welcher Irrtum wire es
doch, den Naturgesetzen die Schuld an den gegenwértigen
Néten zuschieben zu wollen, wihrend es offenkundig ist, daB
dieselben der mangelnden Solidaritdt der Menschen und Vol-
ker untereinander zu verdanken ist!

Die Gewissen leiden heute auch unter anderer Unterdriik-
kungen, so dort, wo man den Eltern gegen ihre Uberzeugun-
gen und ihren Willen die Erzieher ihrer Kinder aufdrangt, oder
wo man den Zugang zur Arbeit oder zum Arbeitsort von der
Zugehorigkeit zu bestimmten Parteien und Organisationen
abhéngig macht, welche ihren Ursprung im Arbeitsmarkte
haben. Solche Diskriminierungen sind Symptome einer un-
genauen Vorstellung der Eigenfunktion und des eigenen
Zieles der gewerkschaftlichen Organisationen, namlich des
Schutzes der Interessen des Lohnarbeiters im SchoBe der
heutigen Gesellschaft, die immer mehr anonym und kollek-
tivistisch geworden ist. Welches ist in der Tat der wesent-
liche Zweck der Gewerkschaften, wenn nicht die praktische
Behauptung, da3 der Mensch das Subjekt der sozialen Bezie-
hungen ist; wenn nicht der Schutz des Individuums gegen-
uber der kollektiven Unverantwortlichkeit anonymer Eigen-
timer; wenn nicht die Vertretung der Personlichkeit des
Arbeiters dem gegeniiber, der nur geneigt ist, ihn als pro-
duktive Kraft mit bestimmtem Preis zu betrachten? Wie
konnen sie es also fiir normal erachten, da die Verteidigung
der personlichen Rechte des Arbeiters immer in den Hénden
einer anonymen Kollektivitat liegt, die mittels gigantischer
Organisationen mit monopolistischem Charakter arbeitet?
Der Arbeiter, dergestalt in seinen personlichen Rechten ver-
letzt, muB3 die Unterdriickung seiner Freiheit und seines
Gewissens als besonders peinlich empfinden, wenn er so in
das Raderwerk einer ungeheuren sozialen Maschine gerit.

Wer diese Unsere Sorge fiir die wahre Freiheit unbegriin-
det finden wiirde, wenn Wir Uns, wie Wir es tun, auf jenen
Teil der Welt beziehen, welche sich die «freie Welt» zu nen-
nen pflegt, mifite erwédgen, daB auch da zuerst der eigent-
liche Krieg und alsdann der Kalte Krieg die sozialen Be-
ziehungen zwangslaufig in eine Richtung gedrangt haben,
welche die Ausiibung der Freiheit selber einengt, wahrend
in einem anderen Teile der Welt diese Tendenz sich voll bis
in ihre letzten Konsequenzen entwickelt hat.

In weiten Gegenden, wo das Gewicht der absoluten Macht
auf den Seelen und auf den Leibern lastet, leidet die Kirche
als erste brennende Not. Ihre Glaubigen sind Opfer einer im-
merwahrenden direkten oder indirekten, bald offenen, bald
versteckten Verfolgung. Alte christliche Gemeinschaften,
welche fiir den Eifer ihres Glaubens, fiir den Ruhm ihrer hei-
ligen Méanner und heiligen Frauen, fiir den Glanz ihrer Werke

6

der theologischen Wissenschaft und der christlichen Kunst
bekannt waren, und besonders fiir die Verbreitung der Liebe
und Bildung inmitten des Volkes, sehen sich dem Ruin ihrer
auBeren Grofle nahe. Junge Christengemeinden, ein Wein-
berg des Herrn, reich an VerheiBungen, betaut vom SchweiB
und vom Blute neuer Apostel, getragen von den Gebeten und
von den Opfern der ganzen katholischen Welt, werden plotz-
lich von demselben Orkan betroffen, welcher erbarmungslos
bei seinem Voriiberrasen die uralte Eiche wie die zarte
Pflanze ausreif3t.

Was wird von diesen alten oder jungen Christengemeinden -
ubrigbleiben, wenn das «Ende der Triibsales kommen wird,
um das Wir unabldssig bitten? Das ist das unerforschliche
Geheimnis eines immer giitigen Gottes. Inzwischen regi-
striert das Buch des Lebens iiberall in dieser elenden Welt die
Taten innerster Seelenkraft, die zahllosen Heroismen, welche
der Heilige Geist fiir die Verteidigung des Reiches Gottes,
des Namens Jesu, des einzigen Heiles, und der Ehre seiner
allerheiligsten Mutter erweckt. Die verfolgten Christen wis-
sen, daB diese hochsten Giiter bittere Verzichte und sogar
das Opfer des Lebens fordern konnen und oft in der Tat auch
fordern.

Wir idealisieren nicht. Es wird heute wie immer wahrend
der Verfolgungen Fille von Schwiche und Kapitulation ge-
ben, die man nicht selten begreifen, wenn auch nicht recht-
fertigen kann, Falle auch von Verrat. Jedoch die Informa-
tionen, die zu einem guten Teile verbreitet werden, entspre-
chen nur halb der Wahrheit, wenn sie dieselbe nicht geradezu
deformieren oder vollig falschen. So entzieht man mit der
Konspiration des Verschweigens und der Falschung der Tat-
sachen der Kenntnis der Offentlichkeit den harten Kampf,
den Bischofe, Priester und Laien fiir die Verteidigung des
katholischen Glaubens durchstehen miissen.

Und nun wendet sich Unser Gedanke mit besonderer und
liebevoller Sorge dem leidenden Heere der Armen zu, die
{iberall in der Welt zerstreut sind, bekannte und unbekannte
Arme, in zivilisierten Landern oder in Gegenden, die noch
nicht von der christlichen oder einfach menschlichen Kultur
regeneriert worden sind.

Es ziehen an den Augen des Geistes die Familien vorbei,
auf denen wie ein Schreckgespenst die Gefahr des Versiegens
jeder Verdienstquelle lastet mit dem plotzlichen Aufhdren
der Arbeit. Fur andere fiigt sich zu "dieser Ungewil3heit des
Lohnes dessen Ungeniigen, das ihnen nicht erlaubt, eine an-
gemessene Kleidung zu erwerben, ja nicht einmal den not-
wendigen Lebensunterhalt, um nicht zu erkranken. Die Lage
wird schlimmer, wenn sie gezwungen sind, in wenigen R&u-
men ohne Mobel zu wohnen, die ganz jener bescheidenen An-
nehmlichkeiten entbehren, welche das Leben weniger be-
schwerlich machen. Wenn gar nur ein einziges Zimmer vor-
handen ist und fir 5, 7 und 10 Personen dienen muf, kann
jedermann die Unbequemlichkeit ermessen. Und was soll man
sagen von jenen Familien, die irgendeine Arbeit haben, aber
kein Haus, und in provisorischen Baracken wohnen, in Hoh-
len, die man nicht einmal dem Vieh zuweisen wiirde?

Bitter ist ebenfalls die Not jener, die beinahe bar jeder
Einkiinfte sind zufolge der stdndigen und sozusagen chroni-
schen Geldentwertung, und in die elendeste Bediirftigkeit
geraten sind, oft nach einem Leben der Sparsamkeit und
miihsamer Arbeit, das sie im Erroten des Bettels beschlieBen
miissen. .

Aber das betriiblichste Schauspiel bietet sich dem Auge
dar, wenn es sich um Familien handelt, denen alles fehlt, Fa-
milien in «schwarzer Not»: Der Vater arbeitet nicht; die
Mutter sieht ihre Kinder dahinsiechen in der absoluten Ohn-



macht, ihnen zu helfen. Jeden Tag fehlt das Brot, jeden Tag
fehlt die Kleidung, und wehe allen, wenn die Krankheit sich
in jener zur menschlichen Wohnung umgewandelten Hohle
einnistet.

Wahrend Unser Gedanke dieser Schau der Armut und der
Not gilt, fillt sich Unser Herz mit Sorge und ist, so kénnen
Wir es nennen, von einer tédlichen Traurigkeit bedriickt. Wir
denken an die Konsequenzen der Armut, besonders an die
Konsequenzen des Elends.

Fir einige Familien ist es ein tdgliches und stiindliches
Sterben, ein Sterben vor allem fiir die Eltern, vervielfacht
wegen der Zahl der ihnen lieben Personen, die sie leiden und
serbeln sehen. Inzwischen verschlimmern sich die Krankhei-
ten, weil sie nicht entsprechend behandelt werden. Sie befal-
len vor allem die Kleinen, weil die geeigneten Vorbeugungs-
mittel fehlen. Man fiige die Schwachung und die darin wur-
zelnde physische Inferioritdt ganzer Generationen hinzu,
den Mangel an biirgerlicher Erziehung in weiten Volkskrei-
sen, die Unsittlichkeit so vieler armer Tochter, die bis zum
Boden des Abgrundes gedrﬁckt werden, weil sie geglaubt
haben, so den einzigen Weg zu finden, um aus ihrer besché-
menden Not herauszukommen. Nicht selten ist {iberdies der
Fall der Not, welche zum Verbrechen fiihrt. Wer aus Liebes-
pflicht die Gefangnisse besucht, versichert immer wieder,
daB nicht wenige im Grunde anstindige Menschen im
Gefangnisse endeten, weil die &uflerste Not sie zu einer un-
uUberlegten Handlung hingerissen hatte.

Wenn man das alles erwégt, erhebt sich die Frage: Was
hat das Beispiel Christi den Menschen gelehrt? Wie benahm
sich Jesus wahrend seines Verweilens auf der Erde gegen-
tiber der Armut und der Not? Gewil3 bestand seine Mission
als Erloser in der Befreiung der Menschen von der Sklaverei
der Siinde, der hochsten Not. Die Hochherzigkeit seines
empfindsamsten Herzens konnte ihn jedoch die Augen nicht
schlieBen lassen vor den Leiden und vor den Leidenden, in
deren Mitte er zu leben erwé#hlt hatte. Sohn Gottes und
Herold seines himmlischen Reiches, erachtete er es fiir eine
Seligkeit, sich ergriffen liber die Krankheiten des mensch-
lichen Leibes und uber die Lumpen der Armut zu neigen.
Und er begniigte sich nicht damit, das Gesetz der Gerechtig-
keit und der Liebe zu proklamieren und die Hartherzigen, die
Unmenschlichen, die Eigenniitzigen mit glithenden Anathe-
men zu verurteilen, und daran zu erinnern, daf3 das Endurteil

des Jiingsten Gerichtes Norm und Ausdruck von der Betéati-

gung der Liebe als Beweis fiir die Gottesliebe nehmen wird,
sondern er verschwendete sich personlich im Helfen, im
Heilen, im Nahren.

GewiB3 frug er nicht, ob und bis zu welchem Punkte die
Not, die er antraf, auf das Versagen oder auf das Verschul-
den der politischen und wirtschaftlichen Ordnung seiner Zeit
zuriickgehe. Nicht jedoch, daf3 ihm das gleichgiiltig gewesen
wire, im Gegenteil: Er ist ja der Herr der Welt und ihrer
Ordnung. Aber wie seine Tatigkeit als Erloser personlich
war, so wollte er den Noten des Nachsten mit seiner tétigen
Liebe von Person zu Person begegnen. Das Beispiel Christi
ist heute wie immer eine strenge Pflicht fiir alle.

Wir selber haben in den so miihevollen Jahren Unseres
Pontifikates gewollt, dal das, was Uns aus verschiedenen
Teilen der Welt aus der Karitas der bemittelteren Glaubigen
zufloB, wieder und wieder dazu dienen sollte, Unseren arm-
sten und bediirftigsten Kindern zu helfen. Wir haben an der
Seite der Fliichtlinge stehen wollen, um ihnen behilflich zu
sein, wieder in die Heimat zuriickzukehren. Wir haben die
Waisen suchen lassen, um ihnen ein Dach, ein Brot, eine
andere Mutter zu sichern. Wir haben Uns bemiiht, die Ge-

fangenen, die Kranken, die Kriegsgefangenen zu erreichen,
die noch ihrer Heimat ferngehalten werden, die Opfer der
schrecklichen Uberschwemmungen.

Leider haben Wir jedesmal mit groBtem Schmerz fest-
stellen miissen, dafl Unsere Bemithungen der Schwere und
der groBen Zahl der Né6te gegeniiber ungeniigend waren und
sind. Darum moéchten Wir wiinschen, daf3 eine intensivere
und sozusagen vervielfachte Liebe zu den Armen einen Hilfs-
strom entspringen lasse, der alliiberall hinflieBe, wo immer
ein Alter verlassen ist, ein Kind leidet, eine Mutter sich
harmt, nichts fiir dasselbe tun zu kénnen.

Geliebte Sohne, Arme und Notleidende der ganzen Welt!
Wir bitten Jesus, er moge euch verspiiren lassen, wie sehr
Wir euch mit Unserer vaterlichen Sorge nahe sind, die ganz
erfilllt ist von Leid und Angst. Der Herr weiB}, wie Wir seine
Allgegenwart und seine Allmacht zu haben wiinschten, um
in jedes eurer Hauser zu treten, und Hilfe und Trost zu
bringen, Brot und Arbeit, Heiterkeit und Frieden. Wir méch-
ten euch nahe sein, wenn ihr von Miidigkeit auf den Feldern
und in den Fabriken iiberwaltigt werdet, wenn ihr trostlos
seid wegen der Krankheiten, die euch betriiben, oder von den
Bissen des Hungers gequalt werdet.

Wir koénnten schlieBlich nicht unterlassen, zu bemerken,
daB3 die beste karitative Organisation aus sich allein heraus
nicht fiir die Hilfe der Menschen in Not geniigen konnte.
Man muB notwendigerweise den personlichen Einsatz hinzu-
fligen voller Umsicht, welcher die Distanzen zwischen dem
Notleidenden und dem Helfenden iiberwindet, sich dem Not-
leidenden nihert, weil er Bruder Christi und auch unser
Bruder ist.

Die grofle Versuchung einer Epoche, welche sich die so-
ziale nennt, in der neben der Kirche der Staat, die Gemein-
den und andere 0ffentliche Institutionen sich so vielen sozia-
len Fragen widmen, besteht darin, daB die Personen, auch
die Glaubigen, wenn der Arme an ihre Tire klopft, ihn ein-
fach ans Werk, ans Amt, an die Organisation verweisen, und
glauben, ihre personliche Pflicht schon geniligend erfiillt zu
haben mit den Beitriagen, welche sie diesen Institutionen
durch die Zahlung von Steuern oder durch freiwillige Gaben
zugewendet haben.

Ohne Zweifel wird der Notleidende alsdann eure Hilfe auf
diesem anderen Weg erhalten. Aber cft zahlt er auch auf
euch selber, wenigstens auf ein gutes und trostendes Wort
von euch. Eure Liebe mufB3 derjenigen Gottes &dhnlich sein,
welcher personlich kam, um die Hilfe zu bringen. Das ist
der Inhalt der Botschaft von Bethlehem.

SchluBendlich kénnen die Amter ihre Hilfe nicht immer in
einer so individuellen Art geben, wie es notig ware. Darum
hat die karitative Institution als unerla8liche Ergénzung
freiwillige Hilfstruppen notig.

Alles das ermutigt Uns, eure personliche Mitarbeit anzu-
rufen. Die Notleidenden, jene, welche das Leben so hart
angefaflt hat, die Ungliicklichen jeder Art erwarten das.
Was von euch abhangt, machet, daf niemand traurig wie
einst der seit 38 Jahren kranke Mann des Evangeliums
sagen muf3: «Ich habe keinen Menschen» (Joh. 5, 7).

Mit dem Wunsche, dal die wahre christliche Liebe, ge-
nahrt von einem lebendigen und tiefen katholischen Glau-
ben, die materiellen und geistigen Leiden mildere und die
Feindschaft der Herzen iiberwinden, erteilen Wir liebevoll
euch allen, geliebte S6hne und Tochter, die ihr Uns zuhort,
und allen denen, die euch im Glauben an einen wahren und
personlichen Gott nahe sind, wie auch euren Familien und
allen Personen und Dingen, die euch teuer sind, Unseren
apostolischen Segen.



Das Festmysterium von Epiphanie

Sich auf den Gehalt des Festes der Erscheinung des Herrn
zu besinnen, ist notwendig und wertvoll: Notwendig, weil
der eigentliche Sinn gerade dieses Festes dem BewufBtsein
des christlichen Volkes leider fast allgemein entschwunden
ist; wertvoll, weil das Mysterium der Epiphanie des Herrn
von einer nicht ausschopfbaren Sinntiefe und Sinnfiille ist.

1. Wie hat sich das Epiphaniefest geschichtlich entwickelt?

Am Anfang des Kirchenjahres steht das Osterfest und
der Osterfestkreis. Die verfolgten Christen der ersten Jahr-
hunderte lebten vor allem aus dem Glauben an die Passion,
die Auferstehung und Verherrlichung und die Wiederkunft
Christi. Erst gegen das vierte Jahrhundert hin scheint man
begonnen zu haben, auch den Anfang des Lebens Jesu, seine
Menschwerdung und Geburt zum Gegenstand von Festen zu
machen. Besonders die christologischen Glaubensausein-
andersetzungen des 4. und 5. Jahrhunderts lenkten den
Blick auf die Ereignisse und Geheimnisse der Menschwer-
dung Christi. Es bildeten sich zwei Feste der Geburt Jesu
heraus: eines im Morgenland am 6.Januar und eines im
Abendland am 25. Dezember. Diese Daten gehen nicht auf
geschichtliche Uberlieferung zuriick. In der Heiligen Schrift
finden sich ja keine Angaben, um welche Jahreszeit die
Geburt stattfand. Diese Daten scheinen gewihlt worden zu
sein, um heidnische Sonnwendfeiern zu verdrangen und
durch einen christlichen Inhalt zu ersetzen. Solche Sonn-
wendfeiern fanden im Abendland um den 25. Dezember her-
um statt als Fest des Sol invictus, im Morgenland aber, wohl
auf Grund eines veralteten Kalendariums, erst am 6. Januar.

Das Epiphaniefest ist also urspriinglich das Weihnachts-
fest des christlichen Ostens. Mit der Sonnwendfeier ver-
banden die Heiden oft auch Wasser-Riten, so vor allem in
Agypten, wo man segenbringendes Wasser aus dem Nil
schopfte. Deshalb begann die Kirche an Epiphanie ebenfalls
das Wasser und, wie dies im Orient heute noch Brauch ist,
auch die FluBlaufe zu segnen. Diese Segnung des Wassers
wurde mit dem Gedanken an die Taufe Christi im Jordan
und an die Verwandlung des Wassers in Wein an der Hoch-
zeit zu Kana verbunden, so daB auch diese beiden Gescheh-
nisse in das Epiphaniefest einbezogen wurden. Spéter iiber-
nahm der Orient vom Abendland das Weihnachtsfest und
der Orient schenkte dem Okzident das Epiphaniefest. So-
wohl im Osten wie im Westen wurde nun an Weihnachten die
Geburt Christi, an Epiphanie aber seine Anbetung durch
die Magier, seine Taufe und sein erstes Wunder gefeiert.

Es trat aber dabei eine Differenzierung ein. Im Orient
wurde das Hauptgewicht des Epiphaniefestes auf die Taufe
Jesu gelegt, im Abendland aber engte sich der Blick des
Volkes immer mehr auf die vom Stern nach Bethlehem ge-
filhrten Magier ein. Man machte diese Magier zu Konigen,
der Dreizahl der Gaben entsprechend begann man von drei
Konigen zu reden, von Kaspar, Melchior und Balthasar. Seit
im Jahre 1164 die vermeintlichen Reliquien der hl. Drei
Konige aus der Hallenkirche St. Eustorgio in Mailand im
Triumphzug nach Koln iibergefithrt worden waren, iiber-
wucherte vor allem nordwarts der Alpen der Gedanke an

8

sie den urspriinglichen Gedanken von Epiphanie. Aus dem
Christusfest war ein Heiligenfest, aus dem Fest des Konigs
der Konige das Fest Dreikonigen geworden. Bezeichnend
dafiir ist, dafl sogar das Epiphaniewasser «Dreikonigs-
wasser» genannt wird.

Konsequenterweise wurde dann auch in der Neuzeit
Epiphanie als gebotener Feiertag fallen gelassen, weil man
nach Weihnachten und Neujahr sowieso des Festens etwas
miide geworden ist und auch gar nicht einsieht, warum man
denn zu Ehren von drei legendiren Gestalten ein weiteres
Fest halten soll. So sank das Fest der Erscheinung des
Herrn, das seinem Kkirchlichen Range nach noch immer un-
mittelbar nach Ostern und Pfingsten und sogar eine Stufe
uber Weihnachten steht, zum gewo6hnlichen Werktag herab.

2. Welches ist der Festinhalt von Epiphanie?

Die Antwort bekommen wir zu zwei Malen ausdriicklich
von der Festliturgie selber in jeweils drei Punkten, die so
klar sind, daB man sie gerade als Predigteinteilung be-
nutzen kdnnte.

In der Antiphon zum Magnifikat der IL Vesper heif3t es:
«Von drei Wundern geschmiickt ist der heilige Tag, den
wir verehren: Heute fiihrte zur Krippe die Magier der
Stern; heute ward bei der Hochzeit aus Wasser Wein; heute
wollte Christus von Johannes im Jordan getauft worden
sein, daB er das Heil uns bringe. Alleluja!> Und in der
Antiphon zum Benediktus: «Heute wurde die Kirche dem
himmlischen Brautigam verbunden, denn im Jordan wusch
Christus ihre Siinden; es eilen die Magier mit Gaben zur
koniglichen Hochzeit, und an dem aus dem Wasser gewor-
denen Wein freuen sich die Tischgenossen.

Dreier Ereignisse aus dem Leben Jesu gedenkt die Kirche
demnach an Epiphanie: Seiner Anbetung durch die Magier,
Seiner Taufe im Jordan und Seines ersten Wunders an der
Hochzeit zu Kana. Diese drei Festgeheimnisse sind aber nicht
einfach summarisch aneinandergereiht, sondern bilden eine
festgeschlossene liturgische Einheit. Ein doppelter Grund-
gedanke faBit sie zusammen.

Einmal der Grundgedanke, der dem Feste den Namen
gegeben hat: Epiphanie, Erscheinung des Herrn. Was in
dieser Bezeichnung liegt, sollte man sich von Romano Guar-
dini sagen lassen in seiner Lehrrede «Erscheinung des
Herrn», verdéffentlicht im Weihnachtsfestbrief «Freude allem
Volke» des Werkbund-Verlags.

Epiphanie meint, daB Gott, der Seiner Natur nach «in
unzuginglichem Lichte wohnt», in Jesus sichtbar, horbar,
greifbar geworden ist — so, wie es der wunderbare Ein-
gang des ersten Johannesbriefes sagt: «Was von Anfang
war, was wir gehort, was wir gesehen haben mit unsern
Augen, was wir geschaut und unsere Hinde betastet haben
vom Worte des Lebens — ja, das Leben ist offenbar gewor-
den..» (1,1—-3).

DaB in der menschlichen Gestalt Jesu Christi der un-
sichtbare Gott sichtbar geworden, erschienen ist, das wird
uns in eben diesen drei erwahnten Festgeheimnissen offen-
bart: Darin, daB ein himmlisches Zeichen die Magier nach



Bethlehem fiihrt, um das Kind in der Krippe mit ihren Gaben
und ihrer Proskynesis als ihren Gott-Konig zu verehren;
darin, dafl Jesus bei Seiner Taufe durch die Stimme des
Vaters feierlich als Sein Sohn proklamiert wird und daB
der Heilige Geist auf Ihn herabkommt; darin, daB Jesus bei
der Hochzeit zu Kana Seine gottliche Allmacht offenbart:
«Damit machte der Herr den Anfang Seiner Wunder, und
Seine Jinger glaubten an Thns» (Joh. 2, 11).

Im Worte «Epiphanie» liegt aber nicht bloB ein einfaches,
ruhiges Offenbarwerden, sondern ein glanzvolles Erscheinen
Gottes. Mit diesem gleichen Wort wurde im Altertum der
feierliche Besuch eines Konigs einer Stadt bezeichnet. In
orientalischer Pracht zog dabei der Herrscher in die festlich
beleuchtete Stadt ein, wo er den Biirgern reiche Feste und
Gelage gab. «Epiphania Domini — Erscheinung des Herrn»
meint demnach das Offenbarwerden der Majestas Domini,
den triumphalen Einzug des Gott-Ko6nigs in Seine Stadt, die
Kirche — so, wie es der Introitus des Festes jubelt, der in
diesem Fall wirklich ein Einzugslied ist: «Ecce advenit Do-
minator Dominus: et regnum in manu eius et potestas et
imperiums. In ebenso erhabenen Worten wird das Neue
Jerusalem, die Kirche, in der Epistel vom Propheten Isaias
aufgefordert, sich auf diesen Einzug des Konigs zu riisten
und zu illuminieren: «Surge, illuminare, Jerusalem (wie Fan-
farenstéBe klingt das!), quia venit lumen tuum, et gloria
Domini super te orta est».

Epiphanie ist also das Christkonigsfest der Urkirche —
und es ware nie notwendig gewesen, ein neues Fest Christi
des Konigs einzufiihren, wenn dieser Grundgedanke von
Epihpanie im Volke lebendig geblieben wire.

Wozu aber ist der Gott-Konig auf Erden erschienen?:

Nicht zu einem leeren Herrscherbesuch, sondern, um sich
mit der neuen Menschheit, der Kirche, brautlich zu verbin-
den. Schon im Alten Testament wurde ja von den Propheten
der Bund zwischen Jahwe und dem Volke Israel als ein
brautliches Verhiltnis aufgefaBt. Was im Alten Bund schat-
tenhaft und unvollkommen vorbedeutet wurde, das wurde im
Neuen Bunde volle Wirklichkeit im mystischen Bund zwi-
schen Christus und der Kirche als Seiner Braut.

Dieses Mysterium bildet den zweiten, tiefern Grundgedan-
ken des Epiphaniefestes. Er wird ausgesprochen in der
schon zitierten Antiphon zum Benediktus: «Hodie coelesti
sponso juncta est Ecclesia». Auch unter diesem Grund-
gedanken bilden die drei Geschehnisse von Epiphanie eine
Einheit.

«Quoniam in Jordane lavit eius crimina»: Bei der Taufe
Jesu im Jordan kam der Heilige Geist, der Geist der Siinden-
vergebung, auf Jesus herab, damit er die Kirche, wie es
im Epheserbrief heiBt, «als seine Braut herrlich sich dar-
stelle, ohne Makel, ohne Runzel oder etwas dergleichen»
(5, 27). ]

«Currunt cum muneribus Magi ad regales nuptias»: Als
Erstlinge der Volkerkirche werden die Magier durch das
Aufleuchten des wunderbaren Sterns zum goéttlichen Brau-
tigam gefiihrt, um Ihm ihre Brautgaben darzubringen und
sich mit Thm in der Umarmung des Glaubens zu vereinigen.

«Ex aqua facta vino laetantur convivae»: Die Hochzeit
zu Kana ist ein Bild der Vereinigung Christi mit der Kirche

als Seiner Braut. Nach einer der Heiligen Schrift und der
Liturgie (Gebet bei der Vermischung des Wassers und Wei-
nes!) durchaus gelaufigen Symbolik versinnbildet das Was-
ser die menschliche Natur. Durch das Ubergehen des Was-
sers in Wein wird somit das Ubergehen unserer menschlichen
Natur in die gottliche Natur angedeutet, die Vermahlung un-
serer Menschennatur mit Gott durch die Gnade.

Christus als der auf Erden sichtbar aufgestrahlte Gott-
Konig, Christus als der gottmenschliche Brautigam der
Kirche und der glaubigen Seele, das sind also die beiden
Grundgedanken des Epiphaniefestes, die in den drei gefeier-
ten Ereignissen erwiesen und offenbart werden. Epiphanie
ist ein Konigsfest und ein Vermahlungsfest. Festoffizium
und Festmesse sind ganz von dieser Koénigs- und Braut-
mystik erfiillt.

Dabei ist das Stundengebet auf alle drei Festgeheimnisse,
das MeBformular mehr auf das Magiergeheimnis eingestellt.
Das Stundengebet ist eine Anbetung des Gott-Konigs, die
hl. Messe ein Opfergang zu Ihm unter Anfithrung der Ma-
gier. Es wiirde zu weit fiihren, dies im einzelnen anhand der
gesamten Texte aufzuzeigen. Machen wir diese Texte zum
Gegenstand unserer Betrachtung! Kiinden wir auch den
Glaubigen in angepafBter Form den ganzen Reichtum der
Epiphanie in gottesdienstlicher Feier und im Predigtwort!

3. Was hat das Epiphaniefest uns Priestern zu sagen?

Als Priester sind wir Stellvertreter dessen, der als Gott-
Konig auf Erden erschien und als Brautigam sich die Kirche
anverméhlte.

In uns soll sich also einmal das erste Geheimnis des
Epiphaniefestes nachvollziehen: .das Erscheinen Gottes..

Durch unsere Weihe sind wir Priester dazu berufen und
befahigt, noch mehr als der gewohnliche Christ Gott aus-
zustrahlen, Gott in unserem Wesen und Leben zu offen-
baren, sichtbar, ja irgendwie greifbar zu machen. Unser
ganzes Wesen und Wirken soll transparent sein, um Gottes
Herrlichkeit und Gnade durchscheinen zu lassen. Gott soll
aus uns heraus blicken,
heraus lieben, aus uns heraus lehren, aus uns heraus helfen,
aus uns heraus wirken und handeln. Wir Priester sollen
lebendige Epiphanien Gottes sein.

aus uns heraus reden, aus uns

Wir sind als Priester auch Stellverteter des gottlichen
Brautigams. Nicht umsonst tridgt der Bischof den Ring als
Sinnbild seiner Bindung an sein Bistum. Auch wir Priester
nehmen in Christus an dieser briutlichen Beziehung zu den
uns anvertrauten Seelen teil. Freilich haben wir die Seelen
nicht an uns zu ziehen und an uns zu binden, sondern an
Christus, ihren eigentlichen Brautigam. Wir wollen uns
deshalb praktisch eher als Brautwerber fiir Christus - be-
trachten und mit Johannes dem Taufer sagen: «Ich bin nicht
der Messias, sondern bin nur als sein Vorlaufer gesandt.
Wer die Braut hat, der ist der Brautigam. Der Freund des
Brautigams, der dabei steht und ihn hort, freut sich herz-
lich iiber den Jubel des Brautigams» (Joh. 3,28 f). Wir
Priester sind — und darin liegt unsere Kleinheit zugleich
und unsere GroBe — der Stern, der zum Gott-Konig fiihrt,
der ausgestreckte Finger des Johannes, der als Freund auf
den wahren Brautigam zeigt.

Lic. theol. A. Berz, Bremgarten

9



Jejunium eucharisticum

Es steht heute im Brennpunkt des Interesses. An der
Seelsorgetagung in Luzern stand es kiirzlich auch zur Dis-
kussion. Mit Recht. Es ist ein Problem, und zwar ein bren-
nendes, seelsorgliches Problem.

Es interessiert vielleicht viele Konfratres, einmal ganz
genau zu vernehmen, was heute eigentlich rechtens ist nach
dieser Richtung in unsern Nachbarstaaten. Der
Schreibende hat sich dariiber eigens je bei einem Ordinariat
von Frankreich und Deutschland erkundigt, um nicht auf
vage Aussagen, sondern auf ganz sichere und zuverlidssige
Quellen sich stiitzen zu konnen.

Sowohl in Frankreich wie in Deutschland waren wihrend
und kurz nach dem Kriege von Rom sehr weitgehende Di-
spensen gegeben worden. Das lag in der Natur der Sache
begriindet. Diese Dispensen wurden teilweise nachtriglich,
als die Ernahrungsverhéltnisse sich einigermafBen normali-
sierten, wieder eingeschrinkt. Heute gelten fiir Frank-
reich folgende Bestimmungen, die im Jahre 1947 fiir ein
Jahr zur Probe erlassen, seither aber nicht abgerufen wur-
den.

1. Priester, welche nach 9 Uhr morgens zelebrieren,
und die Gldubigen, welche nach 9 Uhr morgens kommu-
nizieren, diirfen Getrdnke zu sich nehmen (selbstverstiand-
lich keine alkoholischen, aber, wie das Reskript von Rom
ausdriicklich sagt, fliissige Nahrungsmittel wie Milch, Kakao,
Bouillon) unter der Bedingung, daB3 sie dieselben einnehmen
wenigstens eine Stunde vor der Messe resp. vor der hl. Kom-
munion. Das Fasten ab Mitternacht bleibt obligatorisch fiir
feste Speisen und alkoholische Getrdnke, welcher Art sie
auch seien.

2. Das gleiche Recht haben die Priester, welche vor
9 Uhr zelebrieren, und die Glaubigen, welche vor 9 Uhr
kommunizieren, wenn sie einen weiten Weg haben zur néch-
sten Kirche (als weiter Weg wird im Reskript ein solcher
von iiber 1,5 km taxiert!) oder wenn sie vor der Kommunion
eine schwere und verlangerte Arbeit hatten (Nachtarbeit
in Fabriken, Werkstédtten oder auch Nachtwachen bei Kran-
ken).

Es folgen dann noch die Privilegien fiir Priester, welche
Nachmittags- respektiv Abendgottesdienst halten
und auch fiir die Laien, welche bei jenem ‘Gottesdienst die
hl. Kommunion empfangen wollen. Aber das ist fiir uns in
der Schweiz, so lange wir die Abendmesse nicht haben,
weniger von Interesse.

Zu bemerken ist, da dann einzelne Bischofe von Rom,
ahnlich wie bei uns, noch besondere Dispensvollmachten be-
kamen fiir Personen, welche das 60. Altersjahr begonnen
haben und deren Gesundheit angegriffen ist. Ferner fiir
schwangere Frauen wahrend der Zeit der Schwangerschaft
und Kranke, welche sich im Spital befinden. Immerhin
braucht es im ersten und zweiten Fall eine Extradispens
vom Bischof auf ein arztliches Zeugnis hin. Auch Priester,
welche vor 9 Uhr die hl. Messe zelebrieren, kénnen darauf-
hin durch die Bischéfe vom Niichternheitsgebot einzeln auf
Eingabe hin dispensiert werden, wenn sie ohne wirklichen
und schweren Nachteil nicht niichtern bleiben kénnen.

Fir uns noch interessanter sind die Dispensen, welche am
5. Oktober 1949 von Rom fiir ganz Deutschland gege-
ben worden sind.

Das betreffende Reskript des Heiligen Offiziums bemerkt
einleitend, daB es nun an der Zeit sei, die fiir Deutschland
zur Zeit der groBen Not wihrend des Krieges und in der

10

Nachkriegszeit gegebenen groBen Erleichterungen zum Teil
aufzuheben. Heute gelten folgende Bestimmungen:

L. Fiir die Priester

Von den Priestern diirfen von diesem Zeitpunkt an nur
noch jene bis unmittelbar vor Beginn des hl. Opfers
Nahrung in fllissiger Form (Alkohol immer ausgenommen)
oder auch Medizin in fliissiger oder fester Form zu sich
nehmen:

1. welche 60 Jahre und dariiber alt sind,

2. kranke und schwichliche Priester,

3. Priester, die erst nach 9 Uhr das hl. Opfer feiern,

4. Priester, die an Sonn- und Feiertagen binieren oder
trinieren.

II. Fiir die Glaubigen

Von den Laien diirfen bis unmittelbar vor dem
Empfang der hl. Kommunion Nahrung in fliissiger Form
(ausgenommen Alkohol) oder Medizin in fliissiger oder fester
Form zu sich nehmen:

1. die 60 Jahre und dariiber sind.

2. Kranke und Schwichliche,

3. hoffende und stillende Miitter,

4. solche, die nachts ihren Berufspflichten nachgehen miis-
sen, z. B. Arbeiter, Nachtwéchter, Krankenpfleger,

5. jene, die sich nicht in kirchlichen Lagern, Internaten oder
Gemeinschaftshdausern dhnlicher Art befinden,

6. solche, die einen weiten Kirchweg haben (die Distanz ist
in diesem Fall von Rom nicht bestimmt worden, aber sie
wird wohl gleich angenommen werden konnen wie bei den
Franzosen, also 1,5 km), :

7.Schiiler an denjenigen Wochentagen, an denen sie
Schulmesse haben,

8. Glaubige, die erst nach 9 Uhr die hl. Kommunion emp-
fangen.

Vor einiger Zeit sind diese Dispensen fiir ganz Deutsch-
land auf ein Jahr limitiert worden. Aber es ist kaum anzu-
nehmen, dal3 dieselben wieder je riickgdngig gemacht wer-
den. Wissen wir doch, daB die deutschen Bischofe es ver-
stehen, ihren Gesuchen in Rom Nachdruck zu verschaffen.
Denken wir nur an die Forderung der Brevierreform!

Wenn wir von diesen sehr weitgehenden Dispensen héren,
dann staunen wir fiiglich. Insbesondere, wenn wir sie mit
den sehr durftigen Dispensen vergleichen, mit denen wir
Schweizer bis heute bedacht worden sind. Dieselben nehmen
sich neben diesen vorgenannten tatsédchlich recht mager aus!
Sowohl neben den fiir Frankreich gegebenen wie erst recht
neben den deutschen. Wir staunen und fragen uns: halt man
uns Schweizer in Rom fiir so tugendhaft und vollkommen,
daB wir alle Opfer bringen, ohne mit einer Wimper zu
zucken? Oder wehren wir uns zu wenig?

Auf alle Fille erscheint uns die Lockerung des Niichtern-
heitsgebotes, wie sie aus obigen Dispensen spricht, sehr
verniinftig, auch fiir die Schweiz, und zwar speziell
wegen der Begriindung, welche Rom in der Einleitung ange-
fiihrt. Man gebe diese Dispensen, heif3t es im Reskript

1. aus Sorge um die Gesundheit der Priester und Glaubigen;
2.um den Empfang der hl. Kommunion zu férdern.

Gelten diese beiden Griinde nicht auch fir die Schweiz?



A d. 1. Es ist tatsdchlich bemiihend, mit welcher Zahig-
keit bei uns in der Schweiz am Niichternheitsgebot der Prie-
ster festgehalten wird. Die Bischofe berufen sich — sicher
mit Recht — auf die Bestimmungen von Rom, welche fiir die
Schwgiz bis heute nur sehr spirlich gelockert worden sind.
Das ist es eben, was wir nicht verstehen.

Es ist nach unserer Meinung ein ganz falscher Standpunkt,
wenn man dieses Niichternheitsgebot damit begriindet: auch
der Priester miisse doch O p f e r bringen kénnen. Es handelt
sich dabei absolut nicht ums Opfer. Es handelt sich um die
Gesundheit des Priesters. Das ist doch sicher auch der
Grund, warum Rom die Priester tiber 60 Jahren dispensiert;
weil sie gesundheitlich geschwacht sind, und man sie ge-
sundheitlich nicht noch mehr schwichen will durch ein rigo-
roses Niuchternheitsgebot. Aber gilt denn das nicht auch fur
jungere Priester? Freilich, die fiihlen in der Regel den ge-
sundheitlichen Schaden in ihrer Jugend noch nicht in dem
MaB. Aber ein gesundheitlicher Schaden ist es auf alle Falle.
Nur wirkt er sich erst spater aus, wenn z. B. einer am Mor-
gen vielleicht schon um 5 Uhr in den Beichtstuhl geht und
den ganzen Morgen im Beichtstuhl Arbeit hat, vielleicht noch
eine Frithpredigt, um 9 Uhr das Amt héalt, so daB} er erst
gegen 10.30 Uhr zum Morgenessen kommt oder unter Um-
standen noch spiter: dann soll mir doch keiner weismachen
wollen, daB das nicht eine gesundheitliche Schadigung ist!
Es sind keine 2 Monate her, da hat mir ein jlingerer Priester
geklagt, dal er an solchen Sonntagen jedes Mal ganz
«matsch» sei, und zwar spiire er das mehrere Tage. Ich
kenne einen andern Fall, wo ein Priester von strotzender
Gesundheit jahrelang jeden Sonntag binieren und beim Amt
predigen muf3te und erst um 12 Uhr — er muflte von der
Pfarrkirche in eine AufBenstation in der Diaspora — zum
Friihstlick resp. Mittagessen kann. Nach und nach stellte
sich an den Sonntagen starkes Kopfweh ein, spater mehr
und mehr, und der Mann ist in verhiltnismaBig jungen
Jahren gestorben. Wohl war das nicht die einzige Ursache,
aber es ist sicher sehr leicht moglich, daB dieses damals
noch in nichts gelockerte und nach unserer heutigen Denk-
weise unverniinftige Gebot wesentlich zur Unterhéhlung der
robusten Gesundheit beigetragen hat. Konnen wir uns heute
einen solchen Luxus leisten? Heute, wo wir zwar schone,
zum Teil neu renovierte Seminarien haben, aber bald keine
Seminaristen, die drin wohnen? Ist es nicht auch fiir uns in
der Schweiz ein Gebot der Stunde, zur Gesundheit des Prie-
sters bestmoglichst Sorge zu tragen? Ich halte dafiir, daB
dieses Motiv sicher auch in Rom Eindruck machen wird.

«Aber die Ehrfurcht vor dem Allerheilig-
sten gebietet es, am Gebot der Nichternheit festzuhalten.»
Sicher, das ist ein Grund, {iber den wir nicht einfach leicht-
fertig hinweggehen diirfen. Aber ob wir da nicht noch
allzusehr in der Tradition befangen sind? Ganz objektiv
betrachtet: Ist es wirklich eine Verunehrung des Allerhei-
ligsten, wenn wir vorher irgendwie Speise zu uns nehmen?
Das wird kein Mensch behaupten wollen. Sonst wire es ja
auch eine Verunehrung gewesen beim Abendmahl und in
den ersten christlichen Jahrhunderten, wo das Gebot der
Niichternheit iiberhaupt noch nicht bestand. Sicher, wir
diirfen und wollen von Rom nicht verlangen, daf3 ein solches
Verbot nun auf einmal tiber Nacht aufgehoben und alle
Schranken niedergelegt werden. Auf alle Falle muB das
Verbot des Alkoholgenusses bleiben. Wir wissen
vom Apostel Paulus, zu was fiir Exzessen dieser Abusus schon
in der Urkirche gefithrt hat. Es ist sicher auch klug, daB
vorlaufig der GenuB von festen Speisen noch nicht

gestattet wird, obwohl eine spatere Zeit wohl auch hierin
weniger Hemmungen haben wird. Aber das Niichternheits-
gebot sollte nach unserer Meinung nicht so gehandhabt wer-
den, daB es einerseits die Gesundheit — und zwar speziell
der Priester — schadet, anderseits zum Schaden wird fiir
die Pastoration. Das ist heute in der Art, wie sie bei uns
in der Schweiz zu Recht besteht, ganz offensichtlich der Fall.
Man staunt vielleicht liber diese kithne Behauptung. Aber
jeder Praktiker, d.h. jeder Priester, der in der Seelsorge
steht, wird das bestatigen miissen.

A d. 2. Das Nichternheitsgebot in der heutigen Form halt
viele Erwachsene ab, die h. Kommunion am Sonn-
tag zu empfangen. Denken wir beispielsweise an unsere
Bauern. Wir haben doch heute eine ganze Reihe, speziell
Jungbauern, z.B. solche, welche durch die landwirtschaft-
liche Schule von Pfaffikon gegangen sind, die gerne am
Sonntag die hl. Kommunion beim Hochamt empfangen wiir-
den. Aber das ist nach den heutigen kirchlichen Gesetzen
sozusagen ein Ding der Unmdéglichkeit. Um 04.30 oder spa-
testens 05.00 Uhr aufstehen und im Stall arbeiten bis
08.00 Uhr und alles niichtern und dann den oft ziemlich
weiten Weg zur Kirche zuriicklegen, kommunizieren und auf
diese Weise erst ca. 10.30 Uhr zum Morgenessen kommen:
wer will oder kann sich das gesundheitlich leisten? Es gibt
nichts anderes, als eben auf die hl. Kommunion verzichten.
Aber ist das nicht sehr schade? Gerade in der heutigen Zeit,
wo wir unsere Leute zu einem wirklich inneren Leben, zur
tiefen Gottverbundenheit erziehen sollten, damit sie den
Stliirmen, wenn sie vom Osten losbrechen, gewachsen sind.

Wie will man an jenen Orten, wo man die Christen-
lehre fir jene, welche einen weiten Weg haben, sofort
nach dem Amt halt, die Jugend animieren, jeden Sonntag
die hl. Kommunion zu empfangen? Das ist nach den heu-
tigen Bestimmungen in vielen Fallen absolut unmoéglich. Es
wird aber moglich in dem Augenblick, wo diese jungen
Leute am Morgen etwas Warmes zu sich nehmen koénnen.

Aber auch andere Leute leiden unter dieser Schwie-
rigkeit. Es ist ganz sicher, daB gerade diese Bestimmungen
eine bedeutende Mitschuld daran tragen, dafl hauptsachlich
von Seite der Dorfbevolkerung das Hochamt nicht gut be-
sucht wird. Diese Leute moéchten die hl. Kommunion emp-
fangen, aber sie konnen nicht so lange niichtern bleiben.
Das trifft besonders bei Frauen und Tochtern zu. Sie miis-
sen am Morgen zeitig auf an die Arbeit, dann besuchen sie
den Jugendgottesdienst — ich habe hier groBere
Dorfer mit wenigstens drei Gottesdiensten im Auge — und
verbinden damit den Empfang der hl. Kommunion. So kom-
men sie rechtzeitig zum Morgenessen. Hatten auch wir das
Indult, daf3 alle, welche nach 9 Uhr die hl. Kommunion emp-
fangen, vorher etwas Warmes genieflen kdnnten, waren alle
diese Hindernisse mit einem Schlage aus dem Wege ge-
raumt. Wir wiirden die Erfahrung machen, daf3 unsere Ju-
gendgottesdienste, welche heute an vielen Orten so sehr
iberlastet sind, mit einem Male entlastet und dafiir das.
Hochamt viel besser besucht wiirde. Wéaren das nicht
auch fiir die Schweiz Griinde, welche eine Lockerung des
Niichternheitsgebotes rechtfertigen wiirden?

Erst recht gilt dieser Grund fiir die Kinder. Wir sind
heute noch dem Heiligen Vater Pius X. {iberaus dankbar,
daB er mit den alten jansenistischen Vorurteilen griindlich
aufgeraumt und vor allem den Kindern wieder den Taber-
nakel geoffnet hat. Aber wenn man A gesagt, sollte man
nicht auch B sagen? Erst kiirzlich hat ein Laienakademiker
sich geduBert, es falle ihm auf, daB so gar wenig Schul-
kinder am Werktag zur hl, Kommunion gehen. Der Grund

11



ist sehr einleuchtend. In verschiedenen Kantonen, vor allem
in der Urschweiz, ist der Besuch des Gottesdienstes fiir die
katholischen Kinder heute noch obligatorisch, d.h. die Zeit
des Werktagsgottesdienstes wird als Schulzeit mitberechnet.
Eine solche gesetzliche Bestimmung hat — vom pastorellen
Standpunkt aus gesehen — ihre groBlen Vorteile, auch wenn
selbstverstindlich das Gesetz nicht rigoros gehandhabt wird
und auch nicht rigoros gehandhabt werden soll. Aber diese
gesetzliche Bestimmung hilft doch mit, daB wir in den
meisten Gemeinden jeden Tag eine sehr betradchtliche An-
zahl Kinder beim Gottesdienst haben. Aber leider konnen
diese Kinder die hl. Kommunion nicht empfangen. Das
Niichternheitsgebot hindert sie daran. Sofort nach dem
HIl. Opfer beginnt die Schule. Wir konnen unmdglich von
der Lehrerschaft verlangen — es ware auch unklug —, daf
sie dewegen den Beginn der Schule hinauszégert oder daB
regelmaBig eine ganze Anzahl Kinder zu spiat in die Schule
kommt. Da wiirde vom Schulinspektorat und von der Er-
ziehungsbehoérde Einspruch erhoben. Das ist der eigentliche
Grund, warum wir sehr wenige Kinder am Werktag bei der
hl. Kommunion haben. Das wiirde in dem Augenblicke sich
andern, wo wir der Vergiinstigungen der deutschen Didzesen
teilhaftig wiirden. Die Kinder konnten daheim etwas War-
mes zu sich nehmen und zugleich ein «Zniini» einpacken, mit
dem sie sich am Vormittag in der Pause starken wiirden.
Wir sind sicher, dal wir auf diese Weise Tag fiir Tag eine
schone Anzahl Kinder bei der hl. Kommunion hatten. Wir
haben vergangenes Jahr erwartet, daB bei Anlafl der Selig-
sprechung des Papstes der Kinderkommunion dieses Indult

von Rom komme., Wire das nicht ein herrliches, sinnvolles,
nach unserer Meinung auch Gott wohlgefilliges Geschenk
gewesen auf diese Feierlichkeit hin? Leider sind wir ent-
tduscht worden. Wir haben das sehr bedauert, und zwar
im Interesse. der Pastoration und vor allem im Interesse
dieser reinen, unberiihrten Kinderseelen.

Es entzieht sich unserer Kenntnis, ob und was fiir Ein-
gaben unsere schweizerischen Bischofe in Rom gemacht
und welches das Resultat dieser Eingaben war. Sicher
scheint mir das eine zu sein, da3 weit herum im Land die
Seelsorger mit Sehnsucht 'erwarten, dalB3 unsere schwei-
zerischen Bischéfe alles versuchen, um endlich auch fiir die
Schweiz jene Privilegien zu erhalten, welche man rings um
uns sozusagen in allen Lédndern hat. War es seinerzeit zu
verstehen, daB zur Zeit des Krieges und in der unmittel-
baren Nachkriegszeit einzelnen Landern besondere Privi-
legien zugestanden wurden, so ist der Grund heute kaum
mehr stichhaltig. Auch abgesehen davon: es scheint uns,
ganz allgemein gesehen, innerlich tatsdchlich nicht mehr
begriindet, so straff am alten Gesetz festzuhalten. Natur-
rechtlich betrachtet, ist auf alle Fille kein Grund vorhan-
den. Das positive Gesetz aber wird sich immer den Zeit-
verhaltnissen anpassen miissen. Wenn man sagen muf}, daf3
ein Gesetz sich zum Nachteil einer intensiven Seelsorge
auswirkt, dann ist sicher die Revision eines solchen Gesetzes
fallig. Das ist aber heute ganz offenbar mit dem Gebot der
Niichternheit der Fall, an vielen Orten sogar in sehr fiihl-
barer Weise. Hoffen wir, da8 auch bei uns recht bald die-
sen neuen Verhéaltnissen Rechnung getragen werde. J.B. K.

Missionshegeisterte Jugend

Zur Missionsgebetsmeinung fiir den Monat Januar

Zahlen sprechen .

Etwa eine Million Franken seien wahrend des Jahres 1951
beim Papstlichen Werk der Heiligen Kindheit in Paris aus
aller Welt eingegangen, erklarte dessen Generalsekretar vor
kurzem. Wenn man bedenkt, daB diese Summe aus den Rap-
pen und Franken der Kindersparbiichsen zusammenkam, darf
man fiiglich dariiber nur staunen. ’

Die Gelder werden ausschliefllich fiir die christliche Er-
ziehung der Kinder in den Missionslandern verwendet. In
den 110 Jahren seit Bestehen des Werkes sind schitzungs-
weise etwa 10 Millionen Kinder «losgekauft» worden. Die
Bezeichnung «Loskauf» stammt noch aus der Zeit, da die
Missionare auf diesem Wege Heidenkinder aus der Gewalt
der Sklavenhandler befreien konnten.

Heute wird darunter alles verstanden, was dazu dient, die
heidnische Jugend zu Christus zu fithren. All dies bedeutet
ja tatséchlich «Loskauf» von der Sklaverei des Heidentums
zur Freiheit der Kinder Gottes. Wie viele Heiden sind schon
uber die Kinderheime und Schulen der Mission zum Glauben
gekommen, 1951 wurden vom Werke der Heiligen Kindheit
Kinderkrippen, Waisenhduser, Schulen usw. mit rund 3,5
Millionen Jugendlichen unterstiitzt. Dort konnten im gleichen
Jahre 537 357 Taufen gespendet werden.

Staunenswerter Opfergeist

Man hat die Propaganda fiir den «Loskauf armer Heiden-
kinder» oft abschitzig beurteilt. Angesichts der Not unter
den Jugendlichen etwa in Korea, Indien und bei den Pa-
lastinafliichtlingen sind die Bestrebungen des Werkes der
Heiligen Kindheit aber zweifelsohne hochst modern und
aktuell. Der Gedanke, daBl gerade die Jugendlichen ihren

12

notleidenden Kameraden helfen sollen, hat sicher seine Be-
rechtigung.

Der Missionseifer der Kinder erschopft sich ja librigens
nicht im Sammeln von Rappen und Franken. Dahinter steht
ein bewundernswerter Opfergeist. Das zwei Millionen Mit-
glieder zidhlende amerikanische Kindheit-Jesu-Werk fiihrt
beispielsweise jedes Jahr einen Monat fiir die mutterlosen
Kinder in den Missionsldndern durch. Es kénne dann oftmals
festgestellt werden, wird berichtet, wie die kleinen «Adoptiv-
elterns, anstatt auf den Spielplatz zu gehen, den Globus her-
vorholten, um die Gegend zu suchen und zu betrachten, wo
ihre «Adoptivkinder» leben.

Das argentinische Werk fordert jeweils die Schiiler auBBer
zu Geldspenden auch zu Verzichten, BuBwerken, Werbearbeit
unter den Kameraden usw. auf. .Die Kinder legen dariiber
auf Opferblattern Rechenschaft ab, und man konnte schon
bis zu 200 Millionen solcher «guter Taten» fir die Missionen
feststellen.

Erzieherische Missionsbegeisterung

Es geht bei solchen Statistiken nicht um die Ziichtung
«religioser Rekorde». Man will damit nur einigermafien ver-
anschaulichen, welch wertvolle Krafte mit dem Missions-
gedanken in den Kindern geweckt werden konnen. Auch
heute noch ist die Jugend fiir die Mission so begeisterungs-
fahig wie je. Man sollte nicht zdgern, dies im Interesse des
Missionswerkes wie der Erziehung der Kinder zu edlen Men-
schen und guten Christen auszuniitzen.

Im Bestreben, kindertiimlich zu sein, hat man die Auf-
gabe in Religionsunterricht, Schule und in den Zeitschriften
allerdings manchmal etwas zu leicht gemacht. Die Gewichte



wurden bisweilen allzusehr in die Richtung des Roman-
tischen und Riihrseligen verlegt, und die Reaktion nach der
Pubertat blieb denn auch nicht aus. Selbstverstdndlich muB3
die Mission dem Kinde nahe gebracht werden, wie es seiner
Auffassungsgabe entspricht. Aber man sollte dabei nie das
wichtige Erziehungsgesetz der «Mehrdarbietung» auBer
acht lassen und von Stufe zu Stufe tiefer dringen.

In diesem Sinne wird die Missionsarbeit im Jugendlichen
die schonsten Qualitdten als Mensch und Christ erwecken.
Vergessen wir auch nicht, daf3 die jugendliche Begeisterung
fir die Mission schon viele Priester- und Ordensberufe an-
geregt hat. Der frithere Erzbischof von Paris, Kardinal
Suhard, beispielsweise erzdhlte immer gerne, wie in ihm der
Gedanke an den Priesterberuf aufgestiegen sei, als er als
kleiner Bub in seiner Heimatgemeinde von Hof zu Hof zog,
um fiir das Werk der Heiligen Kindheit zu werben.

Der Kindheit-Jesu-Verein

Fir den Erfolg der Missionsarbeit unter den Jugendlichen
ist letztlich der Einsatz der einzelnen Geistlichen, Lehrer
und Eltern entscheidend. Eine zielbewuf3te, allgemeine Or-
ganisation derselben vermag aber immer wieder anregend
und belebend zu wirken. Die Griindung des Werkes der Hei-
ligen Kindheit durch Mgr. Forbin Janson, Bischof von
Nancy, im Jahre 1830 war deshalb von entscheidender Be-
deutung fiir die Arbeit der Jugend im Dienste der Welt-
mission. Der Verein erfuhr denn auch stets nachdriicklichste
Forderung durch den Heiligen Stuhl, und heute steht Papst
Pius XII. als hoher Protektor personlich an seiner Spitze.

Die Zentrale des Schweizerischen Kindheit-Jesu-Vereins
befindet sich im Kloster Einsiedeln, wo auch die entspre-
chenden Publikationen herausgegeben werden. Es sei beson-
ders auf das Rituale fiir den Kindheit-Jesu-Tag (mit Kinder-
segnung usw.) hingewiesen, den der Heilige Vater letztes

Jahr fiir die ganze Welt vorgeschrieben hat. Wie wir selber
feststellen konnten, 146t sich damit eine sehr gediegene und
fiir Kinder und Eltern eindriickliche Feier gestalten. Moge

gerade dieses Kindheit-Jesu-Fest auch in der Schweiz mehr

und mehr Eingang finden.

Die Forderung des Werkes von der Heiligen Kindheit ist
das Anliegen der Missionsgebetsmeinung dieses Monats, ein
Anliegen, das dem Heiligen Vater sehr nahe steht, hat er
doch Kkiirzlich ein eigenes Gebet * fiir den Kindheit-Jesu-
Verein verfafit. Denken wir daran, wie kraftig die Missionare
durch das Bewuftsein, dal méchtige Scharen einer frischen
und idealen Jugend in heiliger Begeisterung fiir sie beten
und opfern ermutigt und gestarkt werden. SchlieBen wir das
Péapstliche Werk der Heiligen Kindheit fest in unser Gebet
ein. ) Hm.

*Der Wortlaut dieses Gebetes ist folgender (nach
privater Ubersetzung aus dem italienischen Original): O Jesus!
Du wurdest als Kind geboren, damit alle Kinder Dich als ihren
Bruder betrachten und wissen, daB Du sie liebst. Siehe, wir
scharen uns um Dich aus allen Teilen der Welt, um Dir heute wie
aus einem Munde unsere Liebe zu beteuern und unserem Wunsche
Ausdruck zu geben, Dir #dhnlich zu sein im Geiste, im Herzen
und im Leben. Du ziehst uns an Dich und wir héren Deinen Ruf
wohl. Du 6ffnest uns die Arme. Wie sind wir gliicklich, an Deinem
Herzen zu ruhen. Aber nicht alle Deine Kleinen sind hier, o
Jesus. Die meisten derer, die mit uns geboren wurden, kennen
Dich noch nicht, wissen nicht, da Du sie suchst und erwartest
und daB Du sie von dem wiinschest, der Dich liebt, als Dir lieb-
stes und ersehntestes Geschenk. Wir bitten Dich fiir sie, o Jesus,
wie fiir uns selber. Mache, daB die frohe Botschaft Deiner An-
kunft und Deines Reiches zu ihnen gelange in allen Winkeln
der Erde. Mache, da Deinem Namen, o Jesus, von allen Ho-
sanna gesungen werde, so wie es die Kinder von Jerusalem
taten am Tage Deines einstigen Triumphes. Und moge unser
Mund, den Du beredt gemacht hast, Dir, Bruder, Freund und
Meister, den Lobpreis entbieten, welchen der Hochmut der Men-
schen Dir verweigert. Amen. A. Sch.

Heimkehr der Irrenden zur wahren Kirehe Christi

Gebetsapostolat fir den Monat Januar

Gleich am Anfang des Jahres empfiehlt der Heilige Vater,
man moge beten, daB die Irrenden nach Uberwindung der
Vorurteile freimiitig den Weg zur Kirche Christi gehen
mochten. Dieses Anliegen ist von groBter Bedeutung in
unserer aufgewiihlten Zeit, sehen wir doch mit eigenen
Augen, wie unzdhlige Menschen in der Irre wandeln, wie
sie sich dem Aberglauben, den Sekten und zum Teil dem
krassen Unglauben in die Arme werfen. Nur die gelduterte
christliche Weltanschauung kann die Menschheit retten. Aber
wenn wir die Christenheit anschauen, wie sie sich heute in
der Welt zeigt, abgesehen von der katholischen Kirche, so
miissen wir geradezu erschrecken. Seit fast 900 Jahren be-
steht das Schisma der Ostkirche. Sie blieb seit dieser langen
Zeit fast immer unter der Fuchtel der Staatsgewalten, unter
den Zaren und heute unter dem Bolschewismus. 400 Jahre
sind es her seit der abendlandischen Kirchenspaltung. Der
von der katholischen Kirche getrennte Teil der abend-
landischen Christenheit ist in unzidhlige Sekten aufgespalten,
die einander bekdmpfen und den Menschen das schlechte
Beispiel der Uneinigkeit geben. Und doch wissen alle Chri-
sten um das Wort des Herrn vor seinem Tode, um die Bitte,
daB die Seinen «eins sein sollen, wie er und der
Vater eins seien». Diese Bitte des Herrn vor seinem
Tode und der Zustand der heutigen Christenheit lastet
schwer auf allen ernstlich denkenden Christen. Auch jeder
wahre Katholik leidet unter der furchtbaren Zwietracht, die

unter den Christen besteht, fiir die der Herr um Eintracht
betete, am Vorabend seines bittern Todes. Wenn wir unsere
Katholiken anschauen, da finden wir bei gar vielen eine
unbeschreibliche Gleichgiiltigkeit in religiésen Dingen. Der
Materialismus und die krasse Ichsucht beherrschen auch bei
uns weithin das Feld, Dabei gibt es, Gott sei Dank, viele
Christen, Priester und Laien, die die Zeichen der Zeit ver-
stehen und sich an den Herrn wenden in innigem Gebet und
in wirklicher Opfergesinnung, die das Herrenwort von der
Einheit untereinander wahrhaben wollen und dafiir ein-
stehen. )

Was konnen wir tun, um das groBe Argernis, das die
Christenheit den Heiden gibt, zu liberwinden und wieder in
Eintracht und christlicher Liebe vor die Voélker zu treten
und das Zeugnis Jesu vor der Heidenwelt wirksam zu ma-
chen? Im Jahre 1920 haben gldubige Protestanten und Schis-
matiker eine Gebetswoche fiir die Wiedervereinigung der
zerspaltenen Christenheit gelobt. Sie wird jedes Jahr vom
Feste Petri Stuhlfeier (18.—15.Januar) zum Feste Pauli
Bekehrung gehalten. Seit vielen Jahren schlossen sich auch
die Katholiken an. Es beten somit Katholiken und Prote-
stanten und Schismatiker um die Einheit in dieser Gebets-
woche. Der Heilige Vater hat nun fiir dieses Jahr bestimmt,
daf3 die Katholiken, besonders die vom Gebetsapostolat, den
ganzen Monat Januar besonders diesem Anliegen widmen
mochten. Wir werden diese Worte des Papstes sicher nicht

13



liberhéren und unsere Glaubigen zum Mitmachen auffordern.
Auch wir Priester selber werden wohl jeden Tag die eine
oder andere Hore des Breviers fiir dieses Anliegen frei
haben? Es ware trostreich und segensreich, wenn so im
ersten Monat des neuen Jahres ein Sturm von Gebeten zu
Gott aufstiege fiir jenes Anliegen, welches das Herz des
Heilandes in seinen letzten Stunden auf dieser Welt be-
schaftigte, Durch diese Vereinigung mit dem Beten und den
Gesinnungen des Herzens Jesu pflegen wir auch am besten
die echte Herz-Jesu-Verehrung, welche uns die Kirche immer
wieder empfiehlt. Wir diirfen nie vergessen, daB es grofle
Gnaden braucht, um die Aussohnung der Irrenden in der
einen Kirche zu erreichen.

Schon die Bekehrung der Heidenwelt ist heute schwieriger
als je, weil so viele schlechte Christen den Heiden ein ab-
schreckendes Beispiel geben. Die Heimkehr der Schismatiker
ist besonders erschwert, weil sie schon beinahe 900 Jahre
von der katholischen Kirche getrennt sind und heute wieder
mehr wie je dem Staatsjoch sich beugen miissen, ja mit-
helfen miissen, die Kirche Roms zu bekdmpfen. Wenn diese
Schismatiker im Dogmenglauben uns sehr nahe stehen, so
ist doch die Anerkennung des Papstes als cbersten Leiter
der Christenheit fiir die sogenannte orthodoxe Kirche sehr
schwer.

Noch schwerer ist der Weg der Wiedervereinigung fiir die
Haretiker, die sich im 16. Jahrhundert von der katholischen
Kirche trennten und nun inzwischen in unzahlige Sekten
zerfallen sind. Es gibt bei diesem Teile der Christenheit so
viele Schattierungen, daB es unmoglich ist, sier auf einen
gemeinsamen Nenner zu bringen. Deshalb ist auch das Ge-
spriach mit diesen Christen so schwierig. Alle aber sind einig
im Ablehnen der alten Kirche. Die Grilinde dieser Ablehnung
sind wieder bei den einzelnen verschieden. Diese grofle Zer-
splitterung unter den Protestanten verursacht den Tiefer-
denkenden unter ihnen grofBles Leid, und sie halten besténdig
Ausschau, um zu groBerer Einheit zu gelangen. So entstand
die sogenannte 6kumenische Bewegung, Edinburg 1910. Auch
diese Bewegung beschritt zuerst zwei Wege: 1) Weg und
Leben: Auf diesem Wege suchte man zuerst die Ein-
tracht mehr im Handeln als in der Lehre. Die erste allge-
meine Tagung war in Stockholm 1925, die zweite in Oxford
1937. :

2) Glauben und Hierarchie: Diese Richtung
suchte Ubereinstimmung in Lehre und Bekenntnis. Die erste
Tagung war 1927 in Lausanne, die zweite in Edinburg 193T7.
Im Jahre 1939 kam dann in London ein Kongref3 zustande,
der beide getrennten Ziele: Weg und Leben und Glau-
ben und Hierarchie ins Auge faBte. Es wurde der
Okumenische Rat der Kirchen bestellt. Dieser trat im Jahre
1948 in Amsterdam zusammen. Mit groBem Schmerze wurde
auf diesem Kongref3 die groBe Verschiedenheit der Bekennt-
nisse festgestellt. Nur ein geringer Fortschritt wurde er-
zielt. Die katholische Kirche nahm an diesen Versammlungen
offiziell nicht teil. Sie weifl bestimmt, dal der einzige Weg
der Wiedervereinigung zur alten Kirche zurlickfithren muB.
«Dubist Petrusder Felsund aufdiesem Fel-
senwillichmeine Kirche bauen.»

Im Laufe des letzten Jahrhunderts haben in England
ernsthafte Versuche bestanden, den Weg zur Einigung der
Kirche zu gehen. Wir denken an die Oxfordbewegung (1833)
unter H. Newman und seinen Freunden. Viele aus dieser Be-
wegung sind den Weg zur katholischen Kirche gegangen,
so auch der spatere Kardinal Newman, andere bildeten den
sogenannten Anglokatholizismus. In unserm Jahrhundert

14

fanden in den Jahren 1921—1926 ernste Gespriche fiir die
Wiedervereinigung zwischen Kardinal Mercier und Lord
Halifax statt. Auch diese Gesprache taten viel Gutes auf
dem Wege der Anndherung der Kirchen.

Bei diesen Gesprachen zeigten sich aber auch immer die
groBen Schwierigkeiten, die tiberwunden werden miissen und
daf3 dies durch rein menschliche Mittel nicht gehen werde.
Deshalb fragen wir Katholiken uns allen Ernstes, was kon-
nen wir in diesem Anliegen tun? In erster Linie
missen wir uns der Verantwortung bewuB3t
sein, die auf uns lastet in bezug auf die ge-
trennten Christenund die Heiden. Alle Katho-
liken miissen teilnehmen an der Bekehrung der Welt zur
einen Kirche Christi. Der universelle Heilswille Gottes muB3
verkiindet werden und alle, Priesterund Laien, mis-
senander Sendung teilnehmen, die uns Christus
gegeben (Katholische Aktion). Dann sollen wir das méch-
tige Mittel des apostolischen Gebetes noch mehr werten und
pilegen. Das weltumspannende Werk des Gebetsapostolats
hilft uns dabei, wenn wir es zu verstehen suchen. Pius XII.
hat diesem Werke 1951 neue Statuten gegeben und es drin-
gend empfohlen als ausgezeichnetes Seelsorgsmittel.

Ferner sollten wir Katholiken durch unser Beispiel die
Irrenden anziehen und zur Kirche fithren durch eine wah r-
haft christliche Giite. Im Geiste der Liebe, nicht im
Geiste der harten Polemik, soll man versuchen, die Vor-
urteile gegen die katholische Kirche zu zerstreuen und uns
durch keine noch so lange dauernde Ungerechtigkeit in Ver-
bitterung hineintreiben lassen. Es ist lobenswert, nach der
Weisung der Kirche mitzuarbeiten in Arbeitskreisen, die die
Wiedervereinigung im Auge haben. Die Katholiken
sollen versuchen, wahrhaft katholisch zu
fiihlen, zu urteilen und zu reden. Um das zu
konnen, muB man aber die Religion kennenlernen. Hier ist
eine groBe und oft zu wenig erfafite Pflicht der Katholiken.
Die katholische Kirche ist iibernational, und so miissen auch
wir Kinder dieser Kirche alles national Enge abzustreifen
suchen, Wir konnen dabei doch die besten Patrioten sein.
Bei uns gibt es nicht eine junge und eine alte Kirche, keine
italienische, deutsche und franzosische Kirche, sondern nur
eine Kkatholische Kirche, eine allgemeine Kirche, die der
mystische Leib Christi ist und nichts anderes. Wir zahlen
die Gutglaubigen anderer -christlicher Bekenntnisse zur
Seele der Kirche, auch wenn sie nie den duBern Anschluf
vollziehen. Man soll die Mentalitdt der Andersdenkenden
zu verstehen suchen, soll sie nicht beleidigen, auch nicht,
indem man ihnen unzeitig sagt, der und der grofle Mensch
von euch ist nun katholisch geworden. Feines christliches
Empfinden im Heiligen Geiste muf3 uns da das Richtige
finden lassen. Wir diirfen auch ruhig zugeben, daB3 auch
wir Katholiken mitschuldig seien, daB3 die Wiedervereinigung
noch nicht weiter gediehen sei. Vor allem kommt es aber
darauf an, dal wir Katholiken, trotz aller Bestimmtheit in
Fragen des Dogmas und der christlichen Moral, grofite Ver-
sonlichkeit und wirklich christliche Liebe haben und zeigen.
Diese Gesinnung lernen wir am besten im Gebete in Ver-
einigung mit dem go6ttlichen Herzen Jesu, das in Voraus-
sicht der unheilvollen Trennungen in seinen letzten Erden-
stunden um diese Einheit flehte, und zwar um eine Einheit,
wie sie zwischen Ihm und dem Vater bestehe, also um
grofte Einigkeit. So wiinscht es auch der Stellvertreter
Christi auf Erden, und so werden wir sicher als Priester
Christi auch unsere Glaubigen zu diesem Gebete im Monat
Januar anhalten, besonders in der Woche vom 18. bis 25. Ja-
nuar. J. M. Sch.



Kirchenamtlicher Anzeiger des Bistums Basel

An die Pfarriimter und Rectores ecclesiae
der Dibzese Basel
zur Veriesung der Ehesatzungen

Auf den 18. und 25. Januar ist im Directorium Basileense fiir
die Morgengottesdienste die Verlesung der Ehesatzungen anbe-
raumt. Dieses Jahr ist aus- «Geheiligte Ehe» (Rex-Verlag,
Luzern) Kapitel 8 «Erziehung in der Familie», S. 104, fallig.

¥ Franziskus, -
Bischof von Basel und Lugano

Kirchenchronilk

Um den Prozefl Prettner-Cippico

Der seinerzeitige Minutant und Archivist der Kongregation
fiir auBerordentliche kirchliche Angelegenheiten sowie des
pépstlichen Staatssekretariates, Mgr. Edoardo Prettner-Cippico,
hatte sich bekanntlich vor Jahren verschiedenes auf private
Rechnung zuschulden kommen lassen in Sachen Devisenschie-
bungen, Geldwechsel, Betrug u.a.m. Sobald diese Sachen ruch-
bar wurden, fiihrten sie zu gerichtlicher Verfolgung durch die
Strafverfolgungsbehodrden Italiens. Prettner-Cippico wurde nicht
nur, wie es selbstverstidndlich ist, seiner Stellung enthoben und
ging des Titels eines pipstlichen Geheimkidmmerers verlustig,
sondern er wurde in der Folge auch in den Laienstand zuriick-
versetzt,

Es ist klar, daB die Linkspresse Italiens Larm schlug und sich
dieses privaten Skandals beméichtigte, um dem Heiligen Stuhle
eines anzuhdngen und auszuwischen. Obwohl das vollstédndig
unberechtigt war, lie sich doch damit préchtig nicht nur partei-
politisches Kapital schlagen, sondern auch antikirchlicher Affekt
abreagieren. Es war ja bedauerlich genug, dal ein Monsignore
nicht besser darauf acht gab, was er seiner Stellung auf dem
Apostolischen Stuhle schuldig war.

Nun hat am Samstag, dem 20. Dezember 1952, das romische
Gericht im ProzeB gegen Prettner-Cippico und Konsorten das
Urteil geféllt. Prettner-Cippico wurde zu neun Jahren Einsper-
rung und 250 000 Liren (ungefdhr 1700 Fr.) BuBe verurteilt,
wegen Betrligereien in elf Fillen, Begebung von ungedeckten
und gefdlschten Wechseln. Von der Anklage eines Juwelendieb-
stahles und drei weiteren Betriigereien im Betrage von 400 Mil-
lionen Liren (ungefdhr 270000 Fr.) wurde er freigesprochen.
Prettner-Cippico hat Berufung eingelegt.

Es ist klar, daB es trotz strenger Auslese immer schwache
Charaktere gibt, welche den Anforderungen, welche die Aus-
ubung diskretionérer delegierter Autoritdt stellt und allfédlligen
finanziellen Versuchungen moralisch nicht gewachsen sind. Man
mufB} sich nur wundern, da3 beim groBen Personalbestand der
Kurialverwaltung nicht mehr diesbeziigliche Versager vorkom-
men und die Integritdt derselben iiber alles Lob erhaben ist. Es
ist nicht auszudenken und geschichtlich erhértet, was fiir Scha-
den angerichtet werden konnte. A. Sch.

Verleumdungen von Mgr. Aloysius Stepinac,
Erzbischof von Agram

Es ist sehr bedauerlich und sehr bezeichnend, daB in der links-
freisinnigen «Nationalzeitung» von Basel (Artikel «Tito und der
Vatikan», Nr.596 vom Dienstagl dem 23. Dezember 1952) von
Erzbischof Stepinac geschrieben wird: «Erzbischof Stepinac war
nun einmal ein aktiver Mitarbeiter des Pawelitsch-Regimes, und
der Papst hat ihn im September 1942 zum Militdrvikar der
Ustascha-Truppen ernannt. Er gilt als die treibende Kraft der
Zwangskonvertierung der orthodoxen Serben in Kroatien und
Bosnien usw.» Es ist wirklich bedauerlich und bezeichnend, daf3
sich eine gewisse Presse in der Schweiz zum Lautsprecher der
titokommunistischen Tiraden und Verleumdungen hergibt. Es ist
erwiesen, daB sich Mgr. Stepinac in Kkeiner Weise fiir die
Zwangskonversion der Orthodoxen mifZbrauchen lieB3, welche vom
Pawelitsch-Regime aus nationalistischen Motiven betrieben

wurde. DaB3 auch unter einem Pawelitsch-Regime Militédrseel-
sorge notig war und betrieben wurde, kann nur verbohrte Vor-
eingenommenheit beanstanden und als Kollaboration bezeichnen.
Im ubrigen wére es wohl einem Kroaten nicht zu verdenken,
wenn er ein nationales Kroatien erstrebt oder gebilligt hitte,
das Land und Volk aus der Rolle eines bloBen Objektes der Poli-
tik herausgenommen und selbstidndig gesehen hitte. Die Kroa-
ten hatten ihre Erfahrung gemacht mit der Donaumonarchie
und besonders mit dem ungarischen Magnatentum wie mit den
Balkanesen von Belgrad. DaB die Aspirationen im selbstédndigen
Kroatien von Pawelitsch keine ideale Erfiillung fanden, ist be-
dauerlich. Jedenfalls ist die jetzige Lage unter Tito noch viel
weniger ein Ideal fiir einen nationalen Kroaten. Wir in der
Schweiz haben jedenfalls keinen Grund, gegen kroatische Be-
strebungen nach nationaler Selbsténdigkeit und Unabhéingigkeit
Stellung zu nehmen. Religios-kirchlich war das Ministerium von
Mgr. Stepinac in jeder Hinsicht untadelig, ja vielfach erwiese-
nermafllen heroisch, zur Zeit der deutschen Besetzung wie unter
dem Kommunismus, durch das Eintreten fiir Recht und Gerech-
tigkeit, durch Karitas an Verfolgten und Notleidenden ohne
Unterschied der Partei, der Konfession und Nationalitit. Pawe-
lisch war kein Heiliger, aber Tito ist es noch weniger, und die
Stellung zu Mgr. Stepinac darf nicht mit politischen Ressenti-
ments begriindet werden, selbst wenn man damit der katholi-
schen Kirche eins auswischen zu kénnen glaubt! A. Sch.

Personliche Nachrichten
Bistum Basel

H.H. Alois Hasler, bisher Pfarrer von Giittingen (TG), wird
die Pfarrei DuBnang (TG) iibernehmen.

Bistum Chur:

H.H. Joh. Baptist Tschuor, Pfarrer in Schaan (Liechtenstein),
ist zum Dekan des liechtensteinischen Dekanates ernannt wor-
den. H.H. Rochus Rampa, bisher Kaplan in Prada (GR), ist
als Pfarrer von Soazza (GR) bestellt worden, wihrend dessen
bisheriger Pfarrer Philipp Menghini die Kaplanei von Prada
ubernahm. H.H. Robert Zeller, bisher Vikar in Hasli-Biilach
(ZH), wurde Kaplan in Vals (GR), und H.H. Johann Andreoli,
bisher Kaplan in Curaglia (GR), wurde Pfarrer von Fellers (GR).
Der Neupriester Heinrich Baumgartner wurde zum Pfarrprovisor
von Morissen (GR) bestellt.

Bistum Lausanne-Genf-Freiburg:

H.H. Moritz Schorderet, bisher Pfarrer von Grolley (FR),
ibernahm die Kaplanei von Rueyres-Treyfayes (FR). H.H. Ste-
phan Dumas hat als Pfarrer von Echarlens demissioniert und
wurde durch H.H. Alphons Maillard ersetzt, bisher Pfarrer von
Surpierre.

Rezensionen

Heinrich Krug: Paulus. Weihedrama. Panta-Verlag, Ziirich.
1950. 70 Seiten.

Das Weihedrama des Lebens Pauli entfaltet sich in drei Akten
und zeigt den Verfolger Saulus, seine Bekehrung und sein Apo-
stolat, alles gestiitzt auf Grund des Alten und Neuen Testamen-
tes. Wer fiir die Laienbiihne neben dem Mysterienspiel auch das
biblische Drama pflegen will, hat hier eine brauchbare Unterlage,
welcher die gewaltige Personlichkeit und das gewaltige Werk
des Volkerapostels Paulus Kraft verleihen. A. Sch.

Paul Claudel: Der Schrei aus der Tiefe. Ferdinand Schoningh,
Paderborn 1948. 83 S. brosch.

Das Béndchen bietet eine Auswahl aus frithen Dichtungen
Claudels, denen eine kleine allgemeine Einfithrung und vor allem
die Geschichte der Bekehrung Claudels (von diesem selbst) vor-
angestellt ist. A. Sch.

Arthur Rich: Die Anfinge der Theologie Huldrych Zwinglis.
Zwingli-Verlag, Zurich 1949, 180 Seiten, broschiert.

Der erste Teil zeigt Zwingli unter dem EinfluB von Erasmus
von Rotterdam, der zweite Teil den Einflufl Luthers auf Zwinglis
Entwicklung zum Reformator. Zwingli will nie unter dem Lehr-
einflu Luthers gestanden haben, sondern selbstdndig vorge-
gangen sein. Der dritte Teil handelt denn auch von dieser selb-
stindigen Wendung Zwinglis zur Reformation. A. Sch.

15



Altftiitten (Jt. Gallen)  Tel.(071) 75649

XX AXKKXKXAKXXXXX

Kirchen -Vorfenster

in bewéhrter Eisenkonstruktion erstellt die lang-
jahrige Spezialfirma -

Joh. Schlumpf AG.
Steinhausen
mech. Werkstitte

Verlangen Sie bitte unverbindlichen Besuch mit
Beratung und Offerte. Tel, (042) 41068

IX XXX XK XK KX KX

Prosiaja-Leiden

Beschwerden beim Wasser-Ldésen

Magen- und Darmleiden (auch Geschwiire), Leber-, Nieren- und
Gallenleiden werden ohne Operation mit Erfolg behandelt im
Sanatorium Brunau, Zirich, Brunaustrafe 15. — Auskunft:
Telefon (051) 25 66 50.

GlockengieBerei
H.Riietschi AG., Aarau

Kirchengeldute

Neuanlagen und Erweiterungen
UmguB gebrochener Glocken
Glockenstiihle

Fachmannische Reparaturen

Glockenturm
Schweiz. Landesausstellung
Zirich 1939

MeBweine

sowie Tisch-u.Flaschenweine
beziehen Sie vorteilhaft bei

Fuchs &Co.,Zug
Telephon (042) 4 00 41
Vereidigte MeBwelnlieferanten

Inseraten-Annahme durch Rédber & Cie.,
Buchdruckerei, Luzern, FrankenstraBe 9

Die einspaltige Millimeterzeile
oder deren Raum kostet 14 Cts.

MeBwein

sowie in- und auslindische

Tisch-und Flaschenweine

empfehlen

Gebrader Nauer, Bremgarten
Weinhandlung
Tel. 057 /71240

@ Beeidigte MeBweinlieferanten

'MeinenKunden

danke ich auch im Namen meiner
treuen, langjahrigen Angestell-
ten und unserer 20 Kinder, deren
tdgliches Brot durch Ihre Auf-
trage und unsere Arbeit im Jahre
1952 gesichert wurde,

Alle Kundenwiinsche zu erfiil-
len, war auch mir unmoglich, und
ich danke speziell auch jenen
Kunden, die in Giite auf Fehler
aufmerksam machen, die keinem
Betriebe erspart bleiben., Als
Vermittler in- und ausléndischer
Fabrikanten oder Kiinstler zur
Kundschaft ergeben sich trotz
allseits bester Absicht oft Hin-
dernisse, oder Mingel, und ich

bin, wie jeder Lieferant, fiir
diesbeziigliche Nachsicht er-
kenntlich.

Ich hoffe, die mir vom Herrgott
zugedachte Arbeit zu seiner Ehre
und Ihrer Befriedigung im Jahre
1953 verrichten zu kénnen, Mit
den besten Wiinschen fiir Ihre
Gesundheit und, Gottes Segen im
neuen Jahre

J. StréBle, Kirchenbedarf, Luzern

Tochter sucht Stelle zur

Aushilfe

in Kaplanei oder evtl. in Sermi-
nar. Gute N&h- und Flickkennt-
nisse. Bescheidene Anspriiche.
Adresse unter 2674 erteilt die
Expedition.

Turmuhrenfabrik J. G; Baer

Sumiswald
Gegriindet 1826 - Telephon (034) 415 38

Das Vertrauenshaus fur beste Qualitét
und ‘gediegene Gestaltung

Priesterkragen nach Militarmodell

Wegen vorgeriickten Alters habe ich mich entschlossen mein
groBes Lager in Priesterkragen aufzugeben. Ich verkaufe diese

per Dutzend zu Fr. 13.50

zuziiglich Porto. Bei Bestellung erbitte einen Musterkragen,
weich oder gebiigelt, und genaue Halsweite,

F. KEEL, Postiach, Rorschach

16



	

