
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 120 (1952)

Heft: 31

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KHWEIZER1$<HE

KIRCHEN-ZEITUNO
Redaktion: Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof. theol., Adligenswilerstraße 8, Luzern. - Tel. 2 65 93

Verlag und Expedition: Räber & Cie., Buchdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstraße 7—9, Telephon 2 74 22.
Abonnementspreise: jährlich Fr. 14.—, halbjährlich Fr. 7.20 (Postkonto VII 128) - Ausland: zuzüglich Versandspesen.
Einzelnummer 30 Rp. - Erscheint am Donnerstag - Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder deren Raum 14 Rp.
Schluß der Inseratenannahme jeweils Montag morgens. Jeder Offerte ist zur Weiterleitung 20 Rp. in Marken beizulegen.

Luzern, 31. Juli 1953 HO. Jahrgang • Mr. 31

Inhaltsverzeichnis: Der Buddhismus, eine Gefahr aus dem Fernen Osten — Glaubenstreue in China •— Allerlei über Alten-Seelsorge —
Einladung des österreichischen Katholikentages an die Schweizer Katholiken — Aus der Praxis, für die Praxis — Rezensionen

V-

1-H

o

6)
tü

Der Buddhismus,
eine Gefahr aus dem Fernen Osten

Unter den dem Christentum feindlichen Strömungen ist
auch der Neu-Buddhismus zu nennen, der in Europa und
Nordamerika Förderer und Literaturzentralen für seine
Propaganda hat. Was diesem neufrisierten Buddhismus
seine Zugkraft im Kampf gegen das Christentum geben soll,
sind kurzweg Pantheismus, Nirwana-Nihilismus und Selbst-
erlösung. Diese heidnischen Lehren sind bei uns im Westen
durch die ungläubige Philosophie in antichristlichen Kreisen
längst zuhause, ohne besondern, neuen Modeimport aus den
asiatisch-buddhistischen Ländern.

Der eigentliche Buddhismus in seinen zahllosen Schattie-
rungen, teilweise noch mit grausamem Götzendienst, hat in
Indien, China, Korea, Japan, Indonesien usw. um die 500
Millionen Anhänger. Abgefallene und Ausrangierte der
Christenheit der Alten und Neuen Welt lechzen besonders
nach solch exotischem Religionsersatz aus dem Fernen
Osten. Die moderne Gottlosenbewegung in ihrem Haß gegen
das Christentum preist den Buddhismus als die passende,
zukünftige Religion, weil die atheistische «Moral» ihnen ent-
spricht, ohne göttliche Gebote und kirchliche Dogmen. Ihr
Buddhismus ist ihnen eine Buhlerei mit selbstverschuldetem
geistigem Elend. -— Die buddhistische «Aszetik» des Ostens
zeigt oft widerliche Fratzen, bemitleidenswerte Fanatiker und
«Büßer», auch stumpfsinnige Faulenzerei. Aber gewisse
Hypermoderne bei uns stoßen sich nicht daran, weil sie
selber manchmal dem Aberglauben in Astrologie, Okkultis-
mus und Fetischismus huldigen. Der Buddhismus träumt
von Selbsterlösung vom physischen Übel und bleibt darum
eine pessimistische Weltanschauung bis zum Versinken ins
Nirwana.

Freilich finden sich auch im Buddhismus, wie bei allen
Heidenvölkern, allgemein gültige Wahrheiten, als Samen-
körner Gottes in der «anima naturaliter Christiana». Es ist
zu hoffen, daß berufene Forscher im buddhistischen und vor-
buddhistischen Indien noch religionsphilosophische Weis-
heiten finden, die im Christentum verwendbar sind. Der
Kommunismus bringt heute in die fernöstliche Ver-
worrenheit eine Bosheitsdiktatur des Antichrists. Ist es wohl
ein Vorsehungsplan, jene Völker in ihrer buddhistischen

Verfilzung geistig aufzuackern und für die christlichen Tota-
litätsansprüche der göttlichen Wahrheit und Liebe vorzu-
bereiten? Auf jeden Fall ist es zeitgemäß, den Buddhismus
in seinem Werden und Wesen näher kennen-
zulernen, der mehr das Delirium einer Rasse, als eine
Zukunftsreligion ist. Wir dürfen aber unsere Ansichten nicht
nach beliebigen Quellen und Zeitschriften bilden, die in
europäischen und amerikanischen Großstädten zirkulieren
und einen modern frisierten Neu-Buddhismus kolportieren,
der besonders bei sog. «Gebildeten» Anklang findet. Vielen-
orts haben solche Schwärmer mitgeholfen, eigentliche
Buddhagötzentempel zu errichten. Solche Strömungen kennt
man in Amerika und Europa schon seit bald 100 Jahren.
Heute macht dieser Linksrummel bei ausrangierten «Chri-
sten» immer mehr von sich reden, auch in der Schweiz, wo
in Zürich auch eine buddhistische Zeitschrift «Die Einsicht»
herauskommt.

Zum voraus muß man wohl beachten, daß es einen ur-
sprünglichen und einen neuern Buddhismus gibt, der Jahr-
hunderte nach Buddha, erst in unserm christlichen Zeit-
alter ausgebildet worden, um nach auswärts salonfähig zu
werden. Durch spitzfindiges Philosophieren wurde ein Ab-
solutes, eine Art «höchstes Wesen» (ohne wahren Gottes-
begriff) mit seinen Emanationen in den Mittelpunkt der Spe-
kulation gezogen. Ums Jahr 1000 wurde auch die konfu-
zianische Weltanschauung Chinas durch Indien beeinflußt
und so mit andern Nachbarländern eine gewisse Kulturein-
heit geschaffen.

Wenn heute der Buddhismus von Apostaten eine ideale,
dogmenlose, pantheistische Zukunftsreligion genannt wird,
mit Humanität und Wohlwollen gegen jedes Lebewesen, tole-
rant gegen jede Konfession, wollen wir uns nicht bluffen
lassen. Man weiß ja, daß echte Buddhisten keiner Laus
etwas zuleide tun, aber dafür Christen grausam martern
können! So ist es auch mit der Toleranz von Buddhismus-
freunden im Westen, wo humanitätsphrasentriefende Ge-
heimmächte der Antikirche den Katholizismus bekämpfen.
Und wie steht es mit der von unsern Gegnern gerühmten
Humanität und Karitas im buddhistischen Osten? Anläß-

381



lieh der buddhistischen Konterenz in Tokio im Oktober
1934 schrieb die größte Zeitung «Hokkai-Times» : «Es gibt
in Japan eine Unmasse Schwindsüchtige und Aussätzige,
aber nur für den zehnten Teil wird etwas gesorgt. Wenn die
Millionen von Buddhisten und ihre 100 000 Führerbonzen
sich zusammentäten, wäre es leicht, dem Übelstand abzu-
helfen. Aber es müssen Menschen vom fernen Europa kom-
men, damit etwas geschieht, der Buddhismus hält keinen
Vergleich mit dem Christentum aus. In sozialer Tätigkeit
leistet der ganze Buddhismus, der Hunderte von Millionen
Anhänger hat, nicht einmal so viel wie eine kleine christ-
liehe Gruppe.»

Schließlich wollen wir uns bei der Umschau nach Lehren,
Wirken und Gehalt des Buddhismus nicht täuschen lassen,
wenn wir auch in einer katholischen Missionszeitschrift bloß
ein paar Sätze über «fromme buddhistische Mönche» lesen,
wo nicht weiter auf das schwere Thema eingegangen wird.

1. Wie kam es zum Buddhismus?

Bevor im 2. Jahrtausend v. Chr. die kriegerischen, natur-
freudigen Arier vom bergigen Nordwesten Asiens in das
Tiefland des Indus und Ganges hinabzogen, hatten sie schon
eine bedeutende Kulturstufe erreicht, was die Veda-Samm-
lung von 1000 lyrischen Hymnen zur Verehrung der Natur-
gottheiten beweist. Der Glaube an ein allerhöchstes geistiges
Wesen war aber altarische Überlieferung. Mit den dunkel-
farbigen Eingebornen vermischt, kam es zum indogermani-
sehen Riesenvolke. In den schwülen, tropischen Niederungen
wurden die ehemaligen Arier vielfach träumerisch und
energielos. Darum nahm etwa 1000 v. Chr. eine grüblerische
Spekulation zu, die dem nordischen Partner schon etwas im
Blut gelegen war. Weisere legten dar, daß hinter der Viel-
heit von Naturgöttern und Dämonen, hinter allem schein-
und trugvollen Wechsel eine Urkraft, das All-Eine (Brah-
man) liegt, d. h. wenn menschliche Kultleistung (Brahma)
und Weltseele (Atman) sich vereinigen.

Die Wechselfälle des Lebens machen die Erde zur Stätte
der Schmerzen. Weil die Indogermanen in Indien den Glauben
an die Seelenwanderung trafen, wurde man pessimistisch
und fragte sich immer mehr: «Was schafft uns Erlösung
aus diesem ständigen Wiedergeborenwerden?»

Eine religionsphilosophische Antwort lautete: «Sobald die
Erkenntnis da ist, daß man eins ist mit dem ,All-Eins',
ist die Erlösung da.» Aber mit diesem Wissen muß das Be-
gehren, die Anhänglichkeit an die Güter der Welt aufhören.
Wer das Leben verneint, kann erst weise träumen, über-
haupt: der wahrhaft Erkennende ist der Erlöste!

Damit war man von der gesündern Veda-Zeit weg bei der
krankhaften Weltflucht angelangt. Die Lehrmeister dieses
«Spintisierens» wurden «Buddhas» d. h. Erken-
n e n d e, Erhabene, genannt. Der berühmteste Buddha war
Gotama Sakya (560—480 v. Chr.). Er war schon als
16jähriger mit drei Frauen verheiratet, führte ein üppiges
Genießerleben, bis er angeekelt im Lebensüberdruß Frauen
und Kinder verließ und 50 Jahre lang Stadt und Land durch-
zog und hochbetagt an einem schweren Magenleiden gestor-
ben, weil er zuviel «Elenfleisch» gegessen habe. Seine Haupt-
lehren sind: Alles ist Leiden im Leben; das Begehren zum
Sein und Tun muß vernichtet werden; Rettung ist rechtes
Sichversenken, was Erlösungszustand bedeutet. Dieser
Hauptbuddha hatte keine philosophische Metaphysik, keine
All-Eins-Lehre der Vedantaphilosophie, keinen Schöpfer,
keinen Gott, kein Gebet, kein bleibendes Ich der Seele;
darum besteht eigentlich ein Widerspruch mit der Seelen-

wanderungslehre, die bei ihm so viel passiven Weltschmerz
auslöste.

Der Buddhismus war eine Reaktion auf das Ka-
stenwesen des Brahmanentum (mit Kasteiungen
usw.), das sich 1000 und 600 v. Chr. an die vedische Periode
anschloß und heute noch eine große Rolle in Indien spielt.

2. Die buddhistische Ethik
steht höher als die eben dargelegte «Glaubenslehre», aber
sie hat doch negativen Charakter, weil sie weltflüchtig und
kulturfeindlich ist! Freilich zeigt sie Wohlwollen gegen jedes
Lebewesen, keines sollte getötet werden. Erst wenn über-
handnehmende Affenrudel die Dächer der Götzentempel auf-
reißen und die Besucher mit Ziegeln bewerfen, geht die Ge-

duld langsam aus. Man lehrte auch eine gewisse läuternde
Arbeit am eigenen Ich, die manche befolgten : Du sollst nicht
stehlen, nicht lügen, dich nicht berauschen usw. Aber die
buddhistische Askese artete oft in hysterisch-pathologische
Zustände aus. Diese krankhafte Selbsterlösung wurde eben
nicht wegen Gottes Lohn oder Strafe geübt. Darum wird der
Buddhismus genannt: «Ein Spiritualismus ohne Seele, eine
Moral ohne Freiheit, eine Tugend ohne Pflichten, eine Liebe
ohne Herz, eine Welt ohne Natur und ohne Gott.» Der
Buddhismus lehrt selber in seinem heiligen Text: «Wer ein
vollkommener Buddhist (Schamane) werden will, muß einem
Menschen ähnlich werden, dem die vier Extremitäten abge-
schnitten sind.» Solche Zerrbilder von Moral zeitigten viel
halluzinierte Bonzen, aber keine Heilige!

Diese verkrampfte Erlösungsreligion des Buddhismus war
und ist nicht für das breite, normalere Volk, nicht für die
«Mühseligen und Beladenen», also nicht universell wie die
Lehre Jesu Christi. Darum wurde der buddhistische Atheis-
mus etwas zurechtfrisiert und aus dem Begründer der Go-
tama Buddha, dem bloßen «Lehrer für eine Erlösung», in
Nachahmung christlicher Wahrheiten, ein «Gott-Erlöser»
gemacht. Aber die Hauptsache fehlte: Von Sündenschuld
erlösen konnte er eben nicht, so wenig als unsere modernen
Selbsterlöser mit ihrer Philosophie der Hoffnungslosen.
(Siehe Schopenhauer, Hartmann usw.)

Der Buddhismus ist und bleibt die Religion der Faulheit.
Darum kam in Indien der energische Islam so voran und
wurden die Zustände in China immer trostloser, seit der
Buddhismus Staatsreligion geworden. Aus gleichen Gründen
haben auch dekadente Kreise im Westen eine Vorliebe für
buddhistische Lehren mit pantheistischem Monismus, wo der
eigene «Geist» in der Universal-Weltseele zu verschwinden
hat.

3. Das Christentum und seine Parallelen mit buddhisti-
sehen Lehren?

Die Heilsbotschaft Jesu Christi war und blieb eine univer-
seile, ist lebensbejahend und kulturfördernd, fordert zu stän-
diger seelischer Wiedergeburt für das Reich Gottes auf. Das
Christentum hat gottfrohe Heilige, will nicht pessimistische
Anhänger. Jesus gab Gnadenmittel mit äußern Zeichen, um
die Völker leichter zu lehren. Das ist Weisheit, nicht Ver-
äußerlichung, wie manche einwenden und in der Religion
keinen Vermittlungsschlüssel möchten. Der berühmte Sozio-
loge Adam H. Müller schreibt: «Immer ist bei Christus der
Schlüssel, den man haben muß, bevor ein Grab des Alter-
turns oder ein Heiligtum der Erde sich auftut.» Jesus hat
auch genug zur Vereinheitlichung angeleitet, zum allerwich-
tigsten «Einen», z. B. «Eines ist notwendig», das Haupt-
gebot der Gottes- und Nächstenliebe. «Suchet vor allem das

Reich Gottes und seine Gerechtigkeit.» «Was nützt es dem

382



Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt, an seiner Seele

aber Schaden leidet?» Für freiwillige Mehrleistungen hat
er die evangelischen Räte gegeben. Von «östlicher Weisheit»,
«Vereinigung der Seele mit dem Göttlichen», haben wir un-
vergleichlich mehr als alle andern, in der hl. Eucharistie,
und können zu jeder Zeit die vollendete Gottvereinigung und
Gotteskindschaft haben. Statt «buddhistischer
Versenkung» haben wir die Gewissenserforschung, Be-

trachtung, Exerzitien, um das Alltagsleben weniger entarten
zu lassen.

Das Ziel buddhistischer Religiosität ist nicht Welterneue-
rung und Dienst am Nächsten, sondern Versuch einer ver-
krampften Selbsterlösung, d. h. Entrinnen aus den Banden
der Weltverkettung.

Christliche Erlösung aber ist die Erneuerung der Welt in
Christus, durch Gottes Wort. Wie Forscher im Osten beob-
achteten, hat der Buddhismus den Leuten nichts gegeben,
was sie von den Heiden unterschiede. Der Buddhismus
machte überall Zugeständnisse an die Religionen, die er vor-
fand. Man findet den vergötzten Buddha überall im Kreise
der alten heidnischen Landesgötter sitzen. Statt die Götzen
zu vertreiben, wie er vielleicht beabsichtigte, vermehrte er
noch ihre Zahl um einen, der er selber war.

Der alte Buddhismus hat freilich auch gemerkt, daß die
sichtbare Welt nicht das absolut Gute und Ware ist, aber
er hat dafür leider das «Nichts» als das Absolute gehalten,
das Nirwana, darum die unsinnigen, abstoßenden Übertrei-
bungen, um zu solchen Zielen zu kommen. So sind auch mo-
derne Abgefallene, die nichts Absolutes und Übernatürliches
über sich anerkennen und vom Christianisieren am Mitmen-
sehen nichts wissen wollen, auch beim pessimistischen Nihi-
lismus gelandet, also eine Art «Neu-Buddhisten»

Derartige Menschen, die Gott gnadenlos gleichsam vor
die Türe gestellt haben, tauchen über Nacht als Freunde
des Buddhismus auf, der ihrem schlechten Gewissen und
ihrer Moral zu entsprechen scheint. Sie haben mündlich oder
schriftlich manchen Brocken aufgefischt, es kämen ja im
Leben Jesu und Buddhas ähnliche Züge vor. Auch in Buddha-
biographien sei die Rede von einer wunderbaren Geburt,
der Versuchung durch Mara, von Fasten, Jüngern, von Leh-
ren erbarmender Liebe, von Kampf gegen Gegner usw.

Was ist darauf zu antworten? Wie die vergleichende Reli-
gionsgeschichte dartut, handelt es sich auf keiner Seite um
wesentliche Abhängigkeit, aber eher ist das" buddhistische
Schrifttum vom christlichen beeinflußt worden als umge-
kehrt. Schon die Einflüsse des jüdischen Exils drangen weit
über Babylon hinaus. Die Inder waren stets dafür veran-
lagt, fremdes literarisches Gut aufzunehmen und ihrem
Schrifttum einzuverleiben. So hat man auch Stücke aus den
Büchern Moses dort gefunden, die als altindisch ausgegeben
worden sind. Der Verkehr von Westen nach Osten war
reger als umgekehrt. Der bedeutende Indienforscher P.
Dahlmann hat erwiesen, daß der Apostel Thomas bis nach
Indien gekommen ist, wo die Thomaschristen Einflüsse auf
den Buddhismus zurückließen. Die Nestorianer sind als
christliche Sekte bis nach China und Tibet gekommen mit
Einflüssen beim buddhistischen Volk, was man bei Bräuchen
in Tibet sieht. Wenn auch Buddha lange vor Christus gelebt
hat, sind doch die wichtigsten Buddhabiographien erst nach
dem ersten christlichen Jahrhundert entstanden, während
die Evangelien von Matthäus, Lukas und Markus schon um
die Mitte des ersten Jahrhunderts fertig vorlagen! Hätten
sie der buddhistischen Literatur etwas entnehmen können,
würden christenfeindliche Gelehrte schon darauf hingewie-
sen haben. Buddhistische Hauptlegenden mit Anklängen an

die Kindheitsgeschichte Jesu (Krischnalegende) sind nach
Ansicht der Indologen erst im 5. Jahrhundert schriftlich
fixiert worden, also unserm Evangelium nachgeahmt, und
anderes dazu. Früher sind oft Inder von unsern Apostaten
veranlaßt worden, dies und jenes, das ans Christentum ge-
mahnte, als altes indobuddhistisches Quellgut auszugeben,
was handgreiflich vom Westen stammte. Der berühmte In-
dologe und Buddhismuskenner Professor R. Garbe in Tübin-
gen, der nicht in unserm Lager stand und bei dem der
Schreibende ein Jahr lang vergleichende Religionsgeschichte
hörte, hat darum den tendenziösen Franzosen L. Jacolliot
vor aller Welt einen «notorischen Schwindler» genannt (an-
dere Urteile zum Thema: Garbe «Indien und das Christen-
tum» 1914, S. 33. Auch nach Abzug der Fälschungen und
allfälligen Nachahmungen sind etwelche Parallelen
begreiflich. Dieser und jener «Weise», Jahrhunderte, ja Jahr-
tausende vor Christus mag als natürlich moralischer Bahn-
brecher auch vom bösen Weltgeist «versucht» und von Geg-
nern verfolgt worden sein, auch gefastet, etwas Schönes ge-
lehrt und Anhänger (Jünger) gehabt haben. Wenn Buddha
sagte: «Du sollst nicht stehlen, nicht lügen usw., ist er noch
kein Vorläufer Jesu, denn solche Zeichen der «anima natura-
liter Christiana» finden sich fast in allen altheidnischen
Religionen. Darum hatten Jesus, das Christentum, die Kirche
überhaupt das Recht, nicht nur Heiden, sondern auch
manche ihrer Spekulationen und Bräuche zu christianisieren.
Jesus brauchte aber kein Vorbild in Buddha, der in einem
seiner zugedichteten «Wunder» «aus Feuer 500 Schiffe ge-
macht»

Den Namen Buddhas findet man zum erstenmal im Westen
bei Clemens von Alexandrien im 3. Jahrhundert. Bekannt-
lieh hatte der Buddhismus auch «Mönche» sonderbarer Art,
von denen es in buddhistischen Satzungen hieß: «Ein
Mönch, der arbeitet, Erde gräbt usw., soll umgebracht wer-
den!» Man kann ja annehmen, daß die Idee des altägyp-
tischen Mönchtums aus dem Osten kommen. Aber die
christlichen Mönche waren von Anfang an mit ihrer Arbeit
stets Pioniere der Kultur. Wenn moderne Buddhisten in
Konkurrenz zum Christentum auch von Humanität und Er-
lösung reden, antworten wir mit Hettinger : «Humanität ohne
Divinität führt zur Bestialität.» Und Newman schreibt: «Er-
lösungslehre ohne Gottesbegriff und ohne Erbschuldlehre ist
nichts anderes als Atheismus». Darum ist der modische Neu-
buddhismus für den Westen keine andere Gefahr, als es
Liberalismus, Loge und Bolschewismus schon lange waren.

S. E.

Quellen: Prof. Dr. Garbe, Tübingen, Religionsgeschicht-
liehe Vorlesungen, (20 Jahre unter Buddhisten).

Prof. Dr. Wecker, Christentum und Buddhismus (Tübin-
gen).

Guido Haßl, Christentum und Buddhismus (Klagenfurter-
Verlag).

R. Pieper (Chinamissionar), «Unkraut und Knospen aus
dem Reich der Mitte» und «Schönere Zukunft», 1938, Nr. 35
(Steyler Verlag).

Grlaiibenstreiie in China
Zur Missionsgebetsmeinung für den Monat August

Ein aus China vertriebener Missionar bezeichnet es als
sein erschütterndstes Erlebnis während des Abschiedes, wie
ihn ein chinesischer Katholik angefleht habe: «Sagen Sie den
Glaubensbrüdern in der Heimat, sie sollen ums Himmels wil-
len beten, daß wir stark bleiben. Sie sollen den Himmel be-

stürmen, daß wir ausharren und den Herrgott nicht verleug-
nen »

383



Aus diesem Hilferuf läßt sich die ganze fürchterliche Not,
in der sich jeder einzelne chinesische Katholik befindet, und
der zermalmende Druck, der auf der Kirche Chinas wuchtet,
deutlich heraushören. Die Katholiken haben bis jetzt helden-
haft bestanden. Drei Verfolgungswellen sind über sie hin-
weggebraust und haben sie nicht zu erschüttern vermocht.
Da waren die Verfolgungen zur Zeit der kommunistischen
Machtergreifung, dann setzte der zermürbende Kalte Reli-
gionskrieg ein, und daraufhin wurde die nationalkirchliche
Bewegung in Szene gesetzt.

Der Heilige Vater hat am 18. Januar dieses Jahres einen
Apostolischen Brief an die chinesische Kirche gerichtet, in
dem er, der doch wie kein anderer über die Lage unterrichtet
ist, den Katholiken folgendes ehrendes Zeugnis ausstellt:
«Auf euch richten sich voll Bewunderung die Blicke und Her-
zen der Katholiken in aller Welt; denn euer Glaube wird in
der ganzen Welt gerühmt» (Rom. 1, 8). Von euch gilt auch
das Wort des Völkerapostels: «Sie wurden gesteinigt, gefol-
tert, zersägt, durchs Schwert getötet, sie, deren die Welt
nicht würdig war» (Hebr. 11, 37).

Die schwerste, weil von den perfidesten und hinterlistig-
sten Angriffen erfüllte Periode war für die chinesischen Ka-
tholiken die Zeit des Propagandafeldzuges für die schisma-
tische Nationalkirche. Längst abgestandene Apostaten und
Leute, die nie einen katholischen Taufschein besaßen, wur-
den zu sogenannten «Komitees fortschrittlicher Christen»
vereinigt, welche die Aufgabe hatten, die Leitung der Chri-
stengemeinden und Schulen an sich zu reißen, die Geistlichen
unter ihre Botmäßigkeit zu bringen und die Katholiken in
die Nationalkirche zu treiben. Man bediente sich dabei harm-
los klingender Schriftstücke, die zu unterschreiben waren
und die dann vor der Unterzeichnung hinterlistig mit andern
Dokumenten ausgewechselt wurden.

Aber obwohl da und dort einige Geistliche und Ordens-
leute unter ungeheurem seelischem und physischem Druck
eine zum mindesten zweideutige Haltung einnahmen — viele
haben ihr Ärgernis in heroischer Weise wieder gutgemacht
—, die ihnen übrigens meist schlecht belohnt wurde, und ob-
wohl die Christen vor die Wahl gestellt wurden, der Natio-
nalkirche beizutreten oder Hab und Gut, Freiheit und Leben
zu verlieren, kamen bei einer Katholikenzahl von annähernd
4 Millionen Seelen nie mehr als 2000—3000 erschwindelte und
erpreßte Unterschriften zusammen.

Die «Internationale Fides-Agentur» schrieb nach Überprü-
fung der verfügbaren Berichte aus China: «Für die National-

kirche, d. h. für die Trennung von Rom, ist eine gewisse An-
zahl von Laien, aber keine Priester und keine Ordensleute.
Weil sie jede Fühlungnahme mit der «Fortschrittskirche»
zurückgewiesen haben, sind etliche 250 chinesische Priester
und Ordensleute und eine große Anzahl von Katholiken ein-
gekerkert, und andere haben bereits ihr Leben geopfert. Alle
Bemühungen, einen Bischof oder Priester als Oberhaupt
einer chinesischen Nationalkirche zu gewinnen, sind voll-
ständig gescheitert.»

Anläßlich der «Feier» des ersten Jahrestages der «Fort-
schrittskirchenbewegung» mußten ihre Hauptdrahtzieher ihr
Fiasko ziemlich unumwunden eingestehen. Es liegen Anzei-
chen dafür vor, daß man jetzt wieder zum offenen Kampfe
übergehen will. Das in Hongkong erscheinende Bulletin der
Pariser Missionare schreibt: «Die Situation hat sich geklärt,
man kann sich darüber nur freuen. Gewiß wird, wenn die
kommunistische Herrschaft weiter dauert, die Vernichtung
der Kirche unvermeidlich sein. Aber die Christen werden
sich, wenn man ihren Glauben offen angreift, in aller Ent-
schiedenheit zur Wehr setzen.»

Der Kirchenkampf geht mit unerbittlicher Schärfe weiter.
Die Energien und die Widerstandskraft jedes einzelnen Ka-
tholiken werden einer wahren Zerreißprobe ausgesetzt. Die
chinesischen Christen sind in diesem unerbittlichen Ringen
weitgehend auf sich selbst gestellt. Waren 1948 noch 28 000
ausländische Missionare im Land, so sind es heute nur noch
etwa 1500, und die Ausschaffungen gehen immer weiter.

Es hat sich aber gezeigt, daß die chinesischen Katholiken
auch dort, wo sie völlig auf sich angewiesen sind, den Kampf
nicht scheuen. Ein wahrhaft heroisches Beispiel gaben und
geben u. a. die chinesischen Priester der Diözese Sichang,
aus der alle ausländischen Missionare vertrieben wurden. P.
Josef Chang, P. Vinzenz Fou und Bruder Albert Ly wurden
erschossen, weil sie sich weigerten, der schismatischen Kir-
chenbewegung beizutreten. Vier andere Priester der Diözese
befinden sich im Gefängnis.

Die chinesische Kirche muß sich vielleicht auf ein langes
Katakombendasein gefaßt machen, wie es einst die japani-
sehen Christen zu fristen hatten. Viele Japaner durchstanden
damals diese harte Zeit mit dem Rosenkranz in der Hand,
den sie von Generation zu Generation weiterreichten. Es muß
einem deshalb mit Trost und Hoffnung erfüllen, wenn ein
Chinese einen ausgewiesenen Missionar, auf seinen Rosen-
kränz zeigend, mit den Worten aufmunterte: «Hab' Ver-
trauen, Pater, mit dem da werden wir durchhalten!» Hm.

Allerlei über Alten-Sieelsor^e
Es ist bezeichnend, daß wir heute eine Alten-Seelsorge

aufziehen müssen. Liegt das am pflegerischen Gesicht un-
serer Zeit, liegt es an der allgemeinen Hilflosigkeit der Masse
Mensch? Liegt hier vielleicht ein lange vernachlässigter
Sektor unserer Seelsorge im neuen Blickfeld' der Betrach-
tung? Ist der Zusammenbruch unseres Familienlebens schuld
am Elend unserer Alten?

Bleiben wir bei der Familie gleich stehen! Auch früher
gab es ein Altleuteproblem, aber es war mehr fürsorgeri-
scher und moralischer Art, es wurde gelöst im Rahmen der
Familie, das heißt die Familie nahm sich der Alten an und
versorgte sie. Wir kennen natürlich viele Fälle und gerade
auch im katholischen Land, in denen die Familie versagte
und den alten Eltern und Verwandten kaum das Existenz-
minimum gewährte. Geiz, herber Bauerntrotz, Lieblosigkeit,
Gefühlsarmut waren Quellen bitterer Leiden für die alten

Leute, die auf die Gnade ihrer Kinder angewiesen waren.
Sowohl innerhalb der Kirche wie außerhalb hatte man das
vierte Gebot Gottes gründlich mißverstanden; dieses war ja
nicht den kleinen, sondern den erwachsenen Kindern gesagt
worden; es sollte die Altersversorgung im Namen des Herr-
gotts sicherstellen. Aber die Nichtbeachtung des Eltern-
gebots und der Elternhilfe lag mehr auf dem moralischen
Gebiet ; Glaube und Lehre blieben unberührt.

Heutzutage trägt auch die Sparte Altenseelsorge wie alle
übrigen Sparten z. B. Mütter-, Männer-, Jugendwerk einen
apologetischen, missionarischen und existentiellen Zug. Wir
ringen um die Rettung der leiblichen und seelischen Existenz
unserer alten Leute; wir wollen verkrampftes und verbitter-
tes Seelenleiden heilen, wir wollen versunkenes Glaubens-
bewußtsein wieder heben und unklar gewordenen Sinn des
alten Lebens wieder zum Leuchten bringen. Mit einem Wort:

384



Wir müssen heute Altersseelsorge treiben, weil auch der
älteren Generation oder wenigstens vielen aus ihr die Glau-
benssubstanz und damit der Lebenssinn abhanden gekom-
men sind. Es ist in der Tat so, daß unsere Alten nicht mehr
verehrungswürdige Denkmäler von einst darstellen, sondern
oft genug seelische Ruinen ohne Leuchten und Wärme. Sie
sind nicht mehr Orakel der Lebensweisheit — ach die Weis-
heit ist ja allenwegen verschwunden —, sondern leere Hül-
sen ohne Inhalt. Sie sind durch das Lebensleid nicht kraft-
voller geworden, sondern weil man ihnen den Glauben raubte,
innerlich haltlos, träge und materialistisch. Die Nähe des

Todes ist für viele kein Anruf, sondern nur ein Schicksal-
haftes Fatum, dem man stumm entgegengeht. Es leuchtet
nicht mehr Gottes Sonne über dem Lebensabend verklärend
und beruhigend, eher gleicht das Ende einer immer mehr
zunehmenden Nacht, die die letzten Lebensjahre verschlingt
wie ein Ungeheuer. Die Trostlosigkeit des heutigen Materia-
lismus wird hier gerade sichtbar.

Damit ergeben sich auch für uns die Aufgaben und Ziele
unserer Altenseelsorge. Sie müssen beginnen im Glaubens-
sinne und enden in der «moralischen Aufrüstung». So möchte
ich einmal den Weg bezeichnen; er ist kein anderer, als wir
ihn im heutigen Seelsorgsleben überall gehen. Nachdem wir
jahrelang eine Erneuerung des Gemeindelebens durch Li-
turgie, Eucharistie und marianische Bewegung anstrebten,
stehen wir heute vor der Aufgabe, das moralische Leben der
Christen, ihr Tugenddasein zu heben und zu bessern. Merk-
würdigerweise wird gerade die Moralisierung des christ-
liehen Lebens das Glaubens- und Gedankengut der heutigen
Menschheit erneuern. Denn jegliche Erneuerung ist ein vita-
1er Akt und vollzieht sich nicht in der Theorie, sondern im
Lebensbezug, nicht im Kultus allein, sondern in der morali-
sehen Lebensführung.

I.

Zunächst müssen wir uns und unsere Alten beschäftigen
mit dem Sinn des Altwerdens und des Alterns. Im
Blickpunkt der heutigen Menschen steht fast überall die
Jugend und das Jungsein, so daß man diese beiden fast als
einen selbständigen Wert begreift, was sie jedoch nicht sind,
weil Jugend wesentlich Vorbereitungs- und Reifungszeit ist
für etwas Kommendes. Vielleicht haben wir aber früher
dieses Vorbereitende zu stark betont und dabei den Eigen-
wert des Jungseins übersehen, den es ja auch gibt, genau
wie es auch einen Eigenwert des Kindseins gibt. Der Heiland
hat diesen Eigenwert des Kindseins sogar als ein Ideal hin-
gestellt mit den Worten: «Wenn ihr nicht werdet wie die
Kinder, werdet ihr nicht in das Himmelreich eingehen!» —
Auch das Altern und Altsein hat seinen Eigenwert, den wir
kennen und weitergeben müssen. Frühere Zeiten wußten
davon und erkannten dem Alter die Führung an, was Weis-
heit, Klugheit und Rat anging; auch die Stärke im morali-
sehen Sinne und die Frömmigkeit war eine besondere Do-
mäne des alten Menschen. Man kann es im großen und gan-
zen sagen: das Alter ist die Zeit der Vollendung im Heiligen
Geiste mit seinen sieben Gaben. Wir hören im Alten und
Neuen Testament von einem Rat der Ältesten, und der
Name ist sogar übergegangen auf uns Priester. Presbyteros
heißt Ältester. Auch der Name Eltern stammt ja schließlich
vom Alter. Wer weiß das heutzutage noch? Wer gibt etwas
auf den Rat der Eltern? Wer achtet das Alter noch? Ja, es

ist so weit gekommen, daß der alternde Mensch sich selber
nicht achtet und den Sinn seines Lebensalters nicht mehr
versteht. Das ist unrecht, denn wer sich selbst aufgibt, der
ist verloren.

Was sagt uns das Schwächerwerden, die Verkrümmung
unserer Glieder, das Sichtbarwerden unserer häßlichen
Charaktereigenschaften? Was melden Ungeduld, Ungüte,
Geiz im alten Menschen an? Nichts Geringeres, als daß der
Kampf um das eigene Ich in das entscheidende Stadium
getreten ist. Bewußt oder noch öfter unbewußt hat dieses
Ich uns das Leben verbittert und verkehrt, nun — im Alter
wird es klar, daß es nur ein Mittel gibt, mit ihm fertigzu-
werden: absterben, sich selbst verleugnen, sein Kreuz tra-
gen. Genau dieses ist der Sinn des Altwerdens: Wenn du
dies nicht hast, dies Stirb und Werde, bleibst du nur ein
trüber Gast auf der dunklen Erde. Das innerliche Absterben
wird durch das äußerliche Absterben bedingt und inszeniert.
Gott gibt uns im Alter eine sehr empfindliche Lektion:
Wenn die Kräfte nachlassen, wenn Schmerzen und Kreuzlein
uns foltern, dann sollen wir uns lösen von der Welt, rein
werden, um Gott zu schauen. Auf diese Gottschau sollen wir
uns vorbereiten. Das Leben ist langsames Sterben, Altern ist
schnelles Sterben. Viele Worte der Heiligen Schrift leuchten
auf: Die Axt ist an die Wurzel gelegt .; wir haben hier
keine bleibende Stätte .; sammelt euch nicht Schätze
auf Erden, sammelt vielmehr Schätze im Himmel

Was sind das für Schätze, für deren Sammlung gerade die
Alterskraft noch genügt? Keine andern als die drei guten
Werke, Gebet, Fasten und Almosengeben. Wir müssen den
alten Menschen hinweisen auf das Beten als Beruf. Das
klingt so abwegig wie Armut als Beruf, und doch kannte die
christliche Vergangenheit beides. Wir haben noch in unserer
Erinnerung den alten Menschen als betenden Menschen, als
täglichen Kirchenbesucher. Dieser Typ scheint in der
Diasporagroßstadt und auf dem Lande weitgehend ver-
schwunden zu sein. Ja, unsere Alten haben das Beten ver-
gessen. Erinnern wir sie daran, wie wichtig das Gebet als
Beruf und als Seelsorgsmittel ist, wie im Gebet wir Verbin-
dung halten mit unsern Lebenden und Verstorbenen! Nicht
nur Verbindung halten wir, die Hand halten wir über sie,
eine mächtige, gnadenspendende Hand. Wir alle wissen um
das Gebet einer lebenden Mutter und wir alle spüren, daß
dies der größte Verlust ist bei ihrem Tode, daß nun niemand
mehr für uns betet. Das Gebet der Toten scheint nicht so
wirksam zu sein wie das Gebet der Lebenden. Vielleicht gibt
es nur auserwählte Seelen, die auch im Jenseits noch die
Kraft der Fürbitte haben. Sie findet der einzelne und das
katholische Volk bald heraus, und auf diesem Wege werden
unsere verklärten Heiligen sichtbar. Was bleibt schließlich
von allen Werken und Taten eines Menschen übrig? Dieses
eine: das Gebet. Die größte Macht auf Erden ist in die
Hände des Schwachen gelegt. Muß es nicht unseren Alten
ein Trost sein, daß sie selbst auf dem Krankenlager noch
etwas, ja Großes wirken können?

Niemals gab es ein häßlicheres und unwahreres Wort als
das vom «unwerten Leben», das seit 1933 so oft gepredigt
wurde. Mit ihm meinte man all die Kranken, Elenden und
Alten, die nicht mehr arbeitsfähig sind. Vom Christentum
sind wir belehrt worden, daß Krankheit und Schwäche auch
Positives in sich haben, daß Leiden nicht Schicksal, sondern
Aufgabe ist, daß größte Fruchtbarkeit aus ihm kommt.
Ähnlich wie aus dem Erlöserleiden unseres Herrn entspringt
aus jedem Christenleiden Rettung und Heilung für die ganze
gesunkene Menschheit. Ja, es gibt nichts Größeres, als durch
Leid und Qualen dem Bilde des gekreuzigten Herrn ähnlich
zu werden. So sieht es die christliche Liebe in der Pflege der
Hilfsbedürftigen. Wie vielen war dieser Gedanke Trost und
Kräftigung. Weltverloren, in einem Winkel des Landes, zur
Erntezeit, fand ich eine alte Frau, gichtverkrümmt, von

385



Schmerzen geschüttelt. «Ja» — sagte die Alte — «es kom-
men auch mal alte Frauen zu mir, aber sie sagen immer:
Mutter, was haben Sie getan, daß Sie so viel leiden müssen?»
Typisch diese Frage des Durchschnittschristen, als ob Leiden
immer Strafe sein müsse! Gerade das Unschuldsleiden ist
Vorgriff auf Gnade für irgend jemanden, vielleicht einen aus
der Verwandtschaft, vielleicht für einen ganz Fremden.
Unsere Opferseelen wissen davon und bringen sich und ihr
Leid Gott zur Sühne dar. St. Theresia vom Kinde Jesu
nannte sich in ihrer Krankheit nicht Opfer der Gerechtig-
keit, sondern der Barmherzigkeit Gottes. Wenn wir hierüber
unseren Alten Augen und Herzen öffnen, wird dann nicht ein
Strom von Kraft und Liebe über sie und aus ihnen fließen?

Es gibt eine Schönheit der Jugend, und jeder beneidet sie

darum, es gibt aber auch eine Schönheit des Alters in ganz
ausgesprochener Form. Worin bestehen sie? In schneeigem
Weiß der vollen Haare? In den frischroten Wangen alter
Männer oder im weichen, verklärten Antlitz freundlicher
alter Frauen? Ich meine: Die Schönheit des Alters besteht
vor allem in der Kindlichkeit des Wesens und in ausgespro-
chener Gütigkeit. Das erstere gibt die Natur in langem
Lebenskampfe, das letzte muß man sich selbst schaffen. Da
liegt die Aufgabe für den alten Menschen. Am leichtesten
werden es diejenigen haben, die von Enkelkindern umgeben
sind. Gewiß gibt es auch eine seelische Krankheit des Alters,
und das ist der Geiz, das Festhalten am Erworbenen. Für die
heutige Situation, bei der vollkommenen Verarmung der
meisten, wird sich das nicht sehr bemerkbar machen, hoch-
stens in Form der Verbitterung. Die Reaktion ist ganz ver-
schieden ; es gibt Menschen, die im Glauben auf das
Gewesene ganz verzichtet haben und zur Harmonie gelangt
sind; es gibt andere, in denen sich der Besitzwille immer
wieder zu wilden Ausbrüchen aufbäumt. Ihnen allen muß
man sagen, daß Gott von ihnen Verzicht fordert und Erge-
bung. Denen aber, die noch besitzen, soll man gerade in der
heutigen Zeit nahelegen, daß es noch viele Möglichkeiten
gibt, zu helfen, besonders der Jugend, die mittellos und hilf-
los dasteht. Hier ist die Gelegenheit, vielleicht die allerletzte
im Leben, sich himmlische Schätze zu sammeln.

Man sieht, wir müssen eine regelrechte Erziehung am
alten Menschen leisten, ihnen die Augen öffnen für die
Möglichkeiten, auch im Alter noch zu bestehen vor Gott und
der Welt. Noch ist ein Wort zu sagen über die Rückführung
der Abständigen. Vielfach findet man verhärtete Naturen,
die es nicht über sich gewinnen wollen, eine ganze Vergan-
genheit zu liquidieren und lange Lebensfehler einzugestehen,
sei es, daß es sich um den Glauben handelt oder um die
Moral, vor allem im Eheleben. Hier hilft nur äußerste Ge-
duld, die oft erst in der Sterbestunde zum Erfolg kommt.
Man muß solchen Leuten sagen, daß der Lebensweg eines
Menschen nicht in steiler Kurve verläuft, um plötzlich abzu-
brechen, sondern im Kreise. Der Mensch, der mit der Ganz-
heitsschau des Kindseins beginnt, endet wieder auf höherer
Ebene in der Ganzheitsschau des Alters. Alte Leute und
Kinder verstehen sich am besten, weil sie dieselbe Lebens-
anschauung haben und das Leben als Ganzes sehen. Vorbei
sind die Jahre des zerstückelnden Verstandes, der überall
Grenzen und Stufen setzte; von der Höhe des Alters über-
schaut man die Landschaft der Dinge in ihren wahren Ver-
hältnissen und Größen, wie der ewige Gott es auch tut. Das
Kleine wird groß, und das Große •— ach, so klein! Das ist
unbedingt ein Gewinn. Nicht umsonst stellt man sich Gott
als «alt» vor, obwohl er die ewige Jugend selber ist. Aber
vielleicht ist Gott näher dem Kinde und daher dem Alter,
als dem kraftvoll strebenden Jugendlichen.

Was die zweite Kategorie der moralischen Defekte unge-
ordneter Ehen alter Leute angeht, so sprechen hier noch
die bestehenden Bindungen sehr stark mit. Dennoch sind
diese Bindungen oft nur in lockerer Form vorhanden, oft
löst der Tod des einen Ehegatten das Problem und macht
den Weg frei zur Gesundung des Seelenlebens. Solange das
nicht der Fall ist, muß man darauf dringen, daß wieder Gebet
und Gottesdienst in das alte Leben einströmt, daß mit dem
Beten wieder begonnen wird. Viele sind in Unkenntnis zur
Lage und glauben sich exkommuniziert, wenn längst der Tod
das unechte Eheband gelöst hat.

Eine große Widermacht ist die Gewohnheit, die alte Men-
sehen vom Empfang der Sakramente abhält, nachdem sie
jahrzehntelang ferngeblieben waren. Die Furcht vor der
Beichte ist geradezu tragisch. Hier hilft aber öfterer Besuch
des Geistlichen, vor allen Dingen am Krankenbett. Der öftere
Besuch löst die Verhärtung des Herzens, besonders, wenn
der Besuchende sich angewöhnt, am Schluß ein kleines ge-
meinsames Gebet zu sprechen. Die letzten Widerstände bricht
dann oft die letzte Not. Man beachte auch, daß lebenslange
Abständigkeit sich wie eine Hornhaut über das verbildete
Gewissen zieht und kaum noch operationsfähig ist. Hier
heißt es mit Klugheit vorangehen und sich oft, besonders bei
Großstadtmenschen, mit der Disposition zu einer allgemeinen
Reue begnügen. Wir alle müssen wieder an die grenzenlose
Barmherzigkeit Gottes glauben lernen, um zum Ziele zu
kommen. Dieses Ziel liegt auf dem Wege der herzlichen
Einfühlung, wahrer Güte und Geduld.

n.
Im großen und ganzen ist die Altleuteseelsorge ein dank-

bares Gebiet. Sie ist wie ein großes Netz, mit dem man zum
letzten Fischfang ausfährt. Es gilt nur noch die Wege
aufzuweisen, die zum Erfolg führen sollen, das heißt
zur Zurückführung der alten abständigen, verhärteten, oft
verbitterten Menschen, deren es vor allem in den Städten
eine Menge gibt, und die einfachhin versacken, ohne Sakra-
mente sterben, wenn man nicht auf sie aufmerksam wird.

Die Tätigkeit der Elisabethenvereine, der Vinzenzkonfer-
enzen, der Karitasstellen ist bei Betreuung der Alten nicht
bloß karitativ, sondern auch eminent seelsorglich wichtig.
Man muß dabei nicht allein die getreuen Schäflein im Auge
haben, sondern vor allem auch die «räudigen». Sie werden
von ihrem Seelenhirten oft recht schroff behandelt, beson-
ders wenn Ehen nicht in Ordnung sind. Natürlich wissen wir
um Schläue und materialistische Einstellung vieler alter
Menschen, die ihren Gewinn gerne wahrnehmen, ohne an
Besserung zu denken. Aber dieses Risiko gehen wir auch
bei gewissen asozialen Familien ein, die immer wieder
unsere Hilfe in Anspruch nehmen; sie müssen ausgehalten
werden «mit Hoffnung wider alle Hoffnung». Die Haupt-
sache ist die gute Sterbestunde; um diese Gnade muß viel
gebetet werden. —• Handelt es sich um Alte, die weder be-

dürftig noch krank sind, aber sich um die Kirche nicht
kümmern, so ist erst recht die nachgehende Seelsorge am
Platze. Ein Seelsorgsbrieflein, das zu verschiedenen Zeiten,
vor allem in der Fastenzeit, ins Haus flattert, wird sicher an
das Herz manches Verhärteten rühren. Es ist immer eine
Ehre für den Seelsorger, sich der Kranken und Alten anneh-

men zu dürfen; hohes Alter kann aber mit Krankheit gleich-
gesetzt werden. Der Caritasverband in Freiburg i. Br. gibt
eine Altenzeitschrift heraus, «Der Feierabend», die gerne
zum billigen Preise monatlich von den Alten bezogen wird.

Altersheime in der Pfarrei sind immer eine Freude, zu-
gleich auch eine Last für den Seelsorger. Sind sie inter-

386



konfessionell, so ist die Betreuung besonders wichtig und
erfolgreicher als bei den Familienalten. Man muß nur auf
dem Posten sein, daß man vor allem die neu Eingelieferten
sofort erfaßt, denn für viele ist die Auflösung des eigenen
Haushaltes eine sehr gefährliche somatische und psychische
Krise. Die katholischen Insassen eines solchen Heimes müs-
sen wenigstens monatlich besucht und ihnen das Sakrament
angeboten werden, denn «Alter ist Krankheit».

Altenkaffeenachmittage, wie sie wohl in allen Pfarreien
gehalten werden, vor allem zu Weihnachten und Ostern, sind
karitativ sehr freundlich, müssen aber auch seelsorglich
nützlich durch entsprechende, auch längere Ansprachen über
die oben aufgezeigten Themata ausgebaut werden. Solche
Themata sind: «Sinn und Schönheit des Alters» (Jung, Die
vier Lebensalter die Ehegesetze der Kirche; — wich-
tig auch für Fälle unter Bekannten und Verwandten! — die
Leiden des Alters und ihre Ueberwindung; Alter und Jugend,
«Wie und was soll der alte Mensch beten?» Gebet, eine Groß-
macht, usw.

Am meisten bewährt haben sich Alteneinkehrtage mit
etwa zwei ausführlichen Vorträgen, Beichtgelegenheit und
Kommunionmesse. Geselliges Zusammensein rundet den Tag
ab. Wenn man in Großstädten solche Einkehrtage organi-
siert, hat man immer eine Anzahl von «Heimkehrern» zu
verzeichnen, garantiert! In den Vorträgen sind wir ausge-
gangen von der Treue als der Tugend des alten Lebens.
«Gott ist getreu», Christus, der getreue Zeuge — sind uns
Vorbilder, deren Wirken wir im eigenen Leben ablesen kön-
nen. Demgegenüber steht unsere Untreue:

1. vor dem Herrgott — wie oft wankten Glaube und
Moral —

2. vor der Kirche — hier ist die Rede ausdrücklich auf
eventuellen Austritt, die Ursachen desselben im Politischen
und Sozialen, die Nachwirkungen auf heute zu bringen ; —

3. vor dem Nächsten — besonders in der Ehe, aber auch
betr. Veruntreuung und Diebstählen, die noch nicht gutge-

macht sind, ungerechte Handlungen. Der ganze Vortrag soll
eine Art Gewissenserforschung sein, die bereits der Vorbe-
reitung zur Beichte dient. Die ausführliche Auslegung der
Ehegesetze ist immer am Platze und findet reges Interesse.
Man bespreche auch die sanatio in radice, die Regelung
wilder Ehen; auch Ehen Geschiedener können durch schrift-
liches Versprechen geschwisterlichen Verhaltens und ent-
sprechende Kontrolle bei der Beichte «saniert» werden.

Im zweiten Vortrag komme man auf die positive Seite des
Alters zu sprechen, seinen Sinn und seine Aufgaben, durch
Gebete, Kreuztragen und gute Werke mitzuarbeiten am
Reiche Gottes bis zur Todesstunde. Man erfülle seine Zuhö-
rer mit dem Gefühl, «Du bist noch zu etwas wert auf der
Erde», man zeige ihnen, wieviel Gutes sie noch leisten kön-
nen, man lasse sie sehen, daß die Laster der Greise Geiz und
Ungüte sind, man erkläre ihnen die Wurzeln dieser Laster
im ungereinigten Geltungstrieb, in der Ichsucht, die beim
alten Menschen, der nur für sich zu sorgen hat, sehr stark
wird. Auch die sieben Gaben des Hl. Geistes lassen sich
positiv in mehreren Themata auf das Alter applizieren.
Überhaupt bietet das Alter recht interessante Perspektiven
auf dem Gebiete der Psychologie und Metaphysik, z. B. des
Grenz- und Enttäuschungserlebnisses, stärkeres Hervortre-
ten des Charakters meist nach der fehlerhaften Seite, Zer-
knirschung und Demut als Frucht der Selbsterkenntnis usw.

Es gibt kaum ein Lebensalter mit so reicher psychologi-
scher und religiöser Frucht wie gerade das Greisenalter.
Wer sich einmal damit beschäftigt hat, zumal wenn er selber
ins Altern kommt, wird erstaunt sein, hier nicht verdun-
kelnde, sondern sinnerfüllende Perspektiven zu finden. Es
mag dann sein, daß einem das Sterben nicht mehr so schwer
erscheint, sondern eher als ein Durchgang zum Licht. Auf
jeden Fall kann man von der Altenseelsorge sagen, daß sie
eine Standesseelsorge ist und notwendig wie jede andere.

Dr. Hch.

Einladung' des österreichischen Katholikentages
an die Schweizer Katholiken

Schon am 7. Oktober 1571 gelang es dem österreichischen
Heer in der Seeschlacht bei Lepanto, einen der ersten und
entscheidensten Siege über die Türken zu erringen. Die dazu
notwendige, fast übernatürliche Kraft schrieben nicht nur
die Österreicher selbst, sondern die gesamte Christenheit der
mächtigen Fürbitte der Mutter Gottes zu, um die das ganze
Heer durch das Rosenkranzgebet flehte. Die Weltkirche hat
der Mutter Gottes durch die Einsetzung des Rosenkranz-
festes am 7. Oktober gedankt. Dieser Sieg der Österreicher
gegen das immerwährende Anstürmen des Islams war von
weittragendster Bedeutung für den Fortbestand und die wei-
tere Entwicklung der abendländischen Kultur in ganz Eu-
ropa.

Als im Jahre 1683 am 12. September nach sechswöchiger
Belagerung und schwerster Beschießung Wiens durch die
Türken das große Entsatzheer zur Befreiung Wiens bereit
stand, war es wieder das innige Gebet der Österreicher und
des Kapuzinerpaters Marco d'Aviano vor dem Muttergottes-
bild am Kahlenberg, welches den geschichtlich denkwürdigen
Sieg über den Halbmond herbeiführte und so das Vordringen
des Islams gegen das christliche Abendland endgültig zum
Stillstand brachte.

Und wieder nach mehr als 250 Jahren steht Österreich,
und besonders Wien, im Blickfeld des Weltgeschehens. Nach
8 Jahren Besetzung durch die Nazi, in denen gegen 400 000
Österreicher und Österreicherinnen ihr Leben einbüßen muß-
ten und unzählige wertvolle Kulturgüter vernichtet wurden,
steht dieses Land seit 1945 nicht nur im Kampf um seine
eigene Freiheit, sondern auch in hartem Ringen um die
Würde und Freiheit des Menschen. Österreich kämpft diesen
Kampf nicht mit Feuer und Schwert, sondern wieder mit den
Waffen des Gebetes. Hunderttausende von Österreichern ha-
ben sich dem Rosenkranzfeldzug angeschlossen, um damit
dem Willen Gottes zu entsprechen und nach der Offenbarung
der seligsten Jungfrau in Fatima für die Bekehrung der Sün-
der und für einen gerechten und dauernden Frieden in der
ganzen Welt zu beten.

Österreich veranstaltet in der Zeit vom 11. bis 14. Septem-
ber 1952 in Wien seinen Katholikentag. Mehr als 250 000
Österreicher außerhalb Wiens und zahlreiche Katholiken aus
allen Teilen der Welt haben bereits ihre Teilnahme angemel-
det. Sonderzüge aus Italien, Frankreich und Deutschland sind
zurzeit in Vorbereitung.

Das österreichische Katholikentagskomitee ladet auch alle
Schweizer und Schweizerinnen zu dieser großen Manifesta-

387



tion des Glaubens und zum stürmischen Gebete um die
Würde und Freiheit des Menschen und einen gerechten und
dauernden Frieden herzlichst ein.

In Basel hat sich das schweizerische Komitee für den

österreichischen Katholikentag gebildet, um es allen Schich-
ten der Bevölkerung zu ermöglichen, zu diesem Anlaß nach
Wien zu fahren. Der Preis für eine 7tägige Reise von Frei-
tag, den 12. bis Donnerstag, den 18. September beträgt ab

Zürich Fr. 173.—, inbegriffen sind Unterkunft und Verpfle-
gung in guten Hotels, das Katholikentagsabzeichen und der
Ausweis sowie Stadtrundfahrten und ein Ausflug in die
Wachau.

Auskünfte und Anmeldungen beim Komitee in Basel:
St.-Jakobs-Straße 53, Telefon (061) 5 8145.

Aus der Praxis, für die Praxis
Pastorelles zur Zeitlage

Von uns Priestern verlangt die heutige Zeit sicher auch
etwas Besonderes. Als geistliche Führer wollen wir zuerst
höhere Anforderungen an uns selber stellen. Das gilt auch

von andern Führerschaften zumal bei noch christlich sein
wollenden Obrigkeiten. Nicht bloß Einrichtungen und Maß-
nahmen, sondern auf der ganzen Linie andere Gesinnungen
und Anforderungen an sich selber werden in der Umgebung
und bei Zeitgenossen etwas umgestalten können. Wir Prie-
ster sollen vorab klare Deuter unserer Zeitläufe sein, denn

nur wenige im Volk wissen heute, worum es eigentlich geht,
und wer, mehr oder weniger maskiert, hinter den unsäglich
traurigen Weltgeschehnissen steht, um bestimmte Kultur-
kampfpläne durchzuführen, wer die Hauptschuld trägt, daß
solches möglich geworden und warum Gott diese Prüfungen
und Strafen zuläßt.

Es handelt sich nicht bloß darum, ob westliche oder öst-
liehe Kriegswaffen siegen. Auch wenn die Uno-Streitkräfte
siegen würden, besonders bei Meuterei und Bürgerkrieg hin-
ter dem Eisernen Vorhang, wäre unsere Sache, d. h. Chri-
stentum und Kirche noch nicht gerettet Am wichtigsten ist
die Entscheidung im großen Geisteskampf! Hat es früher
geheißen, «Hitler in uns», lautet es heute: Der Geist des

bolschewistischen Kommunismus auch bei uns im Westen
bis nach den USA! Ein indischer Philosoph hat vor Jahr-
zehnten schon prophezeit : Europa kann zugrunde gehen,
weil es Religion und öffentliches Leben getrennt hat. Der
bolschewistische Geist ist von den Gottlosen des Westens
gezüchtet worden, auch an gewissen schweizerischen Hoch-
schulen, wie russische Akademiker schon gehöhnt. Auch
viele Richtungen des Irrglaubens machen heute mit, um den
Katholizismus an die Wand drücken zu helfen. Augen auf!

Der bolschewistische Kommunismus ist auf keinen Fall
bloß das Produkt besiegter und verelendeter Nationen, wie
man oft lesen kann, sondern ein großenteils absichtlich
gezüchteter Satanismus, wo auch Diener des Antichrist in
Zylinder und Frack beteiligt sind, dann vorab ein dem tiefer
stehenden russischen Volk aufgezwungenes System moder-
ner Sklaverei, so daß man dort seit Jahrzehnten klagt: Wir
haben eine «Freiheit zum Krepieren». Man malte den Volks-
Stämmen vor, es gelte den allslawischen Nationalismus in
einem Arbeiterparadies hochzubringen, aber Hauptsache
war, aus den kommunistisch dirigierten Massen eine riesige
Handlangerwaffe für antichristliche Geheimmächte zu
schaffen, um ihre internationale Weltrepublik als «Gegen-
kirche» Satans aufzurichten. Unter führenden Kommunisten

in allen Ländern hat es viel entgleiste Akademiker, die nun
als «gestürzte Geister», einen teuflischen Neid und Haß
gegen alles abreagieren, was über ihnen ist. Gottlose Pro-
gramme, die Luzifer als ihren Herrn und Meister auf den
Schild erheben, bringen eine förmliche Dämonie in die ver-
führten, entchristlichten Massen. Darum haben wir in den

paar Millionen der führenden Oberschicht nicht mehr «irrende
Brüder», sondern den Satan vor uns, teilweise auch im
Westen. Hat doch schon Jesus zu Petrus, der ihm die Er-
lösung ausreden wollte, gesagt: «Weiche, Satan!» Was dann
erst heute! Die Gefahren sind um so größer, weil im Westen
zu wenig christliche Grundsätze für Ordnung und Sitte, auch
in Uno-Kreisen. Europa ist daran, die Weltführung zu ver-
lieren, weil es nach dem Beispiel von USA. mehr Angst vor
materiellen, als vor geistigen Verlusten hat. Also Christen-
Verfolgungen Nebensache! Die vermeintlichen Herren der
Welt werden mit der heutigen Dämonie nicht fertig, auch
ihre schweigenden, christlich sein wollenden Trabanten
nicht, sie wollen das Ungeheuer nicht unter ihresgleichen
suchen, bis es ihnen eines Tages beim 5-Uhr-Tee erscheint!

Es gibt kein anderes Rettungsmittel als die katholische
Kirche, ihre Gnadenmittel und ein treues, bekenntnismutiges
Priestertum, wie Gescheite in andern Lagern schon zugege-
ben haben. Darum wollen wir kluge Warner sein, wie einst
Jeremias, der den jüdischen Großen zugerufen, es genüge
nicht, einen großen Tempel und schöne Gottesdienste zu
haben, Gott der Herr wolle andere Gesinnungen.

Wir warnen, daß ein rückwärts orientiertes Christentum,
ein sich selbst anbetender Kulturkatholizismus usw. nicht
retten! Ein falscher Pazifismus bringt keinen wahren Frie-
den, nur einen falschen, gefährlichen, wie wenn man mit
Satan diplomatisch zu Tische sitzen wollte. Im Kampf gegen
die Dämonie braucht es vor allem priesterlichen Einsatz,
täglichen Exorzismus, leuchtendes Beispiel, ständige Sühne-
opfer und die Führung dazu, besonders bei der heranwach-
senden Jugend, die Eroberungsziele sehen will. Lassen wir
im Volke schriftliche Gelöbnisse machen, namentlich für
Missionszwecke, wenn das Unheil abgewendet wird. Also
kein Pessimismus, aber auch keine schlafende Leisetreterei,
wenn wir wollen, daß der kollektive Wahnsinn, die Flut der
Massenbesessenheit sich am Felsen Petri brechen möge. S. E.

Gedanken zum Thema «Volkssprache in der Liturgie»
Die Artikel von F. M. interessierten viele Leser sehr und

in vielen Punkten können sie ihre Wünsche mit denen des
Autors vereinen. Im allgemeinen aber darf man nicht unter-
lassen, zur Vorsicht zu mahnen. Als Begründung dafür einige
Erfahrungen bezüglich eines liturgischen Werkes; denn dazu
darf man auch das neue deutsche «Officium Divinum Par-
vum» von P. Hildebrand Fleischmann rechnen, das nun wohl
in alle Kongregationen der Schweiz, die nicht Chorgebet
haben, Eingang gefunden hat, und zwar beinahe triumphal.
Ein verkürztes, vereinfachtes deutsches Brevier an Stelle des

ständig gleichen marianischen. Mit den Ordensschwestern
freuten sich auch viele ihrer geistlichen Betreuer und führ-
ten sie gerne in den immerhin noch ungewohnten Gebrauch
ein. Der Verfasser selber muß es geahnt haben, daß nicht
immer alles so glatt gehen werde, warnt er doch in den Vor-
bemerkungen davor, sich verwirren zu lassen von Ratgebern,
die die Rubriken des großen Breviers auf dieses kleine an-
wenden wollen (also nur Rubriken, nicht Text!), man solle
sich genau an die Angaben des Buches halten. Die Umfrage
zeigt aber, daß diese Warnung sehr wenig beachtet wird,
ohne aber die Rubriken des großen Breviers zu befolgen. Es
gibt eben gar viele «Rubrizisten». Außerdem lösen die weni-

388



gen Angaben noch lange nicht alle Zweifel. Der Autor selber
ist zudem der Meinung, daß jeder sie selber lösen solle. Aber
nicht nur bezüglich des Wie findet sich die größte Verschie-
denheit, sondern auch bezüglich des Was. Die einen ziehen
diese oder jene Höre vor, lassen einzelne weg, lesen von den
Festen die beliebigen aus und fügen andere ein. Weitgehende
Vorarbeiten an einem ganz einfachen Diarium für die Beter
des kleinen deutschen Offiziums, hauptsächlich bezüglich der
Psalmen und der richtigen Vespern, mußten ad acta gelegt
werden, weil es von allen Seiten hieß: wir haben be-

sondere Verhältnisse oder wir machen es so

usw. Nun, dieser Sternennebel mag auch seine Berechtigung,
sogar Schönheit haben wie die Milchstraße am Himmel, aber
weder da noch dort kann man drauskommen. Gewiß gibt
es noch keine allgemeinen Vorschriften, was und wie man
dieses Brevier oder überhaupt ein deutsches Brevier beten
soll, aber die Freude, daß nun so viele Hunderte, ja Tausende

von Betern das gleiche Gotteslob verkünden, kann bei dieser
Willkür nicht mehr besonders groß sein. Auch ist die Frage
aufzuwerfen, ob man dann wirklich die Ablässe gewinnen
kann, die Rom durch Vermittlung des hochwst. Bischofes
jenen geben kann, die sie durch das marianische Offizium
hatten gewinnen können.

Die Leitung der Kirche wird kaum so lebensfern sein, daß
sie derartige Gefahren übersieht, die bei der Zulassung von
lebenden Sprachen der liturgischen Einheit drohen. Daß sie
deshalb nur höchst vorsichtig nachgibt, ist ganz am Platze.
Zuerst müßten sich alle Vertreter einer Landessprache voll-
ständig einigen können über ihre Vorschläge, textlich und
rubrizistisch. Ja, da es sich um eine katholische Sache han-
delt, und alle Sprachen das gleiche Recht verlangen könnten,
müßten sogar alle einig sein und gar versprechen, sich dann

an den Entscheid Roms zu halten. Darum müßten auch in
der Landessprache einheitliche Drucktexte bestehen, nicht so

verschieden, wie es jetzt jedes Missale haben will. Wer bringt
eine solche lückenlose Einheit zustande, wenn sie nicht ein-
mal beim zarten und frommen Geschlecht eines kleinen Lan-
des möglich ist?

Es ist gut, daß F. M. nur leise vom Kanon der Messe spricht
und vorsichtig mit «müßte» und «würde». Denn man darf
das paulinische Wort von der Verkündigung des To-
des Christi nicht zu sehr pressen oder verallgemeinern.
Christi Opfertod, also auch die heilige Messe, ist nicht so
sehr Opferwort als Opfertat. Es ginge doch zu weit, den

Kanon wieder umzuändern, damit er der Volkssprache ent-
spricht, nachdem er scheint's früher so eingeführt wurde,
weil das Volk nicht mitmachte. Man beachte das Wort Mau-
rice Zundels in seinem schönen Buche : Das Hohelied der hei-
ligen Messe: Alle großen Reden und Auseinandersetzungen,
alles Predigen und alle Gelehrsamkeit alle Losungsworte
und Vorschläge: sie alle zusammen können nicht eine einzige
Minute des Schweigens aufwiegen, wo die Seele in einem Zu-
stand völliger Gelöstheit sich der Umarmung des Geistes

hingibt. L. W.

Sonntagsheiligung

Wir lesen in einer katholischen Tageszeitung vom 3. Juni
dieses Jahres:

1. «Koblet nach großem Kampf von Fausto Coppi um
15 Sekunden geschlagen.» -—• «Si. Die Giro-Konkurrenten
wurden am Sonntagvormittag in ihren Fabrikwagen
von Como nach Erba verbracht, wo sich der Start zum
zweiten Zeitfahren befand...»

2. In Fettdruck und großen Lettern: «Schöner Fußball-
sieg der Schweizer Auswahl in Annecy 4:2 (0:2).»

«Si. Frankreichs Olympiamannschaft wurde am Pfingst-
sonntag in Annecy von einer Schweizer Auswahl mit 4:2
(0:2) Toren geschlagen.»

In den beiden hier genannten Fällen geht es nicht nur
um die Sonntagsentheiligung, sondern um die Mißachtung
einer der höchsten Festtage des Jahres, eines sogenannten
«Helgen-Tages». Die Redaktoren merken es nicht einmal
mehr, daß sie durch Veröffentlichung derartiger Mitteilun-
gen mithelfen an der Verflachung des christlichen Lebens.
Bis dahin hat man sich wenigstens bemüht, die höchsten
Feiertage des Jahres von derartigen Veranstaltungen frei-
zuhalten. Und jetzt scheute man sich nicht, ausgerechnet an
Pfingsten solche Länderspiele auszutragen und den Giro
d'Italia fortzusetzen.

Wir sehen wegen der Gefahr der Verflachung auch die
Pfingstlager gewisser Pfadiabteilungen nicht gerne, auch
wenn die Jungen den Gottesdienst selbstverständlich besu-
chen, weil irgendwie die Heiligkeit solcher Hochtage ver-
lorengeht.

Ein katholischer Politiker hatte seinerzeit auch in guten
Treuen gemeint, es würde nichts verschlagen, wenn auch
eine politische Abstimmung auf Pfingsten fallen würde. Die
Reaktion des gesunden Volksempfindens belehrte ihn eines
Bessern. G. St.

Das hl. Meßopfer und die Kleinen

Das unblutige Opfer Jesu in der hl. Messe ist die Quelle
aller Gnaden und Mittelpunkt unseres vertrauten Verhält-
nisses zu Gott und soll auch Kern und Stern unseres christ-
liehen Alltagslebens werden. Um dies die Kinder erleben zu
lassen, muß man sie früh in diese unergründliche Liebe Jesu
einführen, und zwar bevor der Rauhreif der Welt den Glanz
ihrer Taufunschuld getrübt oder gar ausgelöscht hat, also
bevor sie die Fähigkeit, diese Liebe zu verstehen und zu er-
widern, in etwa oder gar ganz eingebüßt haben.

Das hl. Opfer ist aber ein großes Geheimnis und schwer zu
erklären, d. h. in Worte zu fassen. Glücklich jenes Kind, das
von Mutter und Vater schon vor Schuleintritt in dieses Ge-
heimnis eingeführt wird, wenigstens so, daß es eine Ahnung
bekommt von der geheimnisvollen Tiefe des hl. Meßopfers,
daß es das Größte ist, was es auf Erden gibt. Glücklich jene
Kinder, deren Lehrperson sich bemüht, ihren Schützlingen
den göttlichen Heiland zu zeigen in seiner Opferliebe für uns
während seines sterblichen Lebens und in seiner eucharisti-
sehen Gegenwart, um es eine wirksame Gegenliebe, Opfer-
liebe betätigen zu lassen. Der eifrige Seelsorger wird es als
seine schönste Aufgabe erkennen, die unschuldige Kinder-
seele in das Verständnis der Liebe Jesu in seinem Leiden und
im hl. unblutigen Opfer einzuführen.

Besser als durch theoretischen Unterricht allein geschieht
dies, wenn man, wenigstens jede Woche einmal, für die 1. und
2. Schulklasse eine eigene Schulmesse hält, natürlich etwa
eine halbe Stunde später als die andere. Wenn kein Priester
da ist, kann auch eine Lehrperson oder sonst eine Person, die
etwas mit den Kindern und mit der hl. Messe vertraut ist,
vorbeten und die hl. Messe erklären, aber nicht mit den Wor-
ten der Schriftsprache, sondern in der Mundart der Kinder.
Ein Hilfsmittel ist der «Chinde-Bomm Schwyzerdütsch». Es
ist in der Luzerner Mundart geschrieben, aber so, daß man
sehr leicht daraus eine andere Mundart formen kann. Das
kleine Heftchen ist gedacht als Beilage zum Kinder-Bomm
(Verlagsanstalt Benziger, Einsiedeln). Wenn Zelebrant und

389



Vorbeter aufeinander Rücksicht nehmen und die Responso-
rien soweit als möglich, wenigstens die einfachsten, betätigt
werden und der Vorbeter in kurzen, klaren Sätzen in der
Mundart erklärt, passen auch die regsamsten und zappelig-
sten Kinder gut auf und folgen dem heiligen Geschehen, und
so entdecken sie allmählich das Geheimnis der Messe, näm-
lieh die Opferliebe Jesu, und werden fähig, nicht bloß äußer-
lieh, sondern auch innerlich mitzumachen, d. h. die Liebe
Jesu zu erwidern in ihrem kleinen Alltag.

Wenn die Schulmesse für die Erst- und Zweitkläßler nicht
in dieser Weise gehalten wird, gibt es nicht wenige Kinder,
die wohl anwesend sind, aber das Geschehen am Altar greift
nicht in ihre Seele, wird nicht organisch. Ihre «Meßandacht»
wird mechanisiert, und bei nicht wenigen ist das der erste
Schritt zum Gewohnheitskatholizismus, der in der kommen-
den Zeit noch mehr versagen muß.

Ebenso wichtig wie die mundartliche Erklärung und Ge-
bete bei der hl. Messe sind die kindertümlichen Melodien.
H.H. Dr. Josef Anton Saladin, Chordirektor an der Franzis-
kanerkirche in Luzern, hat sechs der wichtigsten Meßgebete
des Kinder-Bomm Melodien geschenkt, die wirklich die Kin-
derseele ansprechen und sie zu formen imstande sind.

Der «Chinde-Bomm schwyzerdütsch» ist im Eigenverlag
erschienen und zu beziehen bei Anton Galliker, Pfarrhelfer,
Bünzen (AG).

Rezensionen
ffewirieT!, Sew.se Deni/Ze, OP.: Die deutschen Zlît/stiZcer des L'/.

JdTwTiMMderts. Beitrag zur Deutung ihrer Lehre. Aus dem lite-
rarischen Nachlaß herausgegeben von P. Otwin Spieß, OP., Frei-
bürg i. Ü., 1951.

Alle, die sich um die mystische Theologie interessieren oder
sich mit ihrer Geschichte beschäftigen, werden spontan nach
diesem Buche greifen, steht doch das mystische Dreigestirn
Eckhart, Tauler und Seuse weithin immer noch in einem
Zwielicht, das die einen bezaubert, auf andere nervöse Beeinflu-
ßung ausübt. Es muß interessieren, was gerade P. Denifle da-
zu sagt. Es geht ihm darum, mit Fehldeutungen und Verdäch-
tigungen (Pantheismus, Vorstufe der Reformation, Quietismus
usw.) aufzuräumen. Er tut es u. a. durch den Aufweis, daß miß-
verstandene Gedanken und Formulierungen auch bei früheren
mystischen Schriftstellern im romanischen Sprachgebiet vor-
kamen, ohne zu Mißdeutung Anlaß zu geben, z. B. bei den
Viktorinern, Bonaventura, Johannes vom Kreuz. Er geht dabei
in temperamentvoller polemischer Art vor, wie man sie aus sei-
nem Werk über Luther kennt. Er schont dabei weder nicht-
katholische noch bestbekannte katholische Autoren, wobei er
öfters jene These beizieht, die hin und wieder in der Theo-
logie verwirklicht ist. «Consensus unanimis ex hoc, quod unus
alterum descripsit!» — Dann aber tut er es auch durch eigent-
liehe theologische Deutung.

Nebst dem Wert als Darstellung des mystischen Lebens nach
den deutschen Mystikern (Charakter des mystischen Lebens;
Mystische Erkenntnis; Ort des mystischen Erkennens; Weg da-
zu; Innigkeit der mystischen Gottesvereinigung) weist Denifles
Schrift noch den besondern Wert auf, daß sie eine eigentliche
Hermeneutik der mystischen Sprache darstellt. Wie wichtig
eine solche ist, zeigt die Geschichte der Fehldeutungen.

Von der Erklärung der Aussagen der deutschen Mystiker in-
teressiert wohl auf den ersten Blick am meisten der erste Ab-
schnitt: Aussagen über den außerordentlichen Charakter des
mystischen Lebens. Ein Beitrag zu einer oft geführten Diskus-
sion. Eine Auffassung, in der die Schüler nicht ganz ihrem
Meister von Aquino zu folgen scheinen, im Gegensatz zu neue-
ren Autoritäten in der Theologia mystica aus demselben Orden
(Garrigou-Lagrange usw.). — Die Einteilung des geistlichen
Lebens in einen ordentlichen und außerordentlichen Weg (de
iure) und die Zweiteilung des ordentlichen in einen niedereren
und höheren sowie die damit verbundene These, daß nicht alle
zur Vollkommenheit berufen seien, vermag jedenfalls zur Dis-
kussion zu reizen.

Eine Randbemerkung; In der Bestimmung des Standpunktes
für die Beurteilung der Aussagen der deutschen Mystiker sagt
P. Denifle unter Nr. 4, die Mystik habe nichts zu tun «mit
den phantastischen Träumereien des Orients». Er sagt nicht,
was er damit meint, doch wird er wohl den ostkirchlichen Hesy-
chasmus im Auge gehabt haben. In diesem Fall wäre zu sa-
gen, Denifle habe zufolge Mangels an Vorarbeiten jenem Phä-
nomen noch nicht gerecht zu werden vermocht, ähnlich wie die
von ihm abgewiesenen Autoren der deutschen Mystik noch nicht
gerecht wurden. In den letzten Dezennien ist man neu und vor-
urteilslos an dieses Problem herangetreten und glaubt in man-
chem ähnliche Resultate zu erzielen wie sie Denifle für sein
Objekt zuteil wurden.

Warum hat P. Denifle diese Untersuchung nicht selber zu
Lebzeiten herausgegeben? Sie stellt nur einen kleinen Teil
eines geplanten Großwerkes dar: einen Teil des ersten Bu-
ches von den geplanten fünf Büchern einer Apologie der deut-
sehen Dominikanermystik, die selber nur eine Einleitung zu
einem noch größeren Werk hätte sein sollen.

Die Fachleute und andern Interessierten sind P. Otwin Spieß
sehr dankbar für die Herausgabe dieser Schrift, die er mit
äußerster Sorgfalt besorgte. Ueberall tritt die gewissenhafte
Ueberprüfung der sehr zahlreichen Zitate und Hinweise, die
schon an sich und im Hinblick auf die Zitationsweise Denifles
noch im besondern eine sehr mühselige Geduldsarbeit war, zutage
und begründet im Leser die Gewißheit einer sicheren Führung.
Ebenso wohltuend wirkt die die Ausgabe gestaltende Ordnung.

Prof. R. Erni

TZieocZor SfembitcAeZ: Zer/aZZ des cZiristZicften EfZios im XZX.
Jafcr/wnderf. Verlag Josef Knecht, Carolusdruckerei, Frank-
furt a. M. 1951, 172 S. gb. Ln.

Zehn Fragment gebliebene Vorlesungen, wenn sie auch bei
einer Zäsur enden. St. geht den Ursachen nach, welche zur
Krise geführt haben und findet die ersten Symptome schon drei,
vier Generationen vor unserer Zeit. Zuerst wird allgemein vom
Sinn der historischen Besinnung gehandelt, dann von der Auf-
klärurig und den Widerständen gegen die Aufklärung. A. Sch.

Johannes BrinZctrine: EinZeitunp in die DopmatiZc. Verlag
Ferdinand Schöningh, Paderborn 1951, 80 S. geh.

Diese Einleitung ist aus Vorlesungen herausgewachsen. Die
Wichtigkeit, ja Aktualität des Gegenstandes ist zutage getreten
anläßlich der Dogmatisation der leiblichen Aufnahme Mariens
in den Himmel. Manche Schwierigkeiten sind ja gerade darin
zu suchen, daß man sich in den dogmatischen Einleitungsfragen
nicht auskennt. Das Werklein behandelt Gegenstand, Einteilung,
Aufgabe und Geschichte der Dogmatik. A. Sch.

•»

Bettina Seipp: Bömisckes Tapebuch. Verlag Otto Walter AG.,
Ölten 1950, 468 S. gb. Ln.

Der literarische Niederschlag eines mehrmonatigen Aufent-
haltes in der Ewigen Stadt! Wer Rom kennt, wird sich mit
großem Gewinn diesem Cicerone anvertrauen. Geschichte, Kunst,
Religion vermählen sich darin zu einem großen Erlebnis, das
als solches starken Eindruck macht und weckt. So eingetaucht
in die Erinnerung, möge das Ewige Rom Wiederaufleben und
lebendig bleiben und wie ein Magnet immer wieder die Herzen
anziehen A. Sch.

P. Dr. BewecZiZcf GöZs, OPAL: CZmsfZicZte EraieZwwipswisse?!-
scha/t. Verlagsanstalt Athesia, Bozen 1949, 199 S. geh.

Die vorliegende Arbeit versucht, einen Abriß der christlichen
Erziehungswissenschaft zu geben, aufgebaut auf ihre wesent-
liehen Voraussetzungen, mit dem Ziel, durch den Einsatz natür-
licher und übernatürlicher Mittel christliche Persönlichkeiten
heranzubilden. Der Erziehungsvorgang wird analysiert (Methode,
Wesen, Funktion, Mittel der Erziehung), das Verhältnis zu den
Zöglingen dargestellt, die Aufgaben und Rechte der Erziehungs-
gemeinschaften umschrieben (Familie, Staat und Kirche), ein
Überblick über die Geschichte der Erziehung geboten. Also ein
Summarium der Pädagogik! A. Sch.

ScZiweiaer HeimafbiZcZier. Im Verlag Paul Haupt, Bern, gibt
der Walliser Staatsarchivar Dr. A. Donnet (Deutsch von Max
Pfister) den «Großen St. Be?-nZi,arcZ» heraus (20 Seiten, mit 32

Tiefdrucktafeln), eine prächtige Schilderung des uralten, schon
in vorrömischen Zeiten begangenen Völkerweges, dessen Ge-
schichte uns geboten wird. Johann Kandid Felber holt vergessene
«ScZimncZcfritcZcZ» ans Licht mit seinen «Luaerner Speichern ans
dem Amte WiZZisau» (24 Seiten Text, 32 Tiefdrucktafeln). A. Sch.

390



.Dr. KarZ BrocZce: Die AposfeZgresckickfe m der BibeZstuntZe.
Verlag Ferdinand Schöningh, Paderborn. 1949. 103 Seiten, gh.

Das Bändchen ist aus der Praxis vieler Bibelstunden hervor-
gegangen. Alle notwendigen Erklärungen werden geboten, so
daß sich die Durcharbeit eines Kommentars erübrigt. Dem viel-
beschäftigten Seelsorger wird ein Hilfsmittel an die Hand ge-
geben, besonders da der Text der Apg. allenthalben für das
Leben des heutigen Christen fruchtbar gemacht wird. A. Sch.

ÖMj/ de Lans'awdie: Stern an/ koker See. Verlag Die Brigg, L.
Häfliger, Basel. Gundeldingerstraße 359. 66 S. Ln.

Der Übersetzer des französischen Originals «Etoile au grand
large», P. Michael Jungo, OSB. (Einsiedeln-Ascona), kennzeich-
net das Leben und die Person des Verfassers (1908—1940) mit
dem Worte «Abenteurer Gottes». Es ist der philosophierende
Abenteurer, Pfadfinder und Gottsucher, der namentlich reiferen
Pfadfindern viel geboten hat in seinen literarischen Gaben. Auch
von diesem kleinen Werklein kann das gesagt werden, das Gott
zum Gegenstand hat, den Stern auf der hohen See des Lebens.

A. Sch.

Sigismund v. Badecfci: Über die Freikeit. Hegner-Bücherei im
Summa-Verlag, Ölten. 1950. 76 Seiten, gh.

Der in dieser Schrift untersuchte Freiheitsbegriff wird auf
den Protestantismus zurückgeführt und kritisch korrigiert, ohne
daß dem Konvertiten ein antiprotestantischer Affekt die Feder
führen würde. Sowohl der Lohnsklave des Kapitalismus wie
derjenige der UdSSR, werden mit dem Worte der Freiheit ge-
füttert, was die herrschende Umwertung der Begriffe und die
bestehende Begriffsverwirrung kennzeichnet. Wie die wahre
Freiheit aber verwirklicht war, vernichtet wurde und wieder
erlangt werden kann, stellt der Verfasser in seiner funkelnden
Sprache dar. A. Sch.

Marga Müller: Bickf im Haws. Verlag Ars Sacra, München
(s.a.). 36 S.

Eine Plauderei zwischen zwei gleichalterigen Freundinnen,
welche die große Schar der alljährlich nach Abschluß der Schul-
zeit durch das große Tor ins Leben tretenden Mädchen auf die
hohe und frohe Sendung aufmerksam macht, überall Lichtträ-
gerin zu sein. A. Sch.

PENSION LARDI
LE PRESE (GR)

Telefon (082) 6 03 32 am Poschiavo-See

bietet angenehmen, ruhigen Ferienaufenthalt, besonders
für Geistliche, ganz nahe bei der Pfarrkirche. Ab 1. Sep-
tember günstige Nachsaisonpreise.

Benützen Sie noch die Möglichkeit des ermäßigten
Vorbestellungspreises für

ANTON SIGRIST

Nikiaus Wolf
von Ripperfschwand

296 Seiten und 2 Tafeln

Kartoniert Fr. 12.— (später Fr. 15.—)
In Leinen Fr. 15.— (später Fr. 18.—)

Die grundlegende Biographie auf Jahrzehnte hinaus
dieser großen, religiösen Persönlichkeit unserer
Heimat.

Durch alle Buchhandlungen

VERLAG RÄBER & CIE.. E U Z E R N

Meßwein
sowie in- und ausländische

Tisch-und Flaschenweine

empfehlen

Gebrüder Nauer, Bremgarten
Weinhandlung
Tel. 057 /71240

# Beeidigte Meßweinlieferanten

Das St. Josefshans in Engelberg
(Ferienhaus für Priester)

ladet freundlichst zu Herbstferien ein!
Pensionspreis Fr. 10.—. Bitte verlangen Sie Prospekte!

Telefon (041) 7413 79.

Turmuhrenfabrik J. G. Baer
Sumiswald

Gegründet 1826 Telephon (034) 4 15 38

Das Verirauenshaus für beste Qualität
und gediegene Gestaltung

Senden Sie mir Ihre

Kerzenabfälle
und ich verarbeite sie Ihnen zu neuen Kerzen, das

Kilo zu Fr. 4.50

Paul Tinner -Sclioch, Dorf llörschwll (SCI)
Telefon (071) 9 62 91 (Gebh. Hanimann)

Wenn

Auswahl - Qualität
dann zum Huthaus

JENNY
àLuzernKrongasse 1 4

L ^ Meßweine
sowie Tisch- u. Flaschenweine

beziehen Sie vorteilhaft
von der vereidigten, altbekannten
Vertrauensfirma

Fuchs & Co., Zug
Telephon (042) 4 OO 41

Inseraten-Annahme durch Räber & Cie.

Buchdruckerei, Luzern, Frankenstraße 9

Die einspaltige Millimeterzeila

oder deren Raum kostet 14 Cts.

391



111121h-II 111113
KUNSTGEW ERBLICHE CO LI1- + SILB ERARBEITEN
Telephon 2 42 44 KIRCHENKUIVST Bahnhofstraie 22 a

Tochter
gesetzten Alters die schon In
geistlichem Haus gedient hat,
sucht leichte Stelle in Kaplanei.

Offerten erbeten unter Chiffre
2613 an die Expedition der KZ.

Treue, selbständige

Person
gesetzten Alters sucht Stelle als
Haushälterin in geistl. Haus.
Offerten an
Frl. Agnes Hug, Marlenheim,
Felsenstraße 6, St. Gallen.

Zu verkaufen:

Spiegelreflex-
kamera

«Ikoflex», Zeiß Ikon, Novar-
Anastigmat, 1 : 3,5 f 7,5 mm,
Nr. 850/16. 6/6 cm. Automatl-
scher Verschluß. Ungebraucht.
Günstig im Preis.
Offerten unter Chiffre 2614 an
die Expedition der KZ.

Wir suchen für unsere Jugend
ein Musikinstrument günstig zu
kaufen :

Klavier
oder Harmonium

auch wenn nur ein kleines.
Adresse unter 2616 bei der Ex-
pedition der KZ.

Zu verkaufen:

Großer Herder
1931-1935

4. Auflage, 12 Bände und ein
Atlasband, Halbleder geb., fast
wie neu. Preis: Fr. 380.—.

Offerten unter Chiffre 2615 be-
fördert die Expedition der KZ.

Atelier für kirchliche Kunst

A. BLANK vorm. marmon & blank
P WIL (SO) Tel. (073) 61062

Austiihrung von Altären, Statuen u. kunstgewerblichen
Arbeiten für Kirchen, Kapellen u. das christliche Heim. Re-
stauration alter Schnitzwerke u. Gemälde. Diebessichere
Tabernakeleinbauten. Kunstgewerbliche Holzgrabzeichen

Einmalige günstige Gelegenheit!
Catholicisme hier — aujourd'hui — demain. Une encyclopédie en 7

volumes, qui étudie le catholicisme sous tous les aspects.

Die ersten 12 Lieferungen (total 28) zum ermäßigten Preis von
Fr. 110.— (statt neu Fr. 165.60).

Buchhandlung RÄBER & CIE., LUZERN

Schwarze Hemden
sind für den Klerus zu einem
großen Bedarfsartikel gewor-
den! Bevor die vielen amerika-
nischen Priester im Hl. Jahre
mit den für Reisezwecke beson-
ders praktischen schwarzen
Hemden unser Land besuchten,
hatte die schweizerische Trikot-
industrie durch die Qualitäts-
marke «Porella» schwarze Hem-
den in Kunstseide sowie Wolle
mit Seide in jährlich stets grö-
ßeren Mengen fabriziert.
Dieses Jahr ist die mittelschwere
Qualität Baumwolle mit K'seide
neu dazu gekommen, speziell für
Sommer- und Ubergangszeit. —
Ebenso vielen Wünschen ent-
sprechend ein feines schwarzes
Hemd aus Ia Popelinestoff.
Uniform-Hemden haben sich
beim Militär, Polizei, Bahn- und
Postpersonal als zweckmäßig u.
kleidsam erwiesen. Ein schwar-
zes Qualitätshemd, in feinster
Verarbeitung durch führende
Firmen unseres Landes, ist zu-
dem ein vornehmes Bekleidungs-
stück zu flotten Vestons, wie
sich unser im ganzen Lande ver-
breitete «Tropical» präsentiert.
Die Mode steifer Stehkragen
aus der Biedermeierzeit wird
den heutigen Wünschen und
Forderungen der Kunden ange-
paßt. Was noch heute an Colla-
ren alles getragen wird, kann
kaum als vorbildlich gelten.
Hemden mit Umlegekragen sind
korrekte Kleidungsstücke, was
bei Lätzen kaum der Fall ist.
Fast täglich fragen ausländische
Kleriker hier nach Spezialarti-
kein der Priesterbekleidung, da
sie erfreut sind von der muster-
gültigen Kleidung, wie solche in
unserm Lande zu finden ist.
Seit 30 Jahren stets zeitgemäße
Neuheiten für den Klerus bei
J. Sträßle, Luzern, Tel. 041 / 2 3318.

empfehlen in erstklassigen und

Meßweine und gutgelagerten Qualitäten

GACHTER & CO.
JL

JPemftand/ung' Altstetten

^ GescMItslustmil seit 1872 Beeidigte MeBwelnlleleranten Telephon (071) 7 56 <2 ^

Prostata-Leiden
Beschwerden beim Wasser-Lösen

chronische Leiden, werden ohne Operation mit Erfolg behandelt im
Kurhaus Brunau, Zürich, Brunaustr. 15. Auskunft: Tel. (051) 25 6650

KANTONALE KUNSTGEWERBESCHULE
LIIZERN

DIE SCHWEIZERISCHE PARAMENTENZENTRALE

Beratungsstelle für alle Fragen textiler Kirchenausstat-
tungen und neuzeitlicher Paramente. Eigene, besteinge-
richtete Werkstätten. Künstlerisch und handwerklich
hochwertige Ausführung aller liturgischen Gewänder und
kirchlichen Textilien.

Kirchen- und Vereinsfahnen. Baldachine.
Telephon (041) 2 25 65

392


	

