
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 119 (1951)

Heft: 40

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHE

KIRCHEN-ZEITUNO
Redaktion: Mgr. Dr. VIKTOR v. ERNST, Kan., Prof. theol., St. Leodegarstraße 9, Luzern. - Tel. 2 02 87

Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof. theol., Adligenswilerstraße 8, Luzern - Tel. 2 65 93

Verlag und Expedition: Räber & Cie., Buehdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstr. 7—9, Telephon 27422. — Abonnementspreise:
bei der Expedition bestellt jährlich 13 Fr., halbjährlich 6 Fr. 70 (Postkonto VII128). Postabonnemente 50 Rp. Zuschlag. Für das Ausland
kommt das Auslandporto hinzu. Einzelnummer 30 Rp. — Erscheint am Donnerstag. — Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder
deren Raum 14 Rp. — Schluß der Inseratenannahme Montag morgens. Jeder Offerte ist zur Weiterleitung 20 Rp. in Marken beizulegen.

Luzern, 4. Oktober 1951 119. Jahrgang • Nr. 40
Inhaltsverzeichnis: Botschaft Papst Pius' XII. an den 3. Schweizerischen Eucharistischen Kongreß — Das Geheimnis des Altares als Mit-

telpunkt der Seelsorge — «Vorbild für die Herde»: Bischof Anton Maria Gianelli (1789—1846) — Kennzeichen der Echtheit und
Gesundheit katholischer Frömmigkeit — Dem Missionssonntag entgegen — Aus der Praxis, für die Praxis — Kirchenchronik —
XVI. Kantonale Erziehungstagung in Luzern — Kirchenamtlicher Anzeiger des Bistums Basel

o

CQ

ca
ffl
2

Botschaft Papst Pins' XII.
an den 3. Schweizerischen Eucharistischen Kongreß

Bewegten und freudigen Herzens weilen wir zu dieser
Stunde im Geiste und durch unser Wort, das die Ätherwellen
zu euch hinüber tragen, unter euch, ehrwürdige Brüder, ge-
liebte Söhne und Töchter, in Einsiedeln, an der heiligen
Stätte, an der unser Herr und Heiland seit vielen Jahrhun-
derten auf die Fürbitte seiner gebenedeiten Mutter Maria
Wunder über Wunder der Gnade gewirkt hat. Wir weilen
unter euch, die Ihr euch dort aus allen Gauen eurer Heimat,
dieser Perle der Schöpfung, zusammengefunden habt, um in
gewaltiger Kundgebung Jesus Christus, dem unter den
eucharistischen Gestalten gegenwärtigen Gottmenschen, dem
Herrn der Welt und dem überreichsten Erlöser des Menschen-
geschlechtes euren Glauben zu bezeugen und eure Anbetung
darzubringen, um ihm zu danken, ihm eure Liebe zu erweisen
und ihn eurer Treue bis in den Tod zu versichern.

Zum Abschluß eures Zusammenseins bittet Ihr Uns um
den Apostolischen Segen, daß er eure Entschließungen be-

siegle und mit Gottes Kraft erfülle. Gerne willfahren Wir
eurer Bitte. Unser Segen soll sein eine Bekräftigung
eures Glaubens, eures Glaubens an die Wahrheit der
heiligen Eucharistie, wie an alle Wahrheiten, welche die

Offenbarung Gottes enthält und vollendet in Jesus Christus
und zu unserem Heile umfaßt.

Geist und Sinn des katholischen Menschen sind weltoffen.
Offen für alle Weiten und Schönheiten des natürlichen Wis-
sens, Forschens und Kulturschaffens, aber ebenso offen für
die Werte der Übernatur. Ja unvergleichlich inbrünstiger er-
schließt ihnen der katholische Mensch sein Herz, weil sie dem
Menschen Erlösung von Schuld und Sühne bringen, weil sie
ihn zum Kinde Gottes, zum Bruder und zur Schwester Jesu
Christi machen, weil sie ihm Unterpfand sind der seligen
Auferstehung und des ewigen Lebens und ihn stärken auf den
steilen Pfad zu den goldenen Toren der himmlischen Heimat.
In diesem Glauben, geliebte Söhne und Töchter, den Ihr mit

der leidenschaftlichen Liebe zu Jesus Christus bekennt, wie
alle treuen Kinder der Kirche von Anbeginn, soll nichts zu
schwächen, nichts zu erschüttern vermögen. Dieser Glaube
soll einer Quelle gleichen, deren lebendige Wasser in immer
tieferm und immer vollerem Strom hinüberfließen zum ewi-
gen Leben.

Unser Segen soll sein eine Bekräftigung eures
Willens, den katholischen Glauben in die
Tat umzusetzen. Der Katholik von heute kann diese

Pflicht nicht ernst und heilig genug erfassen. Schaut auf die
Christen der ersten Jahrhunderte! Durch ihr Leben nach
dem Glauben konnten sie allmählich eine christliche Atmo-
sphäre schaffen in einer Kultur, die in ihrer tiefsten Wurzel
unchristlich war. Sie haben das menschlich gesprochen Un-
mögliche erreicht, daß selbst die diokletianische Verfolgung
gegen die neue Religion nicht mehr aufkam. Eure Lage ist
in jedem Fall in eurem Land leichter. Heute sind die Wurzeln
eurer Kultur immer noch Restbestände einer gläubigen Ver-
gangenheit, aber nicht mehr auf sehr lange Dauer, wenn Ihr
sie mit Gottes Hilfe nicht schützt.

Und Ihr möget sie schützen in erster Linie durch euer
eigenes Wollen und Tun bis zu den letzten Folgerungen, die
der christliche Glaube als Lebensforderungen an euch stellt,
bis zur Heiligung des Sonntags, bis zur Ehrlichkeit, zur
sozialen Gerechtigkeit und christlichen Liebe in Handel und
Wandel, bis zur Friedfertigkeit und Versöhnlichkeit, bis zur
Keuschheit in der vollkommenen Ehe nach Christi Gebot,
bis zu den Weisungen des eigenen Gewissens und der Kirche
zu Presse, Film und Schauspiel, bis zum lauteren Gehorsam,
wenn Christus durch die kirchlichen Obern zu euch spricht.
Ihr seid berufen, der Sache Jesu Christi im öffentlichen
Leben zu Geltung und Sieg zu verhelfen. Eine große Auf-
gäbe, die kein Zögern duldet, denn der Gegner wähnt sich
stark, und die Lebensform, die er der Menschheit aufzwingen

485



würde, läge von der christlichen noch mehr ab als das Hei-
dentum vergangener Zeiten. Sie wäre nicht nur unchristlich,
sie wäre einfach unmenschlich. Der Erfolg eures Bemühens
steht bei Gott. Aber eines ist sicher: Er wird euch nur be-

schieden sein, wenn euer eigenes Leben im Einklang steht
mit eurem Glauben.

Von den Tabernakeln eurer Heiligtümer ergieße sich die
alles vermögende Kraft des gottmenschlichen Erlösers über
eure Oberhirten und Priester, daß sie ihrer Herde Vorbild-
lieh seien; über eure Familien, daß sie zu Heimstätten hei-

liger Gottesfurcht und unentweihter, froher Jugend und
beglückender Liebe werden; über alle von euch, die in den
führenden Berufen der guten Sache dienen können und die-
nen wollen; über alle eure Kranken und Leidgeprüften, daß
sie ihr Kreuz, dem Heiland nachfolgend, tragen können;
über euch alle, daß die Gnade Jesu Christi und die Liebe
Gottes und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes mit euch
sei. Als Unterpfand dessen erteilen Wir euch aus der Fülle
des Herzens den Apostolischen Segen.

Das Geheimnis des Altares
als Mittelpunkt der Seelsorge

Mit Recht ist schon in den Tagen vor dem Eucharistischen
Kongreß in Einsiedeln darauf hingewiesen worden, daß eine
solche Glaubenskundgebung nicht Selbstzweck sein darf,
sondern zum Anlaß werden muß, das Geheimnis der Eucha-
ristie noch wirksamer werden zu lassen, sowohl in der Seel-

sorge wie auch im religiösen Denken des katholischen Vol-
kes. Das Altarssakrament in seiner vollen Entfaltung bedeu-
tet Opfer, Gottesgemeinschaft, Gottesnähe. Diese drei Aus-
Wirkungen der Stiftung Jesu stehen zueinander in organi-
scher Beziehung. Vom Opfer kann das Opfermahl, vom
Opfermahl die reale Gegenwart Christi nicht getrennt wer-
den. Alle drei Betrachtungsweisen des eucharistischen My-
steriums sind berechtigt. Keine darf die andern ausschlie-
ßen. Erst so ist es möglich, die Gnadenwirkung des heilig-
sten aller Sakramente seelsorglich voll und ganz auszu-
schöpfen und unserm pastorellen Bemühen ein eucharisti-
sches Gepräge zu geben, ohne dadurch der Verengung und
Einseitigkeit zu verfallen.

I. Vom Wesen und Ziel des eucharistischen Opfers

Ausgangspunkt und Kern des eucharistischen Geheimnis-
ses ist das Opfer Jesu. Die Einsetzungsworte weisen klar
darauf hin. «Das hochheilige Opfer des Altars ist kein
bloßes und einfaches Gedenken der Leiden und des Todes
Jesu Christi, sondern eine wahre und eigentliche Opfer-
handlung, bei welcher der göttliche Hohepriester durch seine
unblutige Hinopferung das tut, was er schon am Kreuze tat :

er bringt sich selbst dem himmlischen Vater als wohlgefäl-
ligste Opfergabe dar» («Mediator Dei», Nr. 55). Christus hat
«seiner geliebten Braut, der Kirche, ein sichtbares, einer
Forderung der Menschennatur entsprechendes Opfer hinter-
lassen. Darin sollte das blutige, am Kreuze zu vollziehende
Opfer dargestellt, sein Andenken bis zum Ende der Zeit be-
wahrt und uns eine heilbringende Kraft zur Vergebung der
täglich von uns begangenen Sünden zugewendet werden.
Seinen Leib und sein Blut brachte Jesus Gott dem Vater dar
unter den Gestalten von Brot und Wein, reichte sie den
Aposteln, die er damals zu Priestern des Neuen Bundes
bestellte, unter denselben Zeichen zum Empfang und befahl
ihnen und ihren Nachfolgern im Priestertum, dieses Opfer
darzubringen.» In diesen lapidaren Sätzen faßt das Konzil
von Trient (Sess. 22, cap. 1. D. 938) die Lehre der Kirche
über den Opfercharakter der heiligen Eucharistie zusammen.

Bei der vom Geheimnis der Eucharistie her geformten
Seelsorge geht es um ein dreifaches:

486

1. Das Bewußtsein, daß durch die Feier des eucharisti-
sehen Opfers das Opfer des Erlösers am Kreuz erneuert wird,
muß im katholischen Volk immer wach bleiben.

Wenn durch die Transsubstantiatio Christus unter den
Gestalten von Brot und Wein, welche die blutige Trennung
des Leibes und Blutes versinnbilden, gegenwärtig wird,
bringt er sich dem himmlischen Vater als reine und makel-
lose Opfergabe dar, um ihn zu ehren und anzubeten,
um ihm die geschuldete Danksagung zu erweisen, um
für unsere Sünden Sühne und Genugtuung zu leisten und
um durch sein Bittflehen uns alle Gnaden und Gaben
des Leibes und der Seele zu erlangen. Diese vierfache Opfer-
intention der Anbetung, der Danksagung, der Sühne und der
Bitte sollte von allen Teilnehmern am heiligen Opfer bei je-
der Opferfeier neu erweckt werden, damit sie unser Beten
beseele und auf den tiefsten Sinn des heiligen Meßopfers
hinlenke. Diese Intentionen begründen die wahre Mitfeier
und die lebendige Anteilnahme des gläubigen Volkes am
heiligen Opfer des Neuen Bundes. Die Teilnahme an der
äußern Opferliturgie durch das.Mitbeten der liturgischen
Gebete ist wohl sehr förderlich und dringend zu empfehlen,
aber sie ist, gemessen an der Wichtigkeit der eigentlichen
Opferintention, sekundärer Natur.

2. Die göttliche Würde des heiligen Opfers wird den Glau-
bigen stets neu sichtbar gemacht, wenn wir alles tun, um
die Feier des heiligen Opfers selbst aus dem Bereich des
Profanen herauszuheben und sie zu umgeben mit dem Feier-
gewand der Ehrfurcht und Erhabenheit.

Die zahlreichen Vorschriften der Kirche, die sich mit der
Zelebration der heiligen Messe befassen, dienen alle diesem
Ziel. Unschöne und nachlässige Art der Zelebration, nervöse
Eile bei den Opfergebeten und Zeremonien haben schon
manchem Gläubigen die Ehrfurcht vor diesem erhabensten
gottesdienstlichen Akt des Christentums geraubt. Auch die
unsaubere und zerrissene liturgische Gewandung, die man-
chenorts wenigstens am Werktag Verwendung findet, ist
der geforderten Ehrfurcht nicht dienlich. Gewiß wollen wir
die Teilnahme am heiligen Opfer allen ermöglichen und
erleichtern. Wir wagen aber daran zu zweifeln, daß manche
Form der Zelebration im Freien bei einem allzu notdürftigen
Altar und bei allzugroßen Zerstreuungen die ehrfürchtige
Teilnahme am heiligen Opfer fördere. Wäre hier nicht eine

größere Zurückhaltung, verbunden mit vermehrter Sorgfalt
bei Zubereitung der Opferstätte am Platz? Trotz aller Pri-
vilegien für Ferienlager und Bergtouren bleibt die konse-

\



krierte Opferstätte in einem geheiligten Raum immer das

Ideal. Nie darf die Feier des Christusopfers auf Berges-
gipfeln nur ein Zierstück und Grund zu einer kleinen religio-
sen Sensation werden, deren sich dann die Presse bemäch-

tigt. Je mehr wir uns auch hier von der Ehrfurcht leiten
lassen, um so sicherer finden wir den rechten Weg.

3. In vielen Kirchen wird der erhebenden Gestaltung der
feierlichen Opferliturgie alle Sorgfalt geschenkt.

An andern Orten beobachtet man, wie Priester und Mini-
stranten ohne jede Kultur und Ehrfurcht zum Altar schrei-
ten, nachlässig, zerstreut, ohne jene feierliche Gemessenheit
und Sammlung, die dem höchsten Geschehen auf unsern AI-
tären gebührt. Eine Gewissenserforschung über die Art und
Weise der feierlichen Gottesdienstgestal-
t u n g wäre manchenorts sehr notwendig. Man hüte sich vor
kitschigen Zugaben. Es ist lächerlich, wenn man die Mini-
stranten als kleine Bischöfe, Kardinäle und den Zeremoniar
als Miniaturpapst ausstaffiert und ihnen sogar noch den ro-
ten und weißen Pileolus aufs Haupt legt, der sonst nur den

Trägern der höchsten Jurisdiktion zukommt. Diese Dinge
müssen als kitschige Ausgestaltung der Liturgie verurteilt

werden und sollten verschwinden. Es gibt jedoch heute eine

derartige Fülle und Schönheit in der liturgischen Gewandung
aller Grade der aktiven Teilnehmer an der Opferfeier, daß
der um Schönheit und Kultur des Gottesdienstes besorgte
Priester eine fast nur allzureiche Auswahl besitzt. Auch bei
Neuanschaffungen wird er sich immer vor Augen halten, daß
die liturgische Gewandung eher traditionsgebunden ist und
sich immer unterscheiden muß vom Stil der Gewänder, die
man auf der Theaterbühne verwendet.

In all jenen Kirchen, in denen man versteht, die erhöhte
Feierlichkeit des Gottesdienstes ohne allzulange zeitliche
Ausdehnung und ohne der Art der liturgischen Feier wider-
sprechenden Zugaben zu gestalten, ist auch das gläubige
Volk mit Freuden dabei und nährt dadurch seine Verbun-
denheit mit dem heiligen eucharistischen Opfer. Übersehen
wir nicht: «Ein gewaltiger Assimilationsprozeß, der immer
weitergreifen will, hat hier seinen Mittelpunkt und seinen
glühenden Herd, der Prozeß der Angleichung oder doch der
Anähnlichung vom Irdischen zum Himmlischen, vom sündigen
Menschenleben zur heiligen Hingabe des Gottessohnes an
den Willen des Vaters» (J. A. Jungmann in Missarum Sol-
lemnia I, 1).

(Schluß folgt) Josef Meier

«Vorbild für die Herde»
BischofAnton Maria <»Mauel Ii (1789-1§46)
Au seiner Heiligsprechung am 31. Oktober 19äl

Auf den 21. Oktober 1951 wurde die Heiligsprechung eines
Bischofs, eines Ordensspriesters und eines Ordensbruders
festgesetzt. Nord- und Süditalien sowie die Insel Sardinien
sind damit vertreten; denn der selige Anton Maria Gianelli
war Bischof von Bobbio, der Barnabitenpater Franz Xaver
Bianchi war Neapolitaner, und der Kapuzinerbruder Ignaz
von Laconi hat sein ganzes Leben auf der Insel Sardinien
verbracht.

Der selige Anton Gianelli war als Priester und als Bischof
ein wahres «Vorbild für die Herde», wie es der hl. Petrus
in seinem ersten Briefe (5, 3) empfiehlt. Seine Wiege stand
in einem armen Häuschen in Cereta, das zur Gemeinde Carro
in Ligurien gehörte. Er wurde geboren am Osterfest 1789,
das in jenem Jahre auf den 12. April fiel. Der Heilige selbst
sagte später in seiner Demut zu einigen vertrauten Priestern,
seine Mutter habe ihn an Geistesschärfe, sein Vater ihn an
Nächstenliebe übertroffen. Jedenfalls ist der Sohn dem
schönen Beispiel seiner guten Eltern treulich gefolgt. Die
Mutter unterrichtete die Kinder des Dorfes in der christ-
liehen Lehre, und von ihr lernte auch der kleine Anton sie so

gut, daß er selbst zum Lehrer seiner Kameraden wurde.
Trotz ihrer Armut waren die Eltern damit einverstanden,
daß der begabte Knabe von zwei Priestern in der Nachbar-
schaft Unterricht bekam. Dazu mußte aber Anton täglich
12 Kilometer zu Fuß zurücklegen, nur mit einem Stück
Brot in der Tasche. Unterwegs lernte er und sammelte ge-
wohnlich im Walde auch etwas Holz, um es nach Hause zu
tragen und sich so ein wenig nützlich zu erweisen. Später
ging er in die Schule des Propstes Ricci in dem nahen Ca-
stello. Dort bezeugte einer seiner Lehrer von ihm: «Er war
der Erste im Lernen und vor allem im vorbildlichen Ver-
halten und im religiösen Leben. Seine Bescheidenheit, seine

Aufrichtigkeit und Einfachheit, sein untadeliges Benehmen
und seine große Frömmigkeit erbauten alle in Castello.»
Auch auf die wohlhabende Witwe Rebisso, die in den Som-
mermonaten nach Carro kam, machte der junge Gianelli

einen so guten Eindruck, daß sie sich erbot, ihn in Genua,
wo sie wohnte, studieren zu lassen. Sie hat es nie bereut,
denn der Student gab niemals Anlaß zu Verdruß und zeigte
sich auch als Priester noch dankbar gegen seine «große
Wohltäterin und zweite Mutter». Im Jahre 1809 wurde der
Neunzehnjährige zum Militärdienst unter Napoleon auf-
gerufen, konnte aber im letzten Augenblick jemanden fin-
den, der, um entsprechendes Entgelt, an seiner Stelle Soldat
wurde. So konnte Gianelli seine Studien im Seminar begin-
nen. Der Erzbischof von Genua, Kardinal Spinola, schätzte
ihn bald so sehr, daß er ihn schon als Philosophen, noch
vor Beginn der theologischen Studien, zum Subdiakon wei-
hen ließ und ihm zugleich die Erlaubnis zum Predigen gab,
wovon er auch Gebrauch machte. Mit knapp 23 Jahren, also
mit päpstlicher Dispens vom vorgeschriebenen Alter, wurde
Anton Maria Gianelli am 23. Mai 1812 zum Priester ge-
weiht. Im folgenden Jahre schickte ihn der Kardinal schon
in die Seelsorge, nämlich zur Unterstützung des kranken
Pfarrers Franz Massola in Genua, der bis zur Aufhebung
der Gesellschaft Jesu dem Jesuitenorden angehört hatte.
Gianelli stand zwar damals erst im zweiten Jahre der Theo-
logie, aber der Bischof war sicher, daß der eifrige Priester
auch inmitten der Arbeit seine Studien noch vollenden und
vervollkommnen werde. Tatsächlich genügte dem Eifer des

jungen Vikars die Arbeit in der Pfarrei nicht, und er schloß
sich einer Vereinigung von Priestern an, die bei Gelegenheit
in der Umgegend von Genua Missionen und Exerzitien hiel-
ten. Im Jahre 1825 wurde Gianelli der Obere dieser Gruppe.
Die Missionspredigten blieben immer seine liebste Arbeit,
bei der er sich auch zu erholen glaubte, selbst als er von
1815 an zehn Jahre hindurch im Lehrfach tätig sein mußte.
Zuerst wurde er nämlich in das vom hl. Joseph Calasanz
gegründete Kolleg in Carcare (in der Diözese Acqui) be-
rufen, aber schon nach einem Jahre wollte ihn der Kardinal
als Lehrer der Rhetorik in seinem Seminare in Genua haben.
Er war nicht bloß ein guter Professor, sondern auch ein

487



vortrefflicher Erzieher; denn, so bemerkt ein Biograph,
seine Vorlesungen waren auch eine «fortgesetzte sittliche
Unterweisung» und «der Umgang mit ihm bedeutete das

Eintreten in eine Atmosphäre, die vom Hauche Jesu Christi
durchtränkt war». Der neue Erzbischof und spätere Kardi-
nal Luigi Lambruschini beauftragte den Professor Gianelli
auch mit einer gewissen Reform des inneren Geistes im
Seminare, indem er ihn zum Direktor der Disziplin ernannte,
doch infolge des Widerstandes einiger Kollegen bat Gianelli
selbst, von diesem Amt wieder enthoben zu werden. Immer
aber blieb die Grundwahrheit, die er mit allem Nachdruck
einschärfte, die des Evangeliums, wie er sie z. B. in einem
Briefe hervorhob: «Sich selbst verleugnen, das ist der erste
Schritt, den der Herr selbst angegeben hat. Mit anderen
Worten: Ihr müßt immer das Gegenteil von dem tun, was
Eure falsche Eigenliebe Euch eingibt. Versteht Ihr diese

Sprache?» Kein Wunder, daß manchen diese Rede hart vor-
kam. Vorübergehend freilich wäre Gianelli, wie er selber
klagte, beinahe unter dem Scheine der Sittenstrenge doch
einer irrigen, jansenistischen Richtung zum Opfer gefallen.
Rechtzeitig durchschaute er aber noch die Gefahr und hielt
sich von da an mit um so größerem Eifer an die Lehre des
hl. Alphons von Liguori, nach dem er später auch eine von
ihm gegründete Kongregation benennen wollte.

Ein neuer Lebensabschnitt begann für den sei. Gianelli,
als er im Jahre 1826 zum Erzpriester von Chiavari, der
späteren Bischofsstadt, ernannt wurde. Auch hier konnte
man von ihm sagen, daß er «keinen Augenblick Zeit hatte
für seine eigene Erholung, weil er sie ganz Christus dem
Herrn in der Sorge für die von Ihm erlösten Seelen weihte».
Seine Erholungen waren auch in der Zeit, als er Stadtpfarrer
war, die arbeitsreichen Missionen an anderen Orten. Seine
Freunde nannten ihn denn auch wegen seiner ständigen Ab-
tötung und großen Arbeitskraft den «eisernen Heiligen».
Als bevollmächtigter Vikar des Erzbischofs für jenen Teil
der Diözese wandte er auch dem Seminar in Chiavari be-
sondere Sorge zu. Unter den nach Vollkommenheit streben-
den Seelen wählte er im Jahre 1829 zwölf aus und gründete
mit ihnen die Kongregation der Töchter Mariens, die nach
dem Heiligtum der «Madonna dell'Orto» in Chiavari genannt
wurden, im Volke aber bis heute noch die «Gianelline» —
nach ihrem Gründer Gianelli — heißen. «Mitarbeiter im
Guten gibt es nie zu viele», pflegte Gianelli zu erwidern,
wenn man ihn fragte, warum er zu den schon bestehenden
Kongregationen noch eine neue hinzufüge. Selbstverständ-
lieh konnte es nicht ausbleiben, daß ein solcher Eifer für
das Gute auch den Widerstreit des Bösen weckte. Abge-
sehen von den gewöhnlichen Schwierigkeiten der Seelsorge
und einer gewissen «Kirchturmpolitik» selbst unter «Brü-
dern», wurde Gianelli auch in schmählichster Weise ver-
leumdet. Er aber trug es geduldig und überließ die Sorge
für die eigene Ehre dem Herrn: «Laßt sie reden», sagte er
zu einem priesterlichen Freunde; «mir tut die Beleidigung
Gottes und das Ärgernis im Volke leid, aber was mich be-

trifft, liegt mir wenig daran. Wenn ich nur unschuldig bin
vor Gott, was bedeutet es dann, wenn ich vor den Menschen
als Schuldiger erscheine?» Ohne an die Verleumdungen zu
glauben, ließ der Erzbischof von Genua eine Untersuchung
anstellen, die dann auch vor den Menschen die Unschuld des

Seligen an den Tag brachte. — Im Jahre 1835 brach in
Italien und besonders in Ligurien die Cholera aus, an der
z. B. am 20. August in Genua mehr als 300 Personen star-
ben. Die Genovesen flohen aus der Stadt und trugen das Ent-
setzen und die Panik in die Umgegend, auch nach Chiavari.
Der Erzpriester Gianelli schien der einzige zu sein, der

ruhig und sicher blieb, weil er sich ganz in Gottes Hand
begeben hatte. Am 25. August veranstaltete er, ähnlich wie
einst der hl. Karl Borromäus in Mailand, eine Bußprozession
mit einem altverehrten Kruzifix und dem Bild der «Ma-
donna dell'Orto». Er ermahnte das Volk zur Abkehr von der
Sünde, die ja Ursache der Strafen Gottes ist, und er bot
sich schließlich selbst als Opfer an, indem er vor dem
Kreuze niederkniete und mit ausgebreiteten Armen und be-

wegter Stimme betete: «O Gott, schlage den Hirten, aber
schone die Herde!» Da erschienen unerwartet Scharen von
Schwalben, die seit einigen Tagen ganz verschwunden waren,
und flogen zwitschernd im Umkreis des Kruzifixes. Der
Erzpriester aber erhob sich und sagte: «Die Gnade ist
gewährt!» Der Dank und Jubel des Volkes war unbeschreib-
lieh. Ähnliches wiederholte sich, als in den Sommermonaten
der Jahre 1836 und 1837 die Cholera in der Umgebung noch-
mais auftrat. Es starben in Chiavari wohl einige Flücht-
linge aus anderen Orten, aber keiner von den Bürgern der
Stadt. König Karl Albert kam nachher nach Chiavari und
überreichte zweien der von Gianelli gegründeten Schwestern
die Ehrenmedaille für ihre Tätigkeit zur Zeit der Cholera-
gefahr. — Gianelli selbst trug sich mit dem Gedanken, als
Pfarrer abzudanken, um sich ganz den Missionen zu wid-
men; da überraschte ihn im Jahre 1837 ein Brief des könig-
liehen Ministers, des Grafen Solaro, mit der Mitteilung, der
König wolle ihn dem Heiligen Stuhle als Bischof von Bobbio
vorschlagen. Vergebens erhob er Gegenvorstellungen;
schließlich mußte er sich sagen, wie er einem Freunde
schrieb: «Während ich andere anweise, zu gehorchen, ge-
ziemt es sich nicht, daß ich ungehorsam sei.» Papst Gregor
XVI. und sein Staatssekretär, Kardinal Lambruschini, ga-
ben mit Freuden die Ernennung des Erzpriesters von Chia-
vari zum Bischof von Bobbio, einer Nachbardiözese von
Genua, bekannt. Bobbio, im sechsten Jahrhundert durch den

hl. Kolumban, einen Benediktinermissionar aus Irland, ge-
gründet, hatte in jener Zeit viel von seinem früheren christ-
liehen Geist verloren. Bischof Gianelli machte sich mit
seinem ganzen, brennenden Eifer an die Arbeit, auch als
Bischof nicht anders, als er es in der Erzpfarrei von Chia-
vari getan hatte. Vor allem war ihm daran gelegen, im
Seminar von Bobbio wieder den rechten, priesterlichen Geist
zur Geltung zu bringen. Für die Priester seiner Diözese hielt
er zwei Synoden ab, eine im Jahre 1841, die andere im Jahre
1844, während in den vorausgehenden 100 Jahren keine

einzige stattgefunden hatte. Als man ihm den Bischofsstuhl
von Novara anbot, lehnte er ab, weil er — nach seinen

eigenen Worten — eine arme und mühsame Diözese (wie
Bobbio) einer reichen und bequemeren (wie Novara) vor-
zog. — Im Jahre 1839 begab sich Bischof Gianelli nach

Rom; der nächste Anlaß war die Heiligsprechung (zusam-
men mit vier anderen Seligen) des von ihm hochverehrten
Alfons Maria Liguori, der Hauptgrund aber war der Be-

such beim Papst. Es zeigte sich aber auch, daß er wiederum,
wie schon früher, verleumdet und — wahrscheinlich von
schlechten Priestern, denen die Strenge des Bischofs zu-
wider war — bei der Kongregation für Bischöfe und Ordens-
leute angeklagt worden war: er vertrete Lehren, die das

Beichtgeheimnis verletzen. Durch das Zeugnis der Kardinäle
Lambruschini und Tadini (des damaligen Erzbischofs von
Genua, der sich zu gleicher Zeit wie Gianelli in Rom be-

fand) wurde die Anklage glänzend widerlegt. Der Selige

beschäftigte sich in Rom dann auch mit der Gründung der
«Oblaten des hl. A. von Liguori», die vor allem die Er-
Ziehung der Kleriker und die Leitung von Seminarien über-
nehmen sollten. Diese Kongregation hat ihn aber — ebenso

488



wie seine Vereinigung von Missionaren — nicht lange über-
lebt. Der Selige selbst mußte es noch erleben, daß eines
der ersten Mitglieder der Kongregation diese wieder ver-
ließ und daß ein anderer, der sogar zum stellvertretenden
Oberen gewählt worden war, zum Apostaten wurde. Chri-
stoph Bonavino, so hieß er, war tatsächlich außergewöhnlich
begabt und fromm und daher von allen seinen Vorge-
setzten sehr geschätzt. Er hatte aber doch nicht genug
Demut, um seine Anlage zum Rigorismus und zu allzu gro-
ßem Vertrauen auf sein eigenes Urteil zu mäßigen. So kam
der bewährte Professor der Philosophie am Seminar in
Bobbio von der Verurteilung der — wie ihm schien •—

«laxen» Moral des hl. Alphons und der Jesuiten schließlich
zum Abfall vom Glauben und zur Verteidiung des Unglau-
bens. Unter dem Namen Ausonio Franchi war er dann als
Professor an den staatlichen Universitäten angestellt und
führte einen scharfen Kampf gegen die katholische Lehre,
widerlegte aber dann nach einem längeren Schweigen sich
selbst in einem im Jahre 1889 veröffentlichten Werke, söhnte
sich mit der Kirche aus, konnte von 1893 an wieder die
heilige Messe lesen und starb im Jahre 1895 eines sehr er-
baulichen Todes. Anton Maria Gianelli war ihm längst schon
in die Ewigkeit vorausgegangen, denn er starb schon am
7. Juni 1846, am Dreifaltigkeitsfest. Professor Bonavino
hatte aber im Seligsprechungsprozeß Gelegenheit, folgendes
Zeugnis über Bischof Gianelli abzugeben: «Sein ganzes Le-
ben war, so kann man sagen, eine fortgesetzte und immer-
währende Betätigung des Glaubens, der Hoffnung und der
Liebe zu Gott und zum Nächsten. All seine Handlungen, all
seine Worte, Gedanken und Affekte hatten nur einen Be-
weggrund und nur ein Ziel: die Ehre Gottes und das ewige
Heil der Seelen. Seine .Fehler' waren solche, wie sie die
menschliche Klugheit im Leben der Heiligen zu entdecken
meint, weil es ihr nicht gelingt, die Vollkommenheit der
Tugenden der Heiligen zu erfassen oder zu verstehen (Er
spricht von einer gewissen Strenge, von geringer Sorge für
die eigene Gesundheit und vom Übermaß in der Arbeit)
Auch jener Rationalismus, der mich von Verneinung zu
Verneinung und schließlich in den Abgrund des Unglaubens
und des Abfalls gestürzt hat, konnte mich doch niemals an
der Heiligkeit des Bischofs Gianelli zweifeln lassen. Sooft
ich von ihm sprach, habe ich offen und unwandelbar be-
kannt: Er war ein Heiliger... Er machte auf mich jenen
unauslöschlichen Eindruck, den nur das Leben der Heiligen
machen kann Und ich meine, daß jener Priester recht
hatte, der mir nach Entgegennahme meiner Generalbeichte
sagte: Ich müsse Gott danken für die Erinnerung an meinen
heiligen Bischof, die ich bewahrte und die ihn bewog, sich

zu meinem Fürsprecher zu machen und mir von Jesus und
Maria die Gnade der Rückkehr zu jenem Glauben zu er-
bitten, der das Licht seines Geistes, die Flamme seines
Herzens und das wahrste Leben seines ganzen Daseins
gewesen war.»

Eine ungewöhnliche Bedeutung im asketischen Schrifttum
hat das Dekret über die heroischen Tugenden des Dieners
Gottes Anton Maria Gianelli bekommen, das unter Papst
Benedikt XV. am Weißen Sonntag des Jahres 1920 verlasen
wurde und von Kardinal Vico und dem damaligen Sekretär
der Ritenkongregation und heutigen Kardinal Verde unter-
zeichnet ist. Dort wird gesagt, daß die großen Schwierig-
keiten, die man machte, auf eine falsche Auffassung der
heroischen Tugend zurückgehe. Diese ist nicht eine abstrakte
Vollkommenheit, über die hinaus es nichts Vollkommeneres
mehr in der Menschennatur gebe und die bei allen gleich
sein müsse. Sie ist vielmehr die Vervollkommnung der kon-
kreten Natur in den Verhältnissen, in die Gott sie hinein-
stellt und in den Aufgaben, die seine Vorsehung ihr zuweist.
Es wird dabei auf das Wort Dantes hingewiesen: «Wenn
doch die Menschheit recht bedenken wollte — das Funda-
ment, das die Natur uns legte, so wäre sie bald auch gut,
wie sie es sollte» (Paradies 8,142). Wie der gleiche Himmels-
tau eine verschiedene Färbung annimmt in den verschieden-
farbigen Blumenkelchen, so bringt auch die Gnade Gottes
im mystischen Garten der Kirche die Verschiedenheit der
Heiligen hervor, je nach den gegebenen Verhältnissen, welche
die gleiche göttliche Gnade vorfindet. Darum besteht der
Heroismus der Tugenden auch nicht bloß in außergewöhn-
liehen Taten — die nicht vom menschlichen Willen, sondern
von den Verhältnissen abhängen, wie etwa bei den Mar-
tyrern —, sondern die heroische Tugend oder die Heiligkeit
besteht, wie Papst Benedikt XV. einmal sagte, «in der vollen
Übereinstimmung mit dem göttlichen Willen, die in einer
ständigen und genauen Erfüllung der Pflichten des eigenen
Standes zum Ausdruck kommt». Diese vollkommene und
beharrliche Erfüllung aller Pflichten geht nämlich über die
bloßen Kräfte der menschlichen Natur hinaus, die infolge
der sich widerstrebenden Affekte und Leidenschaften unbe-
ständig und wankend ist. — Anschließend an die Verlesung
des Dekrets erklärte Benedikt XV. in seiner Ansprache:
«Man könnte sagen — und man hat es tatsächlich gesagt —,
daß Anton Maria Gianelli ,nur das getan hat, was er tun
sollte'. Aber gerade in dieser immerwährenden und bestän-
digen Erfüllung seiner Pflicht muß man die Heroizität
seiner Tugend sehen. Und wer auf die Umstände achtet, in
denen seine Handlungen sich vollzogen, der wird leicht den
heroischen Tugendgrad feststellen können». F. Bn.

Kennzeichen der Echtheit und Gesundheit
katholischer Frömmigkeit

(Schluß)

3. Das Kriterium der psychologischen Korrektheit und
Natürlichkeit
Dieses geht aus von der normalen Sprech- und Handlungs-

weise der Menschen einer bestimmten Zeit und Kultur. Was
unter den normalen und geistig gesunden Menschen einer
bestimmten Zeit und Kultur als gezwungen, geschraubt, un-
natürlich empfunden und betrachtet wird, sollte auch den
Frömmigkeitsübungen dieser Menschen fernbleiben, sich
darin jedenfalls nicht breit machen. Unter irgendwie nor-
malen und gesunden Verhältnissen bekommt nun jedes Kind

die erziehende und sorgende Hand des Vaters und das lie-
bende Herz der Mutter zu spüren, aber in unserem Sprach-
und Kulturkreis kommt es keinem normalen Kind in den
Sinn, statt den Vater dessen Hand, statt die Mutter deren
Herz anzureden. Es wird wohl die Hand des Vaters
küssen, an das Herz der Mutter appellieren, aber anreden
wird es den Vater bzw. die Mutter. Von der Hand des Vaters
und dem Herzen der Mutter redet es nur in der dritten
Person und läßt sie für gewöhnlich nicht den Vater oder
die Mutter vertreten. Nur in der Poesie oder in der geho-
benen Sprache des Affektes oder eines Festanlasses findet
man sich ohne Anstoß mit einer solchen Personifikation ab,

489



aber in der Prosa des Lebens und in der Umgangssprache
des Alltags empfinden wir Germanen die direkte Anrede an
einen Körperteil, an eine geistige Kraft oder Eigenschaft
als befremdend und unnatürlich. In der Andacht zum hei-
ligsten Herzen Jesu und zum unbefleckten Herzen Maria
jedoch, wie diese heute gang und gäbe ist, wird an die Glau-
bigen diese Zumutung gestellt.

Wohlverstanden, der Verfasser dieser Zeilen anerkennt
voll und ganz die dogmatischen Gründe, die der Andacht
zu den Herzen Jesu und Maria zugrunde liegen, und er freut
sich aufrichtig der herrlichen Früchte, die diese Andacht
zeitigt. Was er aber beanstandet, ist die angedeutete
Sprechweise, die in dem angegebenen Rahmen un-
deutsch bleibt und als ungewohnt empfunden wird, auch
wenn sie in noch so vielen Ablaßgebetchen und Volksan-
dachten uns entgegentritt. Die uns stammverwandten mit-
telalterlichen deutschen Mystiker und Mystikerinnen, die
seit dem 13. Jahrhundert die Herz-Jesu-Andacht mit groß-
tem Eifer gepflegt und verbreitet haben, haben, wie die von
ihnen erhaltenen Gebete zeigen \ eine andere Sprache ge-
redet, die der unverbogenen Natur. Dementsprechend betete
man zum Beispiel: Die Seele Christi heilige mich, der Leib
Christi mache selig mich, das Blut Christi tränke mich usw.,
und nicht, wie wir es heute gewohnt sind: Seele Christi,
heilige mich, usw. Dies ist aber auch die Redeweise in der

offiziellen römischen Liturgie, sowohl in den
Offizien und Meßformularen der Feste des Herzens Jesu und
des Herzens Mariä als auch in den Weihegebeten, die die
Päpste Leo XIII. (1899), Pius XI. (1929) und Pius XII.
(1942) verfaßten und anordneten, auch in dem Friedensge-
bet, das Papst Benedikt XV. 1915 herausgab: In all den

genannten Gebetsformularien wird immer nur die

Person, nie das Herz angeredet ; von diesem ist nur in
der dritten Person und in den abhängigen Casus die Rede,
und dazu wird das Herz nur eingeführt als Organ des Affekt-
lebens, der Liebe insbesondere und der Güte; direkt ange-
redet wird es nur in den Hymnen des Officiums, die dem
Reich der Poesie angehören, und wie bereits bemerkt, ist
dagegen nichts einzuwenden. — Der in den Ablaßgebeten 2

und Volksandachten heute besonders zutage tretende Brauch,
das Herz Jesu bzw. Mariä direkt anzurufen und anzureden,
«Herz» zu sagen und damit die Person zu meinen, geht
hauptsächlich auf eine französische Nonne und auf einen

großen französischen Volksmissionar zurück, nämlich auf die
heilige Marie Marguerite Alacoque (1647—90) aus dem
Orden der Visitation, und auf den heiligen Jean Eudes
(1601—80), die sich der Herr erwählte, um die Herz-Jesu-
Andacht in Fluß zu bringen. Wenn diesen beiden und ihren

1 s. C. Richstaetter, SJ.: Die Herz-Jesu-Verehrung im deut-
sehen Mittelalter (2. Aufl., 1924); ders.: Deutsche Herz-Jesu-
Gebete aus mittelhoch- und mittelniederdeutschen Handschriften
(5. Aufl., 1930). — Die Anrede an das Herz Jesu bzw. an das
Herz Mariä kommt darin gelegentlich vor, bleibt aber die Aus-
nähme.

2 Da es sich durchwegs um Privatgebete und um Anmutungen
handelt, die der kirchlichen Behörde vorgelegt werden, damit sie
einen Ablaß darauf lege, so hat sich diese in erster Linie mit
deren dogmatischen Richtigkeit und wohl nur selten mit dem
sprachlichen Ausdruck zu befassen. Das gilt auch von der heute
gebräuchlichen und approbierten Herz-Jesu-Litanei, die, im 18.
Jahrhundert in Südfrankreich entstanden, als erste und einzige
eine lokale Genehmigung durch den Heiligen Stuhl erhielt, näm-
lieh für das Erzbistum Marseille. Als Leo XIII. 1899 die Weihe
der ganzen Welt an das heiligste Herz Jesu anordnete, wurde
diese Litanei wegen ihres Prioritätsanspruches für die ganze
Kirche genehmigt. Übrigens wiesen auch die andern damals ge-
brauchten Herz-Jesu-Litaneien dieselbe Form auf, und diese
Form hat für sich den Vorzug der Kürze im sprachlichen Aus-
drucke.

ersten Gehilfen samt ihren Volksgenossen diese Rede- und
Ausdrucksweise zusagte, so berührt das an sich uns Deutsch-
sprechende nicht, braucht sich auf uns ebenso wenig abzu-
färben wie die Redeweise bei irgendeinem andern Volke und
auf irgendeinem andern Gebiete des Lebens. Sie berührt uns
aber, wenn man sie uns mundgerecht machen will, obschon
wir sie als unserm Volkscharakter fremd empfinden. Das
dürfte mit ein Grund sein, warum trotz dem Eifer, den
viele Apostel dieser Andachten entfalten, sie bei unserer
Männerwelt nicht stärker Anklang finden. Die Männerwelt
der Gegenwart und unseres Volksschlages stößt sich wahr-
lieh nicht daran, daß man von einem Körperteil (Antlitz,
Herz), von einer körperlichen Wunde, einer Herzenseigen-
schaft oder Seelenkraft ausgeht und daran anknüpft; aber
sie will zur Person selber vorstoßen, die diese Wunde erdul-
det hat, diese Kräfte und Eigenschaft besitzt und für uns
betätigt; sie will einem persönlichen «Du» gegenüberstehen,
auch in der Frömmigkeitsübung. Je mehr die Gebets- und
Gesangstexte dieser Mentalität Rechnung tragen, um so
leichter kann sich der nüchtern denkende und fühlende Ge-

genwartsmensch für diese Texte und deren Inhalt erwär-
men, sie sich zu eigen machen.

• In das gleiche Kapitel gehört auch jene Formel, die ein
anderer großer französischer Volksmissionar, der heilige
Louis Marie Grignion de Montfort (1673—1716),
eingeführt hat. Dieser Apostel der vollkommenen Andacht
zu Maria bezeichnete sich als «Sklave Mariä» (esclave de

Marie). Der Verfasser dieser Zeilen kann sich leicht denken,
daß der genannte große Marienverehrer in dieser Bezeich-

nung den sprechendsten Ausdruck für sein Verhältnis zu
seiner himmlischen Herrin und Patronin gefunden zu haben
in guten Treuen glauben mochte; er zweifelt auch nicht
daran, daß der Diener Gottes damit für sich, für seine Zeit
und seine Umgebung das Richtige traf und auf seine Zu-
hörer tiefsten Eindruck machte. Aber damit ist noch lange
nicht gesagt, daß dies auch für andere Zeiten und Verhält-
nisse zutreffe. Mag für diesen Gottesmann und seine Zeit-
und Volksgenossen das Wort «esclave» ganz andere Gefühls-
momente ausgelöst haben als damals und dort, wo die Skia-
verei eine soziale Einrichtung war, so haben seither die
meisten Völker unter dem fürstlichen Absolutismus, unter
dem Manchestertum und unter den totalitären Regierungs-
Systemen so viel Sklaverei erlebt und durchgemacht, daß
sie in dieser eher alles andere als etwas Erhebendes und
Ehrenvolles zu erblicken vermögen. Dazu kommt, daß der
mit der Kirche lebende Christ von der Freiheit der Kinder
Gottes weiß; haben doch diese in der heiligen Taufe nicht
jwetl«« rSbntataç file çpo/îoj', sondern das jtz-w//« i/loOfifftaç
empfangen (Rom. 8, 15), so daß sie nicht mehr Jot'Àot
(Sklaven!), sondern utot (Söhne) sind (Gal. 4, 7) und sich
als solche fühlen dürfen. Es steht uns nicht zu, mit dem

Apostel der vollkommenen Andacht zu Maria darüber zu
rechten, daß er sein Verhältnis zu seiner himmlischen Her-
rin in dieser Weise auszudrücken für gut fand; aber auf
Grund der eben angeführten Schriftstellen, die sich noch
leicht vermehren ließen, halten wir dafür, daß das auf der
Kindesannahme beruhende Verhältnis intimer und nicht
minder vertraulich und vertrauenerweckender ist als das

Verhältnis eines Sklaven zu seiner Herrin. Diese Ausfüh-
rungen wollen aber weniger eine Polemik sein, als die Not-
wendigkeit betonen, auch in den Frömmigkeitsübungen eine

psychologisch korrekte Ausdrucksweise
zu gebrauchen, dadurch sollen nüchtern denkenden und nor-
mal fühlenden Christen nicht unnötig innere Schwierigkei-
ten bereitet werden.

490



4. Das Kriterium der Orientierung an der kirchlichen
Liturgie

Im Zeitalter der liturgischen Bewegung und Erneuerung
möchten nicht wenige Freunde der Liturgie auch in den
Händen der Laien am liebsten nur das Missale und das
Brevier als Gebetbücher sehen, weil sie die andern Frömmig-
keitsformen als zu subjektiv und darum als minderwertig
betrachten. Es liegt auf der Hand, daß eine solche Auffas-
sung weder den so verschiedenartigen Anlagen, Bedürfnissen
und Bildungsgraden der Beter Rechnung trägt, noch auf das
Rücksicht nimmt, was seit alters in der Kirche Heimatrecht
hatte. Darum lehnte Papst Pius XII. in seinem Rundschrei-
ben «Mediator Dei et hominum» in unmißverständlicher
Form derartige Auffassungen ab und erkannte auch an-
dem überlieferten, mehr subjektiv gestalteten Andachts-
formen ihr volles Lebensrecht zu. Aber richtig ist schon,
daß die kirchliche Liturgie sowohl für die Privat- wie für
die Volksandacht eine Art Vorbild und Richtschnur ist
bzw. sein sollte, und zwar unter mehr denn einer Hinsicht.

Die kirchliche Liturgie weist sowohl in der Meßfeier wie
im kanonischen Stundengebet eine wohltuende M a n n i g -

faltigkeit und Abwechslung auf, und zwar so-
wohl in den Texten selber wie in deren Vortrag und in der
Körperhaltung. Nach einer ähnlichen Abwechslung und
Mannigfaltigkeit ist aber auch das Bedürfnis bei den Gläu-
bigen da, die sich an einer Volksandacht beteiligen. Diese
Abwechslung und Mannigfaltigkeit weist z. B. jene ältere
Form des Rosenkranzgebetes auf, die sich als «Großes Gebet
der Eidgenossen» in der Innerschweiz großer Beliebtheit
erfreute und sich da und dort bis auf den heutigen Tag
erhalten hat 3. Beginnend mit der Schöpfung und schließend
mit der Erlösung, stellt der Vorbeter über die verschiedenen
Geheimnisse der Heilsgeschichte eine kurze Betrachtung an
und läßt darauf die Gemeinde drei, fünf oder sieben «Vater-
unser» oder «Ave» beten, bald sitzend, bald stehend, bald
kniend, selbst mit ausgebreiteten Armen, eine Gebetsweise,
die sich für sog. Gebetsstunden sehr gut eignet und bessere
Früchte zeitigen dürfte, als wenn ein Rosenkranz um den
andern mechanisch «heruntergeleiert» wird. Bereits weisen
auch schon verschiedene neuere Volksandachten einen Wech-
sei in den Lesungen, Versen und Antworten, Gebeten und
Liedstrophen auf, und die Teilnehmer freuen sich sichtlich,
daß sie dabei etwas zu denken und zu tun haben, da doch
die eigentliche Mitfeier der kirchlichen Liturgie ihnen heute
noch nur in sehr geringem Ausmaße möglich ist.

Die kirchliche Liturgie, zumal im Stundengebet der la-
teinischen Kirche, ist vorherrschend biblisch eingestellt.
Die Lehrstücke und die meisten Gesangstexte der Meßfor-
mularien sind der Heiligen Schrift entnommen, und, abge-
sehen von den Hymnen, Antiphonen, Absolutionen und Be-
nedictionen und den Orationen, bietet das Divinum Officium
teils die heutige, teils eine frühere Textform der lateinischen
Bibel. Wenn nun das Wort Gottes lebendig, wirksam und
schärfer ist als ein zweischneidiges Schwert und bis zur
Scheidung von Geist und Seele, von Gelenk und Mark
dringt (Hebr. 4, 12) ; wenn das Psalmenbuch Gebetstexte für
die verschiedensten Stimmungen und Anliegen der Seele

enthält; wenn alles, was in den heiligen Büchern geschrie-
ben ist, zu unserer Belehrung geschrieben wurde, damit wir
durch die Geduld und den Trost der Schriften die Hoffnung

® Das Große Gebet der Eidgenossen von den hl. Geheimnissen
der Erschaffung und Erlösung. Neu herausgegeben von P. Ilde-
fons Betschart, OSB. (Verlagsanstalt Waldstatt, Einsiedeln,
1937).

bewahrten (Rom. 15, 4): So ist nicht einzusehen, warum
das Schriftwort in der Privat- und Volksandacht nicht noch
mehr als bisher benützt werden könnte und sollte, zumal
da der liturgischen Bewegung auch eine sogenannte Bibel-
bewegung zur Seite geht, die sich bemüht, das christliche
Volk mehr mit den Heiligen Schriften vertraut zu machen.
Bereits wird da und dort die Maiandacht biblisch gestaltet,
und es wäre nur zu wünschen, daß auch in der Andacht zum
Beispiel zum heiligsten Altarssakrament, zum Herzen Jesu,
die Heilige Schrift mehr verwertet würde: an einschlägigen
Stellen fehlt es gewiß nicht.

Die Liturgie der lateinischen Kirche ist endlich durchaus
theozentrisch eingestellt. Die alttestamentlichen Ge-

betstexte, nämlich die Psalmen und die Cantica, die in der
Liturgie einen breiten Raum einnehmen, richten sich aus-
schließlich an Gott, und die Orationen des Missale und des

Breviers zumeist an den Vater und nur gelegentlich an Chri-
stus. Auf die Festgeheimnisse und die Heiligen, deren Ge-
dächtnis begangen wird, nehmen die Orationen nur Bezug
und erwähnen sie als Erhörungsmotiv. Die zahlreichen Mut-
tergottesfeste während des Jahres, allgemeine und lokale,
mit oder ohne Oktav, bezeugen unverkennbar, daß wir in
einem marianischen Zeitalter leben, und mit Heiligenfesten
ist das kirchliche Kalendarium geradezu angefüllt. Aber di-
rekt angeredet werden die Heiligen, selbst die Gottesmutter,
in den Meßformularien, nur in den Gesangstexten, in den
kanonischen Tagzeiten nur in den Hymnen, Antiphonen, Re-

sponsorien und Versikeln. Selbst das «Ave», das den katho-
lischen Christen so vertraut ist, hat in der Vorbereitung zu
den kanonischen Tagzeiten einen bescheidenen Platz. Das-
selbe gilt auch von den Gebetstexten des Rituale und des Pon-
tifikale. In der Allerheiligenlitanei, die die Kirche gerne bei
hochfeierlichen Anlässen gebraucht, werden wohl die ver-
schiedenen Rangstufen der Engel und Pleiligen direkt um
ihre Fürbitte angerufen; dann aber wendet sich der Liturge
ausschließlich an Gott selber. Diese ausgesprochenen theo-
zentrische Gestaltung der Liturgie ist ein unverkennbarer
Wink, daß sich auch das Gebetsleben und die Frömmigkeits-
pflege der Gläubigen im stillen Kämmerlein, in der Familie
und in der Gemeinde direkt auf Gott selber ausrichten sollte.
Es ist zwar menschlich durchaus verständlich und war seit
alters ein in der Kirche anerkannter Brauch, daß die Gläu-
bigen im Bewußtsein ihrer Armseligkeit und Unwürdigkeit
sich vorerst an die wenden, die ihnen irgendwie nahestehen
und die durch ihre Stellung bei Gott besonders viel vermö-
gen. Aber alle Heiligen, die Mutter des Herrn nicht ausge-
nommen, vermögen uns nur durch ihre Fürbitte bei
G o 11 zu helfen, und sie alle, obenan wiederum Maria, haben
keinen innigeren Wunsch, als uns zu Gott zu führen, der
nicht nur der Urgrund und Urquell alles Guten ist, sondern
der als unser Vater geradezu danach verlangt, daß wir, seine
Kinder, direkt und nicht nur durch Mittelspersonen mit ihm
verkehren. Wie dies geschehen kann, dafür bietet, wie be-
reits angedeutet wurde, die Allerheiligenlitanei ein unüber-
troffenes Muster und Vorbild. Die Abneigung und der Wider-
wille unserer reformierten Mitbürger gegen allen Marien-
kult und alle Heiligenverehrung, der mindestens teilweise
einen ähnlichen Ursprung hat wie ihre Abneigung gegen die
Reliquien- und Bilderverehrung, nämlich grobe Mißbräuche
im ausgehenden Mittelalter, braucht uns Katholiken in der
von der Kirche jeher geübten und empfohlenen Verehrung
und Anrufung der Gottesmutter, der Engel und der Heiligen
weder stutzig noch irre zu machen; aber darin sind unsere
reformierten Mitchristen schon im Rechte, wenn sie betonen,
daß wir als Kinder Gottes das Recht haben, direkt mit dem

491



himmlischen Vater und mit unserm Bruder und Mittler, dem
Herrn Jesus Christus, zu verkehren und ihm unsere Bitten
vorzutragen. Mögen demnach diejenigen, die auf die Gestal-
tung der Frömmigkeit im katholischen Volk einen bestim-
menden Einfluß auszuüben berufen und befähigt sind, ihr
möglichstes tun, daß nach dem Vorbild der kirchlichen Li-
turgie die verschiedenen Frömmigkeitsübungen des Volkes

mehr theozentrisch oder wenigstens christozen-
t r i s c h gestaltet werden.

Ohne Zweifel wird ein nach den genannten Kriterien auf-
gebautes Frömmigkeitsleben im katholischen Volk nie der-
artige Blößen zeigen, wie die Vorgänge von Heroldsbach
solche weitherum auch in unsern Landen zutage gebracht
haben. Dr. P. Theodor Schwegler, OSB., Einsiedeln

Dem Missionssomitag entgegen
Pius' XI. Missionsenzyklika «Rerum Ecclesiae» vom Jahre

1926 konnte heuer bereits ihr silbernes Jubiläum feiern.
Kein geringerer als sein Nachfolger Pius XII. hat in einem
eigenen Missionsrundschreiben «Evangelii Praecones» vom
2. Juni 1951 ihr das Zeugnis gegeben, daß als herrliche
Frucht davon die Verkündigung der Frohbotschaft Christi
im kurzen Zeitraum der verflossenen 25 Jahre solche Fort-
schritte gemacht habe, wie sie die Annalen der katholischen
Missionsgeschichte vielleicht nie zu verzeichnen hatten, so-
wohl im territorialen Umfang wie auch an innerer Kraft.
Die Kirche konnte z. B. im Jahre 1926 in 400 Missions-
bistümern etwa 15 Mülionen Bekenner zählen, heute in 600
bereits 20,8 Millionen Katholiken. Trotz Krieg und Verfol-
gungen und zahllosen Hemmungen konnte die damalige
Zahl von 14 800 Priestern in diesen Missionsbistümern im
Verlaufe dieser 25 Jahre auf 26 800 gesteigert werden.
Was den Geist und die Methode dieser modernen Missions-
arbeit besonders kennzeichnet, ist die hocherfreuliche Tat-
sache, daß heute 88 Missionsbezirke einheimischen Ober-
hirten anvertraut sind und daß gegenüber früheren Auf-
fassungen und Methoden fast überall bewußt und absieht-
lieh auf die Heranbildung eines einheimischen Klerus hinge-
arbeitet wird, der in Unterricht, Predigt und Seelsorge be-

greiflich ganz anders als fremde, der Sprache und Lebens-
gewohnheiten ungewohnte Missionare unter den eigenen
Landsleuten zu wirken vermag. Wenn wir dann weiter
hören, daß nicht nur die Zahl der sog. kleinen Seminarien
stieg, während die Zahl der Zöglinge sich mehr als verdop-
pelte, wuchs sie doch von 1770 auf 4300, ja daß die Zahl
der Seminaristen in den kleinen und großen Seminarien noch
größer, imposanter wäre, wenn mehr Mittel zu deren Erzie-
hung und Unterhalt den Bischöfen zur Verfügung stünden,
so darf fest vertraut werden, daß dieser hoffnungsfrohe
Anstieg noch weiter anhält, so besonders in Japan, Indien,
Afrika, in Südamerika, wenn auch in andern Ländern des
Ostens gegenwärtig die Missionen aus politischen Gründen
unter einer starken Verfolgungswelle leiden.

Die Gegenwart bietet in mehr als einer Hinsicht trübe
Bilder und unerfreuliche Aussichten. Aber der Blick auf
den hohen Stand der Missionen erweckt doch Trost und
Vertrauen. Nicht umsonst sind die Päpste seit Leo XIII.
begeisterte Missionspäpste gewesen. So hat z. B. Benedikt
XV. in seinem Rundschreiben «Maximum illud» vom Februar
1919 der künftigen Missionsarbeit nicht nur neue Wege ge-
wiesen, sondern in einer geradezu prophetischen Sicht deren
Bedeutung für die Neugestaltung der kommenden Welt klar
vorgezeichnet. Von Papst Pius XI. weiß man, daß er kurz
vor seinem Tode abreisenden Missionaren seinen Segen für
ihre apostolische Tätigkeit spendete und tiefbewegt die
Mahnung mitgab: «Geht hinaus, es ist Zeit, es ist höchste
Zeit!» Tempo und neuester Umfang der Missionsentwicklung
kennzeichnet klar die kürzliche Mitteilung, daß im Laufe
der ersten sechs Monate des laufenden Jahres 1951 insge-

samt 55 neue Kirchensprengel in den Missionsländern errich-
tet und 37 neue Missionsobere ernannt wurden.

Kardinal Innitzer hat auf dem IX. Internationalen Aka-
demischen Missionskongreß vom 3.—7. Juli in Wien erklärt,
es gehe daher um die Erfüllung des Missionsbefehls Jesu
Christi. Viermal habe dabei Christus das kleine und doch
so große Wort: «alle» wiederholt und damit den universalen
Charakter seiner Sendung betont, die Menschen und Völker
aller Zeiten in ihm heimzuführen zum Vater auf den Wegen
seiner Wahrheit und Gebote. Unverrückbar stünden diese im
Flugsande menschlicher Meinungen und verpflichten alle
ohne Unterschied der Farbe und Kultur, Sprache und Gei-
stesverfassung. Dieser Missionsbefehl Christi ergehe daher
an alle, auch an uns. Keine Macht der Erde, keine Zeit-
umstände und Krisen vermöchten den Katholiken von dieser
Pflicht zu entbinden.

Die Aufgabe unserer, jetzt lebenden Generation ist daher
eine hohe, ja eine ungeheure. Sie lastet auf der Gesamt-
kirche, auf allen Gläubigen, sie lastet insbesondere auf uns
Priestern. Die Frage drängt sich da eigentlich auf: habe
ich mich angesichts der jetzigen Lage wirklich bemüht, den
Missionsauftrag Christi mit meinen Gegebenheiten und Mög-
lichkeiten ernsthaft zu erfüllen? Wäre ein Mehreres nicht
da und dort möglich gewesen? Der Hl. Vater erinnert daran,
daß das Rundschreiben Pius' XI. «Rerum Ecclesiae» vor 25

Jahren den gesamten Welt- und Ordensklerus in der damals
noch jungen «Unio Cleri pro missionibus» zur methodischen
und tatkräftigen Förderung der verschiedenen Missions-
belange vereinen wollte, damit durch deren Missionseifer und
Missionsliebe die Kinder im Kindheit-Jesu-Verein, die schul-
entlassene Jugend im Werke des Apostels Petrus und die
Erwachsenen im Werke der Glaubensverbreitung für die
Missionsarbeit erfaßt, gebildet, begeistert werden. Es war
die ganz klare Absicht, die ganze Kirche in die Missions-
arbeit hineinzustellen.

Wie schaut nun die Wirklichkeit aus? Im Bistum Basel
ist es der Jura, der den Kindheit-Jesu-Verein und das Werk
der Glaubensverbreitung in fast allen Pfarreien regelmäßig
durchführt, das Werk des hl. Petrus in einigen Pfarreien
kennt, freilich mehr durch private Gaben und Stiftungen
dafür aufbringt. Er arbeitet mit sichtlicher Freude und
methodisch und daher mit erfreulichem Erfolge für die
päpstlichen Missionswerke.

Das Bild wechselt im deutschen Teile des Bistums, der
auf seine etwa 370 Pfarreien (in der mir augenblicklich
vorliegenden, leider nicht allerneuesten Zählung) immerhin
300 Kindheit-Jesu-Vereine zählt, aber nur noch 188 Vereine
der Glaubensverbreitung. Also beinahe die Hälfte unserer
Pfarreien kennt das von Pius XI. und XII. dringend emp-
fohlene Missionswerk der Glaubensverbreitung, das die Er-
wachsenen für die Missionsarbeit interessieren und begei-
stern will und soll, noch nicht. Mehr als eine Pfarrei,
die den päpstlichen Verein der Glaubensverbreitung kennt

492



und irgendwie arbeiten läßt, scheint das Misisionsinteresse
ihrer Missionsfreunde eher vorauszusetzen als zu bilden
und zu vertiefen.

Die Mitglieder des Kindheit-Jesu-Vereins und auch jene
des Vereins der Glaubensverbreitung sollten möglichst jedes
Jahr in Gottesdiensten mit Missionspredigten immer tie-
fer in die Kenntnis der verschiedenen Missionsprobleme
eingeführt und zum Gebete für die Missionen angeleitet
werden. So wird auch der Eindruck vermieden, die Missions-
vereine seien eigentlich nur Sammelvereine. Auch sollten
so Helfer und Helferinnen gefunden werden, die dem Priester
die lästige Arbeit der Geldsammlung abnehmen, wenn er
sich auch eine genaue Kontrolle vorbehalten muß. Damit
kann er unter Umständen auch Apostel der Katholischen
Aktion für andere Bereiche heranziehen.

Meine Statistik verrät mir auch, daß in den Pfarreien,
kleinen und großen, wo der Kindheit-Jesu-Verein blüht, in
der Regel auch der Verein der Glaubensverbreitung besteht
und gut arbeitet. Daß der Missionar der Heimat der Flamme
heiliger Begeisterung bedarf. Nicht umsonst erzählt das

Evangelium in allerlei Wendungen von der Begeisterung,
mit der das Christentum in die Welt trat und die Welt
zu erobern suchte. Hohe, lodernde Begeisterung war es doch,
welche die Muttergottes das Magnifikat anstimmen ließ.
Begeisterung, heilige, feurige Begeisterung will auch der
Heiland, wenn er seine Apostel und Jünger belehrt: «Feuer
habe ich auf die Erde gebracht, und was will ich anders,
als daß es brenne» (Luk. 12, 49). Daher hat der Pfingststurm
bei der Herabkunft des Heiligen Geistes die Männer und
Frauen im Abendmahlssaale so gewaltig erfaßt, daß sie in
ihrer Begeisterung den Eindruck der Betrunkenheit erwek-
ken konnten. Der hl. Stephanuis, der erste Blutzeuge
der jungen Kirche, war nach dem Zeugnis der Apostel-
geschichte «voll Gnade und Kraft, voll des Heiligen Geistes»,
so daß niemand «dem Geiste, der aus ihm sprach, zu wider-
stehen vermochte». Dieser Sturmwind heiliger Begeisterung,
der durch die junge Kirche brauste, hat die Mission der
Apostel und Herrenjünger im ungläubigen Judentum und
dem sittlich tief gesunkenen Heidentum der damaligen Welt
zu ihren staunenswerten Erfolgen geführt.

Gottlob ist diese tiefe, mächtige Begeisterung in der Kirche
der Gegenwart noch nicht verschwunden. Wie wäre es dann
möglich, daß, trotzdem zwei Weltkriege über zahlreiche Mis-
sionsländer und Missionen rasten, schmerzliche Wunden
schlugen und furchtbare Verluste an Missionskräften und
Missionswerken schufen, die Missionen doch standhielten und
da und dort Hoffnung auf neues Wachstum wecken, wie die
Kirche es bisher nicht erlebte? Man braucht ja bloß an die
Aufklärung und die Französische Revolution des 18. Jahr-
hunderts zu erinnern, unter deren Schlägen die Missionen zu-
sammenbrachen und jahrzehntelang sich nicht erholten. Wie
der Apostel Paulus froh und stolz es von seiner Gemeinde in
Philippi rühmte, so kann die Kirche auch von mancher Mis-
sion der Gegenwart es dankbar anerkennen : «Gaudium meum
et corona mea» (Phil. 4,1).

Diese heilige Begeisterung lebt und wirkt hoffentlich
auch in uns. Das scharfe Wort des indischen Kritikers Mark
Sundar Rao, der abendländischen Kirche fehle die ursprüng-
liehe Lebendigkeit, sie sei dem Historismus verfallen, gilt
hoffentlich nicht von uns. Drum erwartet der Diözesandirek-
tor der päpstlichen Glaubenswerke in der Diözese Basel im-
mer noch den Eingang aller Jahresbeiträge der Mitglieder der
Unio Cleri pro missionibus, damit er ihnen recht bald das
hochinteressante Missionsjahrbuch der Schweiz zustellen
kann. Nicht minder erwartet er den Beitritt jener Konfratres,

die der Unio Cleri bisher noch fernstanden, damit es auch da
gelte: ut unum sint.

Jos. Hermann, Kanonikus,
Diözesandirektor der Unio Cleri pro missionibus
der Diözese Basel

Aus der Praxis, für die Praxis
Zu einer Neuerscheinung über Astrologie

Kan. 1399 des CIC. heißt: Ipso iure prohibentur: «7."

Libri, qui cuiusvis generis superstitionem, sortilegia, divina-
tionem, magiam, evocationem spirituum, aliaque id genus
docent vel commendant.»

Zu den verbotenen Büchern in diesem Sinne gehören auch
Werke, welche die Astrologie lehren und empfehlen. Nun aber
lesen wir die Reklame in der illustrierten katholischen Wo-
chenschrift «Sonntag» (vom 23. September 1951) : «Was
wissen Sie von der Astrologie?» «Lesen Sie die Neuerschei-
nung von Louis de Wohl: ,Sterne, Krieg und Frieden'. Astro-
logische Erfahrung und praktische Anleitung. 328 Seiten,
illustriert. Geb. Fr. 16.45. In einem interessanten Kapi-
tel schildert der Verfasser seine Anstrengungen, H i t-
lers astrologische Kriegspläne zu eruieren.
Im zweiten Teil bietet er eine Einführung in die Prinzipien
der praktischen Astrologie, und erklärt, was ein
rechtes Horoskop ist und zu bedeuten hat. Dabei zeigt er
auch, daß die ernsthafte Astrologie der christlichen Welt-
anschauung durchaus nicht widerspricht. Kaufen Sie das
hochinteressante, spannend geschriebene Buch Walter-
Verlag, Ölten.»

Was ist zu dieser Empfehlung zu sagen? Das Buch steht im
krassen Widerspruch zum Kirchenrecht, will es doch eine
praktische Anleitung zu dieser okkulten Wissenschaft sein
und dartun, daß die ernsthafte Astrologie mit der christ-
liehen Weltanschauung durchaus nicht im Widerspruch
stehe.

Nachdem ja Louis de Wohl astrologische Vorschauen in
die Zeitschrift «Sie und Er» schreibt (wie in Nr. 1 des Jahres
1949: «Was bringt das Neue Jahr?) oder einen sensationel-
len Artikel: «Die Zukunft des Royal Baby», so kann ja nur
das die ernsthafte, der christlichen Weltanschauung nicht
widersprechende Astrologie sein.

Heute heißt es den Anfängen wehren. Wir dürfen ver-
raten, daß ein Schüler mit Erstaunen dieses Inserat las und
am andern Morgen in die Schule brachte und fragte, ob ein
solches Inserat in einer katholischen Zeitschrift nicht ein
Skandal sei. Die ganze Klasse war seiner Meinung. Wir hat-
ten mit L. de Wohl schon im Dezember 1947 im «Vaterland»
abgerechnet und seither sein «obskures» Treiben verfolgt.
Schon hatte mich sein Roman «Licht über Aquino» etwas
versöhnt, so zwingt mich dieses neueste Werk des geschäfts-
tüchtigen «Davidstern», gegen dessen astrologischen Pro-
pagandafeldzug wieder energisch Stellung zu nehmen.

In dem neutralen Heft vom November 1950 «Das Beste
aus Reader's Digest» lesen wir von Fred C. Kelly einen Ar-
tikel: «Sagen die Sterne die Wahrheit?» Über dem Titel
lesen wir den Leitsatz: «Mit einem alten Aberglauben wer-
den noch immer Millionen an der Nase herumgeführt.» Er
schreibt (Seite 46): «Auf der ganzen Welt hat sich in den
letzten dreihundert Jahren nicht ein einziger anerkannter
Wissenschaftler zu der Behauptung bekannt, daß auch nur
der geringste Zusammenhang zwischen den Sternen und dem
menschlichen Schicksal besteht. Nein, die Wissenschaft emp-
findet nur Verachtung dafür, daß in unserer Zeit so viele

493



einem solchen Nonsens Glauben schenken.» Er weist auf
astronomische Entdeckungen hin, welche auch die Leicht-
gläubigsten überzeugen dürften, daß die «Astrologen Schar-
latane sind». Professor Schlesinger fragte die Zeitungen,
welche den Leuten derartiges Zeug servierten, an, wie sie,
die Hüter der Wahrheit, bewüßt dem Aberglauben Tür und
Tor öffnen können? Die Frage dürften wir auch dem Verlage
stellen. Wir aber möchten nicht schweigen, und verweisen
vorderhand auf die solide Schrift von Philipp Schmidt, SJ. :

«Sind die Sterne Schicksalskünder » (1934 Kevelaer), wo
auch der Aufruf des erzbischöflichen Generalsekretariates
von Köln zitiert wird, das den Klerus auf die Gefahr der
astrologischen Bewegung aufmerksam macht (die übrigens
mit der Hitlerei im Zusammenhang steht) : «Das gewaltige
Anschwellen der im Dienste der Astrologie stehenden Litera-
ratur und die marktschreierische wie skrupellose
Reklame, durch die man auch mit dieser Verirrung mensch-
liehen Geistes Geschäfte zu machen sucht, gestatten uns
nicht länger, dem verderblichen Treiben tatenlos zuzusehen

...» Schon die Hl. Schrift warnt davor: «Es soll unter euch
keiner befunden werden, der die Wahrsager fragt und auf
Träume und Vorbedeutungen achtet; denn solches ist dem
Herrn ein Greuel.» (5. Mos. 18,10.) So rechtfertigt sich auch
der einleitend zitierte Kanon. Wir erwähnen hier auch den
Artikel von J. Seiler, SMB.: Die Astrologie (Eine kurze
Orientierung für den Seelsorger). Georg Staffelbach

Kirchenchronik
Hundert-Jahr-Feier
des Kapuzinerinnenklostcrs «Ilaria Hilf»
auf dem Gubel
Am 8. September feierte das Kapuzinerinnenkloster auf dem

Gubel in würdiger Weise seinen hundertjährigen Bestand. Schon
am Vorabend versammelte sich betendes, gläubiges Volk in der
Pfarrkirche Menzingen, wo Dr. J. Meier, Luzern, das Kanzelwort
sprach. Während der ganzen Nacht nahmen die Gemeinden
am Fuße des Gubels teil an der nächtlichen Anbetung in der Klo-
sterkirche und vereinigten so ihr Gebet mit der «Ewigen Anbe-
tung» der Gubelschwestern.

Im Mittelpunkt des vormittäglichen Geschehens stand das
Pontifikalamt, gefeiert vom Diözesanbischof Franzikus von
Streng auf dem Festaltar im Freien, der sinnvoll von drei großen
Tannen, den Wappenbäumen der Gemeinde Menzingen, überragt
war.

Se. Gnaden Abt Dr. Benno Gut von Maria-Einsiedeln über-
brachte in der Festpredigt die Grüße der «Schwarzen Madonna»
von Einsiedeln, des Klosters, das durch den Sieg auf dem Gubel
in seinem Bestand gerettet wurde, und der verstorbenen Zuger
Äbte, die mit dem Gubel stets eng verbunden waren. Dann
zeigte er in bewegten Worten auf, was «Maria Hilf» dem Kloster,
dem Glauben und dem Weltfrieden in diesen hundert verflos-
senen Jahren bedeutete und munterte, zu den Schwestern hinge-
wendet, diese auf, im zweiten Jahrhundert nicht allein um die
Erhaltung im Glauben, sondern besonders auch um die Wieder-
Vereinigung der im Glauben getrennten Brüder und Schwestern
zu beten.

Zur großen Festversammlung am Nachmittag waren an die
5000 Zuger und Zugerinnen um den Festaltar geschart. Der
Ortspfarrer von Menzingen begrüßte die Gäste: Gruß und Dank
an die Vertreter der weltlichen und geistlichen Behörden, an die
Gäste und Vereine, an die vielen Helfer, an das betende Volk.

Bundesrat Dr. Philipp Etter, Bürger von Menzingen, erinnerte
in seiner Festansprache an den Sieg der Waffen; doch heute gelte
es zu danken für den Sieg des Geistes. Der kleine Kanton Zug
darf es sich zur bleibenden Ehre anrechnen, nie Hand gelegt zu
haben an kirchliches Gut. Er pries das Kloster als Burg des
Geistes, wo geistige Güter über den materiellen stehen; als
Burg der Freiheit, wo selbstgewählter Verzicht auf äußere
Freiheit eine ungeahnte innere Freiheit schafft; als Burg des
christlichen Familiengedankens, wo freiwilliger Verzicht auf die
Ehe den Segen auf die Familien herabzieht. Die mit vielen per-

XVI. Kantonale Erziehnngstagang
in Lazern
Mittwoch und Donnerstag, den 10. und 11. Oktober 1951
im Großratssaale (Regierungsgebäude), zu Luzern

Johann-Michael-Sailer-Gedenkfeier, 17. November 1751 bis
17. November 1951.

Eröffnungswort: Hr. Prof. Dr. W. Fischli, Rektor des Gymna-
siums und Lyzeums, Luzern.

Mittwoch, den 10. Oktober
1. J. M. Sailer in seinem Leben und Wirken (Hr. Universitäts-

professor Dr. E. Montalta, Freiburg). 2. J. M. Sailer und die
Aufklärung (H.H. Dr. theol. et phil. E. Spieß, Brig). 3. J. M.
Sailer als Lehrer (Mgr. Prof. Dr. Alb. Mühlebach, Luzern).
4. J. M. Sailers Erziehungsgrundsätze (Frl. Universitätsprofes-
sorin Dr. L. Dupraz, Freiburg).

Donnerstag, den 11. Oktober
5. «Die Religion ist das Leben aller Tugenden und die Seele

aller Sittlichkeit» (H.H. Dr. P. K. Lusser, Superior, Altdorf).
6. J. M. Sailer und das Leid (Ehrw. Sr. Ethelred Steinacher, lie.
phil., Theresianum, Ingenbohl). 7. J. M. Sailer und der Anders-
denkende (H.H. Domherr A. Lussi, bischöflicher Kommissar,
Kerns). 8. J. M. Sailer und die Luzerner Schüler (H.H. Dr. J.
Sigrist, Direktor, Rathausen).

sönlichen Erinnerungen gewürzte Festrede hinterließ einen nach-
haltigen Eindruck.

Zu Beginn der Festansprache entbot Diözesanbischof Franzis-
kus von Streng den Dank der wohlehrwürdigen Frau Mutter
Sr. Mathilde Mettauer. Nach einem geschichtlichen Überblick
über die Gründung hob der bischöfliche Redner die vorbildliche,
klösterliche Haltung der Gubelschwestern hervor. Aufgabe des
Klosters war von Anfang an Beten und Büßen. Die Ewige An-
betung für die Erhaltung des Glaubens und die Einigkeit unter
den Eidgenossen wurde nie unterbrochen. Es soll auch in der
Familie stets gebetet werden. Eine Familie, die betet, hält zu-
sammen! Der Bußgeist, der von jeher im Kloster heimisch war
und anfänglich zu etwas übertriebenen Bußübungen führte, ist
bis heute erhalten geblieben und möge von den Gläubigen nach-
geahmt werden. In dieser Bußgesinnung soll man auch die all-
täglichen Mühen und Sorgen ertragen. Beten und büßen bringt
Frieden und Gottes Segen.

Den eucharistischen Segen spendete Mgr. Stephan Hâsz, Ti-
tularbischof von Sura, ehemals Armeebischof von Ungarn. Der
Festtag, der vorzüglich organisiert war, klang aus in einem
frohen «Großer Gott, wir loben Dich». RA.

Kirchenamtlicher Anzeiger des Bistums Basel

Präsideswcchsel
im Schweizerischen Katholischen Tnrnyerband

Wir geben dem hochwürdigen Klerus bekannt, daß im Laufe
dieses Jahres der hochwürdige Herr Pfarrer Alois
Juchli in Zufikon (AG) das Amt eines Zentralpräses
unseres Schweiz. Katholischen Turn- und
Sportverbandes und der hochwürdige Herr
Kaplan Theodor Schärli in Hochdorf des Amt eines
Zentralpräses unseres Schweiz. Verbandes
katholischer Turnerinnen übernommen haben. Wir
danken beiden hochwürdigen Mitbrüdern.

Dem zurückgetretenen Zentralpräses, der lange Jahre beiden
Organisationen vorstand, dem hochw. Herrn Pfarrer Jo-
hann It en in Neuenhof, sprechen wir den aufrichtigen Dank
aus. Sein Verdienst ist es, allezeit für die Innehaltung der christ-
liehen Grundsätze auf dem Gebiete der Körperkultur, des Tur-
nens und und Sportes gesorgt zu haben. So hat der Turnerinnen-
verband auch stets treu an den von den hochwürdigsten Bischöfen
vorgezeigten Linien festgehalten, was den weitmaschigen An-
schauungen anderer Verbände gegenüber nicht immer leicht war.
Er fand dabei immer die mutige Unterstützung des Vorstandes
und dessen wackerer Präsidentin. Die katholischen Turner und
Turnerinnen sind ihm dankbar für die gehaltenen Blidungskurse

494



und Exerzitien. Während er das Technische ruhig den bewährten
Laienkräften überlassen konnte, hat er sich bemüht, im Rahmen
des Gegebenen das religiöse Denken und Handeln zu fördern.
Unsere Turn- und Sportvereine sind keine religiösen Vereine, aber
es sind Pfarreivereine, die wissen, daß sie mittelbar auch der
Seelsorge dienen, sich dem Pfarrer bzw. Präses unterstellen, der
in religiös-sittlichen Belangen bei der Organisation von Veran-
staltungen und Festen Entscheide zu geben hat. Unter der
Leitung des hochw. Herrn Pfarrer Iten sind beide Verbände,
der Turn- und Sportverband mit seinen Jugend- und Männer-
riegen, gewachsen und erstarkt. Eine wertvolle Arbeit war die
Durchführung des militärischen Vorunterrichtes. H.H. Pfarrer
Iten konnte sich an schönen Erfolgen, nicht zuletzt an den
groß durchgeführten Turn- und Sportfesten erfreuen, aber auch
an der treuen Mitarbeit vieler leitender Persönlichkeiten unter
Klerus und Laien. Turner, Turnerinnen und Sportler, die katholi-
sehe Jugend bewahren dem scheidenden Präses ein dankbares
Andenken.

Solothurn, den 28. September 1951.

t Franziskus,
Bischof von Basel und Lugano

Status Cleri

Die hochwürdigen Herren Dekane und die hochwürdigen Her-
ren Obern der religiösen Orden und Gemeinschaften werden er-
sucht, unverzüglich ihre Angaben für den Status
Cleri einzusenden an die

Bischöfliche Kanzlei Solothurn
Solothurn, den 29. September 1951.

Aargauisches katholisches Studentenpatronat

Studenten, die sich um ein Stipendium vom aargauischen Stu-
dentenpatronat, und Theologen, die sich um ein solches aus
dem Theologenfonds des Kathol. Volksvereins bewerben, mögen
sich bis 15. Dezember an den Unterzeichneten wenden. Den An-
meidungen ist eine beglaubigte Abschrift des letzten Studien-
Zeugnisses beizulegen. Neue Bewerber haben überdies einen
amtlichen Vermögensausweis ihrer Eltern beizufügen.

Stetten, den 1. Oktober 1951. Fr. Suter, Pfr.

IMtnootfenftet
bewährte Eisenkonstruktion, erstellt die langjährige Spezialfirma

Johann Schlumpf AG., Steinhausen
mech.Werkstätte

Verlangen Sie bitte unverbindlichen Besuch mit Beratung und Offerte
Telephon 41068

Wichtige Neuauflage
Moßhamer Ottilie: Werkbuch der katholischen Mädchenbildung.

In 2 Bänden (früher 3 Bände). Bd. I: Leben in der Zeit. 6., er-
gänzte Auflage (22./27. Tsd.) 1951. 327 Seiten, mit Namen- und
Quellenverzeichnis sowie Sachregister. Hin. Fr. 14.20

Buchhandlung Räber & Cie., Luzern

CHR1ST0PH0RUS
Wöchentlich erscheinendes Pfarrblatt — ausgezeichnet redlgiert — für jede
Diözese Spezialausgabe mit eigener Redaktion — 4. Seite zur Verfügung der
Pfarrherren — vorteilhafter Preis. Verlangen Sie Auskunft und Probenum-
mern. W. Bloch, Buchdruckerei und Verlag, Arlesheim.

Tochter, gesetzten Alters, die
schon in geistlichem Hause tä-

tig war. sucht Stelle als

Haushälterin
zu geistlichem Herrn. — Offer-
ten unter 2525 sind zu richten an

die Expedition der KZ., Luzern.

Wegen Ausreise
zu verkaufen:

Vetspa, Kirchenväter (84 Bände),
Lexikon von Theologie u. Kirche,
Liber Sacramentorum, Bücherge-
stelle (m. Glas), Registerschraitk
für Kartei. Vervielfältigungsma-
schine. — Anfragen unter 2524
an die Expedition der KZ.

Das ST.-JOSEFS-HAUS „ EN6ELBERG

ladet freundlichst zu

Bitte verlangen Sie Prospekte! Telephon Nr. 741379

X2mpfehlung^
Pfarrämter, inland. Missionsstationen, kath. Institutionen
jeglicher Art, die zu irgendeinem Zwecke gute und reich-
haltige Adressen brauchen, können solche zu billigster
Berechnung haben. Auf Wunsch komme ich auch ins Haus.
Eventuell käme auch bleibende Stelle in Frage. Offerten
erbeten an Frl. Rosine Mittner, z.Z. Untergrundstr. 8, Ölten

Tochter
aus gutem Hause, wünscht als

zweite Hilfe in ein katholisches
Pfarrhaus einzutreten, wenn
möglich sofort.

Offerten unter Chiffre 2522 an
die Expedition der KZ.

Günstig zu verkaufen eine
schmucke

Barockkanzel
weil zu groß.
Pfarramt Grindel (SO), Tele-
fon (061) 7 91 68,

sowie Tisch-u. Flaschenweine
beziehen Sie vorteilhaft
von der vereidigten, altbekannten
Vertrauensfirma

Fuchs & Co., Zug
Telephon (042) 4 OO 41

Priesterkleider
Mäntel

im Spezialgeschäft

Roos Luzern
b. Bahnhof, Frankenstr. 2

Telefon (041) 2 03 88

Tochter, gegen Ende der Dreißi-
gerjahre, schon 1 Jahr in geist-
lichem Hause tätig gewesen,
sucht neuen Wirkungskreis als
selbständige

Haushälterin
zu geistlichem Herrn. Würde ne-
benbei auch schriftliche Arbeiten
besorgen. Eintritt könnte bald
geschehen. — Adresse unter 2523
bei der Expedition der KZ.

Heim-
Vorsteherin

mit 20 Jahren Erfahrung
sucht infolge Heimumgestal-
tung sich irgendeinem guten
Werke zu widmen oder an-
zuschließen. Sehr gute Refe-
renzen, spricht Deutsch und
Französisch.
Adresse: A. Bieri, Collège 2,
Vevey.

495



^ J.. KiuF j Ti'" Glockengießerei
H. Rüetschi AG., Aarau

- Kirchengeläute
JE ' V jEtt 1 Neuanlagen und Erweiterungen

Umguß gebrochener Glocken
J J Glockenstühle

Fachmännische Reparaturen

] Glockenturm
1 Schweiz. Landesausstellung
1 Zürich 1939

Jsitdjßitfßitrtec -
zw èesie/ieracZerc Fe/isZera

Z/i £ïse/i urccZ MeßaZZ cZurc/i cZZe S/?e.zZaZ/Zn7ia

1EYEB-BIJKB1 & C st». A«.
TCassera-und ütseraiau - lil'ïEBû • Ponmattstr. 20 7eL 27874

Äfßipr

Telephon (033J 2 29 64

Fabrikation von Präzisions-Turmuhren modernster Konstruktion

Umbauten in elektroautomatischen Gewichtsaufzug

Zifferblätter, Zeiger

Revisionen und Reparaturen aller Systeme
Qualität Garantie Preis

ÄRÄCDGNTG
FRÄGFELv.CO.
ST.GALLEN TGL.27891

SOUTANEN
in Konfektion für jede Größe, aus

erstklassigem, reinwollenem Stra-

pazierstoff, ab Fr, 195.— inkl. Wust

Spezialabteilung für Priesterbekleidung bei

GRAENICHER & CO.
Weggisgasse 36—38, Luzern

Heizöl
jederzeit seriöse Beratung
stets beste Qualität
immer günstige Bedingungen

CARL DUDLER
Flüssiae Brennstoffe

ST. GALLEN
Hauptpostfach Telephon 071 /96175

Vertrauensmann für Wirtschaftsfragen
im Schweiz. Kathol. Anstaltenverband

Für Aliücliln»ifikla.>isen und Realschulen
die ausgezeichnete und billige

von Pfr. Ernst Benz
Buchschmuck von A. Bächtiger

Einzelpreis Fr. 1.—, ab 10 Stück Fr. —.95

Bestellung direkt an Selbstverlag
Josef Benz, Lehrer, Marbach (SG)

Die Landschaft in Karten und Bildern
von P. ROBERT KOEPPEL, SJ.
174 Seiten. Broschiert Fr. 14.15.

Buchhandlung Räber & Cie., Luzern

496


	

