Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 119 (1951)
Heft: 40

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHE

KIRCHEN-ZEITLING

Redaktion: Mgr. Dr, YIKTOR v, ERNST, Kan., Prof. theol., St. Leodegarstrafie 9, Luzern. - Tel. 20287
Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof, theol., Adligenswilerstrafle 8, Luzern - Tel. 26593

Verlag und Expedition: Raber & Cie., Buchdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstr. 7—9, Telephon 274 22. — Abonnementspreise:
bei der Expedition bestellt jGhrlich 13 Fr., halbjéhrlich 6 Fr. 70 (Postkonto VIl 128). Postabonnemente 50 Rp. Zuschlag. Fir das Ausland
kommt das Auslandporto hinzu, Einzelnummer 30 Rp. — Erscheint am Donnerstag. — Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder
deren Raum 14 Rp. — SchluB3 der Inseratenannahme Montag morgens. Jeder Offerte ist zur Weiterleitung 20 Rp. in Marken beizulegen.

Luzern, 4. Oktober 1951

119. Jahrgang  Nr. 40

Inhaltsverzeichnis: Botschaft Papst Pius’ XII. an den 3. Schweizerischen Eucharistischen Kongre — Das Geheimnis des Altares als Mit-
telpunkt der Seelsorge — «Vorbild fiir die Herde»: Bischof Anton Maria Gianelli (1789—1846) — Kennzeichen der Echtheit und
Gesundheit katholischer Frommigkeit — Dem Missionssonntag entgegen — Aus der Praxis, fiir die Praxis — Kirchenchronik —
XVI. Kantonale Erziehungstagung in Luzern — Kirchenamtlicher Anzeiger des Bistums Basel

Botschaft Papst Pius’ XII.
an den 3. Schweizerischen Eucharistischen Kongref

Bewegten und freudigen Herzens weilen wir zu dieser
Stunde im Geiste und durch unser Wort, das die Atherwellen
zu euch hinliber tragen, unter.euch, ehrwiirdige Briider, ge-
liebte Sohne und Tochter, in Einsiedeln, an der heiligen
Statte, an der unser Herr und Heiland seit vielen Jahrhun-
derten auf die Firbitte seiner gebenedeiten Mutter Maria
Wunder itiber Wunder der Gnade gewirkt hat. Wir weilen
unter euch, die Ihr euch dort aus allen Gauen eurer Heimat,
dieser Perle der Schopfung, zusammengefunden habt, um in
gewaltiger Kundgebung Jesus Christus, dem unter den
eucharistischen Gestalten gegenwartigen Gottmenschen, dem
Herrn der Welt und dem iiberreichsten Erloser des Menschen-
geschlechtes euren Glauben zu bezeugen und eure Anbetung
darzubringen, um ihm zu danken, ihm eure Liebe zu erweisen
und ihn eurer Treue bis in den Tod zu versichern.

Zum AbschluB eures Zusammenseins bittet Thr Uns um
den Apostolischen Segen, daB3 er eure EntschlieBungen be-
siegle und mit Gottes Kraft erfiille. Gerne willfahren Wir
eurer Bitte. Unser Segen soll sein eine Bekraftigung
eures Glaubens, eures Glaubens an die Wahrheit der
heiligen Eucharistie, wie an alle Wahrheiten, welche die
Offenbarung Gottes enthalt und vollendet in Jesus Christus
und zu unserem Heile umfaf3t.

Geist und- Sinn des katholischen Menschen sind weltoffen.
Offen fiir alle Weiten und Schonheiten des natiirlichen Wis-
sens, Forschens und Kulturschaffens, aber ebenso offen fiir
die Werte der Ubernatur. Ja unvergleichlich inbriinstiger er-
schlieBt ihnen der katholische Mensch sein Herz, weil sie dem
Menschen Erlésung von Schuld und Siihne bringen, weil sie
ihn zum Kinde Gottes, zum Bruder und zur Schwester Jesu
Christi machen, weil sie ihm Unterpfand sind der seligen
Auferstehung und des ewigen Lebens und ihn starken auf den
steilen Pfad zu den goldenen Toren der himmlischen Heimat.
In diesem Glauben, geliebte S6hne und Téchter, den IThr mit

der leidenschaftlichen Liebe zu Jesus Christus bekennt, wie
alle treuen Kinder der Kirche von Anbeginn, soll nichts zu
schwiéchen, nichts zu erschiittern vermdgen. Dieser Glaube
soll einer Quelle gleichen, deren lebendige Wasser in immer
tieferm und immer vollerem Strom hiniiberflieBen zum ewi-
gen Leben.

Unser Segen soll sein eine Bekraftigung eures
Willens, den katholischen Glauben in die
Tat umzusetzen. Der Katholik von heute kann diese
Pflicht nicht ernst und heilig genug erfassen. Schaut auf die
Christen der ersten Jahrhunderte! Durch ihr Leben nach
dem Glauben konnten sie allm#hlich eine christliche Atmo-
sphare schaffen in einer Kultur, die in ihrer tiefsten Wurzel
unchristlich war. Sie haben das menschlich gesprochen Un-
mogliche erreicht, daB3 selbst die diokletianische Verfolgung
gegen die neue Religion nicht mehr aufkam. Eure Lage ist
in jedem Fall in eurem Land leichter. Heute sind die Wurzeln
eurer Kultur immer noch Restbestédnde einer glaubigen Ver-
gangenheit, aber nicht mehr auf sehr lange Dauer, wenn Ihr
sie mit Gottes Hilfe nicht schiitzt.

Und Ihr moget sie schiitzen in erster Linie durch euer
eigenes Wollen und Tun bis zu den letzten Folgerungen, die
der christliche Glaube als Lebensforderungen an euch stellt,
bis zur Heiligung des Sonntags, bis zur Ehrlichkeit, zur
sozialen Gerechtigkeit und christlichen Liebe in Handel und
Wandel, bis zur Friedfertigkeit und Versohnlichkeit, bis zur
Keuschheit in der vollkommenen Ehe nach Christi Gebot,
bis zu den Weisungen des eigenen Gewissens und der Kirche
zu Presse, Film und Schauspiel, bis zum lauteren Gehorsam,
wenn Christus durch die kirchlichen Obern zu euch spricht.
Ihr seid berufen, der Sache Jesu Christi im 6ffentlichen
Leben zu Geltung und Sieg zu verhelfen. Eine groBe Auf-
gabe, die kein Zogern duldet, denn der Gegner wahnt sich
stark, und die Lebensform, die er der Menschheit aufzwingen

485

3t

Q

usssnud

T T

0

—

-

m

in Sk

ToTih @ W



wiirde, lage von der christlichen noch mehr ab als das Hei-
dentum vergangener Zeiten. Sie ware nicht nur unchristlich,
sie ware einfach unmenschlich. Der Erfolg eures Bemiihens
steht bei Gott. Aber eines ist sicher: Er wird euch nur be-
schieden sein, wenn euer eigenes Leben im Einklang steht
mit eurem Glauben.

Von den Tabernakeln eurer Heiligtiimer ergiefle sich die
alles vermodgende Kraft des gottmenschlichen Erlosers tUber
eure Oberhirten und Priester, daf3 sie ihrer Herde vorbild-
lich seien; {liber eure Familien, daB sie zu Heimstdtten hei-

liger Gottesfurcht und unentweihter, froher Jugend und
begliickender Liebe werden; iiber alle von euch, die in den
fithrenden Berufen der guten Sache dienen konnen und die-
nen wollen; liber alle eure Kranken und Leidgepriiften, daBl
sie ihr Kreuz, dem Heiland nachfolgend, tragen konnen;
Uber euch alle, daB die Gnade Jesu Christi und die Liebe
Gottes und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes mit euch
sei. Als Unterpfand dessen erteilen Wir euch aus der Fiille
des Herzens den Apostolischen Segen.

Das Geheimnis des Altares
als Mittelpunkt der Seelsorge

Mit Recht ist schon in den Tagen vor dem Eucharistischen
KongreB3 in Einsiedeln darauf hingewiesen worden, daf3 eine
solche Glaubenskundgebung nicht Selbstzweck sein darf,
sondern zum Anlaf werden muf3, das Geheimnis der Eucha-
ristie noch wirksamer werden zu lassen, sowohl in der Seel-
sorge wie auch im religiosen Denken des katholischen Vol-
kes. Das Altarssakrament in seiner vollen Entfaltung bedeu-
tet Opfer, Gottesgemeinschaft, Gottesndhe. Diese drei Aus-
wirkungen der Stiftung Jesu stehen zueinander in organi-
scher Beziehung. Vom Opfer kann das Opfermahl, vom
Opfermahl die reale Gegenwart Christi nicht getrennt wer-
den. Alle drei Betrachtungsweisen des eucharistischen My-
steriums sind berechtigt. Keine darf die andern ausschlie-
Ben. Erst so ist es mdglich, die Gnadenwirkung des heilig-
sten aller Sakramente seelsorglich voll und ganz auszu-
schopfen und unserm pastorellen Bemiihen ein eucharisti-
sches Geprage zu geben, ohne dadurch der Verengung und
Einseitigkeit zu verfallen.

I. Vom Wesen und Ziel des eucharistischen Opfers

Ausgangspunkt und Kern des eucharistischen Geheimnis-
ses ist das Opfer Jesu. Die Einsetzungsworte weisen klar
darauf hin. «Das hochheilige Opfer des Altars ist kein
bloBes und einfaches Gedenken der Leiden und des Todes
Jesu Christi, sondern eine wahre und eigentliche Opfer-
handlung, bei welcher der géttliche Hohepriester durch seine
unblutige Hinopferung das tut, was er schon am Kreuze tat:
er bringt sich selbst dem himmlischen Vater als wohlgefil-
ligste Opfergabe dar» («Mediator Dei», Nr. 55). Christus hat
«seiner geliebten Braut, der Kirche, ein sichtbares, einer
Forderung der Menschennatur entsprechendes Opfer hinter-
lassen. Darin sollte das blutige, am Kreuze zu vollziehende
Opfer dargestellt, sein Andenken bis zum Ende der Zeit be-
wahrt und uns eine heilbringende Kraft zur Vergebung der
taglich von uns begangenen Siinden zugewendet werden.
Seinen Leib und sein Blut brachte Jesus Gott dem Vater dar
unter den Gestalten von Brot und Wein, reichte sie den
Aposteln, die er damals zu Priestern des Neuen Bundes
bestellte, unter denselben Zeichen zum Empfang und befahl
ihnen und ihren Nachfolgern im Priestertum, dieses Opfer
darzubringen.» In diesen lapidaren Siatzen faBt das Konzil
von Trient (Sess. 22, cap. 1. D. 938) die Lehre der Kirche
uber den Opfercharakter der heiligen Eucharistie zusammen.

Bei der vom Geheimnis der Eucharistie her geformten
Seelsorge geht es um ein dreifaches:

486

1. Das BewuBtsein, daB durch die Feier des eucharisti-
schen Opfers das Opfer des Erlosers am Kreuz erneuert wird,
muB im katholischen Volk immer wach bleiben.

Wenn durch die Transsubstantiatio Christus unter den
Gestalten von Brot und Wein, welche die blutige Trennung
des Leibes und Blutes versinnbilden, gegenwartig wird,
bringt er sich dem himmlischen Vater als reine und makel-
lose Opfergabe dar, um ihn zu ehren und anzubeten,
um ihm die geschuldete Danksagung zu erweisen, um
fiir unsere Siinden S i hn e und Genugtuung zu leisten und
um durch sein Bittflehen uns alle Gnaden und Gaben
des Leibes und der Seele zu erlangen. Diese vierfache Opfer-
intention der Anbetung, der Danksagung, der Siihne und der
Bitte sollte von allen Teilnehmern am heiligen Opfer bei je-
der Opferfeier neu erweckt werden, damit sie unser Beten
beseele und auf den tiefsten Sinn des heiligen MeBopfers
hinlenke. Diese Intentionen begriinden die wahre Mitfeier
und die lebendige Anteilnahme des gldubigen Volkes am
heiligen Opfer des Neuen Bundes. Die Teilnahme an der
auBern Opferliturgie durch das.Mitbeten der liturgischen
Gebete ist wohl sehr foérderlich und dringend zu empfehlen,
aber sie ist, gemessen an der Wichtigkeit der eigentlichen
Opferintention, sekundidrer Natur.

2. Die gottliche Wiirde des heiligen Opfers wird den Glau-
bigen stets meu sichtbar gemacht, wenn wir alles tun, um
die Feier des heiligen Opfers selbst aus dem Bereich des
Profanen herauszuheben und sie zu umgeben mit dem Feier-
gewand der Ehrfurcht und Erhabenheit.

Die zahlreichen Vorschriften der Kirche, die sich mit der
Zelebration der heiligen Messe befassen, dienen alle diesem
Ziel. Unschone und nachliassige Art der Zelebration, nervose
Eile bei den Opfergebeten und Zeremonien haben schon
manchem Glaubigen die Ehrfurcht vor diesem erhabensten
gottesdienstlichen Akt des Christentums geraubt. Auch die
unsaubere und zerrissene liturgische Gewandung, die man-
chenorts wenigstens am Werktag Verwendung findet, ist
der geforderten Ehrfurcht nicht dienlich. Gewi3 wollen wir
die Teilnahme am heiligen Opfer allen erméglichen und
erleichtern. Wir wagen aber daran zu zweifeln, da manche
Form der Zelebration im Freien bei einem allzu notdiirftigen
Altar und bei allzugroBen Zerstreuungen die ehrfiirchtige
Teilnahme am heiligen Opfer férdere. Ware hier nicht eine
groBere Zuriickhaltung, verbunden mit vermehrter Sorgfalt
bei Zubereitung der Opferstiatte am Platz? Trotz aller Pri-
vilegien fiir Ferienlager und Bergtouren bleibt die konse-



krierte Opferstiatte in einem geheiligten Raum immer das
Ideal. Nie darf die Feier des Christusopfers auf Berges-
gipfeln nur ein Zierstiick und Grund zu einer kleinen religio-
sen Sensation werden, deren sich dann die Presse bemaéch-
tigt. Je mehr wir uns auch hier von der Ehrfurcht leiten
lassen, um so sicherer finden wir den rechten Weg.

3. In vielen Kirchen wird der erhebenden Gestaltung der
feierlichen Opferliturgie alie Sorgfalt geschenkt.

An andern Orten beobachtet man, wie Priester und Mini-
stranten ohne jede Kultur und Ehrfurcht zum Altar schrei-
ten, nachlissig, zerstreut, ohne jene feierliche Gemessenheit
und Sammlung, die dem hochsten Geschehen auf unsern Al-
tdren gebilihrt. Eine Gewissenserforschung iiber die Art und
Weise der feierlichen Gottesdienstgestal-
t un g ware manchenorts sehr notwendig. Man hiite sich vor
kitschigen Zugaben. Es ist lacherlich, wenn man die Mini-
stranten als kleine Bischéfe, Kardindle und den Zeremoniar
als Miniaturpapst ausstaffiert und ihnen sogar noch den ro-
ten und weiBlen Pileolus aufs Haupt legt, der sonst nur den
Tragern der hochsten Jurisdiktion zukommt. Diese Dinge
miissen als kitschige Ausgestaltung der Liturgie verurteilt

werden und sollten verschwinden. Es gibt jedoch heute eine
derartige Fiille und Schonheit in der liturgischen Gewandung
aller Grade der aktiven Teilnehmer an der Opferfeier, daB
der um Schonheit und Kultur des Gottesdienstes besorgte
Priester eine fast nur allzureiche Auswahl besitzt. Auch bei
Neuanschaffungen wird er sich immer vor Augen halten, daf3
die liturgische Gewandung eher traditionsgebunden ist und
sich immer unterscheiden muB3 vom Stil der Gewander, die
man auf der Theaterbiihne verwendet.

In all jenen Kirchen, in denen man versteht, die erhéhte
Feierlichkeit des Gottesdienstes ohne allzulange zeitliche
Ausdehnung und ohne der Art der liturgischen Feier wider-
sprechenden Zugaben zu gestalten, ist auch das glaubige
Volk mit Freuden dabei und ndhrt dadurch seine Verbun-
denheit mit dem heiligen eucharistischen Opfer. Ubersehen
wir nicht: «Ein gewaltiger AssimilationsprozeB, der immer
weitergreifen will, hat hier seinen Mittelpunkt und seinen
glithenden Herd, der ProzeB der Angleichung oder doch der
Anahnlichung vom Irdischen zum Himmlischen, vom siindigen
Menschenleben zur heiligen Hingabe des Gottessohnes an
den Willen des Vaters» (J. A. Jungmann in Missarum Sol-
lemnia I, 1).

(SchluB folgt) Josef Meier

«Vorbild fiir die Herde»
Bischof Anton Maria Gianelli (17S9-1S46)

Zu seiner Heiligsprechung am 21, Oktober 1951

Auf den 21. Oktober 1951 wurde die Heiligsprechung eines
Bischofs, eines Ordensspriesters und eines Ordensbruders
festgesetzt. Nord- und Stditalien sowie die Insel Sardinien
sind damit vertreten; denn der selige Anton Maria Gianelli
war Bischof von Bobbio, der Barnabitenpater Franz Xaver
Bianchi war Neapolitaner, und der Kapuzinerbruder Ignaz
von Laconi hat sein ganzes Leben auf der Insel Sardinien
verbracht.

Der selige Anton Gianelli war als Priester und als Bischof
ein wahres «Vorbild fur die Herde», wie es der hl. Petrus
in seinem ersten Briefe (5, 3) empfiehlt. Seine Wiege stand
in einem armen Hauschen in Cereta, das zur Gemeinde Carro
in Ligurien gehorte. Er wurde geboren am Osterfest 1789,
das in jenem Jahre auf den 12. April fiel. Der Heilige selbst
sagte spater in seiner Demut zu einigen vertrauten Priestern,
seine Mutter habe ihn an Geistesschérfe, sein Vater ihn an
Nachstenliebe iibertroffen. Jedenfalls ist der Sohn dem
schonen Beispiel seiner guten Eltern treulich gefolgt. Die
Mutter unterrichtete die Kinder des Dorfes in der christ-
lichen Lehre, und von ihr lernte auch der kleine Anton sie so
gut, daBl er selbst zum Lehrer seiner Kameraden wurde.
Trotz ihrer Armut waren die Eltern damit einverstanden,
daB der begabte Knabe von zwei Priestern in der Nachbar-
schaft Unterricht bekam. Dazu muBte aber Anton téglich
12 Kilometer zu FuBl zuriicklegen, nur mit einem Stiick
Brot in der Tasche. Unterwegs lernte er und sammelte ge-
wohnlich im Walde auch etwas Holz, um es nach Hause zu
tragen und sich so ein wenig niitzlich zu erweisen. Spater
ging er in die Schule des Propstes Ricci in dem nahen Ca-
stello. Dort bezeugte einer seiner Lehrer von ihm: «Er war
der Erste im Lernen und vor allem im vorbildlichen Ver-
halten und im religiosen Leben. Seine Bescheidenheit, seine
Aufrichtigkeit und Einfachheit, sein untadeliges Benehmen
und seine groBe Frommigkeit erbauten alle in Castello.»
Auch auf die wohlhabende Witwe Rebisso, die in den Som-
mermonaten nach Carro kam, machte der junge Gianelli

einen so guten Eindruck, daB sie sich erbot, ihn in Genua,
wo sie wohnte, studieren zu lassen. Sie hat es nie bereut,
denn der Student gab niemals AnlaB zu VerdruB und zeigte
sich auch als Priester noch dankbar gegen seine «groBe
Wohltéaterin und zweite Mutter». Im Jahre 1809 wurde der
Neunzehnjahrige zum Militdrdienst unter Napoleon auf-
gerufen, konnte aber im letzten Augenblick jemanden fin-
den, der, um entsprechendes Entgelt, an seiner Stelle Soldat
wurde. So konnte Gianelli seine Studien im Seminar begin-
nen. Der Erzbischof von Genua, Kardinal Spinola, schitzte
ihn bald so sehr, daB er ihn schon als Philosophen, noch
vor Beginn der theologischen Studien, zum Subdiakon wei-
hen liel und ihm zugleich die Erlaubnis zum Predigen gab,
wovon er auch Gebrauch machte. Mit knapp 23 Jahren, also
mit papstlicher Dispens vom vorgeschriebenen Alter, wurde
Anton Maria Gianelli am 23. Mai 1812 zum Priester ge-
weiht. Im folgenden Jahre schickte ihn der Kardinal schon
in die Seelsorge, namlich zur Unterstiitzung des kranken
Pfarrers Franz Massola in Genua, der bis zur Aufhebung
der Gesellschaft Jesu dem Jesuitenorden angehort hatte.
Gianelli stand zwar damals erst im zweiten Jahre der Theo-
logie, aber der Bischof war sicher, daB3 der eifrige Priester
auch inmitten der Arbeit seine Studien noch vollenden und
vervollkommnen werde. Tatsdchlich gentigte dem Eifer des
jungen Vikars die Arbeit in der Pfarrei nicht, und er schlo
sich einer Vereinigung von Priestern an, die bei Gelegenheit
in der Umgegend von Genua Missionen und Exerzitien hiel-
ten. Im Jahre 1825 wurde Gianelli der Obere dieser Gruppe.
Die Missionspredigten blieben immer seine liebste Arbeit,
bei der er sich auch zu erholen glaubte, selbst als er von
1815 an zehn Jahre hindurch im Lehrfach tidtig sein muBte.
Zuerst wurde er namlich in das vom hl. Joseph Calasanz
gegriindete Kolleg in Carcare (in der Didzese Acqui) be-
rufen, aber schon nach einem Jahre wollte ihn der Kardinal
als Lehrer der Rhetorik in seinem Seminare in Genua haben.
Er war nicht bloB ein guter Professor, sondern auch ein

487



vortrefflicher Erzieher; denn, so bemerkt ein Biograph,
seine Vorlesungen waren auch eine «fortgesetzte sittliche
Unterweisung» und «der Umgang mit ihm bedeutete das
Eintreten in eine Atmosphére, die vom Hauche Jesu Christi
durchtrankt war». Der neue Erzbischof und spatere Kardi-
nal Luigi Lambruschini beauftragte den Professor Gianelli
auch mit einer gewissen Reform des inneren Geistes im
Seminare, indem er ihn zum Direktor der Disziplin ernannte,
doch infolge des Widerstandes einiger Kollegen bat Gianelli
selbst, von diesem Amt wieder enthoben zu werden. Immer
aber blieb die Grundwahrheit, die er mit allem Nachdruck
einscharfte, die des Evangeliums, wie er sie z. B. in einem
Briefe hervorhob: «Sich selbst verleugnen, das ist der erste
Schritt, den der Herr selbst angegeben hat. Mit anderen
Worten: Thr mii8t immer das Gegenteil von dem tun, was
Eure falsche Eigenliebe Euch eingibt. Versteht Ihr diese
Sprache?» Kein Wunder, da3 manchen diese Réde hart vor-
kam. Voriibergehend freilich ware Gianelli, wie er selber
klagte, beinahe unter dem Scheine der Sittenstrenge doch
einer irrigen, jansenistischen Richtung zum Opfer gefallen.
Rechtzeitig durchschaute er aber noch die Gefahr und hielt
sich von da an mit um so groBerem Eifer an die Lehre des
hl. Alphons von Liguori, nach dem er spater auch eine von
ihm gegriindete Kongregation benennen wollte.

Ein neuer Lebensabschnitt begann fiir den sel. Gianelli,
als er im Jahre 1826 zum Erzpriester von Chiavari, der
spateren Bischofsstadt, ernannt wurde. Auch hier konnte
man von ihm sagen, daf3 er «keinen Augenblick Zeit hatte
fiir seine eigene Erholung, weil er sie ganz Christus dem
Herrn in der Sorge fiir die von Ihm erlosten Seelen weihtes».
Seine Erholungen waren auch in der Zeit, als er Stadtpfarrer
war, die arbeitsreichen Missionen an anderen Orten. Seine
Freunde nannten ihn denn auch wegen seiner stédndigen Ab-
toétung und groBen Arbeitskraft den «eisernen Heiligens.
Als bevollméchtigter Vikar des Erzbischofs fiir jenen Teil
der Didzese wandte er auch dem Seminar in Chiavari be-
sondere Sorge zu. Unter den nach Vollkommenheit streben-
den Seelen wihlte er im Jahre 1829 zwdlf aus und griindete
mit ihnen die Kongregation der Tochter Mariens, die nach
dem Heiligtum der «Madonna dell’Orto» in Chiavari genannt
wurden, im Volke aber bis heute noch die «Gianelliney —
nach ihrem Griinder Gianelli — heiBlen. «Mitarbeiter im
Guten gibt es nie zu viele», pflegte Gianelli zu erwidern,
wenn man ihn fragte, warum er zu den schon bestehenden
Kongregationen noch eine neue hinzufiige. Selbstverstand-
lich konnte es nicht ausbleiben, daf3 ein solcher Eifer fiir
das Gute auch den Widerstreit des Bosen weckte. Abge-
sehen von den gewdhnlichen Schwierigkeiten der Seelsorge
und einer gewissen «Kirchturmpolitiks selbst unter «Bri-
dern», wurde Gianelli auch in schmaéahlichster Weise ver-
leumdet. Er aber trug es geduldig und iiberlieR die Sorge
fiir die eigene Ehre dem Herrn: «Laf3t sie redens, sagte er
zu einem priesterlichen Freunde; «mir tut die Beleidigung
Gottes und das Argernis im Volke leid, aber was mich be-
trifft, liegt mir wenig daran. Wenn ich nur unschuldig bin
vor Gott, was bedeutet es dann, wenn ich vor den Menschen
als Schuldiger erscheine?»> Ohne an die Verleumdungen zu
glauben, lieB der Erzbischof von Genua eine Untersuchung
anstellen, die dann auch vor den Menschen die Unschuld des
Seligen an den Tag brachte. — Im Jahre 1835 brach in
Italien und besonders in Ligurien die Cholera aus, an der
z. B. am 20. August in Genua mehr als 300 Personen star-
ben. Die Genovesen flohen aus der Stadt und trugen das Ent-
setzen und die Panik in die Umgegend, auch nach Chiavari.
Der Erzpriester Gianelli schien der einzige zu sein, der

488

ruhig und sicher blieb, weil er sich ganz in Gottes Hand
begeben hatte. Am 25. August veranstaltete er, dhnlich wie
einst der hl. Karl Borrom&us in Mailand, eine Bul3prozession
mit einem altverehrten Kruzifix und dem Bild der «Ma-
donna dell’Orto». Er ermahnte das Volk zur Abkehr von der
Siinde, die ja Ursache der Strafen Gottes ist, und er bot
sich schlieBlich selbst als Opfer an, indem er vor dem
Kreuze niederkniete und mit ausgebreiteten Armen und be-
wegter Stimme betete: «O Gott, schlage den Hirten, aber
schone die Herde!» Da erschienen unerwartet Scharen von
Schwalben, die seit einigen Tagen ganz verschwunden waren,
und flogen zwitschernd im Umkreis des Kruzifixes. Der
Erzpriester aber erhob sich und sagte: «Die Gnade ist
gewihrt!»> Der Dank und Jubel des Volkes war unbeschreib-
lich. Ahnliches wiederholte sich, als in den Sommermonaten
der Jahre 1836 und 1837 die Cholera in der Umgebung noch-
mals auftrat. Es starben in Chiavari wohl einige Fliicht-
linge aus anderen Orten, aber keiner von den Bilirgern der
Stadt. Konig Karl Albert kam nachher nach Chiavari und
liberreichte zweien der von Gianelli gegriindeten Schwestern
die Ehrenmedaille fiir ihre Tatigkeit zur Zeit der Cholera-
gefahr. — Gianelli selbst trug sich mit dem Gedanken, als
Pfarrer abzudanken, um sich ganz den Missionen zu wid-
men; da tiberraschte ihn im Jahre 1837 ein Brief des konig-
lichen Ministers, des Grafen Solaro, mit der Mitteilung, der
Konig wolle ihn dem Heiligen Stuhle als Bischof von Bobbio
vorschlagen. Vergebens erhob er Gegenvorstellungen;
schlieflich muBte er sich sagen, wie er einem Freunde
schrieb: «Wahrend ich andere anweise, zu gehorchen, ge-
ziemt es sich nicht, daB3 ich ungehorsam sei.» Papst Gregor
XVI. und sein Staatssekretdr, Kardinal Lambruschini, ga-
ben mit Freuden die Ernennung des Erzpriesters von Chia-
vari zum Bischof von Bobbio, einer Nachbardidzese von
Genua, bekannt. Bobbio, im sechsten Jahrhundert durch den
hl. Kolumban, einen Benediktinermissionar aus Irland, ge-
griindet, hatte in jener Zeit viel von seinem fritheren christ-
lichen Geist verloren. Bischof Gianelli machte sich mit
seinem ganzen, brennenden Eifer an die Arbeit, auch als
Bischof nicht anders, als er es in der Erzpfarrei von Chia-
vari getan hatte. Vor allem war ihm daran gelegen, im
Seminar von Bobbio wieder den rechten, priesterlichen Geist
zur Geltung zu bringen. Fiir die Priester seiner Didzese hielt
er zwei Synoden ab, eine im Jahre 1841, die andere im Jahre
1844, wahrend in den vorausgehenden 100 Jahren Kkeine
einzige stattgefunden hatte. Als man ihm den Bischofsstuhl
von Novara anbot, lehnte er ab, weil er — nach seinen
eigenen Worten — eine arme und mithsame Ditdzese (wie
Bobbio) einer reichen und bequemeren (wie Novara) vor-
zog. — Im Jahre 1839 begab sich Bischof Gianelli nach
Rom; der nichste AnlaB war die Heiligsprechung (zusam-
men mit vier anderen Seligen) des von ihm hochverehrten
Alfons Maria Liguori, der Hauptgrund aber war der Be-
such beim Papst. Es zeigte sich aber auch, da er wiederum,
wie schon frither, verleumdet und — wahrscheinlich von
schlechten Priestern, denen die Strenge des Bischofs zu-
wider war — bei der Kongregation fiir Bischéfe und Ordens-
leute angeklagt worden war: er vertrete Lehren, die das
Beichtgeheimnis verletzen. Durch das Zeugnis der Kardinéle
Lambruschini und Tadini (des damaligen Erzbischofs von
Genua, der sich zu gleicher Zeit wie Gianelli in Rom be-
fand) wurde die Anklage glidnzend widerlegt. Der Selige
beschiftigte sich in Rom dann auch mit der Griindung der
«Oblaten des hl. A. von Liguori», die vor allem die Er-
ziehung der Kleriker und die Leitung von Seminarien iiber-
nehmen sollten. Diese Kongregation hat ihn aber — ebenso



wie seine Vereinigung von Missionaren — nicht lange tiber-
lebt. Der Selige selbst mufite es noch erleben, dafl eines
der ersten Mitglieder der Kongregation diese wieder ver-
lieB und daB ein anderer, der sogar zum stellvertretenden
Oberen gewahlt worden war, zum Apostaten wurde. Chri-
stoph Bonavino, so hie3 er, war tatsdchlich auBergewohnlich
begabt und fromm und daher von allen seinen Vorge-
setzten sehr geschiatzt. Er hatte aber doch nicht genug
Demut, um seine Anlage zum Rigorismus und zu allzu gro-
Bem Vertrauen auf sein eigenes Urteil zu maBigen. So kam
der bewadhrte Professor der Philosophie am Seminar in
Bobbio von der Verurteilung der — wie ihm schien —
«laxen» Moral des hl. Alphons und der Jesuiten schlieBlich
zum Abfall vom Glauben und zur Verteidiung des Unglau-
bens. Unter dem Namen Ausonio Franchi war er dann als
Professor an den staatlichen Universitdten angestellt und
fiihrte einen scharfen Kampf gegen die katholische Lehre,
widerlegte aber dann nach einem lidngeren Schweigen sich
selbst in einem im Jahre 1889 verdffentlichten Werke, sohnte
sich mit der Kirche aus, konnte von 1893 an wieder die
heilige Messe lesen und starb im Jahre 1895 eines sehr er-
baulichen Todes. Anton Maria Gianelli war ihm ldngst schon
in die Ewigkeit vorausgegangen, denn er starb schon am
7. Juni 1846, am Dreifaltigkeitsfest. Professor Bonavino
hatte aber im Seligsprechungsproze3 Gelegenheit, folgendes
Zeugnis liber Bischof Gianelli abzugeben: «Sein ganzes Le-
ben war, so kann man sagen, eine fortgesetzte und immer-
wahrende Betatigung des Glaubens, der Hoffnung und der
Liebe zu Gott und zum Nichsten. All seine Handlungen, all
seine Worte, Gedanken und Affekte hatten nur einen Be-
weggrund und nur ein Ziel: die Ehre Gottes und das ewige
Heil der Seelen. . . . Seine ,Fehler’ waren solche, wie sie die
menschliche Klugheit im Leben der Heiligen zu entdecken
meint, weil es ihr nicht gelingt, die Vollkommenheit der
Tugenden der Heiligen zu erfassen oder zu verstehen (Er
spricht von einer gewissen Strenge, von geringer Sorge fiir
die eigene Gesundheit und vom Ubermaf in der Arbeit) ...
Auch jener Rationalismus, der mich von Verneinung zu
Verneinung und schliefllich in den Abgrund des Unglaubens
und des Abfalls gestiirzt hat, konnte mich doch niemals an
der Heiligkeit des Bischofs Gianelli zweifeln lassen. Sooft
ich von ihm sprach, habe ich offen und unwandelbar be-
kannt: Er war ein Heiliger... Er machte auf mich jenen
unausléschlichen Eindruck, den nur das Leben der Heiligen
machen kann... Und ich meine, daB jener Priester recht
hatte, der mir nach Entgegennahme meiner Generalbeichte
sagte: Ich miisse Gott danken fiir die Erinnerung an meinen
heiligen Bischof, die ich bewahrte und die ihn bewog, sich

zu meinem Fiirsprecher zu machen und mir von Jesus und
Maria die Gnade der Riickkehr zu jenem Glauben zu er-
bitten, der das Licht seines Geistes, die Flamme seines
Herzens und das wahrste Leben seines ganzen Daseins
gewesen war.»

Eine ungewoéhnliche Bedeutung im asketischen Schrifttum
hat das Dekret iiber die heroischen Tugenden des Dieners
Gottes Anton Maria Gianelli bekommen, das unter Papst
Benedikt XV. am Weilen Sonntag des Jahres 1920 verlesen
wurde und von Kardinal Vico und dem damaligen Sekretar
der Ritenkongregation und heutigen Kardinal Verde unter-
zeichnet ist. Dort wird gesagt, daB die groBen Schwierig-
keiten, die man machte, auf eine falsche Auffassung der
heroischen Tugend zuriickgehe. Diese ist nicht eine abstrakte
Vollkommenheit, iber die hinaus es nichts Vollkommeneres
mehr in der Menschennatur gebe und die bei allen gleich

-sein misse. Sie ist vielmehr die Vervollkommnung der kon-

kreten Natur in den Verhiltnissen, in die Gott sie hinein-
stellt und in den Aufgaben, die seine Vorsehung ihr zuweist.
Es wird dabei auf das Wort Dantes hingewiesen: «Wenn
doch die Menschheit recht bedenken wollte — das Funda-
ment, das die Natur uns legte, so ware sie bald auch gut,
wie sie es solltes (Paradies 8, 142). Wie der gleiche Himmels-
tau eine verschiedene Férbung annimmt in den verschieden-
farbigen Blumenkelchen, so bringt auch die Gnade Gottes
im mystischen Garten der Kirche die Verschiedenheit der
Heiligen hervor, je nach den gegebenen Verhaltnissen, welche
die gleiche gottliche Gnade vorfindet. Darum besteht der
Heroismus der Tugenden auch nicht blo8 in auBergewdhn-
lichen Taten — die nicht vom menschlichen Willen, sondern
von den Verhaltnissen abhidngen, wie etwa bei den Mar-
tyrern —, sondern die heroische Tugend oder die Heiligkeit
besteht, wie Papst Benedikt XV. einmal sagte, «in der vollen
Ubereinstimmung mit dem gottlichen Willen, die in einer
standigen und genauen Erfiillung der Pflichten des eigenen
Standes zum Ausdruck kommts. Diese vollkommene und
beharrliche Erfiillung aller Pflichten geht namlich iiber die
bloBen Krifte der menschlichen Natur hinaus, die infolge
der sich widerstrebenden Affekte und Leidenschaften unbe-
standig und wankend ist. — AnschlieBend an die Verlesung
des Dekrets erklarte Benedikt XV. in seiner Ansprache:
«Man kénnte sagen — und man hat es tatsédchlich gesagt —,
daB Anton Maria Gianelli ,nur das getan hat, was er tun
sollte’. Aber gerade in dieser immerwéahrenden und bestén-
digen Erfiillung seiner Pflicht muB man die Heroizitdt
seiner Tugend sehen. Und wer auf die Umstande achtet, in
denen seine Handlungen sich vollzogen, der wird leicht den
heroischen Tugendgrad feststellen konnen». F. Bn.

Kennzeichen der Echtheit und Gesundheit
katholischer Frommigkeit

(SchluB)

3. Das Kriterium der psychologischen Korrektheit und
Natiirlichkeit

Dieses geht aus von der normalen Sprech- und Handlungs-
weise der Menschen einer bestimmten Zeit und Kultur. Was
unter den normalen und geistig gesunden Menschen einer
bestimmten Zeit und Kultur als gezwungen, geschraubt, un-
natiirlich empfunden und betrachtet wird, sollte auch den
Frommigkeitsiibungen dieser Menschen fernbleiben, sich
darin jedenfalls nicht breit machen. Unter irgendwie nor-
malen und gesunden Verhiltnissen bekommt nun jedes Kind

die erziehende und sorgende Hand des Vaters und das lie-
bende Herz der Mutter zu spiiren, aber in unserem Sprach-
und Kulturkreis kommt es keinem normalen Kind in den
Sinn, statt den Vater dessen Hand, statt die Mutter ideren
Herz anzureden. Es wird wohl die Hand des Vaters
kiissen, an das Herz der Mutter appellieren, aber anreden
wird es den Vater bzw. die Mutter. Von der Hand des Vaters
und dem Herzen der Mutter redet es nur in der dritten
Person und 1afit sie fiir gewdhnlich nicht den Vater oder
die Mutter vertreten. Nur in der Poesie oder in der geho-
benen Sprache des Affektes oder eines Festanlasses findet
man sich ohne Anstof3 mit einer solchen Personifikation ab,

489



aber in der Prosa des Lebens und in der Umgangssprache
des Alltags empfinden wir Germanen die direkte Anrede an
einen Korperteil, an eine geistige Kraft oder Eigenschaft
als befremdend und unnatiirlich. In der Andacht zum hei-
ligsten Herzen Jesu und zum unbefleckten Herzen Marid
jedoch, wie diese heute gang und gébe ist, wird an die Glau-
bigen diese Zumutung gestellt.

Wohlverstanden, der Verfasser dieser Zeilen anerkennt
voll und ganz die dogmatischen Griinde, die der Andacht
zu den Herzen Jesu und Maria zugrunde liegen, und er freut
sich aufrichtig der herrlichen Friichte, die diese Andacht
zeitigt. Was er aber beanstandet, ist die angedeutete
Sprechweise, die in dem angegebenen Rahmen un -
deutsch bleibt und als ungewohnt empfunden wird, auch
wenn sie in noch so vielen AblaBgebetchen und Volksan-
dachten uns entgegentritt. Die uns stammverwandten mit-
telalterlichen deutschen Mystiker und Mystikerinnen, die
seit dem 13. Jahrhundert die Herz-Jesu-Andacht mit grof3-
tem Eifer gepflegt und verbreitet haben, haben, wie die von
ihnen erhaltenen Gebete zeigen?, eine andere Sprache ge-
redet, die der unverbogenen Natur. Dementsprechend betete
man zum Beispiel: Die Seele Christi heilige mich, der Leib
Christi mache selig mich, das Blut Christi tranke mich usw.,
und nicht, wie wir es heute gewohnt sind: Seele Christi,
heilige mich, usw. Dies ist aber auch die Redeweise in der
offiziellenromischen Liturgie, sowohl in den
Offizien und MeBformularen der Feste des Herzens Jesu und
des Herzens Marid als auch in den Weihegebeten, die die
Pipste Leo XIII. (1899), Pius XI. (1929) und Pius XII.
(1942) verfaBten und anordneten, auch in dem Friedensge-
bet, das Papst Benedikt XV. 1915 herausgab: In all den
genannten Gebetsformularien wird immer nur die
Person, nie das Her z angeredet; von diesem ist nur in
der dritten Person und in den abhingigen Casus die Rede,
und dazu wird das Herz nur eingefiihrt als Organ des Affekt-
lebens, der Liebe insbesondere und der Giite; direkt ange-
redet wird es nur in den Hymnen des Officiums, die dem
Reich der Poesie angehoren, und wie bereits bemerkt, ist
dagegen nichts einzuwenden. — Der in den Ablaf3gebeten 2
und Volksandachten heute besonders zutage tretende Brauch,
das Herz Jesu bzw. Maria direkt anzurufen und anzureden,
«Herz» zu sagen und damit die Person zu meinen, geht
hauptsachlich auf eine franzosische Nonne und auf einen
groBen franzosischen Volksmissionar zuriick, ndmlich auf die
heilige Marie Marguerite Alacoque (1647—90) aus dem
Orden der Visitation, und auf den heiligen Jean Eudes
(1601—80), die sich der Herr erwihlte, um die Herz-Jesu-
Andacht in FluB3 zu bringen. Wenn diesen beiden und ihren

1 5. C. Richstaetter, SJ.: Die Herz-Jesu-Verehrung im deut-
schen Mittelalter (2. Aufl, 1924); ders.: Deutsche Herz-Jesu-
Gebete aus mittelhoch- und mittelniederdeutschen Handschriften
(5. Aufl,, 1930). — Die Anrede an das Herz Jesu bzw. an das
Herz Marida kommt darin gelegentlich vor, bleibt aber die Aus-
nahme.

2 Da es sich durchwegs um Privatgebete und um Anmutungen
handelt, die der kirchlichen Behorde vorgelegt werden, damit sie
einen AblaB darauf lege, so hat sich diese in erster Linie mit
deren dogmatischen Richtigkeit und wohl nur selten mit dem
sprachlichen Ausdruck zu befassen. Das gilt auch von der heute
gebrduchlichen und approbierten Herz-Jesu-Litanei, die, im 18.
Jahrhundert in Siidfrankreich entstanden, als erste und einzige
eine lokale Genehmigung durch den Heiligen Stuhl erhielt, ndm-
lich fiir das Erzbistum Marseille. Als Leo XIII. 1899 die Weihe
der ganzen Welt an das heiligste Herz Jesu anordnete, wurde
diese Litanei wegen ihres Prioritdtsanspruches fiir die ganze
Kirche genehmigt. Ubrigens wiesen auch die andern damals ge-
brauchten Herz-Jesu-Litaneien dieselbe Form auf, und diese
Form hat fiir sich den Vorzug der Kiirze im sprachlichen Aus-
drucke.

490

ersten Gehilfen samt ihren Volksgenossen diese Rede- und
Ausdrucksweise zusagte, so beriihrt das an sich uns Deutsch-
sprechende nicht, braucht sich auf uns ebenso wenig abzu-
farben wie die Redeweise bei irgendeinem andern Volke und
auf irgendeinem andern Gebiete des Lebens. Sie beriihrt uns
aber, wenn man sie uns mundgerecht machen will, obschon
wir sie als unserm Volkscharakter fremd empfinden. Das
durfte mit ein Grund sein, warum trotz dem Eifer, den
viele Apostel dieser Andachten entfalten, sie bei unserer
Mannerwelt nicht starker Anklang finden. Die Ménnerwelt
der Gegenwart und unseres Volksschlages stof3t sich wahr-
lich nicht daran, daB man von einem Korperteil (Antlitz,

~ Herz), von einer korperlichen Wunde, einer Herzenseigen-

schaft oder Seelenkraft ausgeht und daran ankniipft; aber
sie will zur Person selber vorstoRen, die diese Wunde erdul-
det hat, diese Krafte und Eigenschaft besitzt und fir uns
betétigt; sie will einem personlichen «Du» gegeniiberstehen,
auch in der Frommigkeitsiibung. Je mehr die Gebets- und
Gesangstexte dieser Mentalitat Rechnung tragen, um so
leichter kann sich der nilichtern denkende und fiihlende Ge-
genwartsmensch fur diese Texte und deren Inhalt erwar-
men, sie sich zu eigen machen.

.In das gleiche Kapitel gehort auch jene Formel, die ein
anderer groBer franzosischer Volksmissionar, der heilige
Louis Marie Grignion de Montfort (1673—1716),
eingefiihrt hat. Dieser Apostel der vollkommenen Andacht
zu Maria bezeichnete sich als «Sklave Marida» (esclave de
Marie). Der Verfasser dieser Zeilen kann sich leicht denken,
daB der genannte grofle Marienverehrer in dieser Bezeich-
nung den sprechendsten Ausdruck fiir sein Verhaltnis zu
seiner himmlischen Herrin und Patronin gefunden zu haben
in guten Treuen glauben mochte; er zweifelt auch nicht
daran, daf3 der Diener Gottes damit fiir sich, flir seine Zeit
und seine Umgebung das Richtige traf und auf seine Zu-
horer tiefsten Eindruck machte. Aber damit ist noch lange
nicht gesagt, daB dies auch fiir andere Zeiten und Verhéalt-
nisse zutreffe. Mag fiir diesen Gottesmann und seine Zeit-
und Volksgenossen das Wort «esclave» ganz andere Gefiihls-
momente ausgelost haben als damals und dort, wo die Skla-
verei eine soziale Einrichtung war, so haben seither die
meisten Volker unter dem fiirstlichen Absolutismus, unter
dem Manchestertum und unter den totalitaren Regierungs-
systemen so viel Sklaverei erlebt und durchgemacht, daf
sie in dieser eher alles andere als etwas Erhebendes und
Ehrenvolles zu erblicken vermogen. Dazu kommt, dafl der
mit der Kirche lebende Christ von der Freiheit der Kinder
Gottes weiB3; haben doch diese in der heiligen Taufe nicht
svsbua dovheleg &ic gofov, sondérn das arevuco viodeaiag
empfangen (R6m. 8, 15), so daB sie nicht mehr JodAot
(Sklaven!), sondern -wvioé (Sohne) sind (Gal. 4, 7) und sich
als solche fiihlen diirfen. Es steht uns nicht zu, mit dem
Apostel der vollkommenen Andacht zu Maria dariiber zu
rechten, daB3 er sein Verhiltnis zu seiner himmlischen Her-
rin in dieser Weise auszudriicken fir gut fand; aber auf
Grund der eben angefiihrten Schriftstellen, die sich noch
leicht vermehren lieBen, halten wir dafiir, daB das auf der
Kindesannahme beruhende Verhéltnis intimer und nicht
minder vertraulich und vertrauenerweckender ist als das
Verhiltnis eines Sklaven zu seiner Herrin. Diese Ausfiih-
rungen wollen aber weniger eine Polemik sein, als die Not-
wendigkeit betonen, auch in den Frommigkeitsiibungen eine
psychologisch korrekte Ausdrucksweise
zu gebrauchen, dadurch sollen niichtern denkenden und nor-
mal fithlenden Christen nicht unnoétig innere Schwierigkei-
ten bereitet werden.



4. Das Kriterium der Orientierung an der kirchlichen
Liturgie

Im Zeitalter der liturgischen Bewegung und Erneuerung
mochten nicht wenige Freunde der Liturgie auch in den
Héanden der Laien am liebsten nur das Missale und das
Brevier als Gebetbiicher sehen, weil sie die andern Frommig-
keitsformen als zu subjektiv und darum als minderwertig
betrachten. Es liegt auf der Hand, daB3 eine solche Auffas-
sung weder den so verschiedenartigen Anlagen, Bedirfnissen
und Bildungsgraden der Beter Rechnung tragt, noch auf das
Riicksicht nimmt, was seit alters in der Kirche Heimatrecht
hatte. Darum lehnte Papst Pius XII. in seinem Rundschrei-
ben «Mediator Dei et hominum» in unmiBversténdlicher
Form derartige Auffassungen ab und erkannte auch an-
dern uberlieferten, mehr subjektiv gestalteten Andachts-
formen ihr volles Lebensrecht zu. Aber richtig ist schon,
daf die kirchliche Liturgie sowohl fur die Privat- wie fiir
die Volksandacht eine Art Vorbild und Richtschnur ist
bzw. sein sollte, und zwar unter mehr denn einer Hinsicht.

Die kirchliche Liturgie weist sowohl in der MeBfeier wie
im kanonischen Stundengebet eine wohltuende Mannig-
faltigkeit und Abwechslung auf, und zwar so-
wohl in den Texten selber wie in deren Vortrag und in der
Korperhaltung. Nach einer &hnlichen Abwechslung und
Mannigfaltigkeit ist aber auch das Bediirfnis bei den Glau-
bigen da, die sich an einer Volksandacht beteiligen. Diese
Abwechslung und Mannigfaltigkeit weist z. B. jene &ltere
Form des Rosenkranzgebetes auf, die sich als «GroBes Gebet
der Eidgenossen» in der Innerschweiz groBer Beliebtheit
erfreute und sich da und dort bis auf den heutigen Tag
erhalten hat 3. Beginnend mit der Schopfung und schlieBend
mit der Erlésung, stellt der Vorbeter tiber die verschiedenen
Geheimnisse der Heilsgeschichte eine kurze Betrachtung an
und laBt darauf die Gemeinde drei, fiinf oder sieben «Vater-
unser» oder «Ave» beten, bald sitzend, bald stehend, bald
kniend, selbst mit ausgebreiteten Armen, eine Gebetsweise,
die sich fiir sog. Gebetsstunden sehr gut eignet und bessere
Friichte zeitigen diirfte, als wenn ein Rosenkranz um den
andern mechanisch «heruntergeleiert» wird. Bereits weisen
auch schon verschiedene neuere Volksandachten einen Wech-
sel in den Lesungen, Versen und Antworten, Gebeten und
Liedstrophen auf, und die Teilnehmer freuen sich sichtlich,
daB} sie dabei etwas zu denken und zu tun haben, da doch
die eigentliche Mitfeier der kirchlichen Liturgie ihnen heute
noch nur in sehr geringem AusmafBe moglich ist.

Die kirchliche Liturgie, zumal im Stundengebet der la-
teinischen Kirche, ist vorherrschend biblis ch eingestellt.
Die Lehrstilicke und die meisten Gesangstexte der MeBfor-
mularien sind der Heiligen Schrift entnommen, und, abge-
sehen von den Hymnen, Antiphonen, Absolutionen und Be-
nedictionen und den Orationen, bietet das Divinum Officium
teils die heutige, teils eine frithere Textform der lateinischen
Bibel. Wenn nun das Wort Gottes lebendig, wirksam und
scharfer ist als ein zweischneidiges Schwert und bis zur
Scheidung von Geist und Seele, von Gelenk und Mark
dringt (Hebr. 4, 12); wenn das Psalmenbuch Gebetstexte fiir
die verschiedensten Stimmungen und Anliegen der Seele
enthalt; wenn alles, was in den heiligen Bilichern geschrie-
ben ist, zu unserer Belehrung geschrieben wurde, damit wir
durch die Geduld und den Trost der Schriften die Hoffnung

3 Das Grofle Gebet der Eidgenossen von den hl. Geheimnissen
der Erschaffung und Erlésung. Neu herausgegeben von P. Ilde-
fons Betschart, OSB. (Verlagsanstalt Waldstatt, Einsiedeln,
1937). .

bewahrten (Rom. 15, 4): So ist nicht einzusehen, warum
das Schriftwort in der Privat- und Volksandacht nicht noch
mehr als bisher beniitzt werden kénnte und sollte, zumal
da der liturgischen Bewegung auch eine sogenannte Bibel-
bewegung zur Seite geht, die sich bemiiht, das christliche
Volk mehr mit den Heiligen Schriften vertraut zu machen.
Bereits wird da und dort die Maiandacht biblisch gestaltet,
und es wéare nur zu winschen, da3 auch in der Andacht zum
Beispiel zum heiligsten Altarssakrament, zum Herzen Jesu,
die Heilige Schrift menr verwertet wiirde: an einschlagigen
Stellen fehlt es gewif3 nicht.

Die Liturgie der lateinischen Kirche ist endlich durchaus
theozentrisch eingestellt. Die alttestamentlichen Ge-
betstexte, namlich die Psalmen und die Cantica, die in der
Liturgie einen breiten Raum einnehmen, richten sich aus-
schliefllich an Gott, und die Orationen des Missale und des
Breviers zumeist an den Vater und nur gelegentlich an Chri-
stus. Auf die Festgeheimnisse und die Heiligen, deren Ge-
dachtnis begangen wird, nehmen die Orationen nur Bezug
und erwahnen sie als Erhorungsmotiv. Die zahlreichen Mut-
tergottesfeste wihrend des Jahres, allgemeine und lokale,
mit oder ohne Oktav, bezeugen unverkennbar, dafl wir in
einem marianischen Zeitalter leben, und mit Heiligenfesten
ist das kirchliche Kalendarium geradezu angefiillt. Aber di-
rekt angeredet werden die Heiligen, selbst die Gottesmutter,
in den MeBformularien, nur in den Gesangstexten, in den
kanonischen Tagzeiten nur in den Hymnen, Antiphonen, Re-
sponsorien und Versikeln. Selbst das «Ave», das den katho-
lischen Christen so vertraut ist, hat in der Vorbereitung zu
den kanonischen Tagzeiten einen bescheidenen Platz. Das-
selbe gilt auch von den Gebetstexten des Rituale und des Pon-
tifikale. In der Allerheiligenlitanei, die die Kirche gerne bei
hochfeierlichen Anldssen gebraucht, werden wohl die ver-
schiedenen Rangstufen der Engel und Heiligen direkt um
ihre Firbitte angerufen; dann aber wendet sich der Liturge
ausschliefllich an Gott selber. Diese ausgesprochenen theo-
zentrische Gestaltung der Liturgie ist ein unverkennbarer
Wink, daB} sich auch das Gebetsleben und die Fréommigkeits-
pflege der Glaubigen im stillen Kdmmerlein, in der Familie
und in der Gemeinde direkt auf Gott selber ausrichten sollte.
Es ist zwar menschlich durchaus verstandlich und war seit
alters ein in der Kirche anerkannter Brauch, daB die Glau-
bigen im BewuBtsein ihrer Armseligkeit und Unwiirdigkeit
sich vorerst an die wenden, die ihnen irgendwie nahestehen
und die durch ihre Stellung bei Gott besonders viel vermo-
gen. Aber alle Heiligen, die Mutter des Herrn nicht ausge-
nommen, vermogen uns nur durch ihre Fiirbitte bei
G o tt zu helfen, und sie alle, obenan wiederum Maria, haben
keinen innigeren Wunsch, als uns zu Gott zu fiihren, der
nicht nur der Urgrund und Urquell alles Guten ist, sondern
der als unser Vater geradezu danach verlangt, daB wir, seine
Kinder, direkt und nicht nur durch Mittelspersonen mit ihm
verkehren. Wie dies geschehen kann, dafiir bietet, wie be-
reits angedeutet wurde, die Allerheiligenlitanei ein uniiber-
troffenes Muster und Vorbild. Die Abneigung und der Wider-
wille unserer reformierten Mitbiirger gegen allen Marien-
kult und alle Heiligenverehrung, der mindestens teilweise
einen ahnlichen Ursprung hat wie ihre Abneigung gegen die
Reliquien- und Bilderverehrung, namlich grobe MiBbrauche
im ausgehenden Mittelalter, braucht uns Katholiken in der
von der Kirche jeher gelibten und empfohlenen Verehrung
und Anrufung der Gottesmutter, der Engel und der Heiligen
weder stutzig noch irre zu machen; aber darin sind unsere
reformierten Mitchristen schon im Rechte, wenn sie betonen,
dafl wir als Kinder Gottes das Recht haben, direkt mit dem

491



himmlischen Vater und mit unserm Bruder und Mittler, dem
Herrn Jesus Christus, zu verkehren und ihm unsere Bitten
vorzutragen. Moégen demnach diejenigen, die auf die Gestal-
tung der Frommigkeit im katholischen Volk einen bestim-
menden EinfluB auszuiiben berufen und befahigt sind, ihr
moglichstes tun, daB nach dem Vorbild der kirchlichen Li-
turgie die verschiedenen Frommigkeitsiibungen des Volkes

mehr theozentrisch oder wenigstens christozen-
trisch gestaltet werden.

Ohne Zweifel wird ein nach den genannten ‘Kriterien auf-
gebautes Frommigkeitsleben im katholischen Volk nie der-
artige BloBen zeigen, wie die Vorgidnge von Heroldsbach
solche weitherum auch in unsern Landen zutage gebracht
haben. Dr. P. Theodor Schwegler, OSB., Einsiedeln

Dem Missionssonntag entgegen

Pius’ XI. Missionsenzyklika «Rerum Ecclesiae» vom Jahre
1926 konnte heuer bereits ihr silbernes Jubilaum feiern.
Kein geringerer als sein Nachfolger Pius XII. hat in einem
eigenen Missionsrundschreiben «Evangelii Praecones» vom
2. Juni 1951 ihr das Zeugnis gegeben, daB als herrliche
Frucht davon die Verkiindigung der Frohbotschaft Christi
im kurzen Zeitraum der verflossenen 25 Jahre solche Fort-
schritte gemacht habe, wie sie die Annalen der katholischen
Missionsgeschichte vielleicht nie zu verzeichnen hatten, so-
wohl im territorialen Umfang wie auch an innerer Kraft.
Die Kirche konnte z. B. im Jahre 1926 in 400 Missions-
bistiimern etwa 15 Millionen Bekenner zidhlen, heute in 600
bereits 20,8 Millionen Katholiken. Trotz Krieg und Verfol-
gungen und zahllosen Hemmungen konnte die damalige
Zahl von 14 800 Priestern in diesen Missionsbistimern im
Verlaufe dieser 25 Jahre auf 26 800 gesteigert werden.
Wass den Geist und die Methode dieser modernen Missions-
arbeit besonders kennzeichnet, ist die hocherfreuliche Tat-
sache, daB heute 88 Missionsbezirke einheimischen Ober-
hirten anvertraut sind und daB gegeniiber fritheren Auf-
fassungen und Methoden fast iiberall bewufit und absicht-
lich auf die Heranbildung eines einheimischen Klerus hinge-
arbeitet wird, der in Unterricht, Predigt und Seelsorge be-
greiflich ganz anders als fremde, der Sprache und Lebens-
gewohnheiten ungewohnte Missionare unter den eigenen
Landsleuten zu wirken vermag. Wenn wir dann weiter
héren, daB nicht nur die Zahl der sog. kleinen Seminarien
stieg, wahrend die Zahl der Zoglinge sich mehr als verdop-
pelte, wuchs sie doch von 1770 auf 4300, ja daB die Zahl
der Seminaristen in den kleinen und grofen Seminarien noch
grofler, imposanter wiare, wenn mehr Mittel zu deren Erzie-
hung und Unterhalt den Bischéfen zur Verfiigung stiinden,
so darf fest vertraut werden, daB dieser hoffnungsfrohe
Anstieg noch weiter anhalt, so besonders in Japan, Indien,
Afrika, in Stidamerika, wenn auch in andern Lé&ndern des
Ostens gegenwartig die Missionen aus politischen Griinden
unter einer starken Verfolgungswelle leiden.

Die Gegenwart bietet in mehr als einer Hinsicht triibe
Bilder und unerfreuliche Aussichten. Aber der Blick auf
den hohen Stand der Missionen erweckt doch Trost und
Vertrauen. Nicht umsonst sind die Pipste seit Leo XIII.
begeisterte Missionspapste gewesen. So hat z. B. Benedikt
XV. in seinem Rundschreiben «Maximum illud» vom Februar
1919 der kunftigen Missionsarbeit nicht nur neue Wege ge-
‘wiesen, sondern in einer geradezu prophetischen Sicht deren
Bedeutung fiir die Neugestaltung der kommenden Welt klar
vorgezeichnet. Von Papst Pius XI. weifl man, daB3 er kurz
vor seinem Tode abreisenden Missionaren seinen Segen fiir
ihre apostolische Tatigkeit spendete und tiefbewegt die
Mahnung mitgab: «Geht hinaus, es ist Zeit, es ist hochste
Zeit!y Tempo und neuester Umfang der Missionsentwicklung
kennzeichnet klar die kiirzliche Mitteilung, dafl im Laufe
der ersten sechs Monate des laufenden Jahres 1951 insge-

492

samt 55 neue Kirchensprengel in den Missionsldndern errich-
tet und 37 neue Missionsobere ernannt wurden.

Kardinal Innitzer hat auf dem IX. Internationalen Aka-
demischen MissionskongreB vom 3.—7. Juli in Wien erklart,
es gehe daher um die Erfiillung des Missionsbefehls Jesu
Christi. Viermal habe dabei Christus das kleine und doch
so grofle Wort: «alle» wiederholt und damit den universalen
Charakter seiner Sendung betont, die Menschen und Vélker
aller Zeiten in ihm heimzufiihren zum Vater auf den Wegen
seiner Wahrheit und Gebote. Unverriickbar stiinden diese im
Flugsande menschlicher Meinungen und verpflichten alle
ohne Unterschied der Farbe und Kultur, Sprache und Gei-
stesverfassung. Dieser Missionsbefehl Christi ergehe daher
an alle, auch an uns. Keine Macht der Erde, keine Zeit-
umstinde und Krisen vermdéchten den Katholiken von dieser
Pflicht zu entbinden.

Die Aufgabe unserer, jetzt lebenden Generation ist daher
eine hohe, ja eine ungeheure. Sie lastet auf der Gesamt-
kirche, auf allen Glaubigen, sie lastet insbesondere auf uns
Priestern. Die Frage drangt sich da eigentlich auf: habe
ich mich angesichts der jetzigen Lage wirklich bemiiht, den
Missionsauftrag Christi mit meinen Gegebenheiten und Mog-
lichkeiten ernsthaft zu erfillen? Ware ein Mehreres nicht
da und dort moglich gewesen? Der HIl. Vater erinnert daran,
daB das Rundschreiben Pius’ XI. «Rerum Ecclesiae» vor 25
Jahren den gesamten Welt- und Ordensklerus in der damals
noch jungen «Unio Cleri pro missionibus» zur methodischen
und tatkraftigen Forderung der verschiedenen Missions-
belange vereinen wollte, damit durch deren Missionseifer und
Missionsliebe die Kinder im Kindheit-Jesu-Verein, die schul-
entlassene Jugend im Werke des Apostels Petrus und die
Erwachsenen im Werke der Glaubensverbreitung fiir die
Missionsarbeit erfaBt, gebildet, begeistert werden. Es war
die ganz Kklare Absicht, die ganze Kirche in die Missions-
arbeit hineinzustellen.

Wie schaut nun die Wirklichkeit aus? Im Bistum Basel
ist es der Jura, der den Kindheit-Jesu-Verein und das Werk
der Glaubensverbreitung in fast allen Pfarreien regelmaBig
durchfithrt, das Werk des hl. Petrus in einigen Pfarreien
kennt, freilich mehr durch private Gaben und Stiftungen
dafiir aufbringt. Er arbeitet mit sichtlicher Freude und
methodisch und daher mit erfreulichem Erfolge fiir die
papstlichen Missionswerke.

Das Bild wechselt im deutschen Teile des Bistums, der
auf seine etwa 370 Pfarreien (in der mir augenblicklich
vorliegenden, leider nicht allerneuesten Zahlung) immerhin
300 Kindheit-Jesu-Vereine zahlt, aber nur noch 188 Vereine
der Glaubensverbreitung. Also beinahe die Halfte unserer
Pfarreien kennt das von Pius XI. und XII. dringend emp-
fohlene Missionswerk der Glaubensverbreitung, das die Er-
wachsenen fir die Missionsarbeit interessieren und begei-
stern will und soll, noch nicht. Mehr als eine Pfarrei,
die den papstlichen Verein der Glaubensverbreitung kennt



und irgendwie arbeiten 1aBt, scheint das Missionsinteresse
ihrer Missionsfreunde eher vorauszusetzen als zu bilden
und zu vertiefen.

Die Mitglieder des Kindheit-Jesu-Vereins und auch jene
des Vereins der Glaubensverbreitung sollten moglichst jedes
Jahr in Gottesdiensten mit Missionspredigten immer tie-
fer in die Kenntnis der verschiedenen Missionsprobleme
eingefiihrt und zum Gebete fiir die Missionen angeleitet
werden. So wird auch der Eindruck vermieden, die Missions-
vereine seien eigentlich nur Sammelvereine. Auch sollten
so Helfer und Helferinnen gefunden werden, die dem Priester
die lastige Arbeit der Geldsammlung abnehmen, wenn er
sich auch eine genaue Kontrolle vorbehalten muf3. Damit
kann er unter Umstédnden auch Apostel der Katholischen
Aktion fiir andere Bereiche heranziehen.

Meine Statistik verrat mir auch, daB in den Pfarreien,
kleinen und groBen, wo der Kindheit-Jesu-Verein bliiht, in
der Regel auch der Verein der Glaubensverbreitung besteht
und gut arbeitet. Da3 der Missionar der Heimat der Flamme
heiliger Begeisterung bedarf. Nicht umsonst erzidhlt das
Evangelium in allerlei Wendungen von der Begeisterung,
mit der das Christentum in die Welt trat und die Welt
zu erobern suchte. Hohe, lodernde Begeisterung war es doch,
welche die Muttergottes das Magnifikat anstimmen lieB.
Begeisterung, heilige, feurige Begeisterung will auch der
Heiland, wenn er seine Apostel und Jiinger belehrt: «Feuer
habe ich auf die Erde gebracht, und was will ich anders,
als daB3 es brenne» (Luk. 12, 49). Daher hat der Pfingststurm
bei der Herabkunft des Heiligen Geistes die Méanner und
Frauen im Abendmahlssaale so gewaltig erfafit, daBl sie in
ihrer Begeisterung den Eindruck der Betrunkenheit erwek-
ken konnten. Der hl. Stephanus, der erste Blutzeuge
der jungen Kirche, war nach dem Zeugnis der Apostel-
geschichte «voll Gnade und Kraft, voll des Heiligen Geistesy,
so daB niemand «dem Geiste, der aus ihm sprach, zu wider-
stehen vermochte». Dieser Sturmwind heiliger Begeisterung,
der durch die junge Kirche brauste, hat die Mission der
Apostel und Herrenjiinger im ungldubigen Judentum und
dem sittlich tief gesunkenen Heidentum der damaligen Welt
zu ihren staunenswerten Erfolgen gefiihrt.

Gottlob ist diese tiefe, méchtige Begeisterung in der Kirche
der Gegenwart noch nicht verschwunden. Wie wire es dann
moglich, daB, trotzdem zwei Weltkriege liber zahlreiche Mis-
sionslander und Missionen rasten, schmerzliche Wunden
schlugen und furchtbare Verluste an Missionskriaften und
Missionswerken schufen, die Missionen doch standhielten und
da und dort Hoffnung auf neues Wachstum wecken, wie die
Kirche es bisher nicht erlebte? Man braucht ja blof an die
Aufklarung und die Franzosische Revolution des 18. Jahr-
hunderts zu erinnern, unter deren Schlagen die Missionen zu-
sammenbrachen und jahrzehntelang sich nicht erholten. Wie
der Apostel Paulus froh und stolz es von seiner Gemeinde in
Philippi rithmte, so kann die Kirche auch von mancher Mis-
sion der Gegenwart es dankbar anerkennen: «Gaudium meum
et corona mea» (Phil. 4, 1).

Diese heilige Begeisterung lebt und wirkt hoffentlich
auch in uns. Das scharfe Wort des indischen Kritikers Mark
Sundar Rao, der abendldandischen Kirche fehle die urspriing-
liche Lebendigkeit, sie sei dem Historismus verfallen, gilt
hoffentlich nicht von uns. Drum erwartet der Diozesandirek-
tor der papstlichen Glaubenswerke in der Di6zese Basel im-
mer noch den Eingang aller Jahresbeitrage der Mitglieder der
Unio Cleri pro missionibus, damit er ihnen recht bald das
hochinteressante Missionsjahrbuch der Schweiz zustellen
kann. Nicht minder erwartet er den Beitritt jener Konfratres,

die der Unio Cleri bisher noch fernstanden, damit es auch da
gelte: ut unum sint.
Jos. Hermann, Kanonikus,
Di6zesandirektor der Unio Cleri pro missionibus
der Diozese Basel

Aus der Praxis, fiir die Praxis

Zu einer Neuerscheinung iiber Astrologie

Kan. 1399 des CIC. heifit: Ipso iure prohibentur: «7.°
Libri, qui cuiusvis generis superstitionem, sortilegia, divina-
tionem, magiam, evocationem spirituum, aliaque id genus
docent vel commendant.»

Zu den verbotenen Bilichern in diesem Sinne gehoéren auch
Werke, welche die Astrologie lehren und empfehlen. Nun aber
lesen wir die Reklame in der illustrierten katholischen Wo-
chenschrift «Sonntag» (vom 23.September 1951): «Was
wissen Sie von der Astrologie?» «Lesen Sie die Neuerschei-
nung von Louis de Wohl: ,Sterne, Krieg und Frieden’. Astro-
logische Erfahrung und praktische Anleitung. 328 Seiten,
illustriert. Geb. Fr. 16.45. ... In einem interessanten Kapi-
tel ... schildert der Verfasser ... seine Anstrengungen, Hi t-
lers astrologische Kriegspldne zu eruieren.
Im zweiten Teil bietet er eine Einfiihrung in die Prinzipien
der praktischen Astrologie. und erklart, was ein
rechtes Horoskop ist und zu bedeuten hat. Dabei zeigt er
auch, dafl die ernsthafte Astrologie der christlichen Welt-
anschauung durchaus nicht widerspricht. Kaufen Sie das
hochinteressante, spannend geschriebene Buch ... Walter-
Verlag, Olten.»

Was ist zu dieser Empfehlung zu sagen? Das Buch steht im
krassen Widerspruch zum Kirchenrecht, will es doch eine
praktische Anleitung zu dieser okkulten Wissenschaft sein
und dartun, dal die ernsthafte Astrologie mit der christ-
lichen Weltanschauung durchaus nicht im Widerspruch
stehe.

Nachdem ja Louis de Wohl astrologische Vorschauen in
die Zeitschrift «Sie und Er» schreibt (wie in Nr. 1 des Jahres
1949: «Was bringt das Neue Jahr?) oder einen sensationel-
len Artikel: «Die Zukunft des Royal Baby», so kann ja nur
das die ernsthafte, der christlichen Weltanschauung nicht
widersprechende Astrologie sein.

Heute heifit es den Anfiangen wehren. Wir diirfen ver-
raten, dafl ein Schiiler mit Erstaunen dieses Inserat las und
am andern Morgen in die Schule brachte und fragte, ob ein
solches Inserat in einer katholischen Zeitschrift nicht ein
Skandal sei. Die ganze Klasse war seiner Meinung. Wir hat-
ten mit L. de Wohl schon im Dezember 1947 im «Vaterland»
abgerechnet und seither sein «obskures» Treiben verfolgt.
Schon hatte mich sein Roman «Licht liber Aquino» etwas
versohnt, so zwingt mich dieses neueste Werk des geschafts-
tiichtigen «Davidstern», gegen dessen astrologischen Pro-
pagandafeldzug wieder energisch Stellung zu nehmen.

In dem neutralen Heft vom November 1950 «Das Beste
aus Reader’s Digest» lesen wir von Fred C. Kelly einen Ar-
tikel: «Sagen die Sterne die Wahrheit?» Uber dem Titel
lesen wir den Leitsatz: «Mit einem alten Aberglauben wer-
den noch immer Millionen an der Nase herumgefiihrt.» Er
schreibt (Seite 46): «Auf der ganzen Welt hat sich in den
letzten dreihundert Jahren nicht ein einziger anerkannter
Wissenschaftler zu der Behauptung bekannt, da8 auch nur
der geringste Zusammenhang zwischen den Sternen und dem
menschlichen Schicksal besteht. Nein, die Wissenschaft emp-
findet nur Verachtung dafiir, daB} in unserer Zeit so viele

493



einem solchen Nonsens Glauben schenken.» Er weist auf
astronomische Entdeckungen hin, welche auch die Leicht-
glaubigsten iiberzeugen diirften, daB die «Astrologen Schar-
latane sind». Professor Schlesinger fragte die Zeitungen,
welche den Leuten derartiges Zeug servierten, an, wie sie,
die Huter der Wahrheit, bewuBt dem Aberglauben Tiir und
Tor 6ffnen kénnen? Die Frage diirften wir auch dem Verlage
stellen. Wir aber mochten nicht schweigen, und verweisen
vorderhand auf die solide Schrift von Philipp Schmidt, SJ.:
«Sind die Sterne Schicksalskiinder?» (1934 Kevelaer), wo
auch der Aufruf des erzbischoflichen Generalsekretariates
von Koln zitiert wird, das den Klerus auf die Gefahr der
astrologischen Bewegung aufmerksam macht (die librigens
mit der Hitlerei im Zusammenhang steht): «Das gewaltige
Anschwellen der im Dienste der Astrologie stehenden Litera-
ratur und die ... marktschreierische wie skrupellose
Reklame, durch die man auch mit dieser Verirrung mensch-
lichen Geistes Geschafte zu machen sucht, gestatten uns
nicht langer, dem verderblichen Treiben tatenlos zuzusehen
...» Schon die HI. Schrift warnt davor: «Es soll unter euch
keiner befunden werden, der die Wahrsager fragt und auf
Traume und Vorbedeutungen achtet; denn solches ist dem
Herrn ein Greuel.» (5. Mos. 18, 10.) So rechtfertigt sich auch
der einleitend zitierte Kanon. Wir erwahnen hier auch den
Artikel von J. Seiler, SMB.: Die Astrologie (Eine kurze
Orientierung fiir den Seelsorger). Georg Staffelbach

Kirchenchronik

Hundert-Jahr-Feier
des Kapuzinerinnenklosters «Maria Hilf»
auf dem Gubel

Am 8. September feierte das Kapuzinerinnenkloster auf dem
Gubel in wiirdiger Weise seinen hundertjihrigen Bestand. Schon
am Vorabend versammelte sich betendes, glaubiges Volk in der
Pfarrkirche Menzingen, wo Dr. J. Meier, Luzern, das Kanzelwort
sprach. Wiahrend der ganzen Nacht nahmen die Gemeinden
am FuBe des Gubels teil an der néchtlichen Anbetung in der Klo-
sterkirche und vereinigten so ihr Gebet mit der «Ewigen Anbe-
tung» der Gubelschwestern.

Im Mittelpunkt des vormittédglichen Geschehens stand das
Pontifikalamt, gefeiert vom Didzesanbischof Franzikus von
Streng auf dem Festaltar im Freien, der sinnvoll von drei groBen
Tannen, den Wappenbdumen der Gemeinde Menzingen, liberragt
war.

Se. Gnaden Abt Dr. Benno Gut von Maria-Einsiedeln iber-
brachte in der Festpredigt die GriiBe der «Schwarzen Madonna»
von Einsiedeln, des Klosters, das durch den Sieg auf dem Gubel
in seinem Bestand gerettet wurde, und der verstorbenen Zuger
Abte, die mit dem Gubel stets eng verbunden waren. Dann
zeigte er in bewegten Worten auf, was «Maria Hilfs dem Kloster,
dem Glauben und dem Weltfrieden in diesen hundert verflos-
senen Jahren bedeutete und munterte, zu den Schwestern hinge-
wendet, diese auf, im zweiten Jahrhundert nicht allein um die
Erhaltung im Glauben, sondern besonders auch um die Wieder-
vereinigung der im Glauben getrennten Briider und Schwestern
zu. beten.

Zur groBen Festversammlung am Nachmittag waren an die
5000 Zuger und Zugerinnen um den Festaltar geschart. Der
Ortspfarrer von Menzingen begrii3te die Géste: Gru und Dank
an die Vertreter der weltlichen und geistlichen Behorden, an die
Giste und Vereine, an die vielen Helfer, an das betende Volk.

Bundesrat Dr. Philipp Etter, Biirger von Menzingen, erinnerte
in seiner Festansprache an den Sieg der Waffen; doch heute gelte
es zu danken flir den Sieg des Geistes. Der kleine Kanton Zug
darf es sich zur bleibenden Ehre anrechnen, nie Hand gelegt zu
haben an kirchliches Gut. Er pries das Kloster als Burg des
Geistes, wo geistige Guter Uber den materiellen stehen; als
Burg der Freiheit, wo selbstgewahlter Verzicht auf &dufere
Freiheit eine ungeahnte innere Freiheit schafft; als Burg des
christlichen Familiengedankens, wo freiwilliger Verzicht auf die
Ehe den Segen auf die Familien herabzieht. Die mit vielen per-

494

XVI. Kantonale Erziehungstagung
in Luzern

Mittwoch und Donnerstag, den 10. und 11. Oktober 1951
im GrofBratssaale (Regierungsgebdude), zu Luzern

Johann-Michael-Sailer-Gedenkfeier,
17. November 1951.

Eroffnungswort: Hr. Prof. Dr. W. Fischli, Rektor des Gymna-
siums und Lyzeums, Luzern.

Mittwoch, den 10. Oktober

1. J. M. Sailer in seinem Leben und Wirken (Hr. Universitéts-
professor Dr. E. Montalta, Freiburg). 2. J. M. Sailer und die
Aufkldarung (H.H. Dr. theol. et phil. E. SpieB, Brig). 3. J. M.
Sailer als Lehrer (Mgr. Prof. Dr. Alb. Mihlebach, Luzern).
4. J. M. Sailers Erziehungsgrundsidtze (Frl. Universitétsprofes-
sorin Dr. L. Dupraz, Freiburg).

Donnerstag, den 11. Oktober

5. «Die Religion ist das Leben aller Tugenden und die Seele
aller Sittlichkeits (H.H. Dr. P. K. Lusser, Superior, Altdorf).
6. J. M. Sailer und das Leid (Ehrw. Sr. Ethelred Steinacher, lic.
phil,, Theresianum, Ingenbohl). 7. J. M. Sailer und der Anders-
denkende (H.H. Domherr A. Lussi, bischoflicher Kommissar,
Kerns). 8. J. M. Sailer und die Luzerner Schiiler (H.H. Dr. J.
Sigrist, Direktor, Rathausen).

17. November 1751 bis

s6nlichen Erinnerungen gewiirzte Festrede hinterlieB einen nach-
haltigen Eindruck.

Zu Beginn der Festansprache entbot Diézesanbischof Franzis-
kus von Streng den Dank der wohlehrwiirdigen Frau Mutter
Sr. Mathilde Mettauer. Nach einem geschichtlichen Uberblick
Uber die Griindung hob der bischofliche Redner die vorbildliche,
klosterliche Haltung der Gubelschwestern hervor. Aufgabe des
Klosters war von Anfang an Beten und BiiBen. Die Ewige An-
betung fiir die Erhaltung des Glaubens und die Einigkeit unter
den Eidgenossen wurde nie unterbrochen. Es soll auch in der
Familie stets gebetet werden. Eine Familie, die betet, hélt zu-
sammen! Der Bufigeist, der von jeher im Kloster heimisch war
und anfénglich zu etwas {ibertriebenen BuBlibungen fiihrte, ist
bis heute erhalten geblieben und moége von den Glaubigen nach-
geahmt werden. In dieser BuBgesinnung soll man auch die all-
tdglichen Mithen und Sorgen ertragen. Beten und biifen bringt
Frieden und Gottes Segen.

Den eucharistischen Segen spendete Mgr. Stephan Hasz, Ti-
tularbischof von Sura, ehemals Armeebischof von Ungarn. Der
Festtag, der vorziglich organisiert war, klang aus in einem
frohen «GroBer Gott, wir loben Dichy. RA.

Kirchenamtlicher Anzeiger des Bistnms Basel

Priisideswechsel
im Schweizerischen Katholischen Turnverband

Wir geben dem hochwiirdigen Klerus bekannt, daB im Laufe
dieses Jahres der hochwiirdige Herr Pfarrer Alois
Juchli in Zufikon (AG) das Amt eines Zentralpréses
unseres Schweiz. Katholischen Turn- und
Sportverbandes und der hochwiirdige Herr
Kaplan Theodor Schédrli in Hochdorf des Amt eines
Zentralprdses unseres Schweiz. Verbandes
katholischer Turnerinnen tbernommen haben. Wir
danken beiden hochwiirdigen Mitbriidern.

Dem zuriickgetretenen Zentralprises, der lange Jahre beiden
Organisationen vorstand, dem hochw. Herrn Pfarrer Jo-
hann Iten in Neuenhof, sprechen wir den aufrichtigen Dank
aus. Sein Verdienst ist es, allezeit fiir die Innehaltung der christ-
lichen Grundsidtze auf dem Gebiete der Korperkultur, des Tur-
nens und und Sportes gesorgt zu haben. So hat der Turnerinnen-
verband auch stets treu an den von den hochwiirdigsten Bischéfen
vorgezeigten Linien festgehalten, was den weitmaschigen An-
schauungen anderer Verbande gegeniiber nicht immer leicht war.
Er fand dabei immer die mutige Unterstiitzung des Vorstandes
und dessen wackerer Prasidentin. Die katholischen Turner und
Turnerinnen sind ihm dankbar fur die gehaltenen Blidungskurse



und Exerzitien. Wihrend er das Technische ruhig den bewéhrten
Laienkriften iiberlassen konnte, hat er sich bemiiht, im Rahmen
des Gegebenen das religiose Denken und Handeln zu férdern.
Unsere Turn- und Sportvereine sind keine religiésen Vereine, aber
es sind Pfarreivereine, die wissen, daB3 sie mittelbar auch der
Seelsorge dienen, sich dem Pfarrer bzw. Prases unterstellen, der
in religits-sittlichen Belangen bei der Organisation von Veran-
staltungen und Festen Entscheide zu geben hat. Unter der
Leitung des hochw. Herrn Pfarrer Iten sind beide Verbidnde,
der Turn- und Sportverband mit seinen Jugend- und Mé&nner-
riegen, gewachsen und erstarkt. Eine wertvolle Arbeit war die
Durchfithrung des militdrischen Vorunterrichtes. H.H. Pfarrer
Iten konnte sich an schonen Erfolgen, nicht zuletzt an den
groB durchgefithrten Turn- und Sportfesten erfreuen, aber auch
an der treuen Mitarbeit vieler leitender Personlichkeiten unter
Klerus und Laien. Turner, Turnerinnen und Spoértler, die katholi-
sche Jugend bewahren dem scheidenden Préses ein dankbares
Andenken.
Solothurn, den 28. September 1951.

t Franziskus,
Bischof von Basel und Lugano

Status Cleri

Die hochwirdigen Herren Dekane und die hochwiirdigen Her-
ren Obern der religibsen Orden und Gemeinschaften werden er-
sucht, unverziiglich ihre Angaben fiur den Status

Cleri einzusenden an die s .
Bischofliche Kanzlei Solothurn

Solothurn, den 29. September 1951.

Aargauisches katholisches Studentenpatronat

Studenten, die sich um ein Stipendium vom aargauischen Stu-
dentenpatronat, und Theologen, die sich um ein solches aus
dem Theologenfonds des Kathol. Volksvereins bewerben, mogen
sich bis 15. Dezember an den Unterzeichneten wenden. Den An-
meldungen ist eine beglaubigte Abschrift des letzten Studien-
zeugnisses beizulegen. Neue Bewerber haben {iiberdies einen
amtlichen Vermoégensausweis ihrer Eltern beizufiigen.

Stetten, den 1. Oktober 1951. Fr. Suter, Pfr.

' Kivdyenborfenfter

bewdhrte Eisenkonstruktion, erstellt die langjGhrige Spezialfirma

Johann Schlumpf AG., Steinhausen

mech.Werkstétte

Verlangen Sie bitte unverbindlichen Besuch mit Beratung und Offerte
Telephon 41068

Wichtige Neuauflage

MoBhamer Ottilie: Werkbuch der katholischen Miidchenbildung.

In 2 Béinden (frither 3 Biénde). Bd. I: Leben in der Zeit. 6., er-
génzte Auflage (22./27. Tsd.) 1951. 327 Seiten, mit Namen- und
Quellenverzeichnis sowie Sachregister. Hiln. Fr. 14.20

Buchhandlung Réher & Cie., Luzern

CHRISTOPHORUS

Wochentlich erschelnendes Pfarrblatt — ausgezeichnet redigiert — fiir jede
Ditzese Spezialausgabe mit eigener Redaktion — 4. Seite zur Verfiigung der
Pfarrherren — vorteilhafter Preis. Verlangen Sie Auskunft und Probenum-
mern. W. Bloch, Buchdruckerei und Verlag, Arlesheim,

=

LINSI Luzern

beim Bahnhof

Tochter, gesetzten Alters, die
schon in geistlichem Hause t&-

Wegen Ausreise
zu verkaufen:

Vespa, Kirchenviter (84 Binde),
Lexikon von Theologie u. Kirche,
Liber Sacramentorum, Biicherge-
stelle (m. Glas), Registerschrank
fur Kartei, Vervielfiltigungsma-

tig war, sucht Stelle als

Haushilterin

zu geistlichem Herrn. — Offer-
ten unter 2525 sind zu richten an
die Expedition der KZ., Luzern.

an die Expedition der KZ,

schine. — Anfragen unter 2524 -

os S1.-JOSEFS-HAUS .. ENGELBERG
ladet freundlichst zu #%MW einl

Bitte verlangen Sie Prospekte! Telephon Nr.741379

Empfehlung

Pfarramter, inldnd. Missionsstationen, kath. Institutionen
jeglicher Art, die zu irgendeinem Zwecke gute und reich-
haltige Adressen brauchen, konnen solche zu billigster
Berechnung haben. Auf Wunsch komme ich auch ins Haus.
Eventuell kdme auch bleibende Stelle in Frage. Offerten
erbeten an Frl. Rosine Mittner, z. Z. Untergrundstr. 8, Olten

Tochter

aus gutem Hause, wiinscht als
zweite Hilfe in ein katholisches
Pfarrhaus einzutreten, wenn
moglich sofort.

Priesterkleider
Mantel

im Spezialgeschift

Roos Luzern

b. Bahnhof, Frankenstr. 2
Telefon (041) 20388

Offerten unter Chiffre 2522 an
die Expedition der KZ.

Giinstig zu verkaufen eine
schmucke

Barockkanzel

weil zu grof.

Pfarramt Grindel (SO), Tele-
fon (061) 79168,

Tochter, gegen Ende der DreiBi-
gerjahre, schon 1 Jahr in geist-
lichem Hause tdtig gewesen,
sucht neuen Wirkungskreis als
selbstdndige

Haushilterin

zu geistlichem Herrn. Wiirde ne-
benbei auch schriftliche Arbeiten
besorgen, Eintritt koénnte bald
geschehen. — Adresse unter 2523
bei der Expedition der KZ,

Heim-
"
. vorsteherin
MeBweine || &2, o

tung sich irgendeinem guten
‘Werke zu widmen oder an-
zuschlieBen, Sehr gute Refe-
renzen, spricht Deutsch und
Franzosisch,

Adresse: A. Bieri, Collége 2,
Vevey.

sowie Tisch-u.Flaschenweine
beziehen Sie vorteilhaft
von der vereidigten, altbekannten
Vertravensfirma

Fuchs & Co., Zug

Telephon (042) 4 00 41

495



GlockengieBerei
H. Riietschi AG., Aarau

Kirchengeldute

Neuanlagen und Erweiterungen
UmguB gebrochener Glocken
Glockenstiihle

Fachmaénnische Reparaturen

Glockenturm
Schweiz. Landesausstellung
Ziirich 1939

Kivthenfenlier ...
Jorfenfier . ... wwe.

in Eisen und Metall durch die Spezialfirma

MEYER-BURRI & Cie. A&

Kassen- und Eisenbau - LUZERN . Vonmattstr. 20 Tel. 21874

-

| SOUTANEN

in Konfektion fiir jede GroBe, aus
erstklassigem, reinwollenem Stra-
pazierstoff, ab Fr.195.— inkl, Wust

Spezialabteilung fiir Priesterbekieidung bei

GRAENICHER & CO.

Weggisgasse 36—38, Luzern

/Turmuhrenl’abrlk\
\ A.BAR "

[iwaﬂ Thun

Telephon (033) 229 64
Fabrikation von Prazisions-Turmuhren modernster Konstruktion

Umbauten in elektroautomatischen Gewichtsaufzug
Zifferblatter, Zeiger

Revisionen und Reparaturen aller Systeme
Qualitat Garantie Preis

Heizol
jederzeit seridse Beratung

stets beste Qualitat
immer gunstige Bedingungen

CARL DUDLER

Flissige Brennstoffe

ST.GALLEN

Hauptpostfach Telephon O71/96175

Vertrauensmann fuar Wirtschaftsfragen
im Schweiz. Kathol. Anstaltenverband

Fir Abschlussklassen und Realschulen
die ausgezeichnete und billige

Kleine Rirchenge[chirte

von Pfr. Ernst Benz
Buchschmuck von A. Béchtiger

Einzelpreis Fr. 1.—, ab 10 Stiick Fr, —95

Bestellung direkt an Selbstverlag
Josef Benz, Lehrer, Marbach (SG)

FRAEFEL v.CO.
ST.GALLEN TEL.2789M

DAL ASTINA

Die Landschaft in Karten und Bildern
von P, ROBERT KOEPPEL, SJ.
174 Seiten. Broschiert Fr. 14.15.

Buchhandlung Riiber & Cie., Luzern

496




	

