
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 119 (1951)

Heft: 32

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHE

KIkCHEN-ZEITUMti
Redaktion: Mgr. Dr. VIKTOR v. ERNST, Kan., Prof, tfieol., St. Leodegarstraße 9, Luzern. - Tel. 20287

Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof. theol., Adligenswilerstraße 8, Luzern • Tel. 2 65 93

Verlag und Expedition: Räber & Cie., Buchdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstr. 7—9, Telephon 27422. — Abonnementspreise:
bei der Expedition bestellt jährlich 13 Fr., halbjährlich 6 Fr. 70 (Postkonto VII128). Postabonnemente 50 Rp. Zuschlag. Für das Ausland
kommt das Auslandporto hinzu. Einzelnummer 30 Rp. — Erscheint am Donnerstag. — Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder
deren Raum 14 Rp. — Schluß der Inseratenannahme Montag morgens. Jeder Offerte ist zur Weiterleitung 20 Rp. in Marken beizulegen.

Luzern, 9. August 1951 119. Jahrgang • Ar. 32

Inhaltsverzeichnis: Assumptio — Assumpta est Maria in coelum — Randglossen zum Problem des Protestantismus in Südamerika —
Domina Electa — Überwindung des Geistes, des Hasses in der Welt durch den Geist der christlichen Liebe — Erfahrungen jun-
ger Theologen in den Kohlenzechen — Totentafel — Kirchenchronik — Kirchenamtlicher Anzeiger des Bistums Basel — Rezen-
sionen

K-

Ä 3
O et*

•02

CO

CO

2

Assumptio
Die katholische Kirche feiert in diesem Jahre zum ersten-

mal das Marienfest des 15. August auf Grund des Glaubens-
satzes «Deiparam Virginem Maria corpore et anima fuisse
ad coelestem gloriam assumptam». Ein Strom der Freude
«ingens populi christiani laetitia» rauschte an Allerheiligen
1950 durch die una saneta catholica et apostolica Ecclesia.
Des Stromes Quelle entsprang am Felsen Petri. Im Kreise
einer illustren Versammlung von Bischöfen, Erzbischöfen
und Kardinälen gestand der Heilige Vater Pius XII., daß er
voll Freude, kraft des hohen Vorranges seines heiligen Amtes,
ein so erhabenes, die Gottesmutter und unsere Mutter betref-
fendes Mysterium verkündet habe. Wo das Herz von so viel
Freude überströmt, da muß auch die Zunge sich lösen
und in Hymnen jubeln. Neue Hymnen erschallen zur Vesper,
zur Mette und zu den Laudes. Der im jambischen Rhythmus
fließende Hymnus O prima, Virgo, prodita e Conditoris spi-
ritu begrüßt Maria als die Praedestinata und Praenuntiata
(Gen. 3,15). Diesen Gedanken hat der Heilige Vater in sei-
ner Constitutio Apostolica prächtig entfaltet und begründet.

Idcirco augusta Dei Mater, Jesu Christo, inde ab omni
aeternitate, «uno eodemque decreto» praedestinationis,
arcano modo coniuncta,

immaculata in suo conceptu,
in divina maternitate sua integerrima virgo,
generosa Divini Redemptoris socia,

qui plenum de peccato eiusque eonsectariis deportavit
triumphum,

id tandem assecuta est, quasi supremam suorum privile-
giorum coronam,

ut a sepulcri corruptione servaretur immunis,
utque, quemadmodum iam Filius suus, devicta morte, cor-

pore et anima ad supernam Caeli gloriam eveheretur, ubi
Regina refulgeret ad eiusdem sui Filii dexteram, immor-
talis saeculorum Regis.» (A.A. Sedis, vol. XXXXII,
p. 768)

Von der Urzeit geht der Sänger zur Urbotschaft über, zum
Protoevangelium «perpes hostis femina praenuntiata dae-
monis». Anklang dazu ist das Offertorium der Festmesse
«inimicitias ponam inter te et Midierem et semen tuum et
semen illius» (Gen. 3,15). Der Szene nach dem ersten Sün-
denfall folgt in der 3. Strophe die Freudenszene von Naza-
reth mit dem Gruß des Himmelsboten «Ave gratia plena».
Maria empfängt in ihrem Leibe das Leben. «Tu ventre Vitam
concipis.» Maria stellt so das von Adam verscherzte, verlorene
Leben wieder her und bereitet dem Opferlamm, dem gött-
liehen, den Opferleib. Die Immaculata (intaminata origine,
Str. 2) hat keine Sühneschuld zu begleichen (merces piaculo
débita). Der Tod ist aufs Haupt geschlagen (devicta) und
macht sich vor Maria aus dem Staube (deserit). Man beachte
das doppelte de — das die völlige Niederlage des Todes
bezeichnet. Daher teilt Maria mit ihrem Sohne das Los und
steigt mit Leib und Seele zur himmlischen Herrlichkeit em-
por «ad astra ferris corpore» oder wie die Inschrift der Denk-
münze schreibt: «Sanctissima Virgo sideribus reeepta». Der
Heilige Vater hofft, es werde ein großer Segen vom Dogma
der Assumpta ausgehen, und es werde vor aller Augen son-
nenklar, «ad quam excelsam metam animus corpusque no-
stram destinentur» (A. A. Sed. p. 770). Der Sänger hat auch
diesen päpstlichen Gedanken erfaßt und in der 5. Strophe in
unübertreffliche Schönheit gekleidet. «Natura cuncta extolli-
tur» geadelt fühlt sich die ganze Natur, berufen, den Gipfel
jeder Schönheit zu erklimmen. Daher wendet sich der Sän-
ger zum Schluß an die triumphierende Königin mit der auch
im Salve Regina ausgesprochenen Bitte, sie möge ihre Blicke
auf die verbannten Kinder Evas richten, daß wir mit ihrem
Segen (te auspice) in die glückliche Heimat gelangen. Die
Doxologie ist wie im Ave maris Stella (2. Vesper) :

Zur 1. Vesper am 15. August 1951

1. Dein Weg, Maria, war bereit
im Schöpfergeist von Ewigkeit.
Vor aller Zeit war es bestimmt,
daß Gottes Kind dein Leib aufnimmt.

381

4:



2. Du bleibst verhaßt dem Höllengeist,
wie schon die Urbotschaft verheißt.
Erfüllt bist du von Gottes Huld,
Empfängnis, einzig ohne Schuld.

3. Du nimmst im Leib ein Leben auf,
das Opferlamm zum Lebenslauf.
Es bringt ein Leben neu hervor,
das Adam durch den Fall verlor.

4. Der Tod entflieht, von dir besiegt,
da ihm nur Sünde unterliegt.
Du teilst das Glück mit deinem Sohn,
dein Leib besitzt den Himmelsthron.

5. Vor soviel Ruhm, vor soviel Glanz
erhebt sich auch der Schöpfung Kranz.
Ihr winkt in dir zu Gipfelhöh'n
die weite Aussicht, einzig schön.

6. Vergiß uns im Triumphe nicht
Uns leuchte deines Auges Licht,
uns reiche deine Segenshand
zur Heimkehr in des Glückes Land.

7. Dir, Jesu, sei des Ruhms Tribut!
In dir floß ja der Jungfrau Blut
und Ruhm dem Vater, Ruhm dem Geist,
so lang das Rad der Zeiten kreist

Der Hymnus zur Mette ist ganz vom Geiste der Psalmen
und des Hohenliedes (Cantica canticorum) durchweht (c.
2, 2. 10 sq. und c. 3, 6). Der Sänger wie der Psalmist (Ps.
131, 8) hebt mit einem energischen «Surge» an. Im ersten
Strophenpaar stellt der im sapphischen Maße fließende Hym-
nus Frühling und Winter, Leben und Tod einander als die
großen Antithesen gegenüber. Maria ist die alma Genitrix
des Lebens. Daher heißt der Schluß der Strophe wie der An-
fang «Surge». Maria ist die Lilie unter den Dornen.

Von allen Blumen der Frühlingstage blühen am reinsten
die «lilia convallium» (Vgl. Canticum, 2,2, wie auch am
8. Dezember). Des Todes Urheber vernichtet einzig die lilien-
reine Immaculata und pflückt vom Baum des Lebens die der
sündhaften Welt verwehrte Frucht des Lebens. Das zweite
Strophenpaar hebt die Unversehrtheit Mariens mit einem
neuen, dem Psalm 131, 8 entlehnten Bilde hervor. Es ist die
Area foederis. Sie ist «incorruptibili ligno instrueta atque in
templo Dei posita». Sie ist ein Bild «purissimi Mariae Virginis
corporis, ab omni sepulcri corruptione servati immunis atque
ad tantam in Caelo gloriam evecti». (A. A. Sed. vol. XXXXn.
p. 763.) Hier fügt der Sänger einen eucharistischen Gedan-
ken ein. Die Arche enthält das Manna, das futurae gloriae
pignus, aus dem die Kraft entspringt auch zur Auferstehung
des Fleisches: «fludt unde virtus etc.» An das Bild der Area
knüpft der hl. Johannes von Damaskus, nach den Worten des

Heiligen Vaters «prae ceteris eximius traditae huius verita-
t'is praeco», an. Sein Glaube kommt in der Lectio IV zur Gel-

tung: «Hodie sacra et animata area Dei viventis re-
quiescit in templo Domini.» Den Glauben der christlichen
Vorzeit faßt der hl. Robertus Bellarmin begeistert zusam-
men: «Quis credere posset, arcam sanetitatis, domicilium
Verbi, templum Spiritus saneti corruisse? Exhorret plane
animus meus vel cogitare carnem illam virgineam, quae
Deum genuit, peperit, aluit, gestavit, vel in cinerem esse con-
versam, vel in escam vermibus traditam.» (A. A. Sed. h. c.
766 r.) Es widerstrebt der bloßen Vernunft zu glauben, daß
ein Leib, der gelehrig dem Geiste diente, in Verwesung über-
ging. Der Geist, der so innig mit ihm Freud und Leid geteilt,

382

hat nur den Weg aus der Tiefe zur Höhe. Daher drängt der
Sänger zum Schluße wie am Anfang mit seinem «Surge».
Diesem Imperativ folgen drei weitere, pete, sume, excipe!
Mit seinem «Dilecto nixa» tönt der Hymnus das Hohelied an :

«Quae est ista, quae ascendit de deserto, deliciis affluens,
innixa super dilectum suum?» (Cant. VIII, 5). Eine eigene
Doxologie verbindet sich mit der fünften Strophe und spricht
mit ihr die beiden letzten Geheimnisse des glorreichen Rosen-
kranzes aus (A. A. Sedis, vol. XXXXH, p. 758).

Zur Mette am 15. August

1. Stehe auf Die Stürme des Winters schweigen,
Frühling ladet Blumen zu bunten Reigen.
Stehe auf, Maria, du hast dem Leben

Leben gegeben.

2. Du in Dornen Liliengleiche, Reine,
hast besiegt, was sterblich gemacht, du eine.
Frucht vom Baum des Lebens bekam sonst keine,

du nur alleine.

3. Arche, nicht umschließen dich morsche Seiten.
Du birgst Mannabrote, die Kraft bereiten.
Wunder wirken göttliche Gaben, wecken

Tote vom Grabe.

4. Glieder, die dem Geiste getreu geblieben,
sollen nicht im Grabe zu Staub zerstieben.
Aus den Tiefen schwingt sich der Geist zu seinen

Wesensverwandten.

5. Stehe auf Im Fluge mit deinem Sohne,
auf zum Himmelsthrone, zur Sternenkrone!
Höre deiner Kinder Gesang Sie singen :

«Heil dir, Beglückte!»

6. Lob sei dir, Dreieiniger, ohne Ende
Dich, Maria, krönten ja seine Hände,
gaben dir den himmlischen Thron und allen

Menschen die Mutter.

Im gleichen Rhythmus und wohl auch vom gleichen Ver-
fasser ist der Hymnus zu den Laudes «Solis, o Virgo, radiis
amicta .»

Das Frühlob steht an der Pforte des Tageslichtes. Daher
der Psalm: «Deus, Deus meus ad te de luce vigilo.» Im Ein-
klang damit begrüßt der Hymnus die Königin Maria, deren
Kleid die Sonne, deren Fußschemel der Mond und deren
Kranz um das Haupt zwölf Sterne sind. Das Bild des Sehers

von Patmos ist für den Introitus der neuen Messe gewählt
(Ap. 12,1). Himmel und Erde huldigen der mächtigen Köni-
gin. Ihre Macht erfuhren Tod, Hölle und Sünde. Ihren Sitz
hat sie an der Seite ihres Sohnes «assides Christo». Dennoch
oder vielmehr deswegen ist sie voll Liebe zu uns «studiosa
nostri». Dieser Gedanke leitet zu den folgenden Strophen
über. Mit der guten Begründung, daß auch die Schlange uns
weiter bedroht, eröffnet der Hymnus in den folgenden Stro-
phen eine ganze Litanei von Bitten, ades ist motiviert durch
Clemens und contere Collum erinnert an die Lectio I: «conte-
ret caput tuum» (Gen. 3, 9—15). In der vierten Strophe, bit-
tet der Sänger zuerst für die Gläubigen (asseclas diae fidei) :

Sei ihre Hüterin (tuere) Den Häretikern und Schismatikern
gilt die zweite Bitte: adduc ad ovile sacrum. Zuletzt bittet
der Sänger für alle, die noch im Schatten des Todes weilen,
für die Pagani (coge). Eine andere Einteilung von Notleiden-
den steht dem Sänger in Strophe 5 vor Augen. Zu ihnen zäh-
len Sünder, Arme, Kranke. Ihr Heil ist gefährdet, ihre Hoff-

A



nung ist die «Virgo inclyta fulgens» (Strophe 1). Daher mica!
Leuchte

Assumptio — L a u d e s - H y m n u s

1. Jungfrau Dir hat Sonne das Kleid gewoben,
dir ein Chor von Sternen den Kranz geflochten,
dir zu Füßen krümmt sich der Mond zum Schemel,

Leuchte des Ruhmes!

2. Sünde, Tod und Hölle hast du bezwungen,
ruhst, uns zugetan, an der Seite Christi.
Dich, du Herrin, mächtige Frau besingen

Himmel und Erde.

3. Doch, die Kinder, welche dir anvertraut sind,
hören immer noch mit Entsetzen Satan,
der zu schaden droht mit dem Drachengifte. —•

Mutter, zertritt ihn!

Assumpta est Maria in
(Schluß)

in.
Das Assumpta-Dogma im eschatologischen Aspekt

Nietzsche hat in seiner «Fröhlichen Wissenschaft» den

«Totschlag Gottes» verkündet. «Die Größe dieser Tat ist zu
groß für uns», muß zwar der «tolle Mensch» bekennen. «Ich
komme zu früh. Ich bin noch nicht an der Zeit.» Er schleu-
dert die Laterne auf den Boden, daß sie in Stücke springt.
«Dieses ungeheure Ereignis ist noch unterwegs und wandert.
Es ist noch nicht bis zu den Ohren der Menschheit gedrun-
gen. Diese Tat ist ihnen noch immer ferner als die fernsten
Gestirne.» — Nietzsche hatte schon recht, wenn er sagte,
diese Tat sei zu groß für uns, aber wenn er meinte, ihre Aus-
Wirkung auf die Menschheit sei noch immer ferner als die
fernsten Gestirne, so irrte er. Ein halbes Jahrhundert hat
genügt, das Ungeheuerliche dieses «Totschlags Gottes» der
Menschheit zum Bewußtsein zu bringen. Zerbrochen ist be-

reits die immanente, rein innerweltliche Zielsetzung (eigent-
lieh Ziel-Entsetzung — im Sinn der endlosen «Sanduhr des

Daseins», eines ewigen sinnenentleerten Kreislaufs, der «ewi-

gen Wiederkehr aller Dinge»). Der Leichtsinn des Zauber-
lehrlings hat die stumme Ehrfurcht vor den geheimnisvollen
Kräften der Schöpfung, wie sie dem antiken Menschen noch

eigen war, lachend und frivol verhöhnt und — spottend des

«Anfangsmenschen» einer «saturninischen Zeit, der zerstö-
renden Urkräfte des Universums sich bemächtigt; dafür
sieht er sich nun in die Untergangsbedrohung der «urani-
sehen» Zeit hineingestellt. Spengler ist schon überholt. Der
«Untergang des Abendlandes» ist nur ein Bildausschnitt.
Jaspers meint einmal, wenn man auf den metaphysischen
Leichtsinn achte, mit dem heute Menschen, mit der Lunte in
der Hand, am Pulverfaß hantieren, müsse man sich auf alles
gefaßt machen, denn «nach aller Erfahrung vom Menschen
in der Geschichte wird auch das Furchtbarste, das möglich
ist, irgendwann und irgendwo von jemand vollbracht». In
seiner innengesetzlichen Dialektik schlägt der «metaphy-
sische Leichtsinn» in «metaphysische Verzweiflung» um. Das
Wort vom «Glückhaben» (vgl. den Film: «Wir sind noch
einmal davon gekommen») mag noch gültig sein von Fall zu
Fall, ändert aber nichts an der Grundkonzeption des Daseins
im Sinne letzter Sinnlosigkeit, nihilistischer Angst- und Ver-
zweiflungs- und Todesphilosophie (vgl. Paul Sartre).

4. Schütze dein Gefolge, das glaubenstreue,
führe die Verirrten zum Stall der Schäflein,
Völker, die im Schatten des Todes weilen,

rufe zusammen!

5. Mildgesinnt, erwirke Verzeihung Sündern,
hilf den Kranken, Armen, die weinen müssen
Stern der Hoffnung allen im Kampf des Lebens,

Zeichen des Heiles.

6. Lob sei dir, Dreieiniger, ohne Ende
Dich Maria krönten ja seine Hände,
gaben dir den himmlischen Thron und allen

Menschen die Mutter.

Diese lateinischen Hymnen sind im Rahmen des Officiums
dem Papst unterbreitet und von ihm genehmigt worden (De-
cretum Urbis et Orbis 27. April 1951).

Can. Dr. Karl Kündig, Schwyz.

coelum
Man müßte etwa Bernanos' berühmt gewordene Genfer

Rede lesen, in welcher er in bebender Erregung die Situation
des neuzeitlichen Menschen im Bild des Mannes zeichnet, der
sich der Maschinenpistole gegenübersieht; oder etwa Julien
Greens beklemmende Schilderungen, um der peinigenden
Angst des modernen Menschen bewußt zu werden. Das Leben
«zielt» nicht mehr, oder dann nur ins — Nichts, ins Leere.
Man hat im Nihilismus eine neuzeitliche Modifikation der
mittelalterlichen Pest gesehen, an welcher — seelisch! —•

nicht weniger Menschen zugrunde gehen als damals am
Schwarzen Tod. Tragisch, daß ihm namentlich die reifere
Jugend verfallen, die Jugend mit ihrem unersättlichen Hun-
ger nach Leben zum erbarmungswürdigen Opfer werden
mußte, wie sich dies in ihrer ausgehöhlten Geistigkeit, ihrer
Labilität, ihrer Indifferenz und ihrem Zynismus offenbart.
Walter Nigg skizziert die Lage etwa in dieser Weise: «Eine
undurchdringliche Finsternis beginnt das Abendland einzu-
hüllen, und kein Mensch weiß, wie der Nihilismus zu über-
winden ist», diese gefährlichste Krise, die das Sein, die Exi-
Stenz des Menschen selbst in Frage stellt. «Nacht — ist die
Situation der Gegenwart, in der sich der Todeskampf Euro-
pas vollzieht. An die Stelle des optimistischen Fortschritts-
glaubens, dem die Christenheit im neunzehnten Jahrhundert
huldigte, sind die apokalyptischen Reiter getreten Die
Situation des zwanzigsten Jahrhunderts kann nur unter
einem eschatologischen Gesichtspunkt gesehen werden. Es
gibt keinen schwerwiegenderen Vorgang als diese Todeszuk-
kungen des sterbenden Abendlandes, das nicht zu retten ist,
wenn nicht in letzter Stunde noch die unumgängliche Besin-
nung erfolgt.» Was aber des Abendlandes und der Völker-
gemeinschaft überhaupt warten würde, hat unter dem Pseu-
donym Hermann Gohde ein bedeutender Historiker in Bü-
dern von bedrängender Dichte ahnungsvoll in seinem «Ro-

man einer Weltstunde» gezeichnet (H. Gohde: «Der achte
Tag», Tyrolia, 1950).

Die Krise wird zum Gericht über jene zwei Faktoren, die
seit anderthalb Jahrhunderten den Lauf der Geschichte we-
sentlich mitbestimmten und jene revolutionäre Dynamik
zeugten, deren eigenstes, innerstes «Eschaton» das Nichts ist
—- jene Dynamik, die sich nun selbst verschlingt. Sie wird
zum Gericht über den idealistischen Humanismus, der die
Transzendenz Gottes preisgab und damit auch eine überge-
schichtliche Vollendung des Menschen selber preiszugeben

383



sich gezwungen sah — und zum Gerichte über den dialekti-
sehen Materialismus mit seiner Tendenz auf die klassenlose
Gesellschaft hin — zum Gerichte über die zwei Grundmächte
moderner geschichtlicher Entwicklung, für die der Staat
(cf. das «Tier» der Apokalypse) zur umfassenden Wirklich-
keit des Menschen, und die sog. «Weltgeschichte» in ihrer
rein immanenten Entfaltung zum Weltgericht über sich sei-
ber wurde.

Diesen wahrhaft häretischen Eschatologien des idealisti-
sehen Humanismus und dialektischen Materialismus gegen-
über reißt das neue Dogma die Eschatologie sinn- und sieg-
hafter, souveräner, übergeschichtlicher und überweltlicher
Hoffnung auf. Christliche Eschatologie hat jederzeit, zumal
in urchristlichen Tagen, mit dem möglichen Hereinbrechen
des Endes ernst gemacht. Auch sie stand je und je unter die-
sem wuchtenden Bewußtsein, aber dieses «Ende» wurde ihr
nie zum eigentlichen «Sinn» (oder richtiger zum Un-Sinn)
von Geschichte und Leben, vielmehr zur brennenden Morgen-
röte aller tröstlichen Verheißungen, aller Sehnsüchte,
Träume und Erwartungen. Gerade aus diesem «Ende» holte
sie für das Leben unerhörte, schöpferische Kräfte, wie Me-
reschkowski einmal sagt: «Das Gefühl vom Ende ist die ver-
borgene Flamme aller Religion, der christlichen insbeson-
dere! »

Es genügt deshalb bei der Verkündigung des neuen Dogmas
nicht, darauf hinzuweisen, daß es da um das Geheimnis des

christlichen Menschen, im besondern auch um das Mysterium
des Menschenleibes, ferner um das marianische Geheimnis
der Kirche geht, wenn man alldem nicht auch beifügt, «daß
es um all diese Geheimnisse in ihrer endgültigen Erfüllung
geht; diese hat ihren Eigengehalt an Geheimnisvollem und
darin auch einen eigentümlichen Wertgehalt als Gegenstand
unseres Glaubens» (cf. Frankfurter Theologen, p. 130). Einer-
seits wird die Geschichte nicht wie ein Rad endlos weiterrol-
len, irgendwann wird es der Engel der Apokalypse dröhnend
der Menschheit ins Gewissen rufen: «Keine Zeit mehr!»
(Apc. 10, 6). Zu Unrecht höhnten die Zeitgenossen Noes, daß
«nichts geschehen würde». Anderseits wird Gott nicht ein-
fach vom Bauplatz der Geschichte wie ein einfältiger Archi-
tekt weglaufen und alles als Trümmer und Torso auf sich
beruhen lassen, sondern wahrhaft göttlich alles «auf den
Tag des Gerichtes — vollenden!» Im Rahmen seines riesen-
haften Weltenplanes wird die Sinnhaftigkeit aller Dinge auf-
leuchten, im einzelnen und im ganzen.

Im einzelnen. — Man möchte beinahe vermuten, daß das
Maß der sog. Sinnlosigkeit geradezu zum Maß um so herr-
licherer Sinnerfüllung, das Maß der Tragik zum Maß des

Jubels, das Maß des Schmerzes zum Maß der Glorie wird,
wenn anders man bei der Vollendung noch von einem «Maße»
reden darf, nachdem Paulus darin überhaupt keine Bezie-
hung, kein Verhältnis mehr zu unsern «Maßen» findet. Wenn
aber dogmatische Verkündigungen schon «Worte in die Zeit»
sein sollen (lange nicht alle Wahrheiten sind Gegenstand
solch «dogmatischer» Verkündigung!), wird nicht zu über-
sehen sein, daß hier die «Glorie des Leibes» im Vordergrunde
steht. Man müßte vielleicht das geradezu hellsichtige Kapitel
bei Guardini über den verklärten Leib nachsehen, um die
Zusammenhänge schmerzlichster Anliegen unserer Zeit mit
dem neuen Dogma zu verspüren. «Was eigentlich Menschen-
leib bedeutet, wird erst deutlich in der Auferstehung und
Verklärung.» Erst dieses eschatologische Dasein bringt «die

Erfüllung der Leiblichkeit, daß man sagen möchte, erst jener
Leib sei ganz vollendet, der ganz in den Geist aufgenommen
ist. Der Menschenleib ist etwas anderes als der Leib des Tie-
res und erst dann erfüllt, wenn er mit dem Tierkörper in

nichts verwechselt werden kann» (R. Guardini: «Der Herr»,
S. 554/f.). Wie erlösend, beglückend und befreiend müßte die
dogmatische Verkündigung von der Glorie, von der «Herr-
lichkeit des Leibes» hineinklingen in die verzweiflungsvolle
Problematik, von welcher heute die Fragen um den Leib er-
füllt sind. Wieviel Klärung und Verklärung vermöchte sie
hineinzustrahlen in die modernen Bemühungen um Kraft,
Gesundung und Schönheit des Menschenleibes. Wieviel Trö-
stung und Ermutigung vermöchte sie den Ringenden zu
schenken, denen die Last der Leiblichkeit als Versuchung —
und den Pflegenden, denen sie als drückende Bürde aufgege-
ben ist, zumal, wenn man bedenkt, daß die Glorie des Leibes
nicht erst exklusiv-jenseitig, sondern keimhaft-real hier
schon grundgelegt ist.

Ein anderer Bezug, bedeutsam für das zentrale Dogma der
Auferstehung Jesu Christi, ein Bezug, worin die dienende
Christusbezogenheit aller Mariendogmen wiederum aufleuch-
tet und deutlich wird, wieviel das neue Dogma gerade mit
dem modernen Protestantismus zu tun hat, den es neu zur
Entscheidung zwingt: Der «geistigste» der Evangelisten ist
es, der wie keiner in der Inkarnation die «Leiblichkeit» be-
tont. Es genügt ihm nicht zu sagen, Christus sei «Mensch»

geworden, sondern hebt hartnäckig hervor, daß Er «Fleisch»
geworden! Das war gegen die Gnosis hin gesagt. Was aber
hat der Spiritualismus der Gnostiker mit uns zu tun? «Sehr
viel» —- erklärt Guardini — «die ganze Neuzeit ist vom
Trug des ,Geistigen' erfüllt. Immer wieder hat sie versucht,
die Auferstehung als Täuschung abzutun. Jesu Göttlichkeit
als religiöses Erlebnis, die Gestalt des Auferstandenen als
Schöpfung der Gemeindefrömmigkeit anzusehen und so den
Christus des Glaubens vom Jesus der Wirklichkeit zu tren-
nen. Das ist, ob es nun historisch oder psychologisch gesagt
wird, genau das Gleiche, was damals, mythologisch ausge-
drückt, die Gnostiker meinten »

Und noch ein besonderes Moment darf wohl unterstrichen
werden, gerade unter dem eschatologischen, dem «end-

gerichtlichen», «letztgültigen» Aspekt: die gewaltigste Glo-
rie wird einer Frau zuteil, welche alle männlichen Hierar-
chien überstrahlt. Welch tödliche Spitze gegen alles über-
spitzte Selbstbewußtsein des männlichen und amtlichen Pri-
mates, auch in seiner religiösen und priesterlichen Form.
Durch und in der Frau, die ohne Anteil an lehramtlichem
Auftrag, an sakramentaler Weihe, an hierarchischem Amt
und Ordnung —• aus verlorenem, «übersehenem» Ancilla-
Dasein zum Thron der regina coelorum emporgetragen wird,
mit dieser Frau und ihrer unvergleichlichen Verklärung wird
aller amtliche Rang und hierarchische Primat an den richti-
gen Ort gestellt, in den diensthaften, sachlich-werkzeugli-
chen Rang gesetzt. Dies müßte doch — zu End gedacht und
im Verhältnis von Priester und Volk, von Pfarrer und Ka-
plan, von höherem und niederen Klerus — in zutiefst kirch-
lichem und religiösem Sinn von wahrhaft «revolutionärer»,
von selig-befreiender und beglückender Kraft und Wirkung
sein.

Aufs Ganze, auf die Erlösung des Weltalls hin gesehen,
müßte man wohl mit Tertullian, der im Leib den «Angel-
punkt des Universums» sieht, betonen, daß dem Leib als
Mikrokosmos wahrhaft kosmische Bedeutung zukommt, des-

sen Verklärung die Verklärung des Weltalls als Makrokos-
mos nach sich zieht. Man beachte Rom. 8,19—25, wo Paulus
vom Seufzen der gesamten Schöpfung spricht, die in einer
hintergründigen Verflochtenheit mit dem Menschheitsschick-
sal in Geburtswehen liegt bis heute, «harrend auf die Erlö-
sung unseres Leibes!» R. Guardini sagt dazu: «Wir müssen

384



das Bild umbauen, das wir von der Erlösung haben! Wir
tragen noch den Rationalismus in uns, der die Erlösung nur
ins «Geistige», das heißt aber ins Gedankliche, in die Gesin-

nung, in die Gemütsbewegung legt. Wir müssen die göttliche
Wirklichkeitsdichte der Erlösung lernen. Erlösung bezieht
sich auf das Dasein; auf den Menschen; auf seine Wirklich-
keit — so sehr, daß sie von einem Paulus, den wahrhaftig
niemand der Leibverfallenheit bezichtigen kann, geradezu
vom neuen Leib her bestimmt wird.»

Welch ein Unterschied, ob man mit dem «Evangelium» des

Existenzialisten oder mit dem Dogma der Kirche auf die

Schlachtfelder der zerrissenen Menschenleiber, auf die Mas-
sengräber mörderischer Völkerkriege hinausgeht! Wobei das
Problem an sich und grundsätzlich dasselbe bleibt, auch wenn
wir bloß vor dem vereinsamten Grab eines Taglöhners oder
Armenhäuslers stehen. Auch dieser hatte eine Mutter, die
ihn liebte, für deren Herz er das Teuerste auf Erden war.

Die Auferstehung, Himmelfahrt und Verklärung unseres
Herrn und Heilandes Jesu Christi ist das tragende Funda-
ment für unsern Glauben; die Aufnahme, Verklärung und
Glorie unserer Lieben Frau, der Mutter Gottes, ist seine strah-
lende Bekrönung. as.

MaiMlglossen zum Problem des Prot estsuit ism sas

in Südamerika cschiuß)

II. Man darf nicht glauben, daß beim Übertritt das nord-
amerikanische Geld eine Rolle spielt.

P. Considine sagt geradezu, daß dies nur ein Ausnahme-
fall sei. Es ist allerdings zuzugeben, daß die nordameri-
kanischen Sekten nicht selten über gute Mittel verfügen,
wenn auch die Phantasie des Kreolen diese Mittel stark
übertreibt. Jedenfalls verfügt nach unserer Ansicht die
katholische Kirche als solche nicht über die gleichen Mit-
tel i°. Die Gehälter der Pastoren sind wohl im allgemeinen
«standesgemäß», aber nicht übersetzt. Auf jeden Fall werden
die meisten Mittel für direkt religiöse und soziale Zwecke
ausgegeben: für Kirchen und Spitäler. Diese — vor allem
die ersteren — werden aber auch von den einheimischen Pro-
testanten unterhalten. Die einheimischen Protestanten kom-
men in einem relativ starken Grad für die Kultausgaben
auf. Auf jeden Fall tragen die Protestanten mehr zum
regelmäßigen Unterhalt ihrer Geistlichen bei als die Katho-
liken für die ihrigen.

In der Nähe einer Hauptstadt haben die Adventisten einen
ausgedehnten Schulgebäudekomplex, ebenso haben sie
Schulen und Spitäler in den Provinzen. Die Schule wird vor
allem durch die Beiträge der Schüler, die sehr zahlreich
sind, unterhalten. Uns sagte ein Landsmann, daß viele

" In dieser Zeitschrift ist vor einiger Zeit ein Artikel «Skiz-
zen zum Reichtum der katholischen Kirche in Südamerika»
erschienen. Immerhin berücksichtigt er mehr Chile. In andern
Staaten ist die Lage zum Teil verschieden. Es ist wahr, die
Kirche als solche entbehrt in den meisten Staaten der nö-
tigen finanziellen Basis für ihre Mission. Anders verhält es
sich mit dem Klerus. Die regelmäßigen Einkünfte, was zum
Beispiel den Gehalt betrifft, sind in den meisten Fällen un-
genügend oder gar nicht vorhanden. Trotzdem gibt es in man-
chen Staaten Geistliche, die von Haus aus arm sind, die aber
zu großem Vermögen oder sogar Reichtum gelangt sind (die
Fälle sind nicht immer so selten). Und zwar handelt es sich
meistens um den Dorfklerus. Man kann in vielen Fällen sogar
sagen, daß das Vermögen des Geistlichen im umgekehrten Ver-
hältnis zu seiner Bildung besteht. Ein Beispiel: Ein Bischof
kam neu in eine Diözese, er mußte zu Beginn in einem ein-
zigen Zimmer wohnen, das durch einen Vorhang in einen
Schlaf- und einen Besucherraum eingeteilt war, zuerst hatte
er nicht einmal einen Schreibtisch. In der gleichen Diözese
gab es aber und gibt es Geistliche, die, sehr vermöglich sind;
wahr ist allerdings, daß die Wohnungsverhältnisse bei fast
allen nach unseren Begriffen überraschend bescheiden sind.
Auf Grund dieser eigenartigen Erscheinung können wir nicht
weiter eingehen. Worauf es uns ankommt (und wir stützen
uns dabei auf das, was wir gesehen haben), ist, daß es sich
nicht immer nur um Mangel an Mitteln handelt, sondern die
Mittel sind oder wären öfters vorhanden, aber sie gehen nicht
stets den apostolischen und sozialen Zwecken zu, die deren
bedürften!

Leute ihre Kinder gern zu den Adventisten senden, weil
diese moralisch hochstehend seien (dasselbe Urteil haben
wir auch von Seiten von nordamerikanischen Ordensleuten
gehört) und sie so über die Kinder beruhigter seien, als
wenn sie diese in die (offiziell katholischen) Staatsschulen
senden. Es gehen auch katholische Kinder zu den Adven-
tisten in die Schule. Unser Landsmann hätte allerdings hin-
zufügen können, daß es in der gleichen Gegend sehr gute
katholische Kollegien gibt und daß für Katholiken kein
Grund besteht, ihre Kinder zu den Adventisten in die Schule
zu senden.

III. Man darf nicht glauben, daß ein beträchtlicher Teil
der Protestanten ihre Hoffnung auf aggressive Methoden
setzt; die meisten von ihnen wissen, daß sie ein streng reli-
giöses Leben führen müssen.

Wir betonen «ein beträchtlicher Teil»! Es fehlt nicht an
Sekten, die nicht nur ein geistig bedenklich niedriges Milieu
zeigen, sondern die dazu auch kein Mittel scheuen, die
katholische Kirche zu bekämpfen und herabzusetzen, wir
denken z. B. an die sattsam bekannten Bibelforscher. Diese
entfalten eine überaus rührige und fanatische Tätigkeit ".

P. Considine sagt es ausdrücklich und unsere Erfahrung
bestätigt es, daß (eben von den erwähnten extremen Ele-
menten abgesehen) die nordamerikanischen Protestanten die
aggressiven Methoden verurteilen und daß es eher neu-
gewonnene s ü d amerikanische Proselyten sind, welche in
ihrem Übereifer zu solchen Methoden schreiten. P. Considine
zitiert z. B. die Mission der Maryknollpatres in Riberaita in
Bolivien, wo die Patres seit 25 Jahren Seite an Seite mit den
Quäkern leben, und sagt, daß deren Pastoren sogar positiv
die Leute vor jeder aggressiven Maßnahme warnen und
ihnen sagen, daß man das eigene Haus nicht aufbauen solle,
indem man andere niederreiße.

Allerdings, das muß gesagt werden, sie entfalten eine über-
aus rührige Tätigkeit. Man wird über gewisse Methoden
geteilter Meinung sein, so z. B. über die Straßenpredigten
oder über die Verteilung von Schriften an öffentlichen
Plätzen oder in der Bahn. Wir haben einmal eine dieser
Schriften gelesen, die über die aszetische Bekehrung han-
dein; sie war rein sachlich und positiv gehalten, enthielt
manches Wertvolle, war allerdings vor allem durch den
darin aufgestellten Rechtfertigungsbegriff für Katholiken
unannehmbar.

" Bei einem unbekannten Dorfschneider fanden wir Litera-
tur der Bibelforscher, die von seiner Familie gelesen, aber
glücklicherweise nicht verstanden wurde. Auf unsere Frage,
woher er die Schriften habe, sagte er uns, sie seien ihm von
der Hauptstadt aus durch die Post zugestellt worden.

385



Natürlich bieten gerade auf diesem Gebiet gewisse Un-
Vollkommenheiten der katholischen Volksfrömmigkeit eine
den Protestanten willkommene Angriffsfläche. Denken wir
z. B. an gewisse Formen der Heiligenverehrung oder an
Äußerlichkeiten im Kult. Die liturgische Bewegung hat —
aufs Ganze gesehen — noch wenig Wellen geschlagen und
könnte gerade in diesem Kontinent viel Gutes tun Die
Marienverehrung wird allerdings von manchen Protestanten
grotesk entstellt und dann selbstverständlich mit Leichtig-
keit bekämpft. Allerdings bietet die Volksfrömmigkeit
manchmal nicht wenig Anlaß dazu. Es ist aber interessant,
festzustellen, daß dies offenbar keine allgemeine Haltung
ist. Jene zwanzigjährige Indianerin im Autobus, die wir zu-
vor zitierten, schlug einen andern Weg ein. Sie sagte zwar
-— nicht ohne polemische Spitze —, daß die Protestanten
die Gottesmutter nicht anbeten (als ob dies jemals die ka-
tholische Kirche getan hätte!), fügte dann aber sofort hinzu,
daß die Gottesmutter verehrt werden müsse und gab dazu
einen Schriftkommentar, der uns in seiner Schlagfertigkeit
und wesentlichen Richtigkeit geradezu überraschte. Natür-
lieh hat sie das nicht aus sich, sondern sagte, was sie gelernt
hatte. Sie sagte denn auch im Verlauf des Gesprächs, sie
würde im protestantischen Bibelinstitut der Hauptstadt stu-
dieren. Ob dahinter freilich eine wohlüberlegte Taktik be-
steht (denn mit dem Angriff auf die Marienverehrung er-
reicht man in Südamerika eher das Gegenteil!) oder wirk-
liehe Überzeugung, wie es bei einem Teil der deutschen Pro-
testanten neuerdings der Fall zu sein scheint, entzieht sich
unserer Kenntnis.

IV. Man darf sich nicht zu sehr auf die staatlichen Gesetze
oder auf andere, nicht geistliche Mittel zur Verteidigung des
Katholizismus verlassen.

P. Considine schreibt : «Der katholische Bischof des betr.
Orts ist der zuständige Richter, der die kirchlichen Pro-
bleme seines Sprengeis beurteilt. Wenn er entscheidet, daß
die örtliche protestantische Propaganda einen solchen Oha-
rakter annimmt, daß sie nur mit gesetzlichen Mitteln oder
in einer andern Form von Gegenangriff überwunden werden
kann, können wir annehmen, daß er mit weisem Urteil das
Interesse des Herrn wahrt. Für diejenigen aber, welche ein
allgemeines Prinzip suchen, wie der lateinamerikanische
Katholizismus geschützt werden kann, geben wir einen an-
dern Weg an, der wirkungsvoller ist als das Zurückgreifen
auf die Staatsgesetze oder jede Form offener Feindschaft.»
Er sagt, daß es vor allem bei den untersten Klassen einen
bemühenden Eindruck mache, wenn man solche Methoden
anwendet. Dann zitiert er einen mexikanischen Bischof, der
sich wie folgt äußert : «Was meine Diözese betrifft, so glaube
ich, daß das geistliche Heil meiner Herde durch einen Angriff
auf den Protestantismus nicht gefördert wird. In einer Klerus-
konferenz haben wir folgendes Vorgehen aufgestellt: 1. Wir
beten für alle, die von der Kirche getrennt sind. 2. Wir be-
obachten so weit als möglich eine Haltung von reserviertem
Schweigen in christlichem Geiste gegenüber der Tätigkeit
der Protestanten, soweit es die Laien unseres Sprengeis
betrifft. 3. Wir wollen mit aller Energie daraufhinarbeiten,
das katholische Leben in unserer Diözese zu erneuern.»

Leider müssen wir zugeben, daß nicht überall in Süd-
amerika von den Katholiken diese weisen Ratschläge befolgt
werden. Gewiß, gegenüber den verleumderischen und takt-
losen Angriffen gewisser Sekten ist es begreiflich, daß das
feurige Temperament der Südländer nicht nur mit Glacé-
handschuhen reagiert. Es kommen aber auch abgesehen da-
von manchmal Entgleisungen vor, wobei sich — soweit wir

wissen — vor allem gewisse spanische frailes hervorgetan
haben. Eine protestantische Persönlichkeit hatte uns von
einem Angriff auf einen Pastor berichtet, den wir kaum für
möglich gehalten hatten. Als wir dann später durch jene
Stadt kamen, erzählte uns -— ohne daß wir danach gefragt
hätten •— ein katholischer Geistlicher triumphierend, wie
ein spanischer fraile mit einigen handfesten Leuten dem
predigenden Pastor entgegengezogen sei und wie dieser dann
zu Boden geschlagen wurde, und seine Bibeln habe man
mit Füßen getreten! Das dürfte sicher ein Einzelfall gewesen
sein, aber solche Fälle vergiften die Atmosphäre nicht weni-
ger als z. B. das verleumderische Vorgehen und die aggres-
siven Methoden der Bibelforscher.

Unseres Erachtens haben auch manche Katholiken zu
sehr die Tendenz, sich im Verhältnis mit den Protestanten
hinter die Staatsgesetze zu verschanzen. Nicht als ob wir
das in jedem Fall und jedem Angriff gegenüber für unrich-
tig fänden. Aber es ist nicht immer klug, noch wirkungsvoll,
sich zu oft dieses Mittels zu bedienen. Vor allem wird es
manchmal einen wenig würdigen Eindruck machen, wenn
Katholiken eine freimaurerische, aber offiziell katholische
Regierung angehen, um eine Hilfe gegen den Protestantis-
mus zu erhalten.

Südamerikanische Ordensleute haben sich uns gegenüber
auch skeptisch gezeigt gegenüber der Gewohnheit ihrer spa-
nischen Ordensgenossen, ihre Kongregationen oder Gruppen
der Katholischen Aktion in Prozession vor protestantischen
Gotteshäusern zu senden, um dort katholische Lieder zu sin-
gen, oder «Viva la Virgen» zu rufen. Damit erreicht man
doch nichts, im Gegenteil besteht noch die Gefahr eines
Handgemenges. Doch damit kommen wir schon zur Frage:
Wie soll man sich dem Protestantismus gegenüber im allge-
meinen und den Angriffen gewisser Sekten im besondern
verhalten?

V. Den Gefahren, die der katholischen Kirche drohen, soll
man durch ein verinnerlichtes katholische Leben begegnen.

Mit andern Worten — wie auch anderswo, ist das Haupt-
gewicht nicht auf die Polemik, sondern auf den Aufbau
zu legen, und zwar auf den wirklichen positiven und
nicht nur auf Prozessionen und äußere Demonstrationen
Wer würde leugnen, daß schon vieles geschehen ist in dieser
Beziehung, nennen wir vor allem die großen Städte der so-
genannten ABC-Staaten, also Argentinien, Brasilien, Chile,
in denen eine gutgeschulte und aktive Katholische Aktion
heranwächst?

Ein protestantisches Buch, das wir vor kurzem in Händen
hatten, empfiehlt, auf die gegenseitige Bekämpfung zu ver-
ziehten; wer bessere Seelsorger hat, größere Werke der Näch-
stenliebe ausübt usw., wird gewinnen. Als theoretisches Prin-
zip würde dazu vom Standpunkt des Katholizismus aus eini-
ges zu sagen sein. Dieses Prinzip huldigt zu sehr einem
gewissen religiösen Indifferentismus liberaler Prägung. Aber
als praktisches Schlagwort hat es manches für sich. Den
protestantischen Schulen und Spitälern stelle man katholi-

" Gerade Spanier, vor allem gewisse Nonnen, haben die
Tendenz, manchmal etwas zuviel auf äußere Demonstrationen
auf Kosten der Erziehung zu legen und ihr Kriterium überall
durchzusetzen. In einer Schule von Rotkreuzschwestern, in der
fleißig die Statuen geschmückt wurden, in der die Schwester-
Direktorin (eine spanische Nonne) aber keine Notiz davon
nahm, daß von seifen ungläubiger Professoren Propaganda
für Euthanasie, Abortus usw. gemacht wurde, gab ein Geist-
licher, d. h. der Religionslehrer Konferenzen über die betref-
fenden Fragen. Er wurde von der spanischen Direktorin sofort
der Kurie angezeigt, die allerdings nichts gegen fides und
mores fand.

386



sehe Schulen usw. gegenüber wie es auch schon vielfach
geschieht. Wenn die Protestanten predigen, so sollen es auch

die katholischen Geistlichen mehr tun, wie es auch schon

vielfach geschieht, aber vor allem aufbauend. Vor kurzem
hörten wir, wie in einem Panegyrikus, der mit Lautsprecher
auf den Hauptplatz eines zum großen Teil protestantischen
Dorfes übertragen würde, der Festprediger ein großes rhe-
torisches Gepränge veranstaltete und dabei ausrief: Weder
Juden, noch Freimaurer, noch Protestanten werden in das

Himmelreich eingehen! Mit solch selbstherrlichem Verteilen
der Plätze im Himmelreich ist sicher nichts gewonnen; eine

ruhige, aufbauende Darlegung hätte anders gewirkt!
Es fehlt nicht an Katholiken, die über das immer stärkere

Vordringen des Protestantismus alarmiert wurden " und
dabei nach allen möglichen Mitteln suchen, um diesem Vor-
dringen Einhalt zu gebieten. Diesen gegenüber ist mit aller
Entschiedenheit und mit ruhiger Sicherheit folgendes zu

sagen : Es gibt nur e i n Mittel, das aber durchschla-
g e n d sein wird, um die katholische Position gegenüber dem
tatsächlichen Vordringen des Protestantismus zu stärken,
und das ist die Heranbildung eines aszetisch,
apostolisch und geistig hochstehenden
Klerus. Wer das nicht begreift, sieht einfach am Problem
vorbei. Diese theoretische Einsicht begegnet allerdings ab
und zu einigen Schwierigkeiten praktischer Natur, mit denen
wir uns jetzt nicht auseinanderzusetzen haben. In den gro-
ßen Hauptstädten vor allem der ABC-Staaten hat man in
dieser Hinsicht schon sehr gute Fortschritte erzielt. Mit
dem Klerus steht und fällt die Zukunft der katholischen
Kirche in Südamerika. Wir verkennen dabei keineswegs die
eminent wichtige Bildung der Laien, vor allem in der Ka-
tholischen Aktion; aber auch diese steht und fällt mit der
Heranbildung des Klerus.

Es ist nicht leicht, die heutige Lage zu charakterisieren,
vor allem nicht in bezug auf unser Thema. Manche wollen
Parallelen ziehen mit vergangenen Zeiten und behaupten
geradezu, Südamerika befinde sich augenblicklich in der
V orreformationszeit. Solche Parallelen enthalten
etwas Bestechendes, entgehen aber nicht immer der Gefahr
der Einseitigkeit (wenn wir z. B. den Fortschritt der Lehre
oder die Würdigkeit der Bischöfe [die vielfach Ordensleute
sind] betrachten, so ist die heute Lage verschieden von der
Vorreformationszeit). Allerdings fehlen auch nicht manche
Analogien; nehmen wir als Beispiel (wir könnten andere
aufzählen) die oft etwas materialisierte Volksfrömmigkeit,
oder den mangelnden apostolischen Eifer mancher Geist-
licher, auch soziale Mißstände (aber gerade der letzte Punkt
mahnt schon wieder zur Vorsicht im Urteil).

Auf jeden Fall ist die Lage ernst". Manche glauben, daß
die Entscheidung überhaupt gar nicht in Südamerika
fallen wird (soweit menschliche Faktoren in Frage kommen),
sondern in Europa und vor allem in Nordamerika. Mit an-
dern Worten —• es ist die Frage, wann und wie der K a t h o-

" Vor allem wichtig wären Schulen für unbemittelte Kreise.
" Es ist uns im Augenblick nicht möglich, einen zahlenmä-

ßigen Ueberblick zu geben. Wir erwähnen nur einen besonders
extremen Fall: In Puerto Rico, das zu mehr als 97 Prozent
katholisch ist, gibt es mehr protestantische Pastoren als ka-
tholische Geistliche.

" Man beachte, was diesbezüglich Papst Pius XII. in der
Missionsenzyklika Evangelii Praecones (2. Juni 1951) geschrie-
ben hat : Peculiari modo apostolicos sacrarum missionum opifices,
qui in internis latinae Americae regionibus operantur, suppli-
eibus Deo commendamus preeibus, cum Nobis exploratum sit,
quibus iidem periculis, quibus insidiis, ob palam tecteve gras-
santés acatholicorum errores, obnoxii sint. A. Sch.

1 i z i s m u s sich in Nordamerika durchsetzt, damit ist die
Entscheidung für Südamerika gefällt. Für die P r o t e s t a n-
ten handelt es sich darum, ob sie nicht nur «Missionare»
senden, sondern ob es ihnen gelingt, einheimische Pasto-
ren zu schaffen, und wie dieser sich auswirkt. Der wich-
tigste Faktor aber ist, wie schon erwähnt, ob und wie es

gelingt, einen zahlreichen und zugleich gutgeschulten k a -

tholischen Klerus in Südamerika heranzubilden, -o.-

Domina Electa
(2 Joh. 1)

Man wundert sich, daß der Apostel Johannes erst im hohen
Alter zur Feder gegriffen haben soll. Das trifft wohl zu für
sein Evangelium und seinen ersten Brief, namentlich wenn
letzterer als Begleitschreiben seines Evangeliums anzusehen
ist. Überlieferungsgemäß stammen Evangelium und Brief aus
dem letzten Jahrzehnt des ersten Jahrhunderts. Auch die
Apokalypse fällt in diese Spätzeit, d. h. in die Jahre nach der
Rückkehr aus dem Exil in Patmos.

Wie verhält es sich aber mit dem zweiten Johannesbrief?
Muß auch er ein Alterswerk sein, wie man allgemein an-
nimmt? Glaubt man doch so etwas wie Altersstil in dem
Brief nachweisen zu können. Natürlich ließ sich das unschwer
behaupten, solange man die späte Entstehung des Briefs ein-
fach präsumierte. Steht dies aber so unbedingt fest? Die
Adresse an die «Electa Domina» (v. 1) weist vielleicht in eine
viel frühere Zeit, namentlich wenn wir in dem Brief ein
Schreiben des Johannes an Maria erblicken, die er mit dem
ungewöhnlichen, ja geheimnisvollen Titel «Kyria», als Mut-
ter des «Kyrios» ' Jesus Christus, beehrte. Wenn einer, so war
es Johannes, der die Hoheit, ja Einzigkeit Marias im gött-
liehen Heilsplan erkannt hat und sie darum eine «electa»
nannte. In den vielen Jahren des gottgewollten Zusammen-
seins mit Maria in Jerusalem und in Ephesus konnte er, wie
kein anderer, die Bedeutung Marias als «Kyria» der Urkirche
gebührend würdigen.

So schrieb er denn aus einer benachbarten Schwesterge-
meinde txzD/ox«? v. 13) * einen Brief an Maria
nach Ephesus, die hier, wie einst in Jerusalem, ungewollter
Mittelpunkt der Gemeinde war und als Mutter-Domina ihre
Kinder (rsz?/« v. 1) betreute. Nicht als ob sie so etwas wie ein
hierarchisches Amt innegehabt hätte; faktisch aber kam ihr
eine führende Stellung in der Ephesinischen Gemeinde zu.
Daraus erklärt sich die Tatsache, daß sich Johannes aus der
Ferne an sie wandte mit der Mahnung, das Gebot des Kyrios
wieder einzuschärfen, namentlich in der Frauenwelt: «Laßt
uns einander lieben» (v. 5). Daran knüpft dann Johannes
noch eine ernste Warnung vor den Verführern, den Werk-
zeugen des Antichrists, denen der Zutritt in die Gemeinschaft
rundweg zu verwehren sei. Mit einem Gruß des hl. Johannes
von der nicht näher gekennzeichneten «Schwesterkirche»

fczz/.^otrtç) schließt das kurze Schreiben.

So hätten wir denn in diesem unscheinbaren Brief ein kost-
bares Kleinod alt-christlicher Literatur. Zwar tauchte schon

* xu£)i'oi> in Vers 3 ist durch viele Varianten, namentlich öst-
licher Handschriften, bezeugt.

® Nicht exÀexrïjç; diese Lesung statt exxÀ?}oïaç rührt von der
exx/.ç durch einen späteren Kopisten. (Vgl. L. Traube: Nomina
falschen Auflösung der ursprünglich kontrahierten Abkürzung
sacra). Die richtige Lesung «ecclesia» findet sich schon früh
(etwa 545) in dem berühmten Bonifatius-Kodex F in Fulda.

387



früh eine apokryphe Korrespondenz zwischen Maria und Igna-
tius von Antiochia auf, die sich aber auf den ersten Blick als
Fälschung herausgestellt hat. Um so kostbarer erweist sich
darum dieser zweite Johannesbrief, der fortan wohl als Brief
an Maria betrachtet werden darf. Damit wäre der alte Streit
um die «Domina electa», ob Eigenname (Electa) oder Sym-
bol für eine Kirchengemeinde, zugunsten Marias entschieden.

Es handelt sich nur noch um die Frage, wann dieser Brief
entstanden ist. Meines Erachtens in den fünfziger Jahren, als
Maria bereits in Ephesus war und Johannes noch im Binnen-
land der Provinz Asia als Metropolit in einer unter ihm ste-
henden Gemeinde wirkte. Wenn sich Johannes in Vers 1 als
«Presbyter», d. h. als Ältester bezeichnet, so war das um die
Mitte des ersten Jahrhunderts keine Alters-, sondern eine
Amtsbezeichnung und bedeutete soviel wie «Episcopus» (Bi-
schof Beide Ausdrücke : Älteste und Bischöfe wechseln dar-

um im Neuen Testament miteinander ab. Anders 50 Jahre
später, zur Zeit des hl. Ignatius von Antiochia, wo die Pres-
byteri den Bischöfen untergeordnet waren (Ad Magnes 6, 1)
und eine Art von Mittelgruppe bildeten zwischen Bischof und
Diakonen.

Bei der allgemein angenommenen Verwandtschaft des zwei-
ten und dritten Johannesbriefes (die Bezeichnung Presbyter,
der Stil und der Sprachschatz lassen darauf schließen) darf
man nun den Schluß ziehen, daß auch der dritte Johannes-
brief zeitlich früher anzusetzen ist und wohl auch aus den
fünfziger Jahren des ersten Jahrhunderts stammt. Bei der
Häufigkeit des Namens Gaius als Empfänger des dritten Brie-
fes scheint es jedoch gewagt zu sein, ihn mit einem der Trä-
ger gleichen Namens in 1 Kor. 1,14; Apg. 19, 29; 20, 4; Rom.
16, 23 gleichzusetzen.

DOMINA ELECTA — ORA PRO NOBIS! -er.

Ueberwinciung: «les Geistes «les Hasses in «1er Welt
«lurch «len Geist «1er christlichen JLiebe

Gebetsapostolat für den Monat August

Der Heilige Vater empfiehlt uns zu beten, daß der Geist
des Hasses, der heute in der Welt herrscht, durch den Geist
der christlichen Liebe überwunden werde. Der Papst ruft in
erster Linie die Mitglieder des Gebetsapostolates zu diesem
großen Beten auf, aber es sollten sich möglichst alle Katholi-
ken daran beteiligen. Gerade wir Priester sollten diesen Ruf
des gemeinsamen Vaters nicht überhören und ihn unsern
Gläubigen für den Monat August übermitteln. Gemeinsames
Gebet könnte Wunder wirken nach des Herren Wort: «Berge
könnten versetzt werden.»

Bei Anlaß der Verkündigung der Gebetsmeinung des Pap-
stes könnte man sich vielleicht auch vergewissern, ob in der
Pfarrei etwa ein Zentrum des Gebetsapostolates errichtet
wurde und ob es noch lebt. Da die Päpste dieses einfache und
doch so wichtige Werk immer wieder empfehlen, so würde
sich doch jeder Priester freuen, wenn seine Pfarrkinder sich
daran beteiligen würden. Sollte ein hochwürdiger Konfrater
nicht sicher sein, ob in seiner Pfarrei jemals in den letzten
hundert Jahren das Gebetsapostolat errichtet wurde, so ist
der Nationalsekretär dieses Werkes gerne bereit, so weit als
möglich Auskunft zu geben (H.H. Dir. Schnyder, Schön-
brunn).

Für jeden Monat empfiehlt der Heilige Vater zwei Anlie-
gen den Mitgliedern des Gebetsapostolates. Er wünscht aber,
daß auch die andern Katholiken seine Anliegen beachten und
im Gebete helfen. Das eine Anliegen betrifft allgemeine Sor-

gen der Kirche, das andere Missionssorgen.
Das Gebet wird immer in Vereinigung mit dem göttlichen

Erlöserherzen verrichtet: «In unione illius divinae intentio-
nis, qua ipse in terris laudes Deo persolvit.» Auf diese Weise
wird all das Kleine groß und wichtig, was wir tun und leiden.
Es ist deshalb auch klar, daß das Gebetsapostolat eine prak-
tische Methode der Herz-Jesu-Andacht ist, da immer in
unione cum SS. Corde gebetet wird, also in seiner Gesinnung.

Das Anliegen des Monats August lautet nun: «Betet, daß
der Haß in der Welt durch die christliche Liebe überwunden
werde.»

Wie wichtig dieses Anliegen ist, zeigt uns ein Blick auf
die Welt. Sie ist in zwei Lager getrennt. Auf der einen Seite
der gottlose Kommunismus mit seinen totalitären Systemen
der Knechtung der Menschen, auf der andern Seite eine Welt
voll Egoismus und materialistischer Härte. Ein Abgrund

gähnt zwischen diesen zwei Blöcken, und ein unversöhnlicher
Haß bereitet den schrecklichsten aller Kriege vor. Auch zwi-
sehen den einzelnen Nationen lodert noch immer der Haß
und die Rache aus dem letzten Kriege auf. Morde aus Haß
und Rache sind vielfach an der Tagesordnung, wo man nicht
auf legitime Art zu seinem vermeintlichen Rechte kommt.
Zwischen den sozialen Klassen wird immer noch der Haß
geschürt durch echte Haßprediger. Keiner gönnt dem andern
das Gute, das ihm zukommt. Streit und unversöhnliche Feind-
Schäften zerreißen oft ganze Dorfschaften. Welcher Seelsor-

ger weiß nicht von solch traurigen Dingen zu erzählen?

Wenn wir Priester genau zusehen, so regieren weithin der
Haß und die Mißgunst Worte und Handlungen der Menschen.
Es ist das unendlich traurig für uns, die wir jahraus jahrein
Apostel des Friedens sein sollen.

Man sucht auch außerhalb der Kirche Lösungen dieser
Haßprobleme, welche die Menschen an den Abgrund führen.
Man ruft nach moralischer Aufrüstung, man ruft nach Caux
oder etwas anderem. Wir wollen froh sein, daß man dort
Grundsätze aufstellt, die in der katholischen Kirche schon
längst bestanden Absolute Ehrlichkeit in Handel und
Wandel. Absolute Reinheit in Gedanken, Worten und Wer-
ken. Absolute Selbstlosigkeit und Versöhnlichkeit. Absolute
Liebe, Selbsthingabe, gegenseitige Hilfe! Man sagt, daß eine
eigenartige Atmosphäre bei diesen Menschen herrsche. Möge
sie andauern. Sie wäre eine Hilfe für die Einführung christ-
liehen Ideengutes in der Welt.

Die christliche Religion hat aber mehr zu bieten. Sie wurde
in ihrem Wirken seit Jahrhunderten gerade von Kreisen ge-
hindert, die jetzt diese Werte entdecken. Wir Katholiken wol-
len das nicht vergessen und uns nicht Sand in die Augen
streuen lassen. Wir sind nach wie vor überzeugt, daß nur die
christliche Liebe, die die Gerechtigkeit überragt, den Haß
überwinden wird. Diese Liebe zu predigen, ist die schönste
Aufgabe unserer Seelsorge. Gott ist die Liebe. Aus Liebe ist
der Erlöser gekommen. Aus Liebe ist er gestorben. Er hat
uns die Gebote der Liebe gegeben und gesagt, daß man an
der praktischen Liebe seine Jünger erkennen werde. Die
Liebe soll das Kennzeichen des wahren Christen sein.

Wie steht es nun heute mit der praktischen Liebe unter
den Katholiken? Kann man auch heute sagen wie einst:
«Seht, wie sie einander lieben!»? Ist die Caritas heute wirk-
lieh das weithin sichtbare Kennzeichen der Katholiken? Ist

388



die Liebe der Katholiken so wie St. Paulus im 13. Kapitel des
1. Korintherbriefes sie darstellt? Wer von uns dürfte für
sich selbst und für seine Herde ein glattes «Ja» sagen? Wie-
viel kaltes Heidentum ist oft mitten in katholischen Gemein-
den! Gewiß haben viele in den schrecklichen Notzeiten viel
Gutes getan, aber andere sind kalt geblieben und haben aus
der Not der Mitmenschen Geschäfte gemacht. Wir dürfen
das Wort der Schrift nie vergessen: «Wenn einer sagt, er
liebe Gott, haßt aber seinen Bruder, der ist ein Lügner.» Wir
müssen auch bedenken, daß mit der bloßen Formalgerech-
tigkeit die Übel dieser Welt nicht mehr geheilt werden kön-
nen, es braucht die christliche Liebe. Der französische Philo-

soph Maritain spricht es folgendermaßen: «Nur die christ-
liehe Liebe kann die moderne Welt retten, und zwar muß es

die große Flut dieser Liebe sein.» In einer Ansprache vom
14. März 1940 sagte Pius XII. : «Weil die Welt die Liebe ver-
achtet hat, hat sie den wahren Frieden verloren und sie wird
ihn nicht wiederfinden, bis sie auf dem Fundament der Ge-

rechtigkeit den Thron der Liebe errichtet.» Daß die Welt
dies einsehe und es erfasse, dafür läßt der Heilige Vater be-
sonders im Monat August beten. Wir Priester werden sicher
auch bei unserm Breviergebet ein Plätzchen für dieses Anlie-
gen finden und wir werden unsere Gläubigen zu diesem Ge-
bete führen. J. M. Sch.

JErfaliruiigeii junger Theologen in den Kohlenzeehen
In den Osterferien 1950 arbeiteten zehn Trierer Theologie-

Studenten fünf Wochen lang in den Kohlenzechen des Rhein-
Ruhr-Gebietes, um dort persönliche Erfahrungen zu machen.
Mit den Zechenleitungen war vereinbart worden, daß die
Theologen voneinander getrennt in verschiedenen Gruppen
unter Tag, also nicht in den Büros, beschäftigt werden und
in den Ledigenheimen mit anderen jungen Arbeitern zusam-
men wohnen sollten. Prof. J. Höffner berichtet über die Er-
fahrungen in der Trierer Theologischen Zeitschrift (Heft 9/10

1950). Die folgenden Auszüge aus den Berichten geben die
Eindrücke wieder, welche die Theologen bei den Kumpels ge-
Wonnen haben. Sie sind, so will uns scheinen, auch für uns
sehr lehrreich und könnten uns erneut zu gründlichem Über-
denken unserer Seelsorgsmethoden, besonders in Industrie-
gebieten, anregen. So viel ich jedenfalls in allen möglichen
Orten Europas mit Arbeitern zusammengekommen bin, so

oft habe ich auch immer wieder feststellen können, daß es

keineswegs wahr ist, daß die Arbeiterschaft religiös gleich-
gültig sei. Im Gegenteil: sobald der Schwarze auftaucht und
nur irgendwie sich um die Leute kümmert oder mit ihnen
sich in ein Gespräch einläßt, so schimmert immer wieder eine
tiefe religiöse Sehnsucht durch.

Nicht selten freilich kann man das Wort hören: «Ich
glaube wohl an Gott — nicht mehr aber an die Kirche.» Das
hat vielerlei Gründe, objektive und subjektive. Gewiß mag
mancher den allzu konkreten Forderungen der Kirche aus-
weichen wollen; manches Mißverständnis, da und dort auch
ein übles persönliches Erlebnis mögen mitsprechen.

Wer aber offenen Auges und wachen Herzens die Verhält-
nisse betrachtet, muß auch ehrlich eingestehen, daß unsere
kirchliche Welt mit ihrer Formensprache dem Empfinden
und der Ausdruckswelt des Industriemenschen in vielen Din-
gen ungeheuer ferne steht. Wenige haben das klarer gesehen
wie der verstorbene Kardinal Suhard von Paris, der die neuen
Formen der Seelsorge so sehr förderte und ermutigte, ob-
schon er sich der Problematik so mancher von ihnen voll be-
mußt war. Aber auch die Päpste, besonders Pius XI. und
Pius XII., rufen ja immer eindringlicher und großzügiger
nach einer intensivsten Bemühung, wirklich in diese Welt
einzudringen und sie von innen her christlich neu zu
formen. Das weitgehende Entgegenkommen mit der Landes-
spräche, mit neuen liturgischen Formen, mit der Abendmesse,
mit der großzügigen Lockerung des Nüchternheitsgebotes vor
dem Empfang der heiligen Kommunion, mit den neuen Welt-
instituten usw. weist klar in diese Richtung, und es besteht
kein Zweifel, daß noch manches weitere im selben Sinne vor
uns steht.

Eine wichtigste Frage betrifft die Art der Verkündigung
des Evangeliums an diese Menschen. Vielleicht ist der echte

menschliche Kontakt dabei das Ausschlaggebende und die
einzige Schule, wo man das lernen kann.

Wer weiß, ob nicht auch für die Ausbildung unserer jun-
gen Theologen und angehenden Seelsorger im Welt- wie im
Ordensklerus aus solchen Berichten ebenfalls nützliche An-
regungen sich ergeben könnten? J. Dd.

Das Arbeitsethos

«Als ich meine erste Schicht begann, wurde ich sehr dra-
stisch begrüßt: Was willst du denn hier? Wo kommst du her?
Hast du deine Mutter kaputt geschlagen? Aus welchem
Zuchthaus haben sie dich laufen lassen? Wir sind nämlich
lauter Ausgestoßene, keine Menschen mehr. — Die Selbst-
achtung des Bergmannes, besonders des jungen Kumpels, ist
weithin geschwunden. Die Arbeit wird seelenlos erledigt und
abgetan, ja sie erscheint dem Kumpel als ein diabolisches
Werk, zu dessen Vollzug er erbarmungslos verdammt ist.
Diese Stimmung überträgt sich auf den Arbeitsplatz, der sei-
nen organisatorischen Ausdruck im Betrieb findet. Dazu ge-
hören alle, die den Betrieb leiten und in der Verwaltung tätig
sind und nach Ansicht des Kumpels die dicken Ausbeuter-
gehälter beziehen. Alle in der Verwaltung Tätigen, von den
Schreibern angefangen, werden als Parasiten verschrien, die
sich auf Kosten der Kumpels mästen. Nicht selten beginnt
die Abneigung schon beim Steiger. Aus dieser Einstellung
ergeben sich die Arbeitsregeln: die Zeche muß man schädi-
gen, wie immer man kann, aus Rache dafür, daß sie einem
wie eine Zitrone ausquetscht. Die Zeche ist reich genug, und
außerdem kann sie uns gar nicht bezahlen, was wir schuften.
Allein schon, daß wir hier sind, ist nicht zu bezahlen.»

Akkordarbeit
«Ich empfand die Akkordarbeit als geldgierige und unwür-

dige Schufterei. Die Leute werden rücksichtslose, harte Nur-
Verdiener. Die alten Bergleute ärgern sich, daß sie im Ver-
gleich zu den jungen Gedinge-Arbeitern mit weniger Lohn
nach Hause gehen. Sie weisen darauf hin, daß sie ihre beste
Kraft dem Bergwerk geopfert haben und deshalb besser ge-
stellt sein müßten als die jungen Leute, auch wenn sie jetzt
nicht mehr im Gedinge arbeiten könnten.»

Freizeit
«Wenn ich jetzt von den Bergleuten ganz allgemein ge-

sprochen habe, so nehme ich im folgenden die alteingesesse-
nen Familienväter aus. Das Leben der meisten Insassen des
Ledigenheimes läuft in einem geschlossenen Kreis ab: Ge-
dinge —• Geld — Vergnügen. Wenn der Kumpel auch gut ißt
—• er muß bei seiner schweren Arbeit ein gutes Essen
haben —, so bleibt doch ein Gutteil des Verdienstes übrig,
und dieses wird umgesetzt in Zigaretten, Schnaps, Kino und

389



dergleichen. Auch leistet man sich einige hochmoderne Klei-
dungsstücke für den Ausgang und für den Umgang mit Mäd-
chen, von denen die billigsten häufig gerade recht und ge-
sucht sind. Wessen das Herz voll ist, fließt der Mund über,
und damit ist schon der Inhalt der Gespräche angegeben, die
geführt werden.»

«Dauernd spricht man hier in ekelerregender Weise über
Dinge, die dem Menschen heilig sein sollten. Dabei tun sich
meist die Älteren, die Verheirateten, besonders hervor.»

Verhältnis zur Religion

«Nach den bisherigen Ausführungen könnte man vermu-
ten, daß es um die Religion des Kumpels sehr böse steht. Ich
kann jedoch diesem Urteil nicht ohne weiteres zustimmen.
Immer wieder habe ich echte religiöse Ansätze festgestellt.
Im Kumpel schlummern tiefe seelische Kräfte. Auffällig ist
der große Hunger nach Liebe und Glück. Unter einer rauhen
Schale steckt ein edler, fast weicher Kern. Viele können uns
in ihrer Kameradschaftlichkeit ein Vorbild sein. Ich verstehe
die Priester recht gut, die mir sagten, sie würden eine Arbei-
terpfarrei einer ,bürgerlichen' vorziehen. Die religiöse Lage
bei den Bergleuten möchte ich mit einem Feld vergleichen,
das zwar guten Boden hat, aber schon lange brach liegt und
deshalb mit Disteln und Dornen überwuchert ist. Es liegt
auf der Hand, daß ein solches Feld einer besonderen Bearbei-
tung bedarf. Die üblichen Methoden der Seelsorge genügen
nicht. Hier muß gerodet werden.»

«Der Arbeiter ist nicht unreligiös, aber er ist unkirchlich,
ja antikirchlich. Mancher meiner Arbeitskameraden sagte
mir, er sei Katholik gewesen: ,aber in die Kirche gehe ich
nicht mehr; das ist ja alles Unsinn!' Viele waren an Kleinig-
keiten gescheitert: der eine, weil ein Kaplan während der
Evakuierung ihm eine notwendige Bescheinigung nicht aus-
gestellt, sondern eine Frau bevorzugt habe; ein anderer we-
gen des schlechten Lebens der ,frommen Christen'; ein drit-
ter, der aus der Kirche ausgetreten war, lehnte die Rückkehr
ab, solange die Kirche ihren Reichtum nicht zur Linderung
der heutigen Not verwende.»

Kumpel und Priester

«Gerade in der Zeche ist mir die zentrale Stellung des Prie-
sters aufgegangen. Auch in den Außenstehenden und Abge-
fallenen lebt noch ein verborgenes Ideal des christlichen Prie-
sters: Ja, wenn sie so wären, wie sie nach ihren Pedigten
sein müßten! — Wie wird der Priester dort unten gesehen?
Zum Vergleich ziehe ich die Achtung heran, die dem Priester
—- wenigstens bis vor kurzem — in Eifel und Hunsrück ent-
gegengebracht wurde. In der Grube ist es umgekehrt. Der
Priester gilt nicht als der Gottgeweihte, sondern als ein
Mensch, den man übertriebenen Idealen gegenüberstellt und
dessen Schwächen ideshalb kraß hervortreten. So hält man
sich für berechtigt, die Priester als Schwindler und Lügner
zu verschreien, die den Dummen, die darauf hereinfallen,
alles Mögliche vormachen, selber aber nicht daran glauben
und nicht darnach leben. Die Priester sind Heuchler schlimm-
ster Art, die sich durch solches Tun nur ein angenehmes Le-
ben verschaffen wollen. Pfarrer und Bürgermeister mästen
sich auf Kosten ihrer Gemeinden und du, so sagte man mir,
studierst jetzt nur, um uns später hinters Licht führen zu
können! Im Arbeiter steckt ein tiefes Mißtrauen gegen die
.Intellektuellen'. Er fühlt sich von denen, die ihm mit ihrem
Wissen zur Seite stehen müßten, verraten und verlassen, und
nichts schadet dem Pfarrer vielleicht mehr als das Heraus-
kehren des Studierten.»

«Das einzige, was sie genau vom Priester wissen, ist, daß

er nicht heiraten darf. Darnach wird sogleich gefragt. Ge-

rade als Zölibatär erregt der Priester das Interesse des Kum-
pels. Natürlich wollen die Kumpels ganz genau wissen, daß
der Zölibat der tollste Schwindel der Pfaffen ist. Es wird für
unmöglich gehalten, daß ein normaler Mensch jungfräulich
leben könne. So wird der Priester zu dem Gegenüber, auf das

man die eigene sexuelle Not projiziert, mit der unausgespro-
chenen Befürchtung, es könne doch etwas davon wahr sein
und schwere Konsequenzen für die eigene Lebensführung
nach sich ziehen.»

Verschüttete Sehnsucht

«Wenn der Kumpel einen Priester vor sich sähe, der wirk-
lieh das Ideal Christi lebt und sich nicht als ,Herr' vor ihm
verschließt, so würde ohne Zweifel das religiöse Empfinden
wieder lebendig werden. Ein Kaplan sagte zu mir: Beim
Kumpel ist die Antenne noch da; nur haben wir noch nicht
den richtigen Sender gefunden. Das gilt auch für die Jünge-
ren, mit denen wir im Heim zusammenlebten. Die meisten
sind Ortsvertriebene und haben viel Schweres hinter sich.
In den entscheidenden Jahren ihres Lebens fehlten ihnen Lei-
tung, Liebe und Güte. Wenn ihnen ein guter Mensch begeg-
net, sind sie schon halb gewonnen. Für den Priester wird es
freilich nicht leicht sein, den Zugang zum Lager zu finden,
da man schon gegen sein Kleid Mißtrauen hegt. Hier müssen
Laienapostel mithelfen.»

*
Neue Methoden der Seelsorge

«Auf dem Heimweg traf ich einen Benediktinerpater, der
zum erstenmal die Verhältnisse im Ruhrgebiet kennengelernt
hatte. Er war erschüttert über die Hast und Not, der diese
Menschen ausgeliefert sind, und meinte, er wisse nun erst
recht, wie sehr er diesen Menschen durch sein Gebet helfen
könne. Mir kam der Gedanke, daß den Menschen an der Ruhr
noch viel geholfen werden könnte, wenn im Sinne der Regel
des hl. Benedikt, die A r b e i t des modernen Menschen christ-
lieh gemacht würde. Mit Freude habe ich deshalb im .Michael'
die Notiz gelesen, daß französische Benediktiner dazu über-

gegangen sind, mit ihrem monastischen Leben im Kloster
den Achtstundentag in der Fabrik zu verbinden, besser noch :

den Achtstundentag in ihr monastisches Leben einzubauen.»
«Als wir gingen, waren wir Freunde der Kumpels gewor-

den. Sie baten uns, wiederzukommen. Auch haben sie die
herzliche Bitte an uns gerichtet, wir möchten doch schrei-
ben. Eines ist gewiß: wir haben den Kumpel kennengelernt.
Wir werden ihn nicht vergessen. Wir werden ihn überall, wo
er wegen seiner Arbeit, wegen seines Aussehens und wegen
seiner rauhen Art geringgeschätzt wird, stets entschieden
verteidigen.»

Totentafel
In der Vatikanstadt starb anfangs März H.H. P. Hilarius

Doswald, der von 1931—1942 General des Karmelitenordens
alter Observanz war. Er stammte aus dem Kanton Zug —
1877 in Neuheim geboren —, reiste schon mit jungen Jahren
nach den Vereinigten Staaten von Nordamerika aus und trat
dort ins Kloster ein. Im Hl. Jahr 1950 war ihm vergönnt, das
goldene Priesterjubiläum zu feiern, zu dem er aus Amerika
zurückkam. R. I. P. H. J.

Der Missionsbote der Schweizer Kapuziner (Juli/August)
meldet den Mitte März in S a r n e n erfolgten Hinschied des
verdienten Missionars H.H. P. Franz Xaver Luchsin-
g e r, OFMCap. Von seinen 47 Lebensjahren gehörte er dem
Dienst im Heiligtum des Priesterstandes an, und davon waren
16 Jahre reichgesegneter Arbeit auf dem afrikanischen Mis-
sionsfeld von Dar-es-Salaam, meistens in der Seelsorge, zeit-
weise auch an der Zentralschule in Kwiro. Der Nachruf nennt
ihn «einen Mann mit goldenem Herzen, ein Sonnenkind, eine
echt franziskanische Frohnatur, der allen Menschen, mit denen

390



er zusammentraf, Freude und Liebe spendete, nie lieblos über
einen Mitmenschen urteilte», daher auch viel Gegenliebe und

Verehrung von den Schwarzen erntete. Im Jahre 1946 kehrte er
krank zum Heimaturlaub in die Schweiz zurück, in der Hoff-
nun, gestärkt und gesund wieder nach Afrika ausreisen zu
können. R. I. P. n. J.

K ii'chcIich i'Oil Ik
Papst Pius XII. und die Klosterkirche
xu Einsiedel«
Kp. Unter dem 29. Dezember 1950 gewährte der Hl. Vater

Papst Pius XII. allen Gläubigen, so oft sie am Feste Maria
HimmeZ/aZtrZ die Klosterkirche von Einsiedeln besuchen, einen
vollkommenen Ablaß unter den gewöhnlichen Bedingungen.

Persönliche Nachrichten
Zum Pfarrer von St. Moritz in Freiburg, welche Pfarrei

durch die Erhebung von Mgr. Kan. Schönenberger zum Propst
des Stiftes St. Nikolaus vakant geworden war, wurde H.H.
AZbert Moser ernannt. Der neue Pfarrer, 1914 zu Freiburg ge-
boren, war Vikar zu St. Antoni (Sensebezirk) und seit 1942

in der großen Pfarrei St. Peter in Freiburg, wo er auch als Stu-
dentenseelsorger tätig war. Wie sein Vorgänger, Kan. Schönen-

berger, ist er des Deutschen und Französischen mächtig. — Dr.
Alfons Fuchs, bisher Oekonom von St. Michael in Zug, hat die
Stelle eines Zentralsekretärs des Schweizerischen Caritasver-
bandes mit Sitz in Luzern übernommen, welche ad interim
von P. Leodepar ScZtaZZer OP., übernommen worden war. P.

Schaller bleibt Stellvertreter des Zentralsekretärs.
Das Protektorat der Krew«- (HtpenboZiZer) ScZiwesterw wurde

vom Hl. Vater an KardiwaZ Mieara, Generalvikar von Rom,
übertragen. V- V E.

Kirchenamtücher Anzeiger des Bistums Base!

An die hodiw. Herren Dekane und Pfarrämter
der Diözese Basel

Nach der VerZawtbarwwg des HZ. O/fiaiwras vom 25. JwZi 1951

und deren Veröffentlichung in der «Schweiz. Kirchenzeitung»
vom 2. August betreffend die «Erscheinungen» (Visionen) von
Heroldsbach haben wir an Verordnungen nichts mehr beizu-
fügen. Wir haben frühzeitig zur Vorsicht und Zurückhaltung
gemahnt. Wir gaben hernach auch Verordnungen. Die Schweiz.
Bischofskonferenz schloß sich den Verordnungen der bayrischen
Bischöfe an. Jetzt sind wir im Besitze einer deutlichen Entschei-
dung des Hl. Offiziums, die auf genauer Prüfung von Tat-
Sachen beruht. Wir hoffen nunmehr, daß an einzelnen Orten,
an denen die Gemüter sich erregt haben, alle wieder zur Ruhe
kommen, geleitet von kirchlicher Gesinnung und von gesunder
Schweizerart, in Unterlassung jeder Polemik, unter Schweigen
und gegenseitiger Achtung und Liebe.

Wir sollen alle einmal mehr christliche Klugheit lernen, uns
an die Worte des Herrn erinnernd, der sagt, daß «Zeichen und
Wunder» auch fälschlich getan werden, so daß sie «wenn
möglich die Gläubigen irreführen». (Matth. 24, 23 ff.)

Die hochw. Hrn. Dekane und Pfarrer mögen, wenn nötig,
zum Rechten sehen. Wir empfehlen, wie bisher, eifrige Marien-
Verehrung und den Besuch unserer längst bekannten und ge-
liebten Wallfahrtsorte.

Mit Gruß und Segen t Franziskus,
Bischof von Basel und Lugano

Rezensionen
Jaime BaZmes: Pst/cZtoZopie des Er/oZpes. Herausgegeben und

eingeleitet von Emil Spieß. 119 Seiten. Thomas-Verlag, Zürich.

Jaime Balmes, einer der großen Geister des 19. Jahrhunderts
in Spanien, ein kritischer Beobachter von Welt und Leben, ein
hervorragender Menschenkenner, gibt in diesem Büchlein «über
den praktischen Verstand» Hinweise auf jene seelischen Eigen-
schaffen, die Lebensbeherrschung und Lebensverdienst von uns
fordern. Durch scharfsinnige Analyse des menschlichen Ver-
haltens führt er zur richtigen Selbstbewertung und Selbstbe-
herrschung. Man findet selten einen philosophischen Autoren,
der sich wegen seiner Einfachheit, Tiefe und Klarheit besser als
Lehrer zum Philosophieren eignen würde für Menschen, die
keinen höhern Bildungsgrad, als den gesunden Menschenver-
stand besitzen. Das Büchlein kann vor allem Jugendlichen wert-
volle Dienste erweisen für ihre Selbsterkenntnis und Selbster-
ziehung. J • Z.

P. Hr. Heribert Jone, OFMCap: GesetebwcTt der Lateinischen
HircZie. Erklärung der Kanones. I. Bd. Allgemeine Normen und
Personenrecht: Kanon. 1—725. 2. vermehrte und verbesserte
Auflage. Verlag Ferd. Schöningh, Paderborn, 1950. 707 Seiten.

/dem, Commentarmw in Codicem /nris Canonici. Tomus pri-
mus, Officina Libraria Ferd. Schöningh, Paderborn, 1950, 627 p.

Fast gleichzeitig veröffentlicht der bekannte deutsche Kapu-
zinerkanonist und -moralist Jone die 2. Auflage des 1. Bandes
des Kommentars zum CIC. in deutscher und die 1. Auflage in
lateinischer Sprache. Mit Recht hat er die Aufteilung der Er-
klärungen nach Kanones und die sehr übersichtliche Art des

Druckes nach verschiedenen Typen beibehalten.

Wie bekannt, geht es dem Autor nicht darum, den Codex iuris
canonici spekulativ zu ergründen und neue Kenntnisse an den
Tag zu bringen, sondern dem Welt- und Ordensklerus — sowie
den Juristen aus dem Laienstande — ein Buch in die Hand zu
geben, das leicht, schnell und klar den Sinn der Kirche und
probater Autoren enthält. Diesen Zweck erreicht er auch vollauf.

Zitiert werden sonach vor allem Vermeersch-Creusen, Capello,
Maroto, Matth. Conte a Coronata, Eichmann, Wernz-Vidal, Mi-
chiels und Vromant (welche zwei letztere vielleicht etwas hau-
figer angeführt werden sollten).

Die Erweiterungen der 2. deutschen Auflage beziehen sich
sachgemäß auf neue kirchliche Entscheide und Erlasse. Das La-
tein der andern Ausgabe ist im allgemeinen klar und flüssig.
Auf den einen oder andern inhaltlich oder formell vielleicht
weniger vollkommenen Punkt möchten wir nicht hier eingehen,
sondern sie dem Autor direkt vorlegen. In Diskussion wird sicher
die Frage kommen, ob der Titel der neuen deutschen Ausgabe
«Gesetzbuch der Lateinischen Kirche» einwand-
frei sei. Wir persönlich ziehen den Titel der ersten Ausgabe vor:
«Gesetzbuch des Kanonischen Rechtes. Erklärungen der Ka-
nones». Gewiß gilt der CIC. nur für die Lateinische Kirche.
Allein als Titel ist es wohl angezeigter, bei der Bezeichnung
des Codex selbst zu bleiben sowie es die lateinische Ausgabe mit
den Worten tut: «Commentarium in Codicem Iuris Canonici».

Der Verlag F. Schöningh, dem der Krieg in unaussprechlicher
Härte alle Buchbestände verbrannt hat — drei Monate lang
hörten Feuer und Rauch nicht auf —, gab beiden Ausgaben ein
solides und würdiges Kleid, wenn auch die Güte der Vorkriegs-
bûcher nicht erreicht werden konnte. So wünschen wir den
Büchern den großen Erfolg, den sie verdienen. P. B. M.

Im Haushalt erfahrenes, äl-
teres Fräulein, tüchtige Kö-
chin, mit angenehmem Cha-
rakter und angenehmen Um-
gangsformen, wünscht nur
selbständigen Posten als

Haushälterin
zu einzelnem Priester oder
in kleinen Pfarrhaushalt.
Offerten erbeten unt. Chiffre
OFA 7223 St. an Orell-Füßli-
Annoncen St. Gallen.

Religiöse
Literatur

ifoc/i- und

Räber & Cie.
Luzern

391



iTurmuhrenFabrik

Telephon (033) 2 29 64

Fabrikation von Präzisions-Turmuhren modernster Konstruktion

Umbauten in elektroautomatischen Gewichtsaufzug

Zilferblätter, Zeiger

Revisionen und Reparaturen aller Systeme
Qualität Garantie Preis

Ädjßttftnrtßt
Äfßtlffet

und

zw 6es£e/i.e/iûJerc Ferasterrc

tri ZïïseTi z/Tzd Meto/Z cZwrcÄ cZZe 5/?ezZaZ/Zr/7ia

HEYEB-BCBRI Cie. AO.
JfCasserc- uticZ Zsïsezifrau - EU JE E ItN - Fo7i7?ia££s£7". 20 - TeZ. 2iS74

STATUEN ausHOLZ

künstlerisch ausgeführte
Holzschnitzereien für
Kirche und Haus

LUIS STUFLESSER
Bildhauer

ST. ULRICH No. 50 (Bozen) Italien

<=><=><=><=><=><=><=><=>(=><=>

Meßweine
sowie Tisch-u. Flaschenweine

beziehen Sie vorteilhaft
von der vereidigten, altbekannten
Vertrauensfirma

Fuchs & Co., Zug
Telephon (042)4 00 41

Zum Feste Maria Himmelfahrt

Breviereinlage (18 x 11 cm)
Meßbucheinlage (32 x 22,5 cm)
Wechselgesänge

Buchhandlung Räber & Cie., Luzern

Fr. —.60

Fr. —.25

Fr. —.30

Für Ferien und Reise
offerieren wir Ihnen die praktischen, abwaschbaren

Gummikragen
a) Militärkragen
b) römische Form, einfach
c) römische Form, doppelt

Bei Bestellung bitte Größe angeben.

Spezialgeschäft für Priesterkleider

Robert Roos, Luzern, beim Rahnhoi
Frankenstraße 2 Telefon (041) 2 03 88

Die zuverlässigsten AusKüntte Ober Heroldsbach

vermitteln die offiziellen Berichte der erzbischöf-
liehen Untersuchungskommission von Bamberg.

Soeben erschienen:
Neue Einblicke in die Heroldsbacher Visionen

Früher erschienen:
Was ist von den Heroldsbacher Visionen zu halten?
Preis der Broschüren: je 55 Rappen. •— Durch jede
Buchhandlung. Alleinauslieferung für die Schweiz:

REX UERLAU LUZERN

Günstig zu verkanten eine

Kreuzigungsgruppe

aus Zirbelholz, echte Grödener-
arbeit. Größe der Figuren: etwa
45 cm.
Nähere Auskunft erteilt P. Adel-
rieh Schönbächler, Appenzell.

Kölnerkrippe
mit 30 Figuren (Holz) zu
sehr vorteilhaftem Preis von
Fr. 220.— wegen Räumung
zu verkaufen.
Besichtigung u. Auskunft im
Pfarrhaus Oberiberg,
Telefon (055) 6 21 46.

gehört unbedingt das neue gesamtschweizerische

Sonntagsmessenverzeichnis

das kürzlich erschienen ist. Jeder Katholik sollte
dieses Taschenbüchlein bei sich haben, sei er auf
Reisen oder in den Ferien. Nur so weiß er Bescheid,
wann und wo er seine Sonntagspflicht erfüllen kann.

Die Pfarrämter werden freundlich gebeten, dieses
willkommene Nachschlagewerk zu empfehlen!

Verkaufspreis 70 Rp.

Zu beziehen in Buchhandlungen oder im

WALTER-VERLAG ÖLTEN

392


	

