Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 119 (1951)
Heft: 32

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- $SCHWEIZERISCHE

KIRCHEN-ZEITLING

Redaktion: Mgr. Dr, VIKTOR v, ERNST, Kan., Prof. theol., St. Leodegarstrafie 9, Luzern. - Tel. 20287
Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof, theol,, Adligenswilerstrafie 8, Luzern - Tel. 26593

Verlag und Expedition: Raber & Cie., Buchdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstr. 7—9, Telephon 27422, — Abonnementspreise:
bei der Expedition bestellt jGhrlich 13 Fr,, halbjdhrlich é Fr. 70 (Postkonto VIl 128), Postabonnemente 50 Rp. Zuschlag. Fir das Ausland
kommt das Auslandporto hinzu. Einzelnummer 30 Rp. — Erscheint am Donnerstag. — Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder
deren Raum 14 Rp. — Schluf3 der Inseratenannahme Montag morgens. Jeder Offerte ist zur Weiterleitung 20 Rp. in Marken beizulegen.

Luzern, 9. August 1951

119. Jahrgang ¢ Nr. 32

Inhaltsverzeichnis: Assumptio — Assumpta est Maria in coelum — Randglossen zum Problem des Protestantismus in Siidamerika —
Domina Electa — Uberwindung des Geistes, des Hasses in der Welt durch den Geist der christlichen Liebe — Erfahrungen jun-
ger Theologen in den Kohlenzechen — Totentafel — Kirchenchronik — Kirchenamtlicher Anzeiger des Bistums Basel — Rezen-

sionen

Assumptio

Die katholische Kirche feiert in diesem Jahre zum ersten-
mal das Marienfest des 15. August auf Grund des Glaubens-
satzes «Deiparam Virginem Maria corpore et anima fuisse
ad coelestem gloriam assumntam». Ein Strom der Freude
«ingens populi christiani laetitia» rauschte an Allerheiligen
1950 durch die una sancta catholica et apostolica Ecclesia.
Des Stromes Quelle entsprang am Felsen Petri. Im Kreise
einer illustren Versammlung von Bischofen, Erzbischéfen
und Kardindlen gestand der Heilige Vater Pius XII., da3 er
voll Freude, kraft des hohen Vorranges seines heiligen Amtes,
ein so erhabenes, die Gottesmutter und unsere Mutter betref-
fendes Mysterium verkiindet habe. Wo das Herz von so viel
Freude tiberstromt, da muB auch die Zunge sich ldsen
und in Hymnen jubeln. Neue Hymnen erschallen zur Vesper,
zur Mette und zu den Laudes. Der im jambischen Rhythmus
flieBende Hymnus O prima, Virgo, prodita e Conditoris spi-
ritu begriit Maria als die Praedestinata und Praenuntiata
(Gen. 3,15). Diesen Gedanken hat der Heilige Vater in sei-
ner Constitutio Apostolica prachtig entfaltet und begriindet.

Idcirco augusta Dei Mater, Jesu Christo, inde ab omni
aeternitate, «uno eodemque decreto» praedestinationis,
arcano modo coniuncta,

immaculata in suo conceptu,

in divina maternitate sua integerrima virgo,

generosa Divini Redemptoris socia,
qui plenum de peccato eiusque consectariis deportavit
triumphum,

id tandem assecuta est, quasi supremam suorum privile-
‘giorum coronam,

ut a sepulcri corruptione servaretur immunis,

utque, quemadmodum iam Filius suus, devicta morte, cor-
pore et anima ad supernam Caeli gloriam eveheretur, ubi
Regina refulgeret ad eiusdem sui Filii dexteram, immor-
talis saeculorum Regis.» (A.A. Sedis, vol. XXXXII,
p. 768)

Von der Urzeit geht der Sénger zur Urbotschaft iiber, zum
Protoevangelium «perpes hostis femina praenuntiata dae-
monis». Anklang dazu ist das Offertorium der Festmesse
«inimicitias ponam inter te et Mulierem et semen tuum et
semen illius» (Gen. 3,15). Der Szene nach dem ersten Siin-
denfall folgt in der 3. Strophe die Freudenszene von Naza-
reth mit dem GruB des Himmelsboten «Ave gratia plena».
Maria empfingt in ihrem Leibe das Leben. «Tu ventre Vitam
concipis.» Maria stellt so das von Adam verscherzte, verlorene
Leben wieder her und bereitet dem Opferlamm, dem gott-
lichen, den Opferleib. Die Immaculata (intaminata origine,
Str. 2) hat keine Siithneschuld zu begleichen (merces piaculo
debita). Der Tod ist aufs Haupt geschlagen (devicta) und
macht sich vor Maria aus dem Staube (deserit). Man beachte
das doppelte de — das die voéllige Niederlage des Todes
bezeichnet. Daher teilt Maria mit ihrem Sohne das Los und
steigt mit Leib und Seele zur himmlischen Herrlichkeit em-
por «ad astra ferris corpore» oder wie die Inschrift der Denk-
miinze schreibt: «Sanctissima Virgo sideribus recepta». Der
Heilige Vater hofft, es werde ein groBer Segen vom Dogma
der Assumpta ausgehen, und es werde vor aller Augen son-
nenklar, «ad quam excelsam metam animus corpusque no-
stram destinenturs (A.A. Sed. p.770). Der Sianger hat auch
diesen papstlichen Gedanken erfaflt und in der 5. Strophe in
uniibertreffliche Schonheit gekleidet. «Natura cuncta extolli-
tur» geadelt fiihlt sich die ganze Natur, berufen, den Gipfel
jeder Schonheit zu erklimmen. Daher wendet sich der San-
ger zum Schlufl an die triumphierende Konigin mit der auch
im Salve Regina ausgesprochenen Bitte, sie moge ihre Blicke
auf die verbannten Kinder Evas richten, da wir mit ihrem
Segen (te auspice) in die gliickliche Heimat gelangen. Die
Doxologie ist wie im Ave maris Stella (2. Vesper):

Zur 1. Vesper am 15. August 1951

1. Dein Weg, Maria, war bereit
im Schopfergeist von Ewigkeit.
Vor aller Zeit war es bestimmt,
daB3 Gottes Kind dein Leib aufnimmt.

381

T

T

Joud

T ¢
PR

w L

I,

MWETJT



2. Du bleibst verhaBt dem Hollengeist,
wie schon die Urbotschaft verheiBt.
Erfiillt bist du von Gottes Huld,
Empféangnis, einzig ohne Schuld.

3. Du nimmst im Leib ein Leben auf,
das Opferlamm zum Lebenslauf.
Es bringt ein Leben neu hervor,
das Adam durch den Fall verlor.

4. Der Tod entflieht, von dir besiegt,
da ihm nur Siinde unterliegt.
Du teilst das Gliick mit deinem Sohn,
dein Leib besitzt den Himmelsthron.

. 5. Vor soviel Ruhm, vor soviel Glanz
erhebt sich auch der Schépfung Kranz.
Ihr winkt in dir zu Gipfelhéh’n
die weite Aussicht, einzig schon.

6. VergiB uns im Triumphe nicht!
Uns leuchte deines Auges Licht,
uns reiche deine Segenshand
zur Heimkehr in des Gliickes Land.

7. Dir, Jesu, sei des Ruhms Tribut!
In dir floB ja der Jungfrau Blut
und Ruhm dem Vater, Ruhm dem Geist,
so lang das Rad der Zeiten kreist!

Der Hymnus zur Mette ist ganz vom Geiste der Psalmen
und des Hohenliedes (Cantica canticorum) durchweht (c.
2, 2, 10 sq. und c. 3,6). Der Singer wie der Psalmist (Ps.
131, 8) hebt mit einem energischen «Surge» an. Im ersten
Strophenpaar stellt der im sapphischen Maf3e flieBende Hym-
nus Frithling und Winter, Leben und Tod einander als die
groBen Antithesen gegeniiber. Maria ist die alma Genitrix
des Lebens. Daher hei3t der SchluB3 der Strophe wie der An-
fang «Surge». Maria ist die Lilie unter den Dornen.

Von allen Blumen der Friihlingstage blithen am reinsten
die «lilia convallium» (Vgl. Canticum, 2,2, wie auch am
8. Dezember). Des Todes Urheber vernichtet einzig die lilien-
reine Immaculata und pfliickt vom Baum des Lebens die der
siindhaften Welt verwehrte Frucht des Lebens. Das zweite
Strophenpaar hebt die Unversehrtheit Mariens mit einem
neuen, dem Psalm 131, 8 entlehnten Bilde hervor. Es ist die
Arca foederis. Sie ist «incorruptibili ligno instructa atque in
templo Dei posita». Sie ist ein Bild «purissimi Mariae Virginis
corporis, ab omni sepuleri corruptione servati immunis atque
ad tantam in Caelo gloriam evecti». (A. A. Sed. vol. XXXXII.
p. 763.) Hier fiigt der Sanger einen eucharistischen Gedan-

ken ein. Die Arche enthalt das Manna, das futurae gloriae -

pignus, aus dem die Kraft entspringt auch zur Auferstehung
des Fleisches: «fluit unde virtus etc.» An das Bild der Arca
kniipft der hl. Johannes von Damaskus, nach den Worten des
Heiligen Vaters «prae ceteris eximius traditae huius verita-
tis praeco», an. Sein Glaube kommt in der Lectio IV zur Gel-
tung: «Hodie sacra et animata arca Dei viventis .. . re-
quiescit in templo Domini.» Den Glauben der christlichen
Vorzeit faBt der hl. Robertus Bellarmin begeistert zusam-
men: «Quis credere posset, arcam sanctitatis, domicilium
Verbi, templum Spiritus sancti corruisse? Exhorret plane
animus meus vel cogitare carnem illam virgineam, quae
Deum genuit, peperit, aluit, gestavit, vel in cinerem esse con-
versam, vel in escam vermibus traditam.» (A.A.Sed. h.c.
766 r.) Es widerstrebt der bloflen Vernunft zu glauben, daB
ein Leib, der gelehrig dem Geiste diente, in Verwesung iiber-
ging. Der Geist, der so innig mit ihm Freud und Leid geteilt,

382

hat nur den Weg aus der Tiefe zur Héhe. Daher dringt der
Sénger zum Schlufle wie am Anfang mit seinem «Surge».
Diesem Imperativ folgen drei weitere, pete, sume, excipe!
Mit seinem «Dilecto nixa» tont der Hymnus das Hohelied an:
«Quae est ista, quae ascendit de deserto, deliciis affluens,
innixa super dilectum suum?» (Cant. VIII, 5). Eine eigene
Doxologie verbindet sich mit der finften Strophe und spricht
mit ihr die beiden letzten Geheimnisse des glorreichen Rosen-
kranzes aus (A. A. Sedis, vol. XXXXII, p. 758).

Zur Mette am 15. August

1. Stehe auf! Die Stlirme des Winters schweigen,
Friihling ladet Blumen zu bunten Reigen.
Stehe auf, Maria, du hast dem Leben

Leben gegeben.

2. Du in Dornen Liliengleiche, Reine,
hast besiegt, was sterblich gemacht, du eine.
Frucht vom Baum des Lebens bekam sonst keine,
du nur alleine.

3. Arche, nicht umschlieBen dich morsche Seiten.
Du birgst Mannabrote, die Kraft bereiten.
Wunder wirken goéttliche Gaben, wecken

Tote vom Grabe.

4. Glieder, die dem Geiste getreu geblieben,
sollen nicht im Grabe zu Staub zerstieben.
Aus den Tiefen schwingt sich der Geist zu seinen
Wesensverwandten.

5. Stehe auf! Im Fluge mit deinem Sohne,
auf zum Himmelsthrone, zur Sternenkrone!
Hore deiner Kinder Gesang! Sie singen:
«Heil dir, Begliickte!s

6. Lob sei dir, Dreieiniger, ohne Ende!
Dich, Maria, kronten ja seine Hénde,
gaben dir den himmlischen Thron und allen
Menschen die Mutter.

Im gleichen Rhythmus und wohl auch vom gleichen Ver-
fasser ist der Hymnus zu den Laudes «Solis, o Virgo, radiis
amicta . . .»

Das Frithlob steht an der Pforte des Tageslichtes. Daher
der Psalm: «Deus, Deus meus ad te de luce vigilo.» Im Ein-
klang damit begrii3t der Hymnus die Konigin Maria, deren
Kleid die Sonne, deren FuBschemel der Mond und deren
Kranz um das Haupt zwolf Sterne sind. Das Bild des Sehers
von Patmos ist flir den Introitus der neuen Messe gewéahlt
(Ap. 12,1). Himmel und Erde huldigen der méachtigen Koni-
gin. Ihre Macht erfuhren Tod, H6lle und Siinde. Ihren Sitz
hat sie an der Seite ihres Sohnes «assides Christo». Dennoch
oder vielmehr deswegen ist sie voll Liebe zu uns «studiosa
nostri». Dieser Gedanke leitet zu den folgenden Strophen
uber. Mit der guten Begriindung, daB3 auch die Schlange uns
weiter bedroht, eroffnet der Hymnus in den folgenden Stro-
phen eine ganze Litanei von Bitten, ades ist motiviert durch
clemens und contere collum erinnert an die Lectio I: «conte-
ret caput tuum» (Gen. 3, 9—15). In der vierten Strophe bit-
tet der Sdnger zuerst fiir die Glaubigen (asseclas diae fidei) :
Sei ihre Hiiterin (tuere)! Den Haretikern und Schismatikern
gilt die zweite Bitte: adduc ad ovile sacrum. Zuletzt bittet
der Sanger fur alle, die noch im Schatten des Todes weilen,
fiir die Pagani (coge). Eine andere Einteilung von Notleiden-
den steht dem Sénger in Strophe 5 vor Augen. Zu ihnen zih-
len Siinder, Arme, Kranke, Ihr Heil ist gefdhrdet, ihre Hoff-



nung ist die «Virgo inclyta fulgens» (Strophe 1). Daher mica!
Leuchte!

Assumptio — Laudes-Hymnus

1. Jungfrau! Dir hat Sonne das Kleid gewoben,
dir ein Chor von Sternen den Kranz geflochten,
dir zu FiiBen kriimmt sich der Mond zum Schemel,
Leuchte des Ruhmes!

2. Stinde, Tod und Hoélle hast du bezwungen,
ruhst, uns zugetan, an der Seite Christi.
Dich, du Herrin, méchtige Frau besingen

Himmel und Erde.

3. Doch, die Kinder, welche dir anvertraut sind,
hoéren immer noch mit Entsetzen Satan,
der zu schaden droht mit dem Drachengifte. —
Mutter, zertritt ihn!

Assumpta est Maria in

(SchluB)
II1.
Das Assumpta-Dogma im eschatologischen Aspekt

Nietzsche hat in seiner «Frohlichen Wissenschaft» den
«Totschlag Gottes» verkiindet. «Die GroBe dieser Tat ist zu
groB fir uns», muB3 zwar der «tolle Mensch» bekennen. «Ich
komme zu frith. Ich bin noch nicht an der Zeit.» Er schleu-
dert die Laterne auf den Boden, daB sie in Stiicke springt.
«Dieses ungeheure Ereignis ist noch unterwegs und wandert.
Es ist noch nicht bis zu den Ohren der Menschheit gedrun-
gen. Diese Tat ist ihnen noch immer ferner als die fernsten
Gestirne.» — Nietzsche hatte schon recht, wenn er sagte,
diese Tat sei zu groB fiir uns, aber wenn er meinte, ihre Aus-
wirkung auf die Menschheit sei noch immer ferner als die
fernsten Gestirne, so irrte er. Ein halbes Jahrhundert hat
geniigt, das Ungeheuerliche dieses «Totschlags Gottes» der
Menschheit zum BewuBtsein zu bringen. Zerbrochen ist be-
reits die immanente, rein innerweltliche Zielsetzung (eigent-
lich Ziel-Entsetzung — im Sinn der endlosen «Sanduhr des
Daseins», eines ewigen sinnenentleerten Kreislaufs, der «ewi-
gen Wiederkehr aller Dinge»). Der Leichtsinn des Zauber-
lehrlings hat die stumme Ehrfurcht vor den geheimnisvollen
Kraften der Schopfung, wie sie dem antiken Menschen noch
eigen war, lachend und frivol verhéhnt und — spottend des
«Anfangsmenschen» einer «saturninischen Zeit, der zersto-
renden Urkrafte des Universums sich beméachtigt; dafiir
sieht er sich nun in die Untergangsbedrohung der «urani-
schen» Zeit hineingestellt. Spengler ist schon iiberholt. Der
«Untergang des Abendlandes» ist nur ein Bildausschnitt.
Jaspers meint einmal, wenn man auf den metaphysischen
Leichtsinn achte, mit dem heute Menschen, mit der Lunte in
der Hand, am PulverfaB hantieren, miisse man sich auf alles
gefaBt machen, denn «nach aller Erfahrung vom Menschen
in der Geschichte wird auch das Furchtbarste, das moglich
ist, irgendwann und irgendwo von jemand vollbracht». In
seiner innengesetzlichen Dialektik schldagt der «metaphy-
sische Leichtsinn» in «metaphysische Verzweiflung» um. Das
Wort vom «Gluckhaben» (vgl. den Film: «Wir sind noch
einmal davon gekommens) mag noch giiltig sein von Fall zu
Fall, dndert aber nichts an der Grundkonzeption des Daseing
im Sinne letzter Sinnlosigkeit, nihilistischer Angst- und Ver-
zweiflungs- und Todesphilosophie (vgl. Paul Sartre).

4. Schiitze dein Gefolge, das glaubenstreue,
fiihre die Verirrten zum Stall der Schéflein,
Volker, die im Schatten des Todes weilen,

rufe zusammen!

5. Mildgesinnt, erwirke Verzeihung Siindern,
hilf den Kranken, Armen, die weinen miissen!
Stern der Hoffnung allen im Kampf des Lebens,
Zeichen des Heiles.

6. Lob sei dir, Dreieiniger, ohne Ende!
Dich Maria kronten ja seine Hande,
gaben dir den himmlischen Thron und allen
Menschen die Mutter.

Diese lateinischen Hymnen sind im Rahmen des Officiums
dem Papst unterbreitet und von ihm genehmigt worden (De-
cretum Urbis et Orbis 27. April 1951).

Can. Dr, Karl Kiindig, Schwyz.

coelum

Man miiBte etwa Bernanos’ beriihmt gewordene Genfer
Rede lesen, in welcher er in bebender Erregung die Situation
des neuzeitlichen Menschen im Bild des Mannes zeichnet, der
sich der Maschinenpistole gegeniibersieht; oder etwa Julien
Greens beklemmende Schilderungen, um der peinigenden
Angst des modernen Menschen bewuf3t zu werden. Das Leben
«zielts nicht mehr, oder dann nur ins — Nichts, ins Leere.
Man hat im Nihilismus eine neuzeitliche Modifikation der
mittelalterlichen Pest gesehen, an welcher — seelisch! —
nicht weniger Menschen zugrunde gehen als damals am
Schwarzen Tod. Tragisch, daB ihm namentlich die reifere
Jugend verfallen, die Jugend mit ihrem unerséattlichen Hun-
ger nach Leben zum erbarmungswiirdigen Opfer werden
muBte, wie sich dies in ihrer ausgehohlten Geistigkeit, ihrer
Labilitat, ihrer Indifferenz und ihrem Zynismus offenbart.
Walter Nigg skizziert die Lage etwa in dieser Weise: «Eine
undurchdringliche Finsternis beginnt das Abendland einzu-
hiillen, und kein Mensch wei}, wie der Nihilismus zu iiber-
winden ist», diese gefihrlichste Krise, die das Sein, die Exi-
stenz des Menschen selbst in Frage stellt. «<Nacht — ist die
Situation der Gegenwart, in der sich der Todeskampf Euro-
pas vollzieht. An die Stelle des optimistischen Fortschritts-
glaubens, dem die Christenheit im neunzehnten Jahrhundert
huldigte, sind die apokalyptischen Reiter getreten . . . Die
Situation des zwanzigsten Jahrhunderts kann nur unter
einem eschatologischen Gesichtspunkt gesehen werden. Es
gibt keinen schwerwiegenderen Vorgang als diese Todeszuk-
kungen des sterbenden Abendlandes, das nicht zu retten ist,
wenn nicht in letzter Stunde noch die unumgéngliche Besin-
nung erfolgt.» Was aber des Abendlandes und der Volker-
gemeinschaft iiberhaupt warten wiirde, hat unter dem Pseu-
donym Hermann Gohde ein bedeutender Historiker in Bil-
dern von bedrangender Dichte ahnungsvoll in seinem «Ro-
man einer Weltstunde» gezeichnet (H. Gohde: «Der achte
Tag», Tyrolia, 1950).

Die Krise wird zum Gericht liber jene zwei Faktoren, die
seit anderthalb Jahrhunderten den Lauf der Geschichte we-
sentlich mitbestimmten und jene revolutiondare Dynamik
zeugten, deren eigenstes, innerstes «Eschaton» das Nichts ist
— jene Dynamik, die sich nun selbst verschlingt, Sie wird
zum Gericht liber den idealistischen Humanismus, der die
Transzendenz Gottes preisgab und damit auch eine iiberge-
schichtliche Vollendung des Menschen selber preiszugeben

383



sich gezwungen sah — und zum Gerichte iiber den dialekti-
schen Materialismus mit seiner Tendenz auf die klassenlose
Gesellschaft hin — zum Gerichte tiber die zwei Grundméchte
moderner geschichtlicher Entwicklung, fiir die der Staat
(cf. das «Tier» der Apokalypse) zur umfassenden Wirklich-
keit des Menschen, und die sog. «Weltgeschichte» in ihrer
rein immanenten Entfaltung zum Weltgericht {iber sich sel-
ber wurde.

Diesen wahrhaft héretischen Eschatologien des idealisti-
schen Humanismus und dialektischen Materialismus gegen-
iber reiflt das neue Dogma die Eschatologie sinn- und sieg-
hafter, souverdner, iibergeschichtlicher und {iiberweltlicher
Hoffnung auf. Christliche Eschatologie hat jederzeit, zumal
in urchristlichen Tagen, mit dem mdglichen Hereinbrechen
des Endes ernst gemacht. Auch sie stand je und je unter die-
sem wuchtenden BewuBtsein, aber dieses «Ende» wurde ihr
nie zum eigentlichen «Sinn» (oder richtiger zum Un-Sinn)
von Geschichte und Leben, vielmehr zur brennenden Morgen-
rote aller trostlichen VerheiBungen, aller Sehnsilichte,
Triaume und Erwartungen. Gerade aus diesem «Ende» holte
sie fiir das Leben unerhorte, schopferische Krafte, wie Me-
reschkowski einmal sagt: «Das Gefiihl vom Ende ist die ver-
borgene Flamme aller Religion, der christlichen insbeson-
dere!s

Es genligt deshalb bei der Verkiindigung des neuen Dogmas
nicht, darauf hinzuweisen, daB es da um das Geheimnis des
christlichen Menschen, im besondern auch um das Mysterium
des Menschenleibes, ferner um das marianische Geheimnis
der Kirche geht, wenn man alldem nicht auch beifligt, «daB
es um all diese Geheimnisse in ihrer endgiiltigen Erfillung
geht; diese hat ihren Eigengehalt an Geheimnisvollem und
darin auch einen eigentiimlichen Wertgehalt als Gegenstand
unseres Glaubenss (cf. Frankfurter Theologen, p. 130). Einer-
seits wird die Geschichte nicht wie ein Rad endlos weiterrol-
len, irgendwann wird es der Engel der Apokalypse drohnend
der Menschheit ins Gewissen rufen: «Keine Zeit mehr!s
(Apc. 10, 6). Zu Unrecht héhnten die Zeitgenossen Noes, daf3
«nichts geschehen wiirde». Anderseits wird Gott nicht ein-
fach vom Bauplatz der Geschichte wie ein einfaltiger Archi-
tekt weglaufen und alles als Triimmer und Torso auf sich
beruhen lassen, sondern wahrhaft go6ttlich alles «auf den
Tag des Gerichtes — vollenden!s> Im Rahmen seines riesen-
haften Weltenplanes wird die Sinnhaftigkeit aller Dinge auf-
leuchten, im einzelnen und im ganzen.

Im einzelnen. — Man mochte beinahe vermuten, dal das
Maf der sog. Sinnlosigkeit geradezu zum MaB3 um so herr-
licherer Sinnerfiillung, das MafB der Tragik zum MaB des
Jubels, ‘'das MaB des Schmerzes zum MaB der Glorie wird,
wenn anders man bei der Vollendung noch von einem «Mafe»
reden darf, nachdem Paulus darin iiberhaupt keine Bezie-
hung, kein Verhaltnis mehr zu unsern «MaBen» findet. Wenn
aber dogmatische Verkiindigungen schon «Worte in die Zeit»
sein sollen (lange nicht alle Wahrheiten sind Gegenstand
solch «dogmatischer» Verkiindigung!), wird nicht zu iiber-
sehen sein, daB hier die «Glorie des Leibes» im Vordergrunde
steht. Man miiBte vielleicht das geradezu hellsichtige Kapitel
bei Guardini liber den verklirten Leib nachsehen, um die
Zusammenhange schmerzlichster Anliegen unserer Zeit mit
dem neuen Dogma zu verspliren. «<Was eigentlich Menschen-
leib bedeutet, wird erst deutlich in der Auferstehung und
Verklarung.» Erst dieses eschatologische Dasein bringt «die
Erfillung der Leiblichkeit, da3 man sagen mdchte, erst jener
Leib sei ganz vollendet, der ganz in den Geist aufgenommen
ist. Der Menschenleib ist etwas anderes als der Leib des Tie-
res und erst dann erfiillt, wenn er mit dem Tierkorper in

384

nichts verwechselt werden kann» (R. Guardini: «Der Herrs,
S. 554/f.). Wie erlosend, begliickend und befreiend miiBte die
dogmatische Verkiindigung von der Glorie; von der «Herr-
lichkeit des Leibes» hineinklingen in die verzweiflungsvolle
Problematik, von welcher heute die Fragen um den Leib er-
fillt sind. Wieviel Klarung und Verklarung vermdchte sie
hineinzustrahlen in die modernen Bemithungen um Kraft,
Gesundung und Schénheit des Menschenleibes. Wieviel Tro-
stung und Ermutigung vermdchte sie den Ringenden zu
schenken, denen die Last der Leiblichkeit als Versuchung —
und den Pflegenden, denen sie als driickende Biirde aufgege-
ben ist, zumal, wenn man bedenkt, daf} die Glorie des Leibes
nicht erst exklusiv-jenseitig, sondern keimhaft-real hier
schon grundgelegt ist.

Ein anderer Bezug, bedeutsam fiir das zentrale Dogma der
Auferstehung Jesu Christi, ein Bezug, worin die dienende
Christusbezogenheit aller Mariendogmen wiederum aufleuch-
tet und deutlich wird, wieviel das neue Dogma gerade mit
dem modernen Protestantismus zu tun hat, den es neu zur
Entscheidung zwingt: Der «geistigstes» der Evangelisten ist
es, der wie keiner in der Inkarnation die «Leiblichkeits be-
tont. Es geniigt ihm nicht zu sagen, Christus sei «Menschy
geworden, sondern hebt hartnickig hervor, daB Er «Fleischs
geworden! Das war gegen die Gnosis hin gesagt. Was aber
hat der Spiritualismus der Gnostiker mit uns zu tun? «Sehr
viel» — erklart Guardini — «die ganze Neuzeit ist vom
Trug des ,Geistigen’ erfiillt. Immer wieder hat sie versucht,
die Auferstehung als Tauschung abzutun. Jesu Gottlichkeit
als religioses Erlebnis, die Gestalt des Auferstandenen als
Schopfung der Gemeindefrémmigkeit anzusehen und so den
Christus des Glaubens vom Jesus der Wirklichkeit zu tren-
nen. Das ist, ob es nun historisch oder psychologisch gesagt
wird, genau das Gleiche, was damals, mythologisch ausge-
driickt, die Gnostiker meinten!»

Und noch ein besonderes Moment darf wohl unterstrichen
werden, gerade unter dem eschatologischen, dem «end-
gerichtlichen», «letztgiiltigen» Aspekt: die gewaltigste Glo-
rie wird einer Frau zuteil, welche alle ménnlichen Hierar-
chien iberstrahlt. Welch todliche Spitze gegen alles {iber-
spitzte Selbstbewuf3tsein des mannlichen und amtlichen Pri-
mates, auch in seiner religiosen und priesterlichen Form.
Durch und in der Frau, die ohne Anteil an lehramtlichem
Auftrag, an sakramentaler Weihe, an hierarchischem Amt
und Ordnung — aus verlorenem, «iibersehenems» Ancilla-
Dasein zum Thron der regina coelorum emporgetragen wird,
mit dieser Frau und ihrer unvergleichlichen Verklarung wird
aller amtliche Rang und hierarchische Primat an den richti-
gen Ort gestellt, in den diensthaften, sachlich-werkzeugli-
chen Rang gesetzt. Dies miite doch — zu End gedacht und
im Verhaltnis von Priester und Volk, von Pfarrer und Ka-
plan, von hoherem und niederen Klerus — in zutiefst kirch-
lichem und religibsem Sinn von wahrhaft «revolutionirers,
von selig-befreiender und begliickender Kraft und Wirkung
sein.

Aufs Ganze, auf die Erlosung des Weltalls hin gesehen,
miiBte man wohl mit Tertullian, der im Leib den «Angel-
punkt des Universums» sieht, betonen, daB dem Leib als
Mikrokosmos wahrhaft kosmische Bedeutung zukommt, des-
sen Verklarung die Verkldrung des Weltalls als Makrokos-
mos nach sich zieht. Man beachte Rom. 8, 19—25, wo Paulus
vom Seufzen der gesamten Schopfung spricht, die in einer
hintergriindigen Verflochtenheit mit dem Menschheitsschick-
sal in Geburtswehen liegt bis heute, «<harrend auf die Erlé-
sung unseres Leibes!> R. Guardini sagt dazu: «Wir miissen



das Bild umbauen, das wir von der Erlésung haben! Wir
tragen noch den Rationalismus in uns, der die Erlésung nur
ins «Geistige», das hei3t aber ins Gedankliche, in die Gesin-
nung, in die Gemiitsbewegung legt. Wir missen die gottliche
Wirklichkeitsdichte der Erlosung lernen. Erlosung bezieht
sich auf das Dasein; auf den Menschen; auf seine Wirklich-
keit — so sehr, daB sie von einem Paulus, den wahrhaftig
niemand der Leibverfallenheit bezichtigen kann, geradezu
vom neuen Leib her bestimmt wird.»

Welch ein Unterschied, ob man mit dem «Evangelium» des
Existenzialisten oder mit dem Dogma der Kirche auf die

Randglossen zum Problem
in Siidamerika (scus)

II. Man darf nicht glauben, daB beim Ubertritt das nord-
amerikanische Geld eine Rolle spielt.

P. Considine sagt geradezu, daB dies nur ein Ausnahme-
fall sei. Es ist allerdings zuzugeben, dafl die nordameri-
kanischen Sekten nicht selten {iber gute Mittel verfiigen,
wenn auch die Phantasie des Kreolen diese Mittel stark
Ubertreibt. Jedenfalls verfligt nach unserer Ansicht die
katholische Kirche als solche nicht tber die gleichen Mit-
tel 1%, Die Gehilter der Pastoren sind wohl im allgemeinen
«standesgemaB», aber nicht tibersetzt. Auf jeden Fall werden
die meisten Mittel flir direkt religiése und soziale Zwecke
ausgegeben: fir Kirchen und Spitédler. Diese — vor allem
die ersteren — werden aber auch von den einheimischen Pro-
testanten unterhalten. Die einheimischen Protestanten kom-
men in einem relativ starken Grad fiir die Kultausgaben
auf. Auf jeden Fall tragen die Protestanten mehr zum
regelméBigen Unterhalt ihrer Geistlichen bei als die Katho-
liken fiir die ihrigen.

In der Nahe einer Hauptstadt haben die Adventisten einen
ausgedehnten Schulgebdudekomplex, ebenso haben sie
Schulen und Spitéler in den Provinzen. Die Schule wird vor
allem durch die Beitrdge der Schiler, die sehr zahlreich
sind, unterhalten. Uns sagte ein Landsmann, daB viele

10 In dieser Zeitschrift ist vor einiger Zeit ein Artikel «Skiz-
zen zum Reichtum der katholischen Kirche in Silidamerika»
erschienen. Immerhin beriicksichtigt er mehr Chile. In andern
Staaten ist die Lage zum Teil verschieden. Es ist wahr, die
Kirche als solche entbehrt in den meisten Staaten der né-
tigen finanziellen Basis fiir ihre Mission. Anders verhdlt es
sich mit dem Klerus. Die regelmafBigen Einkiinfte, was zum
Beispiel den Gehalt betrifft, sind in den meisten Féllen un-
geniigend oder gar nicht vorhanden. Trotzdem gibt es in man-
chen Staaten Geistliche, die von Haus aus arm sind, die aber
zu grofem Vermogen oder sogar Reichtum gelangt sind (die
Falle sind nicht immer so selten). Und zwar handelt es sich
meistens um den Dorfklerus. Man kann in vielen Féllen sogar
sagen, daB das Vermogen des Geistlichen im umgekehrten Ver-
héltnis zu seiner Bildung besteht. Ein Beispiel: Ein Bischof
kam neu in eine Dibzese, er muBte zu Beginn in einem ein-
zigen Zimmer wohnen, das durch einen Vorhang in einen
Schlaf- und einen Besucherraum eingeteilt war, zuerst hatte
er nicht einmal einen Schreibtisch. In der gleichen Ditzese
gab es aber und gibt es Geistliche, die sehr vermoglich sind;
wahr ist allerdings, daB die Wohnungsverhiltnisse bei fast
allen nach unseren Begriffen uberraschend bescheiden sind.
Auf Grund dieser eigenartigen Erscheinung kdénnen wir nicht
weiter eingehen, Worauf es uns ankommt (und wir stiitzen
uns dabei auf das, was wir gesehen haben), ist, daB es sich
nicht immer nur um Mangel an Mitteln handelt, sondern die
Mittel sind oder wiren Ofters vorhanden, aber sie gehen nicht
stets den apostolischen und sozialen Zwecken zu, die deren
bediirften!

Schlachtfelder der zerrissenen Menschenleiber, auf die Mas-
sengraber morderischer Volkerkriege hinausgeht! Wobei das
Problem an sich und grundsétzlich dasselbe bleibt, auch wenn
wir blo vor dem vereinsamten Grab eines Taglohners oder
Armenhiuslers stehen. Auch dieser hatte eine Mutter, die
ihn liebte, fiir deren Herz er das Teuerste auf Erden war.
Die Auferstehung, Himmelfahrt und Verklarung unseres
Herrn und Heilandes Jesu Christi ist das tragende Funda-
ment fiir unsern Glauben; die Aufnahme, Verklarung und
Glorie unserer Lieben Frau, der Mutter Gottes, ist seine strah-
lende Bekrdonung. as.

des Protestantismus

Leute ihre Kinder gern zu den Adventisten senden, weil
diese moralisch hochstehend seien (dasselbe Urteil haben
wir auch von seiten von nordamerikanischen Ordensleuten
gehort) und sie so iiber die Kinder beruhigter seien, als
wenn sie diese in die (offiziell katholischen) Staatsschulen
senden. Es gehen auch katholische Kinder zu den Adven-
tisten in die Schule. Unser Landsmann hitte allerdings hin-
zufiigen konnen, daB es in der gleichen Gegend sehr gute
katholische Kollegien gibt und daB fiir Katholiken kein
Grund besteht, ihre Kinder zu den Adventisten in die Schule
zu senden.

III. Man darf nicht glauben, da ein betrichtlicher Teil
der Protestanten ihre Hoffnung auf aggressive Methoden
setzt; die meisten von ihnen wissen, daB sie ein streng reli-
gioses Leben fithren miissen.

Wir betonen «ein betrédchtlicher Teils! Es fehlt nicht an
Sekten, die nicht nur ein geistig bedenklich niedriges Milieu
zeigen, sondern die dazu auch kein Mittel scheuen, die
katholische Kirche zu bekdmpfen und herabzusetzen, wir
denken z.B. an die sattsam bekannten Bibelforscher. Diese
entfalten eine iiberaus riithrige und fanatische Tatigkeit .

P. Considine sagt es ausdriicklich und unsere Erfahrung
bestatigt es, dall (eben von den erwahnten extremen Ele-
menten abgesehen) die nordamerikanischen Protestanten die
aggressiven Methoden verurteilen und daB es eher neu-
gewonnene s il d amerikanische Proselyten sind, welche in
ihrem Ubereifer zu solchen Methoden schreiten. P. Considine
zitiert z. B. die Mission der Maryknollpatres in Riberalta in
Bolivien, wo die Patres seit 25 Jahren Seite an Seite mit den
Quakern leben, und sagt, daB deren Pastoren sogar positiv
die Leute vor jeder aggressiven MaBnahme warnen und
ihnen sagen, daB3 man das eigene Haus nicht aufbauen solle,
indem man andere niederreiBe.

Allerdings, das muB} gesagt werden, sie entfalten eine tiber-
aus rihrige Tatigkeit. Man wird lber gewisse Methoden
geteilter Meinung sein, so z. B. {iber die StraBenpredigten
oder fiiber die Verteilung von Schriften an o6ffentlichen
Pliatzen oder in der Bahn. Wir haben einmal eine dieser
Schriften gelesen, die liber die aszetische Bekehrung han-
deln; sie war rein sachlich und positiv gehalten, enthielt
manches Wertvolle, war allerdings vor allem durch den
darin aufgestellten Rechtfertigungsbegriff fiir Katholiken
unannehmbar.

it Bei einem unbekannten Dorfschneider fanden wir Litera-
tur der Bibelforscher, die von seiner Familie gelesen, aber
gliicklicherweise nicht verstanden wurde. Auf unsere Frage,
woher er die Schriften habe, sagte er uns, sie seien ihm von
der Hauptstadt aus durch die Post zugestellt worden.

385



Natiirlich bieten gerade auf diesem Gebiet gewisse Un-
vollkommenheiten der katholischen Volksfréommigkeit eine
den Protestanten willkommene Angriffsfliche. Denken wir
z.B. an gewisse Formen der Heiligenverehrung oder an
AuBerlichkeiten im Kult. Die liturgische Bewegung hat —
aufs Ganze gesehen — noch wenig Wellen geschlagen und
konnte gerade in diesem Kontinent viel Gutes tun! Die
Marienverehrung wird allerdings von manchen Protestanten
grotesk entstellt und dann selbstverstdndlich mit Leichtig-
keit bekampft. Allerdings bietet die Volksfrommigkeit
manchmal nicht wenig Anlaf3 dazu. Es ist aber interessant,
festzustellen, daBl dies offenbar keine allgemeine Haltung
ist. Jene zwanzigjahrige Indianerin im Autobus, die wir zu-
vor zitierten, schlug einen andern Weg ein. Sie sagte zwar
— nicht ohne polemische Spitze —, daB die Protestanten
die Gottesmutter nicht anbeten (als ob dies jemals die ka-
tholische Kirche getan hitte!), fiigte dann aber sofort hinzu,
daB die Gottesmutter verehrt werden miisse und gab dazu
einen Schriftkommentar, der uns in seiner Schlagfertigkeit
und wesentlichen Richtigkeit geradezu iiberraschte. Natiir-
lich hat sie das nicht aus sich, sondern sagte, was sie gelernt
hatte. Sie sagte denn auch im Verlauf des Gesprachs, sie
wiirde im protestantischen Bibelinstitut der Hauptstadt stu-
dieren. Ob dahinter freilich eine wohliiberlegte Taktik be-
steht (denn mit dem Angriff auf die Marienverehrung er-
reicht man in Siidamerika eher das Gegenteil!) oder wirk-
liche Uberzeugung, wie es bei einem Teil der deutschen Pro-
testanten neuerdings der Fall zu sein scheint, entzieht sich
unserer Kenntnis.

IV. Man darf sich nicht zu sehr auf die staatlichen Gesetze
oder auf andere, nicht geistliche Mittel zur Verteidigung des
Katholizismus verlassen.

P. Considine schreibt: «Der katholische Bischof des betr.
Orts ist der zustandige Richter, der die kirchlichen Pro-
bleme seines Sprengels beurteilt. Wenn er entscheidet, da
die ortliche protestantische Propaganda einen solchen Cha-
rakter annimmt, daB sie nur mit gesetzlichen Mitteln oder
in einer andern Form von Gegenangriff iiberwunden werden
kann, koénnen wir annehmen, da er mit weisem Urteil das
Interesse des Herrn wahrt. Fiir diejenigen aber, welche ein
allgemeines Prinzip suchen, wie der lateinamerikanische
Katholizismus geschiitzt werden kann, geben wir einen an-
dern Weg an, der wirkungsvoller ist als das Zuriickgreifen
auf die Staatsgesetze oder jede Form offener Feindschaft.»
Er sagt, daB es vor allem bei den untersten Klassen einen
bemiihenden Eindruck mache, wenn man solche Methoden
anwendet. Dann zitiert er einen mexikanischen Bischof, der
sich wie folgt duBert: «Was meine Dibzese betrifft, so glaube
ich, daB das geistliche Heil meiner Herde durch einen Angriff
auf den Protestantismus nicht gefordert wind. In einer Klerus-
konferenz haben wir folgendes Vorgehen aufgestellt: 1. Wir
beten fiir alle, die von der Kirche getrennt sind. 2. Wir be-
obachten so weit als moglich eine Haltung von reserviertem
Schweigen in christlichem Geiste gegeniiber der Titigkeit
der Protestanten, soweit es die Laien unseres Sprengels
betrifft. 3. Wir wollen mit aller Energie daraufhinarbeiten,
das katholische Leben in unserer Diézese zu erneuern.»

Leider miissen wir zugeben, daB nicht iiberall in Siid-
amerika von den Katholiken diese weisen Ratschlige befolgt
werden. Gewif3, gegeniiber den verleumderischen und takt-
losen Angriffen gewisser Sekten ist es begreiflich, daB das
feurige Temperament der Siidlander nicht nur mit Glacé-
handschuhen reagiert. Es kommen aber auch abgesehen da-
von manchmal Entgleisungen vor, wobei sich — soweit wir

386

wissen — vor allem gewisse spanische frailes hervorgetan
haben. Eine protestantische Persénlichkeit hatte uns’ von
einem Angriff auf einen Pastor berichtet, den wir kaum fiir
moglich gehalten hatten. Als wir dann spater durch jene
Stadt kamen, erzéhlte uns — ohne dafl wir danach gefragt
hitten — ein katholischer Geistlicher triumphierend, wie
ein spanischer fraile mit einigen handfesten Leuten dem
predigenden Pastor entgegengezogen sei und wie dieser dann
zu Boden geschlagen wurde, und seine Bibeln habe man
mit Fiien getreten! Das diirfte sicher ein Einzelfall gewesen
sein, aber solche Fille vergiften die Atmosphére nicht weni-
ger als z. B. das verleumderische Vorgehen und die aggres-
siven Methoden der Bibelforscher.

Unseres Erachtens haben auch manche Katholiken zu
sehr die Tendenz, sich im Verh&ltnis mit den Protestanten
hinter die Staatsgesetze zu verschanzen. Nicht als ob wir
das in jedem Fall und jedem Angriff gegeniiber fiir unrich-
tig fanden. Aber es ist nicht immer klug, noch wirkungsvoll,
sich zu oft dieses Mittels zu bedienen. Vor allem wird es
manchmal einen wenig wiirdigen Eindruck machen, wenn
Katholiken eine freimaurerische, aber offiziell katholische
Regierung angehen, um eine Hilfe gegen den Protestantis-
mus zu erhalten.

Stidamerikanische Ordensleute haben sich uns gegentiber
auch skeptisch gezeigt gegeniiber der Gewohnheit ihrer spa-*
nischen Ordensgenossen, ihre Kongregationen oder Gruppen
der Katholischen Aktion in Prozession vor protestantischen
Gotteshdusern zu senden, um dort katholische Lieder zu sin-
gen, oder «Viva la Virgen» zu rufen. Damit erreicht man
doch nichts, im Gegenteil besteht noch die Gefahr eines
Handgemenges. Doch damit kommen wir schon zur Frage:
Wie soll man sich dem Protestantismus gegeniiber im allge-
meinen und den Angriffen gewisser Sekten im besondern
verhalten?

V. Den Gefahren, die der katholischen Kirche drohen, soll
man durch ein verinnerlichtes katholische Leben begegnen.

Mit andern Worten — wie auch anderswo, ist das Haupt-
gewicht nicht auf die Polemik, sondern auf den Aufbau
zu legen, und zwar auf den wirklichen positiven und
nicht nur auf Prozessionen und duBere Demonstrationen 2,
Wer wiirde leugnen, daB3 schon vieles geschehen ist in dieser
Beziehung, nennen wir vor allem die groBen Stadte der so-
genannten ABC-Staaten, also Argentinien, Brasilien, Chile,
in denen eine gutgeschulte und aktive Katholische Aktion
heranwachst?

Ein protestantisches Buch, das wir vor kurzem in Handen
hatten, empfiehlt, auf die gegenseitige Bekampfung zu ver-
zichten; wer bessere Seelsorger hat, gréBere Werke der Néch-
stenliebe ausiibt usw., wird gewinnen. Als theoretisches Prin-
zip wiirde dazu vom Standpunkt des Katholizismus aus eini-
ges zu sagen sein. Dieses Prinzip huldigt zu sehr einem
gewissen religiosen Indifferentismus liberaler Pragung. Aber
als praktisches Schlagwort hat es manches fiir sich. Den
protestantischen Schulen und Spitdlern stelle man katholi-

12 Gerade Spanier, vor allem gewisse Nonnen, haben die
Tendenz, manchmal etwas zuviel auf duBere Demonstrationen
auf Kosten der Erziehung zu legen und ihr Kriterium uberall
durchzusetzen. In einer Schule von Rotkreuzschwestern, in der
fleiBig die Statuen geschmiickt wurden, in der die Schwester-
Direktorin (eine spanische Nonne) aber keine Notiz davon
nahm, daB von seiten ungldubiger Professoren Propaganda
fiir Euthanasie, Abortus usw. gemacht wurde, gab ein Geist-
licher, d. h. der Religionslehrer Konferenzen iiber die betref-
fenden Fragen. Er wurde von der spanischen Direktorin sofort
der Kurie angezeigt, die allerdings nichts gegen fides und
mores fand.



sche Schulen usw. gegeniiber %, wie es auch schon vielfach
geschieht. Wenn die Protestanten predigen, so sollen es auch
die katholischen Geistlichen mehr tun, wie es auch schon
vielfach geschieht, aber vor allem aufbauend. Vor kurzem
hoérten wir, wie in einem Panegyrikus, der mit Lautsprecher
auf den Hauptplatz eines zum groBen Teil protestantischen
Dorfes iibertragen wiirde, der Festprediger ein grofles rhe-
torisches Gepriange veranstaltete und dabei ausrief: Weder
Juden, noch Freimaurer, noch Protestanten werden in das
Himmelreich eingehen! Mit solch selbstherrlichem Verteilen
der Plitze im Himmelreich ist sicher nichts gewonnen; eine
ruhige, aufbauende Darlegung hitte anders gewirkt!

Es fehlt nicht an Katholiken, die iiber das immer starkere
Vordringen des Protestantismus alarmiert wurden!* und
dabei nach allen moéglichen Mitteln suchen, um diesem Vor-
dringen Einhalt zu gebieten. Diesen gegeniiber ist mit aller
Entschiedenheit und mit ruhiger Sicherheit folgendes zu
sagen: Es gibt nur ein Mittel, das aber durchschla-
gend sein wird, um die katholische Position gegeniiber dem
tatsachlichen Vordringen des Protestantismus zu starken,
und das ist die Heranbildung eines aszetisch,
apostolisch und geistig hochstehenden
Klerus. Wer das nicht begreift, sieht einfach am Problem
vorbei. Diese theoretische Einsicht begegnet allerdings ab
und zu einigen Schwierigkeiten praktischer Natur, mit denen
wir uns jetzt nicht auseinanderzusetzen haben. In den gro-
Ben Hauptstddten vor allem der ABC-Staaten hat man in
dieser Hinsicht schon sehr gute Fortschritte erzielt. Mit
dem Klerus steht und fallt die Zukunft der katholischen
Kirche in Siidamerika. Wir verkennen dabei keineswegs die
eminent wichtige Bildung der Laien, vor allem in der Ka-
tholischen Aktion; aber auch diese steht und fillt mit der
Heranbildung des Klerus.

Es ist nicht leicht, die heutige Lage zu charakterisieren,
vor allem nicht in bezug auf unser Thema. Manche wollen
Parallelen ziehen mit vergangenen Zeiten und behaupten
geradezu, Silidamerika befinde sich augenblicklich in der
Vorreformationszeit. Solche Parallelen enthalten
etwas Bestechendes, entgehen aber nicht immer der Gefahr
der Einseitigkeit (wenn wir z. B. den Fortschritt der Lehre
oder die Wirdigkeit der Bischofe [die vielfach Ordensleute
sind] betrachten, so ist die heute Lage verschieden von der
Vorreformationszeit). Allerdings fehlen auch nicht manche
Analogien; nehmen wir als Beispiel (wir konnten andere
aufzdhlen) die oft etwas materialisierte Volksfrommigkeit,
oder den mangelnden apostolischen Eifer mancher Geist-
licher, auch soziale Miflstdnde (aber gerade der letzte Punkt
mahnt schon wieder zur Vorsicht im Urteil).

Auf jeden Fall ist die Lage ernsts. Manche glauben, daB
die Entscheidung liberhaupt gar nicht in Siidamerika
fallen wird (soweit menschliche Faktoren in Frage kommen),
sondern in Europa und vor allem in Nordamerika. Mit an-
dern Worten — es ist die Frage, wann und wie der Kath o-

13 Vor allem wichtig wédren Schulen fiir unbemittelte Kreise.

12 Es ist uns im Augenblick nicht moglich, einen zahlenmi-
Bigen Ueberblick zu geben. Wir erwdhnen nur einen besonders
extremen Fall: In Puerto Rico, das zu mehr als 97 Prozent
katholisch ist, gibt es mehr protestantische Pastoren als ka-
tholische Geistliche.

15 Man beachte, was diesbeziiglich Papst Pius XII. in der
Missionsenzyklika Evangelii Praecones (2. Juni 1951) geschrie-
ben hat: Peculiari modo apostolicos sacrarum missionum opifices,
qui in internis latinae Americae regionibus operantur, suppli-
cibus Deo commendamus precibus, cum Nobis exploratum sit,
quibus iidem periculis, quibus insidiis, ob palam tecteve gras-
santes acatholicorum errores, obnoxii sint. A. Sch.

lizismus sich in Nordamerika durchsetzt, damit ist die
Entscheidung fiir Stidamerika gefillt. Fiir die Protestan-
t en handelt es sich darum, ob sie nicht nur «Missionare»
senden, sondern ob es ihnen gelingt, einheimische Pasto-
ren zu schaffen, und wie dieser sich auswirkt. Der wich-
tigste Faktor aber ist, wie schon erwahnt, ob und wie es
gelingt, einen zahlreichen und zugleich gutgeschulten ka -
tholischen Klerus in Slidamerika heranzubilden. -o.-

Domina Eleecta
(2 Joh. 1)

Man wundert sich, daB der Apostel Johannes erst im hohen
Alter zur Feder gegriffen haben soll. Das trifft wohl zu fiir
sein Evangelium und seinen ersten Brief, namentlich wenn
letzterer als Begleitschreiben seines Evangeliums anzusehen
ist. Uberlieferungsgemi 3 stammen Evangelium und Brief aus
dem letzten Jahrzehnt des ersten Jahrhunderts. Auch die
Apokalypse fallt in diese Spatzeit, d. h. in die Jahre nach der
Rickkehr aus dem Exil in Patmos.

Wie verhalt es sich aber mit dem zweiten Johannesbrief?
Mufl auch er ein Alterswerk sein, wie man allgemein an-
nimmt? Glaubt man doch so etwas wie Altersstil in dem
Brief nachweisen zu konnen. Natiirlich lieB sich das unschwer
behaupten, solange man die spite Entstehung des Briefs ein-
fach prasumierte. Steht dies aber so unbedingt fest? Die
Adresse an die «Electa Domina» (v. 1) weist vielleicht in eine
viel frithere Zeit, namentlich wenn wir in dem Brief ein
Schreiben des Johannes an Maria erblicken, die er mit dem
ungewohnlichen, ja geheimnisvollen Titel «Kyria», als Mut-
ter des «Kyrios» ! Jesus Christus, beehrte. Wenn einer, so war
es Johannes, der die Hoheit, ja Einzigkeit Marias im gott-
lichen Heilsplan erkannt hat und sie darum eine «electa»
nannte. In den vielen Jahren des gottgewollten Zusammen-
seins mit Maria in Jerusalem und in Ephesus konnte er, wie
kein anderer, die Bedeutung Marias als «Kyria» der Urkirche
gebithrend wiirdigen.

So schrieb er denn aus einer benachbarten Schwesterge-
meinde (ddelprjg éxxdqaiag V. 13) ® einen Brief an Maria
nach Ephesus, die hier, wie einst in Jerusalem, ungewollter
Mittelpunkt der Gemeinde war und als Mutter-Domina ihre
Kinder (w’zva v. 1) betreute. Nicht als ob sie so etwas wie ein
hierarchisches Amt innegehabt hatte; faktisch aber kam ihr
eine fithrende Stellung in der Ephesinischen Gemeinde zu.
Daraus erklart sich die Tatsache, da sich Johannes aus der
Ferne an sie wandte mit der Mahnung, das Gebot des Kyrios
wieder einzuschiarfen, namentlich in der Frauenwelt: «LaBt
uns einander lieben» (v.5). Daran kniipft dann Johannes
noch eine ernste Warnung vor den Verfiihrern, den Werk-
zeugen des Antichrists, denen der Zutritt in die Gemeinschaft
rundweg zu verwehren sei. Mit einem Gruf} des hl. Johannes
von der nicht nidher gekennzeichneten «Schwesterkirche»
(dJehprig &xxdnaiag) schlieBt das kurze Schreiben.

So hitten wir denn in diesem unscheinbaren Brief ein kost-
bares Kleinod alt-christlicher Literatur. Zwar tauchte schon

1 xvglov in Vers 3 ist durch viele Varianten, namentlich st~
licher Handschriften, bezeugt.

2 Nichtéxiexrijs; diese Lesung statt xxAnalag rithrt von der
&xx) durch einen spiteren Kopisten. (Vgl. L. Traube: Nomina
falschen Auflésung der urspriinglich kontrahierten Abkiirzung
sacra). Die richtige Lesung «<ecclesiay findet sich schon frith
(etwa 545) in dem beriihmten Bonifatius-Kodex F' in Fulda.

387



friih eine apokryphe Korrespondenz zwischen Maria und Igna- '

tius von Antiochia auf, die sich aber auf den ersten Blick als
Falschung herausgestellt hat. Um so kostbarer erweist sich
darum dieser zweite Johannesbrief, der fortan wohl als Brief
an Maria betrachtet werden darf. Damit wire der alte Streit
um die «Domina electa», ob Eigenname (Electa) oder Sym-
bol fiir eine Kirchengemeinde, zugunsten Marias entschieden.

Es handelt sich nur noch um die Frage, wann dieser Brief
entstanden ist. Meines Erachtens in den fiinfziger Jahren, als
Maria bereits in Ephesus war und Johannes noch im Binnen-
land der Provinz Asia als Metropolit in einer unter ihm ste-
henden Gemeinde wirkte. Wenn sich Johannes in Vers 1 als
«Presbyter», d. h. als Altester bezeichnet, so war das um die
Mitte des ersten Jahrhunderts keine Alters-, sondern eine
Amtsbezeichnung und bedeutete soviel wie «Episcopus» (Bi-
schof). Beide Ausdriicke: Alteste und Bischofe wechseln dar-

um im Neuen Testament miteinander ab. Anders 50 Jahre
spater, zur Zeit des hl. Ignatius von Antiochia, wo die Pres-
byteri den Bischofen untergeordnet waren (Ad Magnes 6, 1)
und eine Art von Mittelgruppe bildeten zwischen Bischof und
Diakonen.

Bei der allgemein angenommenen Verwandtschaft des zwei-
ten und dritten Johannesbriefes (die Bezeichnung Presbyter,
der Stil und der Sprachschatz lassen darauf schliefen) darf
man nun den Schlufl ziehen, dal auch der dritte Johannes-
brief zeitlich frither anzusetzen ist und wohl auch aus den
flinfziger Jahren des ersten Jahrhunderts stammt. Bei der
Haufigkeit des Namens Gaius als Empfanger des dritten Brie-
fes scheint es jedoch gewagt zu sein, ihn mit einem der Tra-
ger gleichen Namens in 1 Kor. 1, 14; Apg. 19, 29; 20, 4; Rom.
16, 23 gleichzusetzen.

DOMINA ELECTA — ORA PRO NOBIS! -er.

Ueberwindung des Gleistes des Hasses in der Welt
durceh den Geist der christlichen Liebe

Gebetsapostolat fiir den Monat August

Der Heilige Vater empfiehlt uns zu beten, daB3 der Geist
des Hasses, der heute in der Welt herrscht, durch den Geist
der christlichen Liebe iiberwunden werde. Der Papst ruft in
erster Linie die Mitglieder des Gebetsapostolates zu diesem
groBen Beten auf, aber es sollten sich moglichst alle Katholi-
ken daran beteiligen. Gerade wir Priester sollten diesen Ruf
des gemeinsamen Vaters nicht iiberhoren und ihn unsern
Glaubigen fiir den Monat August libermitteln. Gemeinsames
Gebet konnte Wunder wirken nach des Herren Wort: «Berge
konnten versetzt werden.»

Bei Anlafl der Verkiindigung der Gebetsmeinung des Pap-
stes kénnte man sich vielleicht auch vergewissern, ob in der
Pfarrei etwa ein Zentrum des Gebetsapostolates errichtet
wurde und ob es noch lebt. Da die Papste dieses einfache und
doch so wichtige Werk immer wieder empfehlen, so wiirde
sich doch jeder Priester freuen, wenn seine Pfarrkinder sich
daran beteiligen wiirden. Sollte ein hochwiirdiger Konfrater
nicht sicher se}n, ob in seiner Pfarrei jemals in den letzten
hundert Jahren das Gebetsapostolat errichtet wurde, so ist
der Nationalsekretar dieses Werkes gerne bereit, so weit als
moglich Auskunft zu geben (H.H. Dir. Schnyder, Schoén-
brunn).

Fir jeden Monat empfiehlt der Heilige Vater zwei Anlie-
gen den Mitgliedern des Gebetsapostolates. Er wiinscht aber,
daB3 auch die andern Katholiken seine ‘Anliegen beachten und
im Gebete helfen. Das eine Anliegen betrifft allgemeine Sor-
gen der Kirche, das andere Missionssorgen.

Das Gebet wird immer in Vereinigung mit dem gottlichen
Erloserherzen verrichtet: «In unione illius divinae intentio-
nis, qua ipse in terris laudes Deo persolvit.» Auf diese Weise
wird all das Kleine groB8 und wichtig, was wir tun und leiden.
Es ist deshalb auch klar, daB3 das Gebetsapostolat eine prak-
tische Methode der Herz-Jesu-Andacht ist, da immer in
unione cum SS. Corde gebetet wird, also in seiner Gesinnung.

Das Anliegen des Monats August lautet nun: «Betet, dafB3
der Haf3 in der Welt durch die christliche Liebe tiberwunden
werde.»

Wie wichtig dieses Anliegen ist, zeigt uns ein Blick auf
die Welt. Sie ist in zwei Lager getrennt. Auf der einen Seite
der gottlose Kommunismus mit seinen totalitdren Systemen
der Knechtung der Menschen, auf der andern Seite eine Welt
voll Egoismus und materialistischer Harte. Ein Abgrund

388

gahnt zwischen diesen zwei Blocken, und ein unverschnlicher
HaB bereitet den schrecklichsten aller Kriege vor. Auch zwi-
schen den einzelnen Nationen lodert noch immer der Haf
und die Rache aus dem letzten Kriege auf. Morde aus HafB3
und Rache sind vielfach an der Tagesordnung, wo man nicht
auf legitime Art zu seinem vermeintlichen Rechte kommt.
Zwischen den sozialen Klassen wird immer noch der HaB
geschiirt durch echte HaBprediger. Keiner gonnt dem andern
das Gute, das ihm zukommt. Streit und unverséhnliche Feind-
schaften zerreiBen oft ganze Dorfschaften. Welcher Seelsor-
ger weifl nicht von solch traurigen Dingen zu erzdhlen?

Wenn wir Priester genau zusehen, so regieren weithin der
HafB und die MiBgunst Worte und Handlungen der Menschen.
Es ist das unendlich traurig fiir uns, die wir jahraus jahrein
Apostel des Friedens sein sollen.

Man sucht auch auBerhalb der Kirche Losungen dieser
HaBprobleme, welche die Menschen an den ‘Abgrund fiihren.
Man ruft nach moralischer Aufriistung, man ruft nach Caux
oder etwas anderem. Wir wollen froh sein, daB man dort
Grundsatze aufstellt, die in der katholischen Kirche schon
langst bestanden! Absolute Ehrlichkeit in Handel und
Wandel. Absolute Reinheit in Gedanken, Worten und Wer-
ken. Absolute Selbstlosigkeit und Versohnlichkeit. Absolute
Liebe, Selbsthingabe, gegenseitige Hilfe! Man sagt, daB3 eine
eigenartige Atmosphire bei diesen Menschen herrsche. Mége
sie andauern. Sie ware eine Hilfe flir die Einfiihrung christ-
lichen Ideengutes in der Welt.

Die christliche Religion hat aber mehr zu bieten. Sie wurde
in ihrem Wirken seit Jahrhunderten gerade von Kreisen ge-
hindert, die jetzt diese Werte entdecken. Wir Katholiken wol-
len das nicht vergessen und uns nicht Sand in die Augen
streuen lassen. Wir sind nach wie vor iberzeugt, da nur die
christliche Liebe, die die Gerechtigkeit {iberragt, den HaB
Uberwinden wird. Diese Liebe zu predigen, ist die schonste
Aufgabe unserer Seelsorge. Gott ist die Liebe, Aus Liebe ist
der Erloser gekommen. Aus Liebe ist er gestorben. Er hat
uns die Gebote der Liebe gegeben und gesagt, dafl man an
der praktischen Liebe seine Jiinger erkennen werde. Die
Liebe soll das Kennzeichen des wahren Christen sein.

Wie steht es nun heute mit der praktischen Liebe unter
den Katholiken? Kann man auch heute sagen wie einst:
«Seht, wie sie einander lieben!»? Ist die Caritas heute wirk-
lich das weithin sichtbare Kennzeichen der Katholiken? Ist



die Liebe der Katholiken so wie St. Paulus im 13. Kapitel des
1. Korintherbriefes sie darstellt? Wer von uns diirfte fur
sich selbst und fiir seine Herde ein glattes «Ja» sagen? Wie-
viel kaltes Heidentum ist oft mitten in katholischen Gemein-
den! Gewi3 haben viele in den schrecklichen Notzeiten viel
Gutes getan, aber andere sind kalt geblieben und haben aus
der Not der Mitmenschen Geschafte gemacht. Wir diirfen
das Wort der Schrift nie vergessen: «Wenn einer sagt, er
liebe Gott, haB3t aber seinen Bruder, der ist ein Liigner.» Wir
miissen auch bedenken, daB mit der bloBen Formalgerech-
tigkeit die Ubel dieser Welt nicht mehr geheilt werden kon-
nen, es braucht die christliche Liebe. Der franzésische Philo-

soph Maritain spricht es folgendermafBen: «Nur die christ-
liche Liebe kann die moderne Welt retten, und zwar muf} es
die grofe Flut dieser Liebe sein.» In einer Ansprache vom
14. Marz 1940 sagte Pius XIIL.: «Weil die Welt die Liebe ver-
achtet hat, hat sie den wahren Frieden verloren und sie wird
ihn nicht wiederfinden, bis sie auf dem Fundament der Ge-
rechtigkeit den Thron der Liebe errichtet.» DaB die Welt
dies einsehe und es erfasse, dafir 148t der Heilige Vater be-
sonders im Monat August beten. Wir Priester werden sicher
auch bei unserm Breviergebet ein Pldtzchen fiir dieses Anlie-
gen finden und wir werden unsere Glaubigen zu diesem Ge-
bete fiihren. J. M. Sch.

Erfahrungen junger Theologen in den Kohlenzechen

In den Osterferien 1950 arbeiteten zehn Trierer Theologie-
studenten fiinf Wochen lang in den Kohlenzechen des Rhein-
Ruhr-Gebietes, um dort persénliche Erfahrungen zu machen.
Mit den Zechenleitungen war vereinbart worden, dal3 die
Theologen voneinander getrennt in verschiedenen Gruppen
unter Tag, also nicht in den Biiros, beschaftigt werden und
in den Ledigenheimen mit anderen jungen Arbeitern zusam-
men wohnen sollten. Prof. J. Hoffner berichtet iiber die Er-
fahrungen in der Trierer Theologischen Zeitschrift (Heft 9/10
1950). Die folgenden Ausziige aus den Berichten geben die
Eindriicke wieder, welche die Theologen bei den Kumpels ge-
wonnen haben. Sie sind, so will uns scheinen, auch fiir uns
sehr lehrreich und kénnten uns erneut zu griindlichem Uber-
denken unserer Seelsorgsmethoden, besonders in Industrie-
gebieten, anregen. So viel ich jedenfalls in allen moglichen
Orten Europas mit Arbeitern zusammengekommen bin, so
oft habe ich auch immer wieder feststellen konnen, daB es
keineswegs wahr ist, daB die Arbeiterschaft religios gleich-
giiltig sei. Im Gegenteil: sobald der Schwarze auftaucht und
nur irgendwie sich um die Leute kiimmert oder mit ihnen
sich in ein Gespriach einldfit, so schimmert immer wieder eine
tiefe religiose Sehnsucht durch.

Nicht selten freilich kann man das Wort horen: «Ich
glaube wohl an Gott — nicht mehr aber an die Kirche.» Das
hat vielerlei Griinde, objektive und subjektive. Gewi3 mag
mancher den allzu konkreten Forderungen der Kirche aus-
weichen wollen; manches Mifverstindnis, da und dort auch
ein ubles personliches Erlebnis mégen mitsprechen.

Wer aber offenen Auges und wachen Herzens die Verhalt-
nisse betrachtet, muB3 auch ehrlich eingestehen, daB3 unsere
kirchliche Welt mit ihrer Formensprache dem Empfinden
und der Ausdruckswelt des Industriemenschen in vielen Din-
gen ungeheuer ferne steht. Wenige haben das klarer gesehen
wie der verstorbene Kardinal Suhard von Paris, der die neuen
Formen der Seelsorge so sehr forderte und ermutigte, ob-
schon er sich der Problematik so mancher von ihnen voll be-
muBt war, Aber auch die Piapste, besonders Pius XI. und
Pius XII, rufen ja immer eindringlicher und groBziigiger
nach einer intensivsten Bemiihung, wirklich in diese Welt
einzudringen und sie von innen her christlich new zu
formen. Das weitgehende Entgegenkommen mit der Landes-
sprache, mit neuen liturgischen Formen, mit der Abendmesse,
mit der grofiziigigen Lockerung des Niichternheitsgebotes vor
dem Empfang der heiligen Kommunion, mit den neuen Welt-
instituten usw, weist klar in diese Richtung, und es besteht
kein Zweifel, da3 noch manches weitere im selben Sinne vor
uns steht.

Eine wichtigste Frage betrifft die Art der Verkiindigung
des Evangeliums an diese Menschen. Vielleicht ist der echte

menschliche Kontakt dabei das Ausschlaggebende und die
einzige Schule, wo man das lernen kann.

Wer weiB, ob nicht auch fiir die Ausbildung unserer jun-
gen Theologen und angehenden Seelsorger im Welt- wie im
Ordensklerus aus solchen Berichten ebenfalls niitzliche An-
regungen sich ergeben kénnten? . . . J. Dd.

Das Arbeitsethos

«Als ich meine erste Schicht begann, wurde ich sehr dra-
stisch begriit: Was willst du denn hier? Wo kommst du her?
Hast du deine Mutter kaputt geschlagen? Aus welchem
Zuchthaus haben sie dich laufen lassen? Wir sind ndmlich
lauter AusgestoBene, keine Menschen mehr. — Die Selbst-
achtung des Bergmannes, besonders des jungen Kumpels, ist
weithin geschwunden. Die Arbeit wird seelenlos erledigt und
abgetan, ja sie erscheint dem Kumpel als ein diabolisches
Werk, zu dessen Vollzug er erbarmungslos verdammt ist.
Diese Stimmung iibertragt sich auf den Arbeitsplatz, der sei-
nen organisatorischen Ausdruck im Betrieb findet. Dazu ge-
horen alle, die den Betrieb leiten und in der Verwaltung titig
sind und nach Ansicht des Kumpels die dicken Ausbeuter-
gehilter beziehen. Alle in der Verwaltung Tétigen, von den
Schreibern angefangen, werden als Parasiten verschrien, die
sich auf Kosten der Kumpels misten. Nicht selten beginnt
die Abneigung schon beim Steiger. Aus dieser Einstellung
ergeben sich die Arbeitsregeln: die Zeche muB man schadi-
gen, wie immer man kann, aus Rache dafiir, daB3 sie einem
wie eine Zitrone ausquetscht. Die Zeche ist reich genug, und
auflerdem kann sie uns gar nicht bezahlen, was wir schuften.
Allein schon, daB3 wir hier sind, ist nicht zu bezahlen.»

Akkordarbeit

«Ich empfand die Akkordarbeit als geldgierige und unwiir-
dige Schufterei. Die Leute werden riicksichtslose, harte Nur-
Verdiener. Die alten Bergleute drgern sich, daB sie im Ver-
gleich zu den jungen Gedinge-Arbeitern mit weniger Lohn
nach Hause gehen. Sie weisen darauf hin, daB sie ihre beste
Kraft dem Bergwerk geopfert haben und deshalb besser ge-
stellt sein miBten als die jungen Leute, auch wenn sie jetzt
nicht mehr im Gedinge arbeiten kénnten.»

Freizeit

«Wenn ich jetzt von den Bergleuten ganz allgemein ge-
sprochen habe, so nehme ich im folgenden die alteingesesse-
nen Familienvéter aus. Das Leben der meisten Insassen des
Ledigenheimes lauft in einem geschlossenen Kreis ab: Ge-
dinge — Geld — Vergniigen. Wenn der Kumpel auch gut iBt
— er muB3 bei seiner schweren Arbeit ein gutes Essen
haben —, so bleibt doch ein Gutteil des Verdienstes iibrig,
und dieses wird umgesetzt in Zigaretten, Schnaps, Kino und

389



dergleichen. Auch leistet man sich einige hochmoderne Klei-
dungsstiicke fiir den Ausgang und fiir den Umgang mit Mad-
chen, von denen die billigsten haufig gerade recht und ge-
sucht sind. Wessen das Herz voll ist, flieBt der Mund {iiber,
und damit ist schon der Inhalt der Gesprache angegeben, die
gefiihrt werden.»

«Dauernd spricht man hier in ekelerregender Weise iiber
Dinge, die dem Menschen heilig sein sollten. Dabei tun sich
meist die Alteren, die Verheirateten, besonders hervor.»

Verhiltnis zur Religion

«Nach den bisherigen Ausfithrungen kénnte man vermu-
ten, daB3 es um die Religion des Kumpels sehr bose steht. Ich
kann jedoch diesem Urteil nicht ohne weiteres zustimmen.
Immer wieder habe ich echte religiose Ansitze festgestellt.
Im Kumpel schlummern tiefe seelische Krafte. Auffallig ist
der groBe Hunger nach Liebe und Gliick. Unter einer rauhen
Schale steckt ein edler, fast weicher Kern. Viele kénnen uns
in ihrer Kameradschaftlichkeit ein Vorbild sein. Ich verstehe
die Priester recht gut, die mir sagten, sie wiirden eine Arbei-
terpfarrei einer ,blirgerlichen’ vorziehen. Die religiose Lage
bei den Bergleuten moéchte ich mit einem Feld vergleichen,
das zwar guten Boden hat, aber schon lange brach liegt und
deshalb mit Disteln und Dornen tberwuchert ist. Es liegt
auf der Hand, da8 ein solches Feld einer besonderen Bearbei-
tung bedarf. Die iiblichen Methoden der Seelsorge geniigen
nicht. Hier muf gerodet werden.»

«Der Arbeiter ist nicht unreligids, aber er ist unkirchlich,
ja antikirchlich. Mancher meiner Arbeitskameraden sagte
mir, er sei Katholik gewesen: ,aber in die Kirche gehe ich
nicht mehr; das ist ja alles Unsinn!” Viele waren an Kleinig-
keiten gescheitert: der eine, weil ein Kaplan wahrend der
Evakuierung ihm eine notwendige Bescheinigung nicht aus-
gestellt, sondern eine Frau bevorzugt habe; ein anderer we-
gen des schlechten Lebens der ,frommen Christen’; ein drit-
ter, der aus der Kirche ausgetreten war, lehnte die Riickkehr
ab, solange die Kirche ihren Reichtum nicht zur Linderung
der heutigen Not verwende.»

Kumpel und Priester

«Gerade in der Zeche ist mir die zentrale Stellung des Prie-
sters aufgegangen. Auch in den AuBenstehenden und Abge-
fallenen lebt noch ein verborgenes Ideal des christlichen Prie-
sters: Ja, wenn sie so wiren, wie sie nach ihren Pedigten
sein miiBten! — Wie wird der Priester dort unten gesehen?
Zum Vergleich ziehe ich die Achtung heran, die dem Priester
— wenigstens bis vor kurzem — in Eifel und Hunsriick ent-
gegengebracht wurde. In der Grube ist es umgekehrt. Der
Priester gilt nicht als der Gottgeweihte, sondern als ein
Mensch, den man {bertriebenen Idealen gegeniiberstellt und
dessen Schwichen deshalb kral hervortreten. So hilt man
sich flir berechtigt, die Priester als Schwindler und Liigner
zu verschreien, die den Dummen, die darauf hereinfallen,
alles Mogliche vormachen, selber aber nicht daran glauben
und nicht darnach leben. Die Priester sind Heuchler schlimm-
ster Art, die sich durch solches Tun nur ein angenehmes Le-
ben verschaffen wollen. Pfarrer und Biirgermeister masten
sich auf Kosten ihrer Gemeinden und du, so sagte man mir,
studierst jetzt nur, um uns spater hinters Licht fiihren zu
konnen! Im Arbeiter steckt ein tiefes MiBtrauen gegen die
JIntellektuellen’. Er fiihlt sich von denen, die ihm mit ihrem
Wissen zur Seite stehen mii3ten, verraten und verlassen, und
nichts schadet dem Pfarrer vielleicht mehr als das Heraus-
kehren des Studierten.»

«Das einzige, was sie genau vom Priester wissen, ist, daB3
er nicht heiraten darf. Darnach wird sogleich gefragt. Ge-

390

rade als Zolibatar erregt der Priester das Interesse des Kum-
pels. Natlirlich wollen die Kumpels ganz genau wissen, daf3
der Zolibat der tollste Schwindel der Pfaffen ist. Es wird fir
unméglich gehalten, daB ein normaler Mensch jungfriulich
leben konne. So wird der Priester zu dem Gegeniiber, auf das
man die eigene sexuelle Not projiziert, mit der unausgespro-
chenen Befiirchtung, es kénne doch etwas davon wahr sein
und schwere Konsequenzen fiir die eigene Lebensfiihrung
nach sich ziehen.»

Verschiittete Sehnsucht

«Wenn der Kumpel einen Priester vor sich sidhe, der wirk-
lich das Ideal Christi lebt und sich nicht als ,Herr’ vor ihm
verschliefit, so wiirde ohne Zweifel das religiose Empfinden
wieder lebendig werden. Ein Kaplan sagte zu mir: Beim
Kumpel ist die Antenne noch da; nur haben wir noch nicht
den richtigen Sender gefunden. Das gilt auch fiir die Jiinge-
ren, mit denen wir im Heim zusammenlebten. Die meisten
sind Ortsvertriebene und haben viel Schweres hinter sich.
In den entscheidenden Jahren ihres Lebens fehlten ihnen Lei-
tung, Liebe und Giite. Wenn ihnen ein guter Mensch begeg-
net, sind sie schon halb gewonnen. Fiir den Priester wird es
freilich nicht leicht sein, den Zugang zum Lager zu finden,
da man schon gegen sein Kleid Mitrauen hegt. Hier miissen
Laienapostel mithelfen.»

®
Neue Methoden der Seelsorge

«Auf dem Heimweg traf ich einen Benediktinerpater, der
zum erstenmal die Verhdltnisse im Ruhrgebiet kennengelernt
hatte. Er war erschiittert {iber die Hast und Not, der diese
Menschen ausgeliefert sind, und meinte, er wisse nun erst
recht, wie sehr er diesen Menschen durch sein Gebet helfen
konne. Mir kam der Gedanke, dal den Menschen an der Ruhr
noch viel geholfen werden konnte, wenn im Sinne der Regel
des hl. Benedikt, die Ar b eit des modernen Menschen christ-
lich gemacht wiirde. Mit Freude habe ich deshalb im ,Michael’
die Notiz gelesen, daB3 franzdsische Benediktiner dazu uber-
gegangen sind, mit ihrem monastischen Leben im Kloster
den Achtstundentag in der Fabrik zu verbinden, besser noch:
den Achtstundentag in ihr monastisches Leben einzubauen.»

«Als wir gingen, waren wir Freunde der Kumpels gewor-
den. Sie baten uns, wiederzukommen. Auch haben sie die
herzliche Bitte an uns gerichtet, wir mochten doch schrei-
ben. Eines ist gewi3: wir haben den Kumpel kennengelernt.
Wir werden ihn nicht vergessen. Wir werden ihn iiberall, wo
er wegen seiner Arbeit, wegen seines Aussehens und wegen
seiner rauhen Art geringgeschdtzt wird, stets entschieden
verteidigen.»

Totentafel

In der Vatikanstadt starb anfangs Mirz H.H. P. Hilarius
Doswald, der von 1931—1942 General des Karmelitenordens
alter Observanz war. Er stammte aus dem Kanton Zug —
1877 in Neuheim geboren —, reiste schon mit jungen Jahren
nach den Vereinigten Staaten von Nordamerika aus und trat
dort ins Kloster ein. Im HI. Jahr 1950 war ihm vergonnt, das
goldene Priesterjubilium zu feiern, zu dem er aus Amerika
zuriickkam. R. I. P. H. J.

Der Missionsbote der Schweizer Kapuziner (Juli/August)
meldet den Mitte Mérz in Sarnen erfolgten Hinschied des
verdienten Misslonars HH., P. Franz Xaver Luchsin-
ger, OFMCap. Von seinen 47 Lebensjahren gehorte er dem
Dienst im Heiligtum des Priesterstandes an, und davon waren
16 Jahre reichgesegneter Arbeit auf dem afrikanischen Mis-
sionsfeld von Dar-es-Salaam, meistens in der Seelsorge, zeit-
weise auch an der Zentralschule in Kwiro. Der Nachruf nennt
ihn «einen Mann mit goldenem Herzen, ein Sonnenkind, eine
echt franziskanische Frohnatur, der allen Menschen, mit denen



er zusammentraf, Freude und Liebe spendete, nie lieblos iiber
einen Mitmenschen urteiltes, daher auch viel Gegenliebe und
Verehrung von den Schwarzen erntete. Im Jahre 1946 kehrte er
krank zum Heimaturlaub in die Schweiz zuriick, in der Hoff-
nun, gestirkt und gesund wieder nach Afrika ausreisen zu
konnen. R. L. P. H. J.

- Kirchenchronik

Papst Pius XIIL und die Klosterkirche

zu Einsiedeln

Kp. Unter dem 29. Dezember 1950 gewidhrte der HI. Vater
Papst Pius XII. allen Glaubigen, so oft sie am Feste Maria
Himmelfahrt die Klosterkirche von Einsiedeln besuchen, einen
vollkommenen Abla unter den gewdhnlichen Bedingungen.

Personliche Nachrichten

Zum Pfarrer von St. Moritz in Freiburg, welche Pfarrei
durch die Erhebung von Mgr. Kan. Schénenberger zum Propst
des Stiftes St. Nikolaus vakant geworden war, wurde H.H.
Albert Moser ernannt, Der neue Pfarrer, 1914 zu Freiburg ge-
boren, war Vikar zu St. Antoni (Sensebezirk) und seit 1942
in der groBen Pfarrei St. Peter in Freiburg, wo er auch als Stu-
dentenseelsorger titig war. Wie sein Vorganger, Kan. Schonen-
berger, ist er des Deutschen und Franzosischen michtig. — Dr.
Alfons Fuchs, bisher Oekonom von St. Michael in Zug, hat die
Stelle eines Zentralsekretirs des Schweizerischen Caritasver-
bandes mit Sitz in Luzern {ibernommen, welche ad interim
von P. Leodegar Schaller OP., ibernommen worden war. P.
Schaller bleibt Stellvertreter des Zentralsekretérs.

Das Protektorat der Kreuz- (Ingenbohler) Schwestern wurde
vom HI. Vater an Kardinal Micara, Generalvikar von Rom,
Ubertragen. V.v. E.

Kirchenamtlicher Anzeiger des Bistums Basel

An die hochw. Herren Dekane und Pfarriimter
der Diozese Basel

Nach der Verlautbarung des Hl. Offiziums vom 25. Juli 1951
und deren Verdffentlichung in der «Schweiz. Kirchenzeitung»
vom 2. August betreffend die «Erscheinungen» (Visionen) von
Heroldsbach haben wir an Verordnungen nichts mehr beizu-
filgen. Wir haben frithzeitig zur Vorsicht und Zurickhaltung
gemahnt, Wir gaben hernach auch Verordnungen. Die Schweiz.
Bischofskonferenz schlof sich den Verordnungen der . bayrischen
Bischofe an. Jetzt sind wir im Besitze einer deutlichen Entschei-
dung des HI. Offiziums, die auf genauer Prifung von Tat-
sachen beruht. Wir hoffen nunmehr, daB an einzelnen Orten,
an denen die Gemiiter sich erregt haben, alle wieder zur Ruhe
kommen, geleitet von Kkirchlicher Gesinnung und von gesunder
Schweizerart, in Unterlassung jeder Polemik, unter Schweigen
und gegenseitiger Achtung und Liebe.

Wir sollen alle einmal mehr christliche Klugheit lernen, uns
an die Worte des Herrn erinnernd, der sagt, daB «Zeichen und
Wunder> auch filschlich getan werden, so daB sie «wenn
mbglich die Glaubigen irrefiihrens. (Matth. 24, 23 ff.)

Die hochw. Hrn, Dekane und Pfarrer mogen, wenn notig,
zum Rechten sehen. Wir empfehlen, wie bisher, eifrige Marien-
verehrung und den Besuch unserer lingst bekannten und ge-
liebten Wallfahrtsorte.

Mit GruB und Segen tFranziskus,

Bischof von Basel und Lugano

Rezensionen

Jaime Balmes: Psychologie des Erfolges. Herausgegeben und
eingeleitet von Emil SpieB. 119 Seiten. Thomas-Verlag, Zirich.

Jaime Balmes, einer der grofien Geister des 19. Jahrhunderts
in Spanien, ein kritischer Beobachter von Welt und Leben, ein
hervorragender Menschenkenner, gibt in diesem Biichlein «iiber
den praktischen Verstand» Hinweise auf jene seelischen Eigen-
schaften, die Lebensbeherrschung und Lebensverdienst von uns
fordern. Durch scharfsinnige Analyse des menschlichen Ver-
halteng fithrt er zur richtigen Selbstbewertung und Selbstbe-
herrschung. Man findet selten einen philosophischen Autoren,
der sich wegen seiner Einfachheit, Tiefe und Klarheit besser als
Lehrer zum Philosophieren eignen wiirde fir Menschen, die
keinen hohern Bildungsgrad, als den gesunden Menschenver-
stand besitzen, Das Biichlein kann vor allem Jugendlichen wert-
volle Dienste erweisen fiir ihre Selbsterkenntnis und Selbster-
ziehung. J.Z.

P. Dr. Heribert Jone, OFMCap: Gesetzbuch der Lateinischen
Kirche. Erklarung der Kanones. I. Bd. Allgemeine Normen und
Personenrecht: Kanon. 1—725. 2. vermehrte und verbesserte
Auflage. Verlag Ferd. Schoningh, Paderborn, 1950. 707 Seiten.

Idem, Commentarium in Codicem Iuris Canowici. Tomus pri-
mus, Officina Libraria Ferd. Schoningh, Paderborn, 1950, 627 p.

Fast gleichzeitig verdffentlicht der bekannte deutsche Kapu-
zinerkanonist und -moralist Jone die 2. Auflage des 1. Bandes
des Kommentars zum CIC. in deutscher und die 1. Auflage in
lateinischer Sprache. Mit Recht hat er die Aufteilung der Er-
klirungen nach Kanones und die sehr {ibersichtliche Art des
Druckes nach verschiedenen Typen beibehalten.

Wie bekannt, geht es dem Autor nicht darum, den Codex iuris
canonici spekulativ zu ergriinden und neue Kenntnisse an den
Tag zu bringen, sondern dem Welt- und Ordensklerus — sowie
den Juristen aus dem Laienstande — ein Buch in die Hand zu
geben, das leicht, schnell und klar den Sinn der Kirche und
probater Autoren enthélt. Diesen Zweck erreicht er auch vollauf.

Zitiert werden sonach vor allem Vermeersch-Creusen, Capello,
Maroto, Matth. Conte a Coronata, Eichmann, Wernz-Vidal, Mi-
chiels und Vromant (welche zwei letztere vielleicht etwas héu-
figer angefiihrt werden sollten).

Die Erweiterungen der 2. deutschen Auflage beziehen sich
sachgemiB auf neue kirchliche Entscheide und Erlasse. Das La-
tein der andern Ausgabe ist im allgemeinen klar und fliissig.
Auf den einen oder andern inhaltlich oder formell vielleicht
weniger vollkommenen Punkt mochten wir nicht hier eingehen,
sondern sie dem Autor direkt vorlegen. In Diskussion wird sicher
die Frage kommen, ob der Titel der neuen deutschen Ausgabe
«Gesetzbuch der Lateinischen Kirchey einwand-
frei sei. Wir personlich ziehen den Titel der ersten Ausgabe vor:
«Gesetzbuch des Kanonischen Rechtes. Erkliarungen der Ka-
nones». GewiB gilt der CIC. nur fiir die Lateinische Kirche.
Allein als Titel ist es wohl angezeigter, bei der Bezeichnung
des Codex selbst zu bleiben sowie es die lateinische Ausgabe mit
den Worten tut: «Commentarium in Codicem Iuris Canonici».

Der Verlag F. Schoningh, dem der Krieg in unaussprechlicher
Hirte alle Buchbestinde verbrannt hat — drei Monate lang
hérten Feuer und Rauch nicht auf —, gab beiden Ausgaben ein
solides und wiirdiges Kleid, wenn auch die Giite der Vorkriegs-
biicher nicht erreicht werden konnte. So wiinschen wir den
Biichern den groBen Erfolg, den sie verdienen. P.B. M.

Im Haushalt erfahrenes, &l-
teres Fraulein, tiichtige Ko-
chin, mit angenehmem Cha-
rakter und angenehmen Um-
gangsformen, winscht nur
selbstdndigen Posten als

Haushilterin

zu einzelnem Priester oder
in kleinen Pfarrhaushalt.
Offerten erbeten unt, Chiffre’
OFA 7223 St. an Orell-Fiili-
Annoncen St. Gallen.

Iy

Religidse
Literatur

Buch- und Kunsthandlung

Riiber & Cie.

Luzern

T’
391

E
=
=
=]
=
=

i

" beim Bahnhof




Qualitat

Turmuhren.lfahrik\

A .BAR
Gwatt-Thun

Telephon (033) 229 64

Fabrikation von Prazisions-Turmuhren modernster Konstruktion

Umbauten in elektroautomatischen Gewichtsaufzug
Zilferblatter, Zeiger

Revisionen und Reparaturen aller Systeme
Garantie

Preis

Kirdenfenlter ...
Jorfenfter.. ..o e

in Eisen und Metall

MEYER-BURRI & Cie. AG.

Kassen- und Eisenbau - LUZERN . Vonmattstr. 20 - Tel. 21874

durch die Spezialfirma

STATUEN asHOLZ

kinstlerisch ausgefuhrte
Holzschnitzereien fir
Kirche und Haus

LUIS STUFLESSER
Bildhauer
ST.ULRICH No.50(Bozen) Italien

EEEEEEEEE®

MeBweine
sowie Tisch-u.Flaschenweine

beziehen Sie vorteilhaft
von der vereidigten, alibekannten
Vertravensfirma

Fuchs & Co., Zug

Telephon (042) 4 00 41

Lum Feste Marid Himmelfahrt

Breviereinlage (18 X11cm)
MeBbucheinlage (32X22,5cm)
Wechselgesdnge

Buchhandlung Riber & Cie., Luzern

Fr. —.60
Fr. —25
Fr. —30

Fiir Ferien und Reise

offerieren wir Ihnen die praktischen, abwaschbaren

Gummikragen

a) Militarkragen
b) réomische Form, einfach
c¢) réomische Form, doppelt

Bei Bestellung bitte Gré8e angeben.
Spezialgeschiift fiir Priesterkleider

Rohert Roos, Luzern, heim Bahnhot
Frankenstragie 2 Telefon (041) 20388

Die zuverlassigsten Ausklnite Ober HeroldShach

vermitteln die offiziellen Berichte der erzbischof-
lichen Untersuchungskommission von Bamberg.
Soeben erschienen:
Neue Einblicke in die Heroldsbacher Visionen

Friiher erschienen:
Was ist von den Heroldsbacher Visionen zu halten?

+  Preis der Broschiiren: je 55 Rappen. — Durch jede
Buchhandlung. Alleinauslieferung fiir die Schweiz:

REH-UERLAG LUZERN

Giinstig zu verkaufen eine

Kreuzigunosoruppe

aus Zirbelholz, echte Grddener-
arbeit. GroBe der Figuren: etwa

mit 30 Figuren (Holz)

i Kolnerkrippe

zu

sehr vorteilhaftem Preis von
Fr. 220.— wegen RHumung

45 em.
Nihere Auskunft erteilt P. Adel- zu verkaufen.
rich Schonbichler, App 11 Besichtigung u. Auskunft im

Pfarrhaus Oberiberg,
‘ Telefon (055) 6 21 46.

(R

J

In den Reisekoffer

gehort unbedingt das neue gesamtschweizerische

8[]ﬂlllﬂﬂSlllBSSﬂlWBl‘ZBiﬂllmS

das kiirzlich erschienen ist. Jeder Katholik sollte
dieses Taschenbiichlein bei sich haben, sei er auf
Reisen oder in den Ferien. Nur so weifl er Bescheid,
wann und wo er seine Sonntagspflicht erfiillen kann.

Die Pfarrdmter werden freundlich gebeten, dieses
willkommene Nachschlagewerk zu empfehlen!

Verkaufspreis 70 Rp.

Zu beziehen in Buchhandlungen oder im

WALTER-VERLAG OLTEN

392



	

