
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 118 (1950)

Heft: 6

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KHWE1ZERIKHE

KIRCHEN-ZEITUNG
Redaktion: Mgr. Dr. VIKTOR v. ERNST, Kan., Prof, theol., St. Leodegarstraße 9, Luzern. - Tel. 2 02 87

Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof. theol., Adligenswilerstraße 8, Luzern - Tel. 26593

Verlag und Expedition: Räber 8t Cie., Buchdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstr. 7—9, Telephon 2 74 22. — Abonnementspreise:
bei der Expedition bestellt jährlich 13 Fr., halbjährlich 6 Fr. 70 (Postkonto VII128). Postabonnemente 50 Rp. Zuschlag. Für das Ausland
kommt das Auslandporto hinzu. Einzelnummer 30 Rp. — Erscheint am Donnerstag. — Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder
deren Raum 14 Rp. — Schluß der Inseratenannahme Montag morgens. Jeder Offerte sind zur Weiterleitung 20 Rp. in Marken beizulegen. fa £

0 C

1
»
es
a

Luzern, 9. Februar 1 !).">(! 118. Jahrgang: • Mr. 6

Inhaltsverzeichnis: Die Gestalt Papst Pius' XI. — Rundspruch und Innerschweiz — Im Dienste der Ministrantenseelsorge — «Um das
Toleranzproblem» — Das Christentum in Japan — Um die st.-gallische Priesterhilfskasse — Aus der Praxis, für die Praxis —
Totentafel — Kirchenchronik — Kirchenamtlicher Anzeiger des Bistums Basel — «Das geht mich nichts an?» —

IM© Gestalt I*ap.st Pins' XI.
Am vierten Adventssonntage wurde in der St.-Peters-Kirche

das Denkmal Pius' XI. enthüllt, das der Bildhauer Canonica
geschaffen. Papst Pius XII. zeichnete bei dieser Gelegenheit
ein markantes Bild der Gestalt seines Vorgängers, ein Bild
der Größe seines Geistes, seines Herzens, seiner Auffassungen
und Ziele, seiner Tatkraft und Güte. Der einstige Kardinal-
Staatssekretär Pius' XI. war wie kein anderer in der Lage, ein
Bild seines Meisters zu zeichnen. Die Gestalt des vor 11 Jahren
verewigten Pontifex erhält durch seinen Nachfolger ein wür-
diges geistiges Denkmal bei Gelegenheit der Enthüllung des
Denkmals aus Marmor in St. Peter. Gleichzeitig ist es von
hohem Interesse, die Kennzeichnung des Pontifikates kennen-
zulernen, die Pius XII. beseelt, die Kontinuität des Papsttums
im heutigen Schlüsselträger. Welcher Steuermann des Schiff-
leins Petri war doch Pius XI., ist es Pius XII.!

Die Papstansprache ist im italienischen Originale im «Osser-
vatore Romano», Nr. 294 vom Montag/Dienstag, den 19./20.
Dezember 1949 veröffentlicht. A. Sch.

Während die Hülle fiel vom Monumente, das die Pietät der
von ihm kreierten Kardinäle im größten Dome der Christenheit
zu Ehren des Papstes Pius' XI. errichtet hat, ein Denkmal, das
der Herr Kardinal Nasalli Rocca im Namen der Kardinalskom-
mission beredt geschildert, hat sich ein unaussprechliches und
freudiges Gefühl Unseres Herzens bemächtigt. Dieses Marmor-
monument wird den Augen der Massen, welche, zahlreicher als
je, während des' Hl. Jahres die Hallen dieser Patriarchalbasilika
füllen werden, das Andenken und gewissermaßen sogar das
lebendige Bild des hohen Verblichenen in Erinnerung rufen.

Aber nur ein einziges Monument kann würdig seinen Geist
darstellen: jenes seinér Lehren, seiner Beispiele und seiner
Werke. Dieses wird, weit entfernt, sich unter dem nagenden
Zahne der Zeit aufzulösen, sich von Geschlecht zu Geschlecht
immer größer und mächtiger erweisen.

Groß ist Ihre Ergriffenheit, ehrwürdige Brüder und geliebte
Söhne! Aber wie tief ist diese in Uns, die Wir, von ihm ins Hl.
Kollegium berufen, da Wir ihn verehrten und liebten als Vater
und Meister, weit davon entfernt waren, anzunehmen, daß die
göttliche Vorsehung in ihren unerforschlichen Ratschlüssen
Uns vorbereitete, aus seinen Händen das gigantische Erbe, das
er hinterließ, entgegenzunehmen, um damit Unsere schwachen
Schultern zu belasten!

Es könnte scheinen, daß es Uns, die Wir während gut neun
Jahren der bescheidene, aber immerwährende und ergebene
Mitarbeiter seines apostolischen Ministeriums gewesen sind in
den freudigen und stürmischen Wechselfällen seines Pontifi-
kates, der Zeuge seiner ungeheuren Arbeiten, der Vertraute

seiner tiefen Gedanken, leichter gelingen müßte, die hervor-
ragendsten Züge Unseres unsterblichen Vorgängers ins Licht zu
stellen. Doch ach! Gerade wegen dieser Vertrautheit erschreckt
Uns das Unterfangen um so mehr, wegen der unmittelbaren
Kenntnis, die Wir von seiner unvergleichlichen Größe gehabt
haben.

Die Größe, ja, das ist es wohl! Factus est sacerdos mag-
nus (1 Makk. 14,30). Er war immer groß: Groß in der Kraft
und in der Klarheit der Einsicht, groß im Herzen und in der
Tugend, groß in der Weite seiner Auffassungen und in der Er-
habenheit seiner Ziele, groß in der Genauigkeit und in der Kraft
der praktischen Verwirklichungen.

In Pius XI. werden die Nachfahren die Größe des Gei-
s t e s bewundern, die Weite des Wissens, die Vielgestaltigkeit
und die Beweglichkeit der Veranlagungen, die eminente Über-
legenheit des Gebildeten, des Gelehrten, des Hirten. Dieses Wis-
sen, diese allgemeine und doch tiefe Bildung, worin er ein schwer
nachahmbares Vorbild war, war in seinen Augen eine Pflicht für
den Priester, «weil die Lippen des Priesters das Wissen hüten
müssen und weil man aus seinem Munde das Gesetz verlangen
wird» (Mal. 2,7). Was hat er nicht getan, um sie zu fördern?
Daher sein unermüdlicher Eifer für die intellektuelle Ausbil-
dung des Klerus, für die Solidität und die Vollkommenheit der
Studien, für welche er das grundlegende Programm zeichnete
in der apostolischen Konstitution Deus scientiarum Dominus
(24. Mai 1931). Aber die Hochschätzung, die sein für die weite-
sten Horizonte offener Geist für das Wissen hegte, beschränkte
sich nicht auf die sakrale Wissenschaft. In diesen verehrte er
das der Welt geoffenbarte Wort Gottes. In den profanen Wissen-
Schäften verehrte er den Strahl des Lichtes, welcher von Gott
auf der Stirne des Menschen widerstrahlt, geschaffen nach sei-
nem Bild und Gleichnis.

Er machte sich zum Promotor und Mäzenas aller, und seine
Liebe zur Wissenschaft erweiterte sich zur umsichtigen Sorge
für die Wissenschaftler ohne Unterscheidung der Personen, der
Nationen und der Kultur, eine Sorge, welche der päpstlichen
Akademie der Wissenschaften ein neues Leben gab. Er freute
sich, sie mit seiner persönlichen Anwesenheit und mit seinem
Worte zu ehren.

Das ist ein Beispiel für seine Größe in den praktischen Ver-
wirklichungen seiner genialen Konzeptionen. Wie viele andere
könnte man zitieren, ohne aus dem Bereiche des geistigen Le-
bens hinauszutreten! Ist es etwa nötig, an das zu erinnern, was
er tat für die Gründung, Festigung, Ordnung von Universitäten,
Athenäen, Fakultäten, Institute, Seminarien? um — als ehe-
maliger, überaus erfahrener Bibliothekar — die Erhaltung der
Archive der Bibliotheken sicherzustellen? um die Stimme des

61



Statthalters Christi mittels einer modernsten Radiostation bis
zu den Grenzen der Erde gelangen zu lassen? um die Pflege
der Künste zu fördern mit der neuen vatikanischen Pinakothek?

In Pius XI. werden die Nachfahren die Größe und Zart-
heit des Herzens, die Reinheit und den Eifer der Liebe
bewundern. Sicherlich kann man bei ihm nie sagen, die Wissen-
schaff habe das exquisite Feingefühl verkümmern oder schwä-
eher werden lassen.

Seine Liebe zu Gott schimmert durch alle seine Worte hin-
durch, durch seine Schriften, durch seine Werke, in seinen
doktrinären Lehren wie in deren praktischen Verwirklichungen.
Jeden Moment sieht man daraus den Funken hervorbrechen
oder das lodernde Feuer der Liebe sich entzünden. Man lese nur
die brennende Enzyklika Miserentissimus Redemptor (8. Mai
1928) mit ihrer Einladung zur Sühne, und die Bulle Quod nuper
(6. Januar 1933), mit welcher er das außerordentliche Heilige
Jahr der Erlösung verkündete, das in Lourdes zu Füßen der
Unbefleckten gekrönt wurde. Und welche Verehrung für die
Jungfrau und Mutter Gottes leuchtet heraus aus dem Gedächt-
nis des ökumenischen Konzils von Ephesus und aus dem auf die
ganze Kirche ausgedehnten liturgischen Feste der Gottesmut-
terschaft Mariens (Enzyklika Lux veritatis, 25. Dezember 1931)

Was soll man von seiner Liebe zu den Menschen sagen? Er
fühlte und trug in sich alle ihre Leiden, alle ihre Nöte, alle ihre
Kümmernisse. Die Wirtschaftskrise, die Arbeitslosigkeit, der
Rüstungswettlauf inspirierten ihm die Enzyklika Nova impen-
det (2. Oktober 1931). Einige Monate später genügten die
ersten Worte der Caritate Christi compulsi (3. Mai 1932), um
der Welt den Grund dieses großen Herzens zu enthüllen, das im
Gefolge auch zerrissen wurde von den Bürgerkriegen in Mexiko
und in Spanien, wo «die Brüder die Brüder getötet haben».

In Pius XI, werden die Nachfahren die Größe seiner
Auffassungen und seiner Ziele bewundern. Als Papst hatte
er kein anderes Verlangen, als Gott und seinen Christus in der
Welt herrschen zu lassen. Mit Recht ist er der Papst der Ka-
tholischen Aktion genannt worden. Er war das im vollen Sinne
des Wortes, indem er die Mitarbeit aller und in allen Formen
forderte. Er wollte dieses Reich Gottes und Christi errichten,
festigen, verbreiten in den Individuen, in den Familien, in den
Nationen und unter den Nationen, in der ganzen menschlichen
Gesellschaft.

Um es in den Seelen durch die persönliche Heiligung zu be-
gründen, förderte er nachhaltig die Praxis der geistlichen Exer-
zitien; um es im Priester durch den Priester zu begründen und
erstrahlen zu lassen, veröffentlichte er, der wenige Jahre zuvor
dessen Größe verherrlicht hatte bei Gelegenheit seines Prie-
sterjubiläums (Enzyklika Quinquagesimo ante anno, 23. Dezem-
ber 1929), die wundervolle Enzyklika Ad catholici sacerdotii
(20. Dezember 1935) und fügte zu gleicher Zeit in die Liturgie
die schöne Votivmesse ein von Jesus Christus, dem ewigen
Hohenpriester.

Um dieses Reich in der Familie zu begründen, schärfte er
kraftvoll die Ehrfurcht vor der Heiligkeit der Ehe ein (Casti
connubii, 31. Dezember 1930), nachdem er für die christliche
Erziehung der Jugend gekämpft hatte (mit der Divini illius
Magistri, 31. Dezember 1929).

Besorgt um die Verteidigung dessen Rechte in den Nationen
hat der Papst, wie er in den Lateranverträgen den religiösen
Frieden Italiens wiederhergestellt hatte, mit der sozusagen gleich-
zeitigen Veröffentlichung dreier leuchtender Enzykliken die
gegen die Souveränität Gottes und Christi verübten Attentate
verurteilt und verworfen, und indem er seinen Blick über alle
Grenzen und Meere und Ozeane wandte, während er mit Be-
harrlichkeit und Geradheit sich Mühe gab, den Weg zur Rück-
kehr der Dissidenten in den Schoß der Mutterkirche zu ebnen,
trug er mit der Enzyklika Rerum Ecclesiae (28. Februar 1926)
Sorge für die Entwicklung der Missionen unter den Ungläu-
bigen und für die vollkommene Erziehung eines einheimischen
Klerus.

Als Vater und Hirte der Völker vervielfachte er seine Sorgen
zugunsten des Friedens unter den Nationen, vom Anfange seines
Pontifikates an mit der programmatischen Enzyklika Ubi ar-
cano (23. Dezember 1922), in welcher er den Frieden Christi im
Reiche Christi anrief, bis zum Tage, da unter dem dumpfen
Grollen des herannahenden Sturmes seine betrübte und müde
Stimme die Völker beschwor, sich brüderlich auszusöhnen und
er für das Heil und den Frieden der Welt Gott das Angebot
seines kostbaren Lebens machte.

Im Bestreben, die ganze menschliche Gesellschaft auf das
Reich Christi zu begründen, unternahm er alle Anstrengungen

und scheute keine Mühe für die Einführung einer christlichen
Sozialordnung. Er bekräftigte und ergänzte die Lehren seiner
Vorgänger mit der Enzyklika Quadragesimo anno (15. Mai 1931),
die in der Geschichte nicht weniger berühmt bleiben wird, als
die Rerum novarum, deren 40. Jahrestag sie in Erinnerung rufen
wollte.

Endlich proklamierte er, um Gott und seinen Christus in der
Welt und über die Welt herrschen zu lassen, indem er das
Werk Leos XIII. krönte, welcher sie dem heiligsten Herzen
Jesu geweiht und jenes Pius' X., welcher sein Leben der Auf-
gäbe gewidmet hatte, alle Dinge in Christus zusammenzufassen
(Eph. 1,10), feierlich Sein Königtum und setzte das Christ-
königsfest ein, eines der strahlendsten des Kirchenjahres.

Wir haben nur die allgemeinen Linien angedeutet von jenem
Monumente, das Pius XI. sich selber errichtet hat mit seinem
Leben und seinen Werken. Sie genügen immerhin, um schwin-
delnde Höhen ahnen zu lassen. Nun möchten Wir jedoch Unser
wenn auch noch so unvollständiges Bild schließen mit dem Hin-
weise auf die wundervolle Harmonie so erhabener Größen.

Es ist das, was die hl. Schrift an der Weisheit preist, welche
«attingit... a fine usque ad finem fortiter et disponit omnia
suaviter (Sap. 8,1)»: Stärke und Güte. Die Stärke Pius'
XI. setzte sich unbezwinglich, unbeugsam durch, sei es, daß es
darum ging, die Rechte Gottes und der Kirche in der Heiligkeit
der Ehe zu wahren, in der Erziehung der Jugend, oder die Ver-
letzung dieser Rechte zu verurteilen in der Regierung der Völ-
ker und Nationen oder die Grenzlinie zu ziehen der gegen-
seitigen Rechte und Pflichten in der sozialen, nationalen und
internationalen Praxis, oder die leichten Kompromisse zu ver-
urteilen, die furchtsamen Nachgiebigkeiten, die halben Maß-
nahmen, die Unentschlossenheiten, die bequemen Neutralitäten.
Noch widerhallt in Unserem Ohre sein unvergeßliches Wort:
Die Größe und die Schwierigkeit unserer Zeiten erlauben es
keinem wahren Jünger Christi, sich mit der Mittelmäßigkeit zu
begnügen. Wir haben noch eine lebhafte Erinnerung an einen
Abend, da er Uns zu ungewohnter Stunde rief, um Unsere
bescheidene Meinung zu erforschen in bezug auf eine schwierige
Frage, die ihm große Sorge machte. Wir gaben ihr Ausdruck,
so gut Wir es konnten. Da rief er aus: Sie sprechen, wie der
Staatssekretär sprechen muß. Aber Wir, Wir haben jetzt dort
— und er wies mit ausgestrecktem Zeigefinger auf die Türe
hin — eine große Audienz. Und die rechte Hand erhoben, fügte
er hinzu: Wir wissen, was Wir sagen müssen. Er erhob sich,
ging hin und sprach wie ein Kirchenvater der Antike. Seine
Kraft, seine Unerbittlichkeit, dort, wo die Nachgiebigkeit
Pflichtverletzung gewesen wäre, ließ die Frechsten erzittern.

Und nichtsdestoweniger war auch dann die Strenge seiner
Forderungen gemildert von einer unfehlbaren Loyalität ohne
Leidenschaft, von einer unveränderlichen Güte. Mit welch ehr-
lichem Freimut legte er den Teil dar, welcher dem Staat zu-
kommt in der Erziehung der Jugend! Welch zartes Begreifen
und welch väterliches Mitgefühl bekundete er für die Mühsale
und die Ängste, die so oft mit der vollen und treuen Beobach-
tung der ehelichen Pflichten verbunden sind! Man könnte die
Prüfung seiner Akte unbestimmt weiterführen, man käme
immer zum selben Ergebnis.

Die gegenwärtigen Verumständungen verlangen nicht weniger
Stärke und nicht weniger Güte. Wenden Wir daher unsere
Blicke zu ihm, hören wir die Stimme seiner Beispiele, und ihm
laßt uns daher in dieser seinem Andenken besonders geweihten
Stunde das feierliche Versprechen unserer Herzen entbieten:

O erhabener Pontifex, die Größe und die Schwere, die Sorgen
und die Leiden der Zeit, in welche die göttliche Vorsehung un-
ser Leben und unsere Arbeit hat hineinstellen wollen, erschrek-
ken uns nicht. Rauh wie sie ist und von Gefahren umlauert,
von Bitternissen beschwert, lieben wir sie doch, diese Zeit, um-
fangen wir sie als das Kreuz, das der Herr von Ewigkeit her
für uns bestimmt hat, und in seiner rauhen Härte müssen die
Echtheit unserer Liebe, die Festigkeit unserer Treue, die Unbe-
dingtheit unseres Glaubens, das Maß unserer innigen Teilnahme
an den Schmerzen, den Nöten, der Sendung der Braut Christi
erprobt werden. Dein Wort und dein Beispiel sind uns Ansporn
und Ermutigung, den Spuren zu folgen, welche deine Energie
und deine unerschrockene Aktivität hinterlassen hat, welche
ganz dem geweiht waren, die Rückkehr deiner Generation zu
Christus zu fördern. Der Herr möge uns die Gnade geben,
gelehrig, wie du es getan, der Einladung des Meisters zu folgen:
Duc in altum (Luk. 5,4), mit einer, wenn nicht gleichen, so
doch wenigstens deiner ähnlichen Kraft, und von der göttlichen



Allmacht das zu erlangen, was das rein menschliche Können
übersteigt.

Wenn es so dem Herrn gefällt, werden Wir in wenigen Tagen
zur Öffnung jener Hl. Pforte schreiten, welche die Hand Pius' XI.
wohl zwei Male geöffnet hat während seines Pontifikates. Wir
werden es im festen Vertrauen tun, daß Derjenige, welcher im
Himmel regiert und die Geschicke der Völker lenkt und vor
allem die Geschicke seiner Kirche, Uns verstatte, in dieser Zeit
des Gebetes und des Verzeihens die reiche Auswirkung seiner
Verheißung zu erfahren: «Qui petit, accipit et qui quaerit, in-
venit et pulsanti aperietur» (Mt. 7, 8).

Er, welcher der König und Mittelpunkt aller Herzen ist,
würdige sich, die verhärteten Herzen zu rühren, die Ohren der
Menschen der unendlichen Süßigkeit und Barmherzigkeit seines
Wortes zu öffnen: «Ecce sto ad ostium et pulso» (Apoc. 3, 20),

damit vermöge seiner siegreichen Gnade viele derjenigen,
welche bisan ihm und seiner Kirche feindlich geblieben sind, die
Finsternisse ihrer Irrtümer von sich weisen und zum Lichte
Christi kommen, «ut vitam habeant et abundantius habeant»
(Joh. 10,10).

In dieser Erwartung und mit dieser Bitte erteilen Wir Ihnen,
ehrwürdige Brüder und geliebte Söhne, allen, die im Geiste mit
Uns vereint sind im Gedächtnis Unseres großen Vorgängers,
allen Unseren Söhnen und Töchtern auf dem weiten Erdenrund,
besonders jenen, die in den Gefängnissen und Zuchthäusern,
in den Qualen und in der Sklaverei, in der Unterdrückung und
in der Demütigung «würdig erfunden worden sind, um des
Namens Jesu willen Schmach zu erleiden» (Apg. 5,41), als
Unterpfand der erlesensten himmlischen Gnaden, Unseren
väterlichen apostolischen Segen.

Htiiiflspriieli und Innerschweiz
Es ist begrüßenswert, wenn die katholische Presse sich

der Fragen um den schweizerischen Rundfunk immer wieder
annimmt. Unter andern hat der Bundesstadtredaktor des

«Vaterland» im vergangenen Jahr die mangelhafte Vertre-
tung der Katholiken in den Rundspruchbehörden mehrmals
beleuchtet und damit den Finger auf einen wunden Punkt
gelegt. In Nr. 294 des «Vaterland» vom 20. Dezember 1949

hat ein weiterer Mitarbeiter, der in Organisationsfragen des
schweizerischen Rundfunkes versiert ist, einen lesenswerten
Beitrag veröffentlicht. Er befaßt sich mit den Radiofragen,
wie sie sich insbesondere für das Gebiet der Innerschweiz
ergeben. Die Ausführungen haben bereits mehrfaches Echo
gefunden.

Bekanntlich hat die im Jahre 1946 gegründete Inner-
schweizer Rundspruchgesellschaft das Begehren gestellt um
Anerkennung für das Gebiet der Innerschweiz. Doch hat sie
bei den zuständigen Behörden taube Ohren gefunden. Seitdem
die Ostschweiz, ohne ein eigenes Studio zu besitzen, als eigene
Rundspruchgesellschaft anerkannt wurde, muß man sich
wirklich fragen, warum der Innerschweiz die gleiche Stellung
versagt blieb. Es ist durchaus zu begrüßen, wenn den Ost-
Schweizern dadurch vermehrtes Gehör verschafft wird. Sie
können dadurch einen wichtigen Beitrag leisten, die «viel-
gestaltige Schweiz» zum «Tönen» zu bringen.

Eine Stimme aus der Ostschweiz soll das Anrecht auf eine
eigene Rundspruchgesellschaft mit dem Hinweis verteidigt
haben, die Ostschweiz bilde eben eine kulturelle Einheit. Für
die Kantone Appenzell I.-Rh., Appenzell A.-Rh., Glarus, St.
Gallen, Thurgau und Graubünden einschließlich der Romont-
sehen wird demnach in Anspruch genommen, eine geschlos-
sene kulturelle Einheit darzustellen. Gleichzeitig wird aber
der Innerschweiz das Recht abgesprochen, eine eigene aner-
kannte Organisation zu bilden mit der Begründung, hier fehle
die kulturelle Geschlossenheit. Die Geschichte und die tat-
sächliche geistige Eigenart scheinen nicht allen lieben Mit-
eidgenossen ausreichend zu beweisen, daß die Innerschweiz
tatsächlich eine sehr geschlossene Einheit bildet. Daß die
Geschichte der Innerschweiz nicht bekannt sei, dürfte doch
für einen Miteidgenossen eine allzustarke Zumutung sein.
Dann aber sollte wenigstens aus der Innerschweizer Baukul-
tur mit ihren Profan- wie Kirchenbauten, die für jeden visuell
faßbar ist, der Schluß gezogen werden, daß die Innerschweiz
einen in sich abgerundeten Kulturkreis bildet. Und zwar in
einem Maße, wie sich in der deutschen Schweiz keine Viel-
zahl von Kantonen darstellt. Jedenfalls steht fest, daß die
Innerschweiz eine viel geschlossenere kulturelle Einheit ist
als etwa die Ostschweiz.

Es ist unverständlich, aber wahr, daß gerade das Kern-
und Ursprungsland des eidgenössischen Staatsgedankens im

Schweizer Radio tunlichst zurückgebunden wird. Und dies,
obschon auch heute noch kernige, bodenständige Schweizer-
art durch die Innerschweizer mindestens so gut vertreten
werden wie in den Städten Zürich und Basel. Es ist auffällig,
wie herzlich selten die Innerschweiz mit ihrer reichen Volks-
kultur zum Worte kommt. Man horcht ob des Ungewohnten
geradezu auf, wenn einmal ein Innerschweizer Dialekt am
Radio erklingt.

Das rührt zu einem guten Teil daher, daß die Innerschwei-
zer in den Programmkommissionen überhaupt nicht, oder
zahlenmäßig nur sehr schwach vertreten sind. Hochstehende
Darbietungen müssen jedenfalls angeregt und durchberaten
sein, das gilt für die Sendungen aus der ganzen Schweiz«
Und so müßte sich eine Programmkommission eben auch bei
den Innerschweizern um gute Eigensendungen bemühen. Da-
zu müßten aber Leute in diesen Kommissionen sitzen, die mit
der Innerschweiz vertraut sind. Fehlen Impulse von dieser
Seite, so bleiben solche Sendungen eben aus.

Hier ist eine Innerschweizer Rundfunkgenossenschaft drin-
gende Notwendigkeit, die Wünsche und Anregungen für
Eigensendungen sammelt. Sind Begehren derart berechtigt,
wie in unserm Falle, dann lassen sie sich nicht einfach bei-
seite schieben, ohne mit der Zeit eine eigentliche Malaise bei
einem aufbauwilligen Landesteil zu schaffen. Es wäre übri-
gens sehr aufschlußreich, Begründungen der offiziellen Stel-
len zur Ablehnung der Innerschweizer Radiobegehren zu ver-
nehmen.

Nachdem die Ostschweizer eine eigene Gesellschaft besit-
zen, dürfen die Innerschweizer mit dem gleichen Recht die
Anerkennung einer eigenen Rundfunkgesellschaft fordern.
Die zuständigen Kreise mögen sich nicht dem Verdachte aus-
setzen, dieses Postulat abzulehnen aus Angst vor Sendungen
mit christlichem, katholischem Gedankengut. Denn das ist
sicher, wenn die Innerschweiz mit ihrer hohen Kultur unver-
fälscht zur Darstellung kommen soll, dann wird das zu einem
bedeutenden Teil eine christliche, katholische Kultur sein.
Dies ist schon deshalb gerechtfertigt, weil es zum objektiven
Bild von der «vielgestaltigen» Schweiz gehört.

Durch eine Statistik der Rundfunksendungen würde ein-
deutig bewiesen, daß die Innerschweiz und ihre kulturellen
und religiösen Aufbauwerte höchst selten zu Worte kommen.
Es wäre jedoch ungerecht, wollten wir der Radioleitung dafür
alle Schuld zuschieben. Wir Katholiken und die Innerschwei-
zer im Besondern waren allzulange in einer Abwehrstellung
befangen und haben häufig versäumt, aufbauend-in die Ent-
Wicklung zu greifen. Das gilt nicht nur vom Sektor für Radio-
fragen, sondern von zahlreichen öffentlichen Bewegungen des

63



vergangenen wie des gegenwärtigen Jahrhunderts. Es war
die Sünde der Katholiken, überall zu spät zu kommen.

Hätten wir in der Innerschweiz rechtzeitig ein eigenes
Studio gegründet, dann wäre wohl dieses Studio ohne Wider-
rede vom schweizerischen Rundspruch übernommen worden.
Heute dürfen wir uns freilich keinen Illusionen hingeben über
die Schaffung eines eigenen Studios in der Innerschweiz, ob-
schon dieses Postulat durchaus seine Berechtigung behält.

Wenn es zu spät ist, treten wir vor unsere Miteidgenossen
als Heischende und Fordernde, nachdem wir es versäumt
haben, uns als Schenkende in Reih und Glied zu stellen. Ge-

stehen wir offen, es kommt noch heute allzu häufig vor : wir
spielen die Rolle des schmollenden, benachteiligten Stiefkin-
des. Dieses Zurückziehen in den Schmollwinkel ist zwar be-

greiflich nach so vielen schlimmen Erfahrungen, die wir im
öffentlichen Leben machen mußten. Wir laufen dabei aber
Gefahr, uns immer mehr abzusondern und je länger, desto

weniger von unsern andersgläubigen Miteidgenossen ver-
standen zu werden.

Es fehlt auch heute noch an weitsichtiger Initiative, ins-
besondere auch das kulturelle Gut der katholischen Landes-
teile zu heben und ans Licht zu stellen. Wir hätten so vieles
unsern Miteidgenossen zu schenken. Während den vergange-
nen Kriegsjahren wurde diskutiert über eine großangelegte
Schau christlichen Kulturgutes. Die Sache ist aber sang- und
klanglos begraben worden. Nicht zuletzt wohl deshalb, weil
es an den notwendigen eingehenden Vorarbeiten fehlt. Es
sind zu wenig Leute in unsern Kreisen, die sich der Volks-
kultur annehmen.

Es findet sich noch viel, sehr viel und reiches Kulturgut in
unsern Dörfern, in Kirchen und Kapellen, aber auch in Bür-
ger- und Bauernhäusern. Es würde sich lohnen, Volks-
bräuche zu erforschen und zu erhalten, oder wieder zu er-
wecken. Aus der Fülle solchen Kulturgutes könnte vieles
bereitgestellt werden auch für Radiosendungen. Solche
Sendungen würden sicher zur Volksseele dringen, weil diese
Werte auf urwüchsigem, heimatlichem Boden gewachsen sind.

Zwar kann es nicht die vordringlichste Aufgabe des Prie-
sters sein, sich eingehender mit diesen Belangen zu befassen.
Vielen fehlt Lust und Zeit dazu. Es wäre aber nicht der un-
nützeste Aufwand an Zeit, anregend und anspornend sich zu
bemühen, unser Kulturgut ans Tageslicht zu ziehen. Es sei
die Feststellung erlaubt, daß vergangene Priestergeneratio-
nen — denen allerdings mehr Zeit zur Verfügung stand als
uns Heutigen — diese Dinge mehr gefördert haben als es
heute geschieht.

Dem Aufgabengebiet entsprechend wird es allerdings vor-
züglich Sache unserer Laien sein, sich mehr als bisher um
die kulturellen Dinge in katholischen Landen anzunehmen.
An Leuten, die dazu befähigt sind, fehlt es nicht. Seinerzeit
hat sich eine Arbeitskommission gebildet, die gute Manu-
skripte für das Schweizer Jugendschriftenwerk anregen und
zur Verfügung stellen will. Die Entdeckung war allerdings
nicht sehr ermutigend, daß nur sehr wenige katholische
Schriftsteller gediegene Manuskripte einreichten. Sind unsere
Katholiken zu müde oder fehlt es ihnen an Selbstvertrauen?
Jedenfalls verlieren wir das Anrecht, uns zu beklagen über
Zurücksetzung, wenn wir uns der aktiven Mitarbeit bei sich
bietenden Gelegenheiten entschlagen.

Als selbstverständliches Postulat für Sendungen aus dem
katholischen Kulturkreis muß das Prinzip der Qualität hoch-
gehalten werden. Doch wird das nicht immer beachtet.
Es sei gestattet, in diesem Zusammenhang auf Übertragun-
gen aus dem Vatikan hinzuweisen, nicht etwa um lieblose
Kritik zu üben, sondern aus aufrichtigem Interesse an guten,

Im Dienste
der lüinistraiiteiiseelsorge
Um dem Wunsche vieler Priester zu entsprechen, hat eine

kleine Arbeitsgemeinschaft von Geistlichen folgende

Priesterkonferenzen über Ministrantenseelsorge
und Ministrantenbildung

in Form von Aussprachenachmittagen im kleinen Kreis vor-
gesehen:

Brugg: Montag, 6. März 1950, um 14 Uhr im Pfarrsaal. Ein-
führungsvotum von H.H Pfh. Gottfried Baur, Baden.

Luzern: Montag, 6. März 1950, um 14.15 Uhr, im Jugend-
heim, St. Karliquai 12. Einführungsvotum von H.H. Vikar
Johann Stalder, Basel.

Solothurn: Montag, 6. März 1950, um 13.30 Uhr, auf Wir-
then. Einführungsvotum von H.H. Pfarrektor Alfred Humi,
Solothurn.

Basel: Montag, 13. März 1950, um 14.30 Uhr, in der Pro-
videntia. Einführungsvotum von H.H. Vikar Johann Stal-
der, Basel.

Alle Seelsorgspriester, die sich mit der Ministrantenbildung
zu beschäftigen haben, sind zu einer dieser Konferenzen ihres
Gebietes freundlich eingeladen.

GeweraZsefcrefariaf SAVV.

religiösen Sendungen. So hat die Übertragung von der feier-
liehen Eröffnung der Porta santa geradezu peinlich be-

rührt — und zwar in weitern Kreisen — wegen dem offen-
sichtlichen Mangel an radiophonischer Gestaltung. Bei inter-
nationalen Sportwettkämpfen ist es selbstverständlich, daß
die Reporter verschiedenster Länder, jeder aus einer eigenen
Kabine ihre Berichte an die Landsleute in ihrer Landes-
spräche weitergeben. Schade, daß wir Katholiken das nicht
zustande bringen für religiöse Sendungen. Fehlt es an tech-
nischer Qualität, so muß dies entmutigend wirken auf die

Programmleitung.
Stellen wir zum Schlüsse noch die Frage, wie weit heute

noch die geschichtlich gewachsene Einheit der Innerschweiz
tatsächlich gepflegt wird. Traumhaft schön war es an der
Jahrhundertfeier von 1932 zu Luzern, als die Nauen der Ur-
kantone über den See heraufschwebten, und die Einheit der
Innerschweiz einen so festlichen Ausdruck fand. Leider müs-
sen wir feststellen, daß das Bewußtsein der Einheit stark im
Schwinden begriffen ist. Die Kräfte zersplittern sich immer
mehr. So z. B. zieht die wirtschaftliche Orientierung des

Zugerlandes und teilweise auch des Standes Schwyz nach
Zürich hin auch geistige Auswirkungen nach sich. Die
Innerschweizer haben es schweigend hingenommen, daß das
Gebiet der InnerSchweiz an drei verschiedene Studios «auf-
geteilt» wurde.

Es fehlt an einem zielstrebigen Zusammenschluß, und wir
laufen Gefahr, den geistigen Zusammenhang immer mehr zu
verlieren. Dem muß gesteuert werden. Von führenden Man-

nern der Innerschweiz müßte eine Synchronisierung der gei-
stigen Bestrebungen bewußt angestrebt werden. Freilich, von
einer äußern Organisierung ist nicht alles zu erwarten. Aber
schließlich waren zu allen Zeiten geistige Bewegungen von
einzelnen Persönlichkeiten getragen.

Wenn die Innerschweiz eines Tages die Anerkennung einer
eigenen Rundspruchgesellschaft erreicht, ist freilich das ge-
steckte Ziel noch nicht erreicht. Dann muß erst recht tüchtige
Arbeit einsetzen durch Bereitstellung von Stoff und von ge-
eigneten Leuten. Jedoch, mit dieser Vorbereitung brauchen
wir durchaus nicht zuzuwarten, bis ein gnädiges Geschick
die Erfüllung berechtigter Radiowünsche bringt.

J. K. Felber

64



«Um das Toleraiizproblem»
Unter diesem Titel hat A. Sch. in Nr. 4 der «Schweiz. KZ.»

vom 26. Januar 1950 Stellung bezogen zu zwei Artikeln über
das nämliche Thema, die ich in der «Civitas», Jahrgang 4,

S. 186 und Jahrgang 5, S. 69 veröffentlicht habe. Um Miß-
Verständnissen bei den Lesern der «KZ.» vorzubeugen, die
die «Civitas» nicht zur Hand haben, liegt mir an folgenden
Klarstellungen.

1. A. Sch. schreibt S. 38, es könne Akatholiken unter sich
Kultusfreiheit zugebilligt werden. «In keiner Weise will das
aber heißen, daß diese private Glaubens- und Kultusfreiheit
einen katholischen Staat verpflichtet oder ihm auch nur er-
laubt, Akatholiken Proselytenmacherei betreiben zu lassen.
Hier scheint die entscheidende Divergenz zwischen Cavalli
und Seiler und die Schwäche des letzteren zu liegen.»

Ich habe geschrieben: «Natürlich stellt die Bejahung zivi-
1er Toleranz eine ganze Reihe von praktischen Fragen, die
äußerst delikater Natur sind». Dazu wurde in einer Fußnote
Pribilla zitiert: «Religionsfreiheit bedeutet keineswegs, daß
die Mehrheit vor der Minderheit kapitulieren soll. Die Ach-
tung vor der fremden subjektiven Überzeugung schließt die
entschiedene Abwehr von Angriffen gegen die eigene Über-
zeugung nicht aus. Ebenso ist es ein selbstverständliches
Gebot des einfachsten Taktes, daß eine religiöse Minderheit
nicht durch aufdringliche und lärmende Propaganda die reli-
giösen Gefühle der Mehrheit verletzen darf.» In bezug auf
Spanien habe ich hinzugefügt : «Wie weit diese Duldung gehen
soll, ist eine andere Frage, die aus den konkreten Verhält-
nissen gelöst werden muß. Zum Mindesten wird sie den Nicht-
katholiken gewisse religiöse Grundrechte nicht nur faktisch,
sondern auch staatsrechtlich sichern. Man denke z. B. an die
Möglichkeit eines Religionsunterrichtes für die Kinder, der
ihrer Überzeugung entspricht. Ebenso an die Möglichkeit, sie
vom katholischen Religionsunterricht fernhalten zu können.
Oder an die Achtung der Kult- und Gebetsstätten, an die
Achtung der Überzeugung auch dort, wo die Menschen aus
ihrem Milieu gelöst und äußerem Druck ausgesetzt sind, wie
im Militärdienst, Spitälern, Heimen, Gefängnissen. An die
Möglichkeit, die Toten nach eigenem Glaubensritus begraben
zu können, an die Gewährung eines angemessenen Begräb-
nisplatzes usw.» («Civitas» Jahrgang 4, S. 493 f.). Von einer
Duldung akatholischer Proselytenmacherei ist somit nicht
die Rede.

2. A. Sch. schreibt: «Die mittelalterliche Haltung der Kir-
che und des katholischen Staates zum religiösen Toleranz-
problem kommt da in ein schiefes Licht. Darf man des-

wegen von einer «Verfilzung» kirchlichen und gesellschaft-
lich-staatlichen Lebens sprechen, weil der katholische Staat
sich bemühte, theologisch kirchlichen Wahrheiten und Wer-
ten auch zivil Ausdruck und Schutz zu verleihen? Ist das
Mittelalter deswegen reaktionär, wenn die bürgerliche Tole-
ranz (hier im Sinne staatlicher Duldung des Irrtums) in ge-
wissen Jahrhunderten der Kirche nicht oder nur unvollstän-
dig zum praktischen Durchbruch kam?»

Ich habe aber geschrieben: «Was man Zuflucht zur weit-
liehen Gewalt nennt, nämlich Inquisition usw., Dinge, die
man sicher nicht als ideal bezeichnen kann, sind nur unter
dem Gesichtspunkt einer so verstandenen (i. e. mittelalter-
liehen) Christenheit zu begreifen. Es ist an dieser Stelle nicht
möglich, die ganze Problematik dieser mittelalterlichen Kon-
zeption bezüglich der Toleranz- und Intoleranzfrage aufzurol-
len. Sicher hätte eine so strukturierte Gesellschaft im Grunde
keinen Platz für die wirkliche Duldung weder Andersgläubiger

und noch viel weniger anderer Lehren. Zu stark ist die Ver-
flechtung und Verfilzung kirchlichen und gesellschaftlichen
Lebens. So wird jedes Abweichen vom christlichen und katho-
lischen Glauben unmittelbar als ein Angriff auf die Staats-
grundlagen gewertet und dementsprechend abgewehrt» (d. h.

mit Gewalt). («Civitas», 4. Jahrg., S. 489 f.). Von einem re-
aktionären Mittelalter ist in meinen Artikeln nicht die Rede,
wohl aber von einer heute überholten Haltung des Mittel-
alters, speziell i. S. Gewaltanwendung gegenüber andern
Glaubensüberzeugungen.

3. A. Sch. schreibt: «Im zweiten Artikel findet S. die Aus-
sage über den totalen Offenbarungsbesitz der katholischen
Kirche sehr fragwürdig.»

Im Zusammenhang gesehen habe ich geschrieben: «Der
Katholizismus muß eine Fassung des Wahrheitsbegriffes ab-
lehnen, die entweder jedem Gesprächspartner nur ein Bruch-
stück an Wahrheit zuspricht, oder die den Menschen ledig-
lieh einer Tendenz zur Wahrheit, eines Ausgerichtetseins auf
sie für fähig hält. Er glaubt sich überdies im realen Besitz
der Wahrheit. So erklärt das Konzil vom Vatikan. Da-
gegen konstatieren wir freudig, daß erhebliche Stücke des

Offenbarungsgutes sich noch im Besitz der verschiedenen
christlichen Konfessionen befinden So ist es zum minde-
sten sehr mißverständlich, vom «Alleinbesitz» der Wahrheit
des Katholizismus zu sprechen. Etwas Ähnliches gilt vom
«totalen Anspruch auf den Offenbarungsbesitz». Um nur
eines herauszugreifen: Der Katholizismus kennt einen Fort-
schritt im Bewußtsein der Offenbarungswahrheit. Für ihn
ist dieser Prozeß nie abgeschlossen. Seine Dogmen sind zwar
echte Formeln und Fassungen dieser Offenbarungswahr-
heiten. Aber als irdische Gefäße können sie nie den vollen
Inhalt ausschöpfen. So ist es möglich, daß zu gewissen Zeiten
in der Kirche bestimmte Seiten der Glaubenswahrheit scharf
in den Vordergrund gerückt werden, während andere Seiten
derselben Wahrheit im Glaubensbewußtsein eher zurück-
treten. Schon von hier aus ist eine Aussage über den «to-
talen» Offenbarungsbesitz sehr fragwürdig». («Civitas»,
Jahrg. 5, S. 70/71). Es ist somit nicht bestritten und auch
nicht in Frage gestellt, daß die Kirche die gesamte und volle
Offenbarung besitze, sondern es wird lediglich betont, daß in
der Erkenntnis, im Bewußtsein dieser Offenbarung, ein Fort-
schritt erfolge, daß somit in diesem Sinn nicht von einem
Totalbesitz die Rede sei.

4. Ich bin mit A. Sch. durchaus einig in dem Wunsche, daß
die Protestanten den Weg zum Katholizismus als der wah-
ren Kirche finden möchten. Ebenso in der Meinung, daß wir
dafür zu wirken und zu beten haben. Einzig möchte ich mit
Can. 1351 CJC festhalten: «Ad amplexandam fidem catholi-
cam nemo invitus cogatur.» In diesem Sinn habe ich geschrie-
ben: «Hier wird sichtbar, daß sich die Kirche immer klarer
auch in der praktischen Haltung zur Achtung und Ehrfurcht
vor dem Menschen und seinem Gewissen — auch dem un-
überwindlich irrenden Gewissen, das nach bestem Vermögen
Gott zu dienen sucht — durchringt, dessen Zustimmung nicht
durch äußeren Druck, sondern nur durch freie innere Ueber-
zeugung erreicht werden darf» (Civitas, Jahrg. 4, S. 488).

5. Über die Interpretation der Rede Pius' XII. vor der S. R.
Rota vom 6. Oktober 1946 kann man wohl in guten Treuen
verschiedener Ansicht sein. Auch meinerseits salvo meliori
iudicio. H. Seiler

Nachschrift von A. Sch.: Sehr viele Leser der KZ. werden als
Ehrenmitglieder des Schweizerischen Studentenvereins in der

65



Lage sein, die beiden zitierten Artikel unseres Korrespondenten
im Zusammenhang zu lesen.

Was die Gewährung ziviler Toleranz angeht, so steht nicht
nur die Verletzung religiöser Gefühle durch aufdringliche und
lärmende Propaganda zur Diskussion, sondern die Gewährung
religiöser Propagandamöglichkeit überhaupt. Meines Erach-
tens vertritt das katholische Kirchenrecht den Standpunkt, ein
katholischer Staat könne hierin die katholische Religion und
die nichtkatholischen Konfessionen nicht gleichberechtigt ne-
beneinander stellen, m. a. W. nichtkatholische Konfessionen ha-
ben in katholischen Ländern außer der Betreuung ihrer eige-
nen Konfessionsangehörigen keine Katholiken zu «bekehren»,
und ein katholischer Staat hat ihnen für eine solche «Evan-
gelisierung» keinen gesetzlichen Schutz zu gewähren. Das
dürfte in Spanien der Fall sein, wo die Protestanten unbehel-
ligt ihren Glauben ausüben können, wo ihnen aber von geset-
zeswegen verwehrt wird, unter den spanischen Katholiken
Proselyten zu machen. Es brauchen offene Türen nicht ein-
gerannt zu werden. Wenn akatholische Proselytenmacherei
in Spanien und anderswo nicht geduldet werden soll, sind wir
uns einig. Dann ist aber nicht ersichtlich, was der bürger-
liehen Toleranz in Spanien noch fehlt. Jedenfalls dürfte der
Adressat, der protestantische Pfarrer Dr. Lerch von dieser
Auskunft nicht erbaut und nicht befriedigt sein!

Einigkeit besteht ebenfalls darüber, daß im Mittelalter hüben
und drüben übermarcht wurde, indem zum Glauben gezwun-
gen wurde: Cuius regio, illius et religio! Gewiß ist in S.s
Artikel von einem reaktionären Mittelalter formell nicht die

Rede. Wenn jedoch die Haltung des Mittelalters heute als über-
holt bezeichnet wird, dann ist sachlich kein weiter Weg mehr
von der überholten Haltung zum reaktionären Mittelalter, denn
was heute überholt ist, war doch sicher einst nicht berechtigt.
Sachlich kann aber die mittelalterliche Haltung darin nicht
als heute überholt bezeichnet werden, daß im katholischen
Räume akatholische Proselytenmacherei unterbunden wurde,
auch mit Gewalt. Denn was grundsätzlich heute noch richtig
ist, kann heute nicht überholt sein und war im Mittelalter
nicht falsch in seiner praktischen Anwendung und Verwirk-
lichung.

Über die Dogmenentwicklung herrscht ebenfalls Einigkeit.
Weniger ist das der Fall in bezug auf nichtkatholische Konfes-
sionen. Es ist mir kein Fall bekannt, wo dogmatische Erkennt-
nisse im Sinne der Dogmenentwicklung bei Akatholiken früher
und besser einsetzten und vorhanden waren, als bei der katho-
lischen Kirche. Für eine Diskussion mit Akatholiken ist also mit
diesem Hinweise auf die Dogmenentwicklung nichts zu gewinnen.

Einigkeit herrscht schließlich auch in bezug auf die Notwen-
digkeit, selbst gutgläubig Irrenden die Wahrheit zu verkünden.
Von Anwendung von Gewalt und Nötigung, gegen andere Ueber-
zeugung die katholische Wahrheit anzunehmen, ist keine Rede.
Man kann nur hoffen, daß die Überzeugungskraft der geoffen-
harten Wahrheit sich durchsetzt, sonst wäre die Kirche unzu-
länglich ausgerüstet worden für ihre Glaubenspredigt. Diese
Überzeugungskraft liegt in der Autorität Gottes, wie sie ge-
schichtlich-philosophisch in der praeambula fidei apologetisch
erwiesen wird.

Das Christentum in Japan
Missionsgebetsmeinung für den Monat Februar

Nach den Berichten, die aus Japan eintreffen, hat sich die
katholische Kirche im «Land der aufgehenden Sonne» offen-
sichtlich wieder von der Stagnation der Vorkriegs- und
Kriegsjahre erholt. Dies geht allein schon aus einem Blick
auf die Statistik seit 1905 hervor :

Katholiken Taufbewer
1905 62 703 16 462
1910 67 263
1918 78 840 5 958
1920 81 834
1923 89 774 2 196
1925 89 815
1929 90 517
1940 125 687 3 047
1946 108 324
1947 109 285 10 885
1948 120 321 15 707
1949 130 322 19 723

Währenddem die Katholikenzahl von 1905 bis 1920 ver-
hältnismäßig rasch angestiegen war, blieb sie bis 1940 ziem-
lieh stationär. Von 1923 bis 1948 war deshalb nur ein Zu-
wachs von 30 506 Seelen oder 3,5 Prozent zu verzeichnen. Der
Zuwachs von 1940 bis 1949 (also einer bedeutend kürzeren
Periode) beträgt demgegenüber 4635 Seelen oder 3,8 Prozent.
Wenn seit 1940 nicht Formosa und die Ryuki-Inseln von
Japan abgetrennt und 8000 Katholiken in Nagasaki durch
die Atombombe getötet worden wären und wenn die Apo-
stolische Präfektur Karafuto (Sachalin) auch heute noch in
der Statistik aufgeführt würde, so hätte sich statistisch ge-
sehen von 1940 bis 1949 ein Zuwachs von mindestens 2 6 5 6 3

Seelen oder 21 Prozent ergeben.
Daß es sich beim Ergebnis dieser Neunjahre-Periode um

ein sehr erfreuliches Resultat handelt, zeigt ein Vergleich
mit der entsprechenden Periode von 1920 bis 1929, die nur
einen Zuwachs von 9,6 Prozent verzeichnen konnte. Die Peri-
ode von 1910 bis 1920 verzeichnete allerdings mit einem Pro-

zentsatz von 30 Prozent noch einen größeren Zuwachs, als
die von 1940 bis 1949.

Wie die Statistik der Taufbewerber zeigt, war ihre Zahl
um 1905 sehr hoch. In den folgenden Jahren erschöpften sich
aber die Reserven, worin sich deutlich der Rückgang der
Mission zeigt. Nach dem Krieg setzte auch hier wieder eine
erfreulichere Bewegung ein, so daß der Katechumenen-
bestand von 1905 heute bereits überschritten ist.

Ebenso erfreulich wie das Wachstum der Kirche ist die
Verschiebung der Katholiken vom Süden in den Norden, die
im Laufe der letzten Jahre vor sich ging. Auch hierüber soll
eine Statistik näheren Aufschluß geben. Zu den südlichen
Missionssprengeln sind dabei in einer etwas willkürlichen
Einteilung Hiroschima, Myazaki, Fukuoka, Nagasaki, Kago-
schima (und bis 1940 Formosa), zu jenen Zentraljapans
Urawa, Tokio, Yokohama, Nagoya, Kyoto, Osaka und Schi-
koku und zu den nördlichen Sapporo, Sendai, Niigata (und
bis 1940 Karafuto) gezählt worden.

Süden Zentrum Norden Zentrum u. Norden
1925 69 440 15 104 5 171 20 275
1940 86 934 30180 8 573 38 589
1949 82 503 35 503 12 086 47 589

1925
1940
1949

77,7 %
69 %
63,5 %

16,1 %
24 %
27 %

6,2 %
7 '%

9,5 %

22,3 %
31 %
36,5 %

Seit 1925 ist also eine Verschiebung der Christenzahl aus
dem Süden in die politisch und wirtschaftlich viel bedeuten-
deren Zentral- und Nordprovinzen eingetreten. In den näch-
sten Jahren wird sich das Verhältnis voraussichtlich noch
mehr zugunsten des Nordens verschieben, da dieser gegen-
wärtig 87 Prozent von den 19 000 Katechumenen aufweist.

Auch ein Vergleich mit der größten protestantischen Ver-
einigung Japans, der Christo-Ku, vermag schließlich
darzutun, daß die Stellung der katholischen Kirche verhält-
nismäßig erfreulich ist. Die Christo-Ku umfaßte nämlich

66



1948 mit ihren 129 102 Anhängern nur wenig mehr Mitglie-
der als die katholische Kirche (120 321) obwohl sie über
doppelt so viele Missionare und Missionshelfer (2017 gegen
1104) verfügte.

In den Statistiken sind naturgemäß verschiedene Ereig-
nisse und Tatsachen nicht enthalten, die ebenfalls für das'

Erstarken der japanischen Kirche sprechen. So wurden z. B.

— wie aus Berichten der «Tosei News» hervorgeht — vom
1. Januar bis zum 16. Dezember 1949 vierzehn Kirchen und
größere Kapellen eingeweiht, 14 Schulen (darunter die bei-
den Universitäten Okayama-Tokio und Nagoya) und drei
Studentenheime eröffnet oder bedeutend erweitert, und 12

Spitäler, Kinderheime, Wohlfahrtsheime und Wohlfahrtszen-
tren (darunter eine «Boys Town») gegründet. In der gleichen
Zeit kamen 85 Missionäre und 76 Schwestern nach Japan'
und sind 16 Klöster, Noviziate und sonstige Ordenshäuser
gegründet worden. Dabei handelt es sich lediglich um vor-
läufige und unvollständige Zahlen.

Es wäre auch noch darauf hinzuweisen, daß der einhei-
mische Klerus und die einheimischen Ordensberufe eine sehr
günstige Entwicklung zu verzeichnen haben (das Verhältnis
der Priester, Seminaristen und Ordensleute zu den Katholi-
ken ist heute 54:1, währenddem es im Vorkriegsdeutschland
nur 75:1 war) und daß das Apostolat unter den Intellektuel-
len große Fortschritte macht (von den 15 000 Katechumenen
des Jahres 1948 waren 1000 Studenten). Von größter Bedeu-

tung für den Katholizismus in Japan war besonders die
Franz-Xaver-Jubelfeier, an der etwa 870 000 Heiden teil-
genommen haben. Prinz Takamatsu, der Bruder des Kaisers,

und ein Vertreter der japanischen Regierung hielten dabei
bedeutende Reden und die größten Zeitungen, wie die «Nip-
pon Times» gedachten des Anlasses in Sondernummern.
Nichts zeigt besser, wie sehr sich die Stellung der einst so

gehaßten und verdächtigten Kirche im Laufe der letzten
Jahre gefestigt hat.

Das alles darf aber nicht über die Schwierigkeiten und
die noch riesengroße Aufgabe der Japanmission hinwegtäu-
sehen. Die katholische Kirche ist mit ihren 130 000 Mitglie-
dern unter den 80 Millionen Einwohnern noch immer die
«große Unbekannte» Japans. Als einzige Stadt hat Nagasaki
eine einigermaßen bedeutende Christengemeinde aufzuwei-
sen. Die wichtigsten Städte Tokio (6,7 Millionen Einwohner)
Yokohama (960 000 Einwohner) zählen bloß 12 463 0,18
Prozent) beziehungsweise 6020 0,6 Prozent) Katholiken.
Ferner ist zu bemerken, daß der Zuwachs an Katholiken und
Katechumenen von 1948 auf 1949 gegenüber der Periode
1947/48 bereits wieder leicht zurückgegangen ist. Und bei
aller Anerkennung der Erfolge der letzten Jahre muß doch
auch darauf hingewiesen werden, daß bis jetzt der Fort-
schritt der Kirche in der Periode von 1910 bis 1920 (wenig-
stens zahlenmäßig) noch nicht erreicht werden konnte. Die
Japanmission bedarf also auch fürderhin des größtmöglich-
sten Einsatzes der Kirche und des Gebetes der ganzen Chri-
stenheit. Mögen die Katholiken unseres Landes in ihre Gebete
besonders die erste Schweizermission in Japan einschließen,
die sich im Iwate-Ken der Diözese Sendai befindet und in
den nächsten Wochen von den Bethlehem-Missionären ganz
zur Betreuung übernommen wird. W. Hm.

Um «Ile st.-g/sillisclie Priesterhilfskasse
In der «Kirchenzeitung» (Nr. 44,1949) wurden Geschichte,

jetziger Stand und geplante Reform der Priesterhilfskasse
des Bistums St. Gallen (PHK.) von kompetenter Seite aus--
führlich dargelegt. Nachdem so eine weitere Öffentlichkeit
mit der st.-gallischen PHK. bekanntgemacht wurde, erscheint
es gerechtfertigt, auch eine andere Stellungnahme in dieser
gleichen Zeitschrift zu begründen.

Rein finanziell gesehen, erweist sich die PHK. als sehr
günstig. Bei einem Minimum von Prämieneinzahlungen rieh-
tet sie ein Maximum von Versicherungsleistungen aus. Ein
Priester mit 6000 Fr. Einkommen z. B. zahlt 120 Fr. Jahres-
prämie (ebensoviel zahlt die Kirchgemeinde), während die
Kasse ihm notfalls gegenwärtig bis 3800 Fr. jährlich aus-
zahlt. Jeder erhält das Notwendige, um einigermaßen recht
leben zu können. Jedenfalls bezieht ein pensionierter Geist-
licher in wenigen Jahren das vielfache dessen, was er einst
in Jahrzehnten einbezahlt hat. Wirklich eine vorteilhafte
Kasse.

Nun soll revidiert werden. Der gewöhnliche Menschenver-
stand würde vermuten, eine Revision wolle die Kasse finan-
ziell noch günstiger gestalten, d. h. die Prämien senken oder
die Leistungen steigern. Aber weit gefehlt! Die Reformvor-
schläge sehen vor, die Prämien massiv zu erhöhen, um volle
50 Prozent. Der Geistliche mit 6000 Fr. Einkommen müßte
statt bisher 120 Fr. nun 180 Fr. zahlen und ebensoviel auch
die Kirchgemeinde. Würden dadurch etwa die Kassaleistun-
gen erhöht? Gegenteils, diese würden ganz erheblich gesenkt,
nämlich vom jetzigen Maximum von 3800 Fr. auf 3000 Fr.
Da muß man sich doch fragen, worin denn der Vorteil einer
derartigen Reform bestehen mag? Die Revisionsfreunde
geben folgende Aufklärung: Gewiß werden die Prämien er-

höht und die Leistungen reduziert, dafür aber wird — zum
großen Vorteil der Kassamitglieder — die Rechtsnatur der
Kasse grundlegend verändert. Bisher war es eine Unterstüt-
zungskasse, jetzt soll es eine Versicherung werden. Damit
erhält das Kassamitglied einen strikten Rechtsanspruch auf
eine bestimmte Versicherungsleistung, wird gänzlich unab-
hängig vom persönlichen Gutdünken der Kassaorgane und
wird zudem von der bisherigen Restitutionspflicht befreit.

Diesen projektierten Fortschritt gilt es vor seiner Ver-
wirklichung doch noch etwas näher zu prüfen.

Versicherung statt Unterstützung. Die
jetzige PHK. hilft allen jenen, aber nur jenen, die der Hilfe
bedürftig sind. Jenen, die sich aus eigenen Mitteln erhalten
können, gibt sie nichts. Ein Geistlicher, der z. B. resigniert
und kein Gehalt mehr bezieht, muß also der Kasse gegenüber
erklären, daß er aus eigenen Mitteln nicht zu leben vermöge.
Das wird nun von den Reform-Gelüstigen als furchtbare
Verdemütigung hingestellt. Es sei ein unwürdiger Zustand,
daß ein Geistlicher über seine persönliche Finanzlage sich
äußern und erklären müsse, er besitze nicht genügend eige-
nes Vermögen. Wirklich? Ist das so schmachvoll? Es könnte
das sein, wenn feststehen würde, daß der Geistliche sein Ein-
kommen vertan hätte. Wird aber diese Armut nicht ein glän-
zendes Zeugnis sein für einen Priester, der, statt persönliche
Ersparnisse zu machen, alles erübrigte Geld seinen Armen
und guten Werken zukommen ließ? Darum darf ein Geist-
licher wohl, ohne sich irgendwie schämen zu müssen, bei sei-
ner Resignation erklären, daß er nichts besitze. Laut Statu-
ten hat er in diesem Fall einen sofortigen Anspruch auf
genügende Hilfe. Es ist also kein willkürlich und gnädig

67



gewährtes Almosen, sondern eine mit vollem Recht bean-
spruchte, von den Statuten garantierte Leistung der Kasse.

Was also ist dann der Vorteil der geplanten Versicherung?
Daß auch jene ihre Leistung erhalten, die sie in Rücksicht
auf ihre persönlichen Verhältnisse nicht brauchten. Also
sollen alle Geistlichen um 50 Prozent erhöhte Prämien ein-
zahlen und jenen, die es bitter notwendig brauchten, wird
die Kassaleistung um vielleicht 800 Fr. gekürzt, nur damit
auch jene etwas erhalten, die es nicht brauchen. Welch ein
Fortschritt! Typische Frucht der gegenwärtigen Versiehe-
rungsmanie und modernen Gleichmacherei. Aber, so wird
insistiert, man habe dann eben einen «Rechtsanspruch» auf
die Versicherungsleistung. Die gegenwärtigen Statuten
garantieren wörtlich einen «Anspruch». Was ist der Unter-
schied? Ich für mich möchte lieber einen «Anspruch» auf
3800 Fr. als einen «Rechtsanspruch» auf 3000 Fr.!

Der Vorteil der Neuerung liege vor allem auch darin, daß
man durch die strikte Versicherung unabhängig werde
von persönlichen Entscheidungen der Kassaorgane.
Automatisch komme jeder, ohne jegliche Erörterung seiner
Vermögensverhältnisse, in den vollen Genuß der Versiehe-
rung, wobei als besonderer Lockvogel brilliert: Bei Errei-
chung des 65. Altersjahres zahlt die Kasse jedem 3000 Fr.
jährlich aus. Doch das alles ist in Wirklichkeit reine Illusion.
Von höchster Stelle aus wurde unlängst erklärt, daß der
Priestermangel im Bistum St. Gallen katastrophale Formen
annehmen werde. Eine Auswirkung davon wird sein, daß die
65jährigen Geistlichen gar nicht resignieren können. Was
nützt dann der neue ausgeheckte Paragraph mit dem strik-
ten Recht, von 65 Jahren an 3000 Fr. zu erhalten, wenn es

nirgends ein Recht geben kann, mit 65 Jahren zu resignie-
ren? An diesem Fall wird deutlich, wie verkehrt es ist, die
ganz anders gearteten Verhältnisse der Geistlichen gleich-
zusetzen mit jenen z. B. der Lehrer, die auf zum voraus fest-
gesetztes Datum hin aus dem Dienst treten. Was bei den
Staatsangestellten und Lehrern sinnvoll sein mag, ist es
noch lange nicht bei den Geistlichen. Gottlob! Es zeugt
darum auch von sehr viel Unkenntnis der wahren Situation
(wenn auch zugleich von löblichem gutem Willen), wenn
etwa Laien entsetzt ausrufen, es sei doch furchtbar, daß
Dinge, die bei den Staatsangestellten schon längst selbstver-
ständlich seien, bei den Geistlichen immer noch nicht einge-
führt seien. Mit Recht sind sie nicht eingeführt und werden
es hoffentlich auch nicht

Die Restitutionspflicht. Nach den geltenden
Statuten muß nach dem Tod eines Geistlichen der Betrag,
den er aus der PHK. bezogen hat, bis auf eine Summe von
5000 Fr. zurückbezahlt werden. Die Neuerung rühmt sich,
mit diesem alten Zopf abzufahren. Der alte Zopf erweist sich
aber in Wirklichkeit bei den besonderen Verhältnissen des
Klerus als höchst vernünftig. Wir haben für keine Nachkom-
men zu sorgen. Es braucht niemand vom verstorbenen Geist-
liehen zu erben. Eventuelle finanzielle Pflichten der Pietät
kann der Geistliche schon zu Lebzeiten genügend regeln.
Wenn nun bei einem Geistlichen, der viele Jahre lang aus
der PHK. namhafte Beträge bezogen hat, nach seinem Ab-
leben noch einiges Geld sich vorfindet, soll dann nicht in
erster Linie die Kasse ihre Leistungen zurückerhalten, noch
bevor vielleicht weitentfernte Verwandte sich in das Erbe
teilen? Durch die Restitution bleibt das Geld in der «geist-
liehen Verwandtschaft», d. h. im Diözesanklerus. Die Resti-
tutionspflicht hilft mit, die heutigen niedrigen Prämien und
hohen Leistungen zu ermöglichen.

Von den Versicherungsgläubigen wird behauptet, nur eine
strikte Versicherung nach dem Verfahren der Kapitaldek-

kung, aufgebaut auf den exakten Berechnungen der Ver-
Sicherungsmathematiker biete für alle Zukunft g e n ü -

gende Sicherheit, während das jetzige System über
kurz oder lang fallieren werde. Dem gegenüber ist zu sagen :

Unsere immerhin schon hundertjährige Kasse gedeiht bis
zur Stunde vortrefflich. Sie hat anno 1948 20 000 Fr. vorge-
macht und ihr Fonds hat eine Million überschritten. Punkto
Sicherheit beweisen die vergangenen Jahrzehnte vor allem
zwei Dinge mit Sicherheit: Erstens, daß nichts unsicherer
ist als die Sicherheit des Kapitals und zweitens, daß nichts
unexakter ist als die exakten Berechnungen der Versiehe-
rungsmathematiker. Darum die periodisch notwendig wer-
denden Sanierungen der auf solch wissenschaftlichen Berech-
nungen aufgebauten staatlichen Pensionskassen.

Die Sicherheit unseres Klerus beruht auf viel soliderem
Fundament. Sie beruht darauf, daß etwa 300 Geistliche mit
einem jährlichen Einkommen von gut 1,5 Millionen sich vor
Gott und ihrem Gewissen verpflichtet fühlen, für ihre inva-
liden und alten Mitbrüder auf jeden Fall anständig zu sor-
gen, resp. dem Bischof in dieser Sorge zu helfen. Ja, alle in
der Pastoration stehenden Geistlichen wären, wenn es not-
wendig würde, bereit, auch erhöhte Prämien zu zahlen, wenn
sie wissen, daß damit nicht einfach Kapitalien für eine
höchst unsichere Zukunft aufgetürmt, sondern den nicht
mehr arbeitsfähigen Mitbrüdern zu einem finanziell sorgen-
freien Leben verholfen werden soll.

Diese Ausführungen — es gäbe noch andere, eigentlich
gewichtigere, geistige Gründe gegen eine strikte Versiehe-

rung des Klerus — sollen darlegen, daß unsere gegenwärtige
PHK. bestimmt nicht derart schlecht fundiert und organi-
siert ist, daß sie radikal geändert werden müßte. Gewiß soll
nicht übersehen werden, daß noch Etliches zu verbessern ist.
Aber Behebung mancher vorhandener Unzukömmlichkeiten
ist möglich, ohne das Kind mit dem Bad auszuschütten.

Viktor Schenker, Pfäfers

Aus der l'i'axis, für die ^Praxis
Anregungen zu den Exsequien

Zur Winterszeit konnte man schon hören: Die letzte Beer-
digung in der Gemeinde hat einer andern gerufen, weil eine
teilnehmende Person sich offensichtlich durch Erkältungs-
krankheit den Tod geholt. Darum sollten gefährdete Per-
sonen besser wegbleiben, zumal, wo es da und dort langwie-
rig zuzugehen pflegt. Amtierenden Geistlichen wäre zu raten,
je nach Witterung doch schneller voranzukommen, eventuell
mal übliche liturgische Gesänge zu unterlassen. Wer die
deutsch übersetzten Stellen schön liest, das «Vaterunser» und
das deutsche Schlußgebet eindrucksvoll und laut vorbetet,
wird immer einen rechten Eindruck hinterlassen, auch für
anwesende Andersgläubige. — Besser, als die deutsche Uber-
setzung von «carne induisti me», wird sich jene von «rever-
titur pulvis» machen. Man hat ja die Wahl.

Es ist schon aufgefallen, warum gerade in weniger hab-
liehen Gegenden Siebenter und Dreißigster gesondert gehal-
ten werden — mit vermehrten Kirchgemeindetaxen —, wäh-
rend anderwärts die beiden Gottesdienste zusammengefaßt
sind. Da meistens weder Siebenter noch Dreißigster passende
Bezeichnungen sind, wäre es ratsam, innert eines Monats
nach dem Tode nur noch e i n Sterbegedächtnis zu halten,
zum Unterschied vom Jahresgedächtnis oder der Jahrzeit.
Heilige Messen für Verstorbene können ja immerhin noch
beliebig gewünscht werden. Man hört auch auf dem Lande

68



von üblichen «Nachbargedächtnissen»; an und für sich

etwas Lobenswertes. Ein diktatorisches Stipendiensammeln
mit Unterschriftenbogen kann aber den Verdienstwert beein-

trächtigen und wenn gar wegen Verumständungen unlieb-
same Ausnahmen gemacht werden, wird die Sache erst recht
odiös. Darum konnten wir uns mit dem Brauch nie recht
befreunden. Heilige Ämter sind ja in Pfarreien genug zu hal-
ten, und sonstige, freiwillige Stipendienleistungen können
wertvoller werden.

Es wäre auch klüger, bei Gedächtnisgottesdiensten die

Anzahl der heiligen Messen nicht in Zeitungen zu veröffent-
liehen. Heute läßt man meistens Opfergänge bei Jahrzeiten
ausfallen, um nicht zu viele vom heiligen Opfergottesdienst
abzulenken. — Über die erste Jahrzeit hinaus wird in grö-
Bern Pfarreien aus guten Gründen heute kein Seelamt mehr
gehalten, sondern vom Tage.

Man lasse das Volk inne werden: Die Kirche will nicht
Augendienerei vor der Welt und nicht Ahnenkult — nicht
Menschendienst, sondern Gottesdienst, «um den Tod des

Herrn zu verkünden, bis er wiederkommt». Das heilige Meß-

opfer ist ja das Sterbegedächtnis Jesu Christi, das Gedächt-
nis der Gedächtnisse, der Gnadenquell aller unserer Leistun-
gen für die Verstorbenen.

Schon früher ist in der Kirchenzeitung sehr richtig gesagt
worden, daß wir Priester uns nicht in die «Presse-Dank-

sagungen» hineinziehen lassen sollen. Es ist nämlich noch
der Brauch aufgekommen, auch von auswärts erschienene
Priester zu nennen,^ wohl um damit zu renommieren. — Auch
die Ortsgeistlichkeit wird die obligaten Wendungen gerne
schenken. Es wäre gut, wenn die Pfarrämter das in ihren
Kirchenanzeigern mitteilen, oder auch durch gemeinsamen
Vermerk in der Lokalpresse mit Kirchenzettel. E.

heims im einstigen Hotel «Bahnhof» ist weitgehend sein Werk.
Um der jungen Gründung aus den Anfangsschwierigkeiten bes-
ser heraushelfen zu können, legte er unverdrossen Hand ans
Werk, so daß man den groß und stark gebauten Pfarrhelfer
bald bei Gartenarbeiten, bald beim Holzspalten und anderen
dem Betrieb des Jünglingsheims dienenden Arbeiten treffen
konnte. Für die jungen Leute war ihm kein Opfer zu groß;
für sich persönlich hingegen war er sehr anspruchslos. Sein
Schaffen hat nicht immer Anerkennung gefunden; aber es muß
— bei aller Hochachtung vor seiner Arbeit — doch auch zuge-
geben werden, daß es nicht immer leicht war, seine Art zu
verstehen, wie ja die mit viel Kraft geladenen, rastlos vor-
wärtsdrängenden Naturen selten ganz verstanden werden. Bei
Anlaß des silbernen Priesterjubiläums im Jahre 1927, zeigte es
sich aber doch bei der Festversammlung im dichtbesetzten
Saal zum «Hirschen», daß sein Name im Volke guten Klang
hatte.

Nach 18 Jahren eifriger Tätigkeit in Zug übernahm er 1928
die Pfarrei Menziken im Aargau, wo er in kurzer Zeit eine
volkstümliche Persönlichkeit wurde. Ab 1936 versah er das Amt
eines Kaplans in Frick, um dann nach vierzigjähriger, rastloser
Arbeit in der Seelsorge in den wohlverdienten Ruhestand zu
treten. Nach einem kurzen Aufenthalt in Zizers begab er sich
nach Locarno, wo er in der Casa San Carlo, einem Altersheim
mit beigefügter Pension, ein Plätzchen fand, das seinem
Wunsche entsprach. Der einst so tüchtige und leistungsfähige
Bergsteiger konnte es auch da nicht aushalten ohne Arbeit, und
so griff er tatkräftig ein zur Förderung der Oekonomie des
Hauses, indem er bald durch gute Ratschläge, bald durch eigene
Arbeit, besonders die Gartenkultur vorwärtsbrachte. Von den
Insassen des Hauses, vor allem den ehrw. Schwestern, war er
hochgeschätzt wegen seiner Frömmigkeit. «Don Guglielmo», wie
er im Hause hieß, der immer ein Frühaufsteher gewesen war,
stehe täglich um 3 Uhr, oft schon um 2 Uhr auf und bete
schon vor Tagesanbruch eine stattliche Reihe von Rosenkrän-
zen. Man verehrte ihn geradezu, und man muß die Trauer in
der Casa San Carlo gesehen haben, um ganz zu verstehen, wie
schmerzlich der Weggang dieses frommen Priesters empfunden
wurde. R. I. P. Dr. Joh. Kaiser.

Totentafel
H.H. Wilhelm Degener. Montag, den 16. Januar 1950,

wurde in Locarno die sterbliche Hülle des am 13. Januar nach
neunmonatiger Leidenszeit verstorbenen hochw. Hrn. Wilhelm
Degener zur geweihten Erde bestattet. Das gesungene Toten-
Offizium und das sehr feierliche Requiem wurden in der Kirche
St. Antonio, einer der vielen so schönen Tessiner Barockkirchen,
gehalten. Sein Grab fand Wilhelm Degener auf dem dieser
Kirche benachbarten Friedhofe.

Wilhelm Degener war von Geburt ein Westfale. In Huckharde
bei Dortmund wurde er am 6. November 1875 auf einem gro-
ßen Bauernhofe geboren. Als Erbe hatte er von seinen früh ver-
storbenen Eltern nicht nur eine außergewöhnlich starke Ge-
sundheit, sondern auch einen ebenso tiefreligösen Sinn mitbe-
kommen. Nach der Primarschule besuchte er das Gymnasium
der Missionare von Steyl, fand sich aber nachher selber nicht
zum Heidenmissionar berufen, sondern er wandte sich vorerst
in den Jahren 1896—1898 in Wien dem Studium der Philoso-
phie und der Naturwissenschaft zu. Hernach studierte er in
Innsbruck, sodann in Luzern und schließlich zwei Jahre in Rom
Theologie. Von Bischof Leonhard Haas wurde er 1902 zum Prie-
ster geweiht, worauf er während vier Jahren in Basel an der
Josephskirche als Vikar tätig war und sich besonders um die
Sammlung und Organisation der Jungmänner außergewöhnlich
bemühte. Noch heute ist in Basel das Andenken an den eifri-
gen Vikar und Präses nicht erloschen, nahmen doch vier ein-
stige Seelsorgebefohlene aus Basel an der Beerdigung teil.
Daß unter seinem Einfluß in der Pfarrei St. Joseph die Fron-
leichnamsprozession eingeführt wurde, verdient hier erwähnt zu
werden. Seit 1907 war er zwei Jahre lang Pfarrer in Grellingen
und nachher ein halbes Jahr lang Aushilfspriester im Aargau.

Im Jahre 1910 kam Wilhelm Degener als Pfarrhelfer nach
Zug, wo er die Schwarzmurerpfründe übernahm. Mit der ihm
eigenen Energie und Arbeitsfreude unternahm er vor allem die
Organisation der Jungmänner. Die Gründung des Jünglings-

Jürclienchronik
Persönliche Nachrichten

Päpstliche Auszeichnung
Papst Pius XII. hat H.H. Professor Dr. Albert

Mühlebach, Schulinspektor und Professor an der Luzer-
ner Kantonsschule, in Anerkennung seiner großen Verdienste
um den Luzerner Kantonalverband des Schweizerischen
Katholischen Frauenbundes, dem er während 25 Jahren als
geistlicher Berater vorsteht, und für seine wertvolle Tätig-
keit als Inspektor und Professor zum Päpstlichen Geheim-
kämmerer ernannt. Ergebenste Gratulation.

Diözese Basel:
H.H. Frans Blum, Pfarrer von St. Klara in Basel, wurde we-

gen seiner Verdienste um die Schweizer Kinderhilfsaktion in
Freiburg i. Br. zum Ehrenbürger dieser Stadt ernannt.

H.H. Ewclol/ HabermacTier, bisher Vikar in Flülili (Entle-
buch), wurde zum dortigen Pfarrer gewählt. — H.H. PawZ
B<?grensc7wcile)-, bisher Vikar in Kriegstetten, wurde als Pfar-
rer von Neuendorf (Solothurn) installiert.

Diösese St. Galten:
H.H. Josepli DwdZi, bisher Kaplan in Andwil, wurde als Pfar-

rer von Mosnang installiert.

Die neue St.-Michaels-Kirche in Basel

Hier wurde am 29. Januar die neue St.-Michaels-Kirche durch
den hochwürdigsten Bischof von Basel eingeweiht. Damit wurde
ein Gelübde erfüllt, das die Männer der Pfarrei von St. Klara
abgelegt haben, im Fall der Bewahrung von Stadt und Land
vor den Verwüstungen des Weltkrieges. Die neue Kirche im

69



Hirzbrunnenquartier ist die siebente katholische Kirche Basels
mit seinen nun 50 000 Katholiken. Erbauer der Kirche, die als
ein hervorragendes Werk geschildert wird, ist Architekt Baur
von Basel. An der Feier nahmen u. a. die Regierungsräte Dr.
Zschokke und Dr. Peter teil.

Z«nc7t:
Im Quartier Leimbach wurde am letzten Sonntag von S. G.

Mgr. Caminada eine neue kleine Kirche «Maria Hilf» einge-
segnet.

Kirchenamtlicher Anzeiger des Bistnms Basel

An die Pfarrämter und Rectores ecclesiae

der Diözese Basel

Die katholische Flüchtlingshilfe, die der Schweiz. Caritas-
zentrale von den Schweizer Bischöfen seit 1936 anvertraut
wurde, teilt uns mit, daß sie dringend auf Hilfe angewiesen
sei. Der Zuzug an Flüchtlingen, die wegen ihrer Glaubensüber-
zeugung und -betätigung aus den Oststaaten fliehen müssen,
hat nicht aufgehört; im Gegenteil, es ist zu erwarten, daß
er eher in der nächsten Zeit zunehmen wird, infolge der Ver-
schärfung der Verfolgungen. In der Schweiz befinden sich etwa
7000 katholische Flüchtlinge. Es ist ohne weiteres klar, daß die-
sen Flüchtlingen, die zum Teil alt, krank und arbeitslos sind,
nur das Notwendigste zum Lebensunterhalt gegeben werden
kann (Kleidung, Nahrung, Wohnung, Medikamente). Die Ko-
sten belaufen sich aber dennoch auf 400 000 bis 500 000 Fr. je
Jahr, neben der Hilfe von Seiten des Bundes.

Zu dieser Not der Flüchtlinge in der Schweiz kommt noch
die Not derjenigen in Deutschland, Österreich und Italien. Man
teilt uns mit, daß allein letztes Jahr 1,5 Millionen Flüchtlinge
in den beiden erstgenannten Ländern aufgenommen wurden
und daß täglich etwa 1000 neue Flüchtlinge dazu kommen. Die
H.H. Bischöfe dieser Länder ersuchen uns dringend um Mit-
hilfe, da sie die Hilfe an diese Notleidenden nicht mehr aus
eigener Kraft aufbringen können.

Der Hl. Vater, der immer wieder die Hilfe, welche die Schweiz
bis heute den Opfern des Krieges zuteil werden ließ, anerkennt,
bittet das Schweizervolk, in seiner Hilfstätigkeit nicht nach-
zulassen.

Aus diesem Grunde sehen wir uns veranlaßt, ja gezwungen,
für unsere Diözese ein Kirchenopfer anzuordnen. Dasselbe ist
am 19. Februar aufzunehmen. Sollte dieses Datum für einzelne
Pfarreien sich als unmöglich erweisen, bitten wir die Opfer
im Monat Mai einzuziehen. Wir bitten die H.H. Pfarrherren,
den Gläubigen diese Hilfe ganz besonders ans Herz zu legen,
handelt es sich dabei doch um den Beistand der Ärmsten der
Armen, die nicht nur alles verlassen mußten, sondern auch ihre
Heimat verloren haben. Die Hilfe, die wir diesen Unglücklichen
leisten, indem wir ihnen Unterkunft, Arbeit in der Schweiz
oder in andern Ländern verschaffen, ist ein Beitrag zum Auf-
bau einer besseren christlichen Welt.

Mit Gruß und Segen!
t Franziskus,
Bischof von Basel und Lugano

I Ü1

Ii Ii

V
Einem Teil der heutigen Ausgabe ist ein Prospektblatt
über «Die Kirchenheizung; mit Rapidor» von der Firma
Intertherm AG., Zürich, beigelegt, das wir der Aufmerk-
samkeit unserer geschätzten Leser empfehlen.

tt \« |
k- dJ

«Das geht mich nichts an ?»

Gedanken zur Fastnachtszeit

Wenn draußen auf dem Ozean ein Schiff in Seenot ist, dann
sendet es Hilferufe nach allen Richtungen aus: SOS. Das be-
deutet: «Safe our souls», auf Deutsch: «Rettet unser Leben!»

Heute spricht und schreibt alle Welt von Not und Gefahr
in Europa. Kaum einige hundert Kilometer von unseren Lan-
desgrenzen entfernt, bestehen menschenunwürdige Konzentra-
tionslager. Hunderttausende sind zu Sklaven erniedrigt. 11 Mil-
lionen Flüchtlinge aus Schlesien und anderen Staaten sind in
Städte und Dörfer Deutschlands verstaut. 28 000 Kinder aus
Griechenland rufen hinter dem Eisernen Vorhang umsonst nach
ihren Eltern. Kann jemand von uns sagen: das geht mich nichts
an? Vor 15 Jahren hat mancher gedacht, als die Kunde von
jenen gottlosen Machenschaften in Nachbarländern in unser
Land drang: Das geht mich nichts an! Jahrelang wurden Got-
tesgesetz und Naturgesetz von gewissenlosen Staatslenkern mit
Füßen getreten. Das Unheil nahm seinen Fortgang. Millionen
und aber Millionen sind hineingerissen worden, mit den Schul-
digen immer neue Hunderttausende von Unschuldigen. «Das
geht mich nichts an»?

Warum wir mitten in der Fastnachtszeit an solche düstere
Dinge erinnern? Der Leser möge uns nicht falsch verstehen.
Wir sind durchaus nicht gegen Fröhlichkeit und echte, edle
Freuden. Auch die Religion ist nicht Freudenverderberin, son-
dem Freudenbringerin. Ungezählte Male steht im Buch der
Bücher das Wort «Freude», «Frohsinn», «freuet euch», «jauch-
zet», «singet» usw. Dennoch ist es dringend nötig, daß alle
Weitsichtigen, Familien und Einzelpersonen, Private und Be-
amte, zum Rechten sehen, damit nicht, getarnt durch harmlos
scheinende Lustbarkeit unsere Jugend in das Geleise der Sit-
tenverderbnis hineingerissen wird.

«Eine Freude in Ehren wird niemand verwehren!» Ja, aber
die Freude muß wirklich in Ehren sein. Drohende Sittenverderb-
nis, Sündengefahr, Verführung sind niemals «Freuden in Ehren».

Hunderttausende armer Menschen in unseren Nachbarlän-
dem hungern und frieren, wohnen in Kellern oder schauen als
Heimatlose einer verzweifelten Zukunft entgegen Wäre es

zu verantworten, in diesen Tagen verschwenderisch mit Gottes
Gaben umzugehen und beim Überborden sinnlicher und ge-
fährlicher Belustigungen zu denken: «Das geht mich nichts an»?
Bekanntlich sind in der Schweiz die jährlichen Ehescheidungen
auf rund 4000 gestiegen. Weitsichtige Männer weisen darauf
hin, daß Familienzerwürfnisse sehr oft angefangen haben bei
tollen Freinächten, verdunkelten Sälen usw. Wie sagte jener
Auslandschweizer kurz vor seinem Tode: «Mein ganzes Leben
war verpfuscht wegen einer Verführerin in jener Fastnacht!»

Lieber Leser! Wo immer du an diesen Tagen Verführungen
am Werke siehst, und Gefahren, die man der heranwachsen-
den Jugend und überhaupt den Mitmenschen bereitet, da tue
deine Pflicht, protestiere, mach Anzeige am rieh-
tigen Ort! Es geht um die Fundamente des Schweizerhauses.
Es geht um die Zukunft eines gesunden Geschlechtes.

Der protestantische Arzt. Dr. Hoppeler, Zürich, hat geschrie-
ben: «Du, junger Mensch, mußt dein zukünftiges Familienglück
erringen und erkämpfen. Und wenn gewisse Sachen dir sittliche
Schwierigkeiten bereiten, dann mußt du sie fliehen!»
Er muntert die jungen Leute auf: «Nehmt Gott zum Bundes-
genossen!»

Und wir könnten zusehen, wie man Sündengefahren
schafft? Und denken: «Das geht mich nichts an»?

Es geht uns alle an!
Dr. Kopp, bischöflicher Kommissar, Sursee.

Strebsamer, zuverlässiger Mann, 35
Jahre alt, der schon mehrere Jahre
als Meßmer gedient hat, sucht wie-
der eine Stelle als

Meßmer
wo aber eine einfache Familien-
existenz möglich ist. Geboten werden
gute Berufskenntnisse, pünktliche
und zuverlässige Dienstleistung.
Offerten sind zu richten unt. Chiffre
Nr. 2333 an die Schweiz. Kirchen-
zeitung, Luzern.

Für Lieferung von Bodenplatten, Stufen,

Natursteinen
Altäre, Kommnnionbänke,
Taufsteine,
Weihwassersteine,

aller Art für Rohbau und Inschrilifafeln, Reparatu-
Innenausbau v. Kirchen, wie : ren, Abänderungen,

Auffrischen von Polituren
empfehlen sich

CUENI & CIE. AG., LAUFEN

St. Nikolaus
Holzstatue, lebensgroß, aus
Privat zu verkaufen.

Anfragen an OFA 7329 Z an
Orell - Füßli - Annoncen, Zü-
rieh 22.

70



Paramente
GelegenheitsYerkaiif
Wir geben einzelne Artikel zu stark reduzierten Preisen ab.

1 Pluviale, schwarz, modern Fr. 260.—
1 Goldstola mit reicher Handstickerei Fr. 190.—
1 Stola weiß, reich Fr. 135.—
1 Stola weiß, reich Fr. 135.—
1 Stola weiß, handgestickt Fr. 190.—
1 Stola weiß, reich, handgestickt Fr. 120 —
1 Stola, weiß, reich Fr. 115.—

Alles moderne Dessins.
1 Casel röm. Form, weiß, modern Fr. 140.—
1 Casel got. Form, grün, reich, modern Fr. 290.—
1 Casel got. Form, grün, reich Fr. 190.—
1 Casel got. Form, weiß, modern Fr. 225.—
1 Casel got. Form, violett, modern Fr. 225.—
1 Casel got. Form, grün, modern Fr. 225.—
1 Casel got. Form, schwarz, modern Fr. 195.—
1 Casel got. Form, schwarz, modern Fr. 170.—
1 Casel röm. Form, violett, modern Fr. 185.—

Turmuhrenlabrik
J.G.Baer, Sumiswald
Gegründet 1826 Telephon (034) 415 38

Das Vertrauenshaus für beste Qualität und gediegene Gestaltung

Komplette Neuanlagen

Umbau aller Systeme auf

elektr. autom. Gewichtsaufzug

Zifferblätter

Hammerwerke

Fachmännische Beratung und

Offerten kostenlos.

(Verkauf direkt durch die Fabrik, ohne

allgemeine Vertretung)

Sanktissimum-Vorsteller — Primizkissen.

KUBER & CH., WIL9

Insci-at-Aiiiialime •**»

Katholische, einfache

Tochter
gesetzten Alters, sucht Stelle auf
Mitte April, zur Mithilfe in
Pfarrhaus auf dem Lande.
Offerten sind zu richten unter
Chiffre 2334 an die Schweiz. Kir-
chenzeitung.

Feuchtes Mauerwerk?
Wir beheben jede Art von
Feuchtigkeit mit aller Ga-
rantie.
K. A. STBÄSSLE, Spezialge-
schäft f. Mauerentfeuchtung:,
St. Gallen - Hanptpostfach,

Tel. (071) 3 10 95

Meßweine
sowie Tisch-u.Flaschenweine

beziehen Sie vorteilhaft
von der vereidigten, altbekannten
Vertrauensfirma

Fuchs & Co., Zug
Telephon (042)4 00 41

1950
DAS NEUE

pjMmtffr

PUSTET-ßREVI ERE E1ABEN

WELTRUF

J. STR AS S LE LUZERN
KIRCHENBEDÂRF ^HOFKSRCKE M

^irdicnfcnftcr
Botfenftet

und

zu iesfeAenden Fenstern

aus 5cÄmiec?eefsea durcÄ die SpeziaZ/irma

1EYEB-BUBB1 & Cie. AO.
Kassen-urari .EïsenAaa • IjUXERN Konma/tsfr. 20 - JeZ. 2JS74

ÄRÄCD6NT6
FRÄGFGLv.CO.
ST.GÄLLGN T6L.27891

Wieder lieferbar:
Braun, Joseph: Das christliche Altargerät in seinem Sein

und in seiner Entwicklung. Mit 610 Abbildungen auf
149 Tafeln und im Text. 704 Seiten Text. Gr. 8°.

Halbleinen Fr. 79.80
Guardini, Romano: Besinnung vor der Feier der heiligen

Messe. 4., durchgesehene Auflage. Beide Teile in 1 Bd.
292 Seiten. Halbleinen Fr. 12.—

Guardini, Romano: Das Jahr des Herrn. Ein Betrach-
tungsbuch. 214 S. Halbleinen Fr. 6.80

Guardini, Romano: Vom Leben des Glaubens. 3. Auflage.
157 3. Halbleinen Fr. 7.50

Guardini, Romano: Freiheit, Gnade, Schicksal. Drei Ka-
pitel zur Deutung des Daseins. 2. Auflage. 320 Seiten.

Leinen Fr. 13.40

* * *
Diekamp, Franz: Katholische Dogmatik. Bd. 1. 10./11.

Auflage. 1950. 371 Seiten. Halbleinen Fr. 15.30
Karrer, Otto: Das Religiöse in der Menschheit und das

Christentum. 4. Auflage. 1949. 311 Seiten. Leinen Fr. 9.70

Buchhandlung Räber & Cie., Luzern

71



Seit über 40 Jahren
Priesterkleider
Verlangen Sie bitte unverbindlich Muster
und Offerten

ROBERT ROOS, LUZERN
Riegelhaus bei der Hofkirchenstiege. Tel. (041) 2 03 88

HP
RUDOLF SUESS I Kunstglaserei Zürich 6

WerksiaiU-Langackerstraße 65 Telephon 6 08 7Ç
Verlangen Sie unverbindlich Offerten und Vorschläge

Holzwarm - Hansbock
beseitigt radikal mit Garantie in Kirchenorgeln,
Holzstatuen, Kirchenstühlen, Dachstöcken usw. —
Langjährige Referenzen.

W.Christen, Schädlingsbekämpfung, Schloßgasse 11,

Zürich 3, Telefon (051) 33 68 07.

Elektrische

=t> Patent
Bekannt größte Erfahrung
Unübertreffliche Betriebssicherheit

Joli. Ulliff Ingenieur
Telephon (045) 5 45 20

Triengci»

Ausgeführte Anlagen : Kathedralen Chur, St. Gallen, Einsiedeln,
Mariastein, Lausanne, St-Pierre Genf,
Hofkirche Luzern, Basler Münster, Ber-
ner Münster (schwerste Glocke der
Schweiz, 13 000 kg), Dom Mailand usw.

Mit IKHA Internat, kath. Vereinigung
für Reise und Verkehr,

eingetragener Verein in Vaduz (Fürstentum Liechtenstein), Gene-

ralsekretariat in Luzern, kann man jederzeit ins Ausland reisen.

Prospekte durch Anmeldestelle Centralbahnplätz 3, Basel.

Atelier für kirchliche Kunst
A. BLANK VORM. MARMON <S BLANK

WIL (SO) Tel. (073) 6 10 62

Ausführung von Altären, Statuen u. kunstgewerblichen
Arbeiten für Kirchen, Kapellen u. das christliche Heim. Re-
stauration alter Schnitzwerke u. Gemälde. Diebessichere
Tabernakeleinbauten. Kunstgewerbliche Holzgrabzeichen

St.-Anna-Schwester

kann man werden:

a) durch eine dreijährige Kandidatur und Ab-
solvierung der Pflegerinnenschule nach Vor-
schrift vom Roten Kreuz, oder

b) durch Mitarbeit auf den verschiedensten Po-
sten in der Gemeinschaft des St.-Anna-Vereins.

Prospekte sendet das Mutterhaus, Luzern

o::

Kirchengoldschmied

Mattstr. 6 - Tel. 61523

empfiehlt Ihnen seine anerkannt
gute Spez i a I-We r kstä tt e für
KI rch e n g e r ä te. - Gegr. 1840

Lerne die kirchliche Weltsprache!
Leichtfaßliehes, lateinisch-deutsches Wörterbüchlein zur
Erlernung der am häufigsten wiederkehrenden Wörter der
liturgischen Texte, für Jugend, Kirchenchor und Volk,
zusammengestellt von Joh. Weder, Pfarrer. 16 S. Format
15/22 cm. Mit festem Umschlag einzeln 60 Rp., ab 20 Stück
50 Rp., ab 100 Stück 40. — Ausgabe mit dünnem Umschlag
je 5 Rappen billiger.

Verlag kath. Pfarramt Wittenbach (SG).

Gehrockanzüge, dreiteilig
Beste reinwollene Stoffe, sorgfältige
Verarbeitung mit Anprobe
In Maßkonfektion ab Fr. 295.—
In Feinmaß ab Fr. 390.—

soo^

S Koos

Spezialgeschäft für Priesterkleider

ROBERT ROOS, LUZERN
Riegelhaus bei der Hofkirchenstiege. Tel. (041) 2 03 88

72


	

