
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 117 (1949)

Heft: 19

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KHWEIZERIKHE

KIRCHEN-ZEITUNO
Redaktion: Mgr. Dr. VIKTOR v. ERNST, Kan., Prof, theol., St. Leodegarstraße 9, Luzern. - Tel. 2 02 87

Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof. theol., Adligenswilerstraße 8, Luzern - Tel. 2 65 93

Verlag und Expedition: Räber & Cie., Buehdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstr. 7—9, Telephon 27422. — Abonnementspreise:
bei der Expedition bestellt jährlich 13 Fr., halbjährlich 6 Fr. 70 (Postkonto VII128). Postabonnemente 50 Rp. Zuschlag. Für das Ausland
kommt das Auslandporto hinzu. Einzelnummer 30 Rp. — Erscheint am Donnerstag. — Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder
deren Raum 14 Rp. — Schluß der Inseratenannahme Montag morgens. Jeder Offerte sind zur Weiterleitung 20 Rp. in Marken beizulegen.

Luzern, IS. Hai 1949 119. Jahrgang • \r. 19
Inhaltsverzeichnis: Die sei. Johanna de Lestonnac (1555—1640) — Dem 9. Schweizerischen Katholikentag entgegen — Glaubensprobleme,:—

«Heilige Stunde» — Das Offertorium der Totenmesse — Aus der Praxis für die Praxis — Pax Christi — Totentafel — Kirchen-
amtlicher Anzeiger des Bistums Basel — Unio Cleri pro Missionibus — Priesterhilfe — Das übel an der Wurzel erfaßt —
Rezensionen

Die sei.Johanna de Lestonnac (1555-1640)
Zu Ihrer Heiligsprechung am 15. Hai 1949

Der äußere Lebensweg der Seligen hat eine gewisse Ähn-
lichkeit mit dem der hl. Franziska von Chantal, die ihre Zeit-
genossin war, die sie alber nie persönlich kennenlernte. Beide
Frauen waren aus adeligen Familien und haben in allen Le-
bensumständen sich zu heiligen gesucht: als heranwachsende
Jungfrauen, als treue Gattinnen und Mütter, als leidgeprüfte
Witwen und schließlich als Schwestern und Gründerinnen im
Heiligtum des Klosters.

Glänzende Titel waren der Seligen schon in die Wiege gelegt
oder vom Leben geschenkt worden. So liest man auf dem Titel-
blatt ihrer Lebensbeschreibung: «Baronin von Montferrand-
Landiras, Nichte von Montaigne, Gründerin des Ordens der
Töchter Unserer Lieben Frau» (oder «Gesellschaft U. L.
Frau»). Sie sollte aber nicht bloß den Adel ihrer Geburt und
ihrer Beziehungen, sondern auch den Geistesadel ihres On-
kels Michel Montaigne, des Philosophen und Verfassers der
«Essais», überbieten' durch den «höchsten Adel», wie Pascal
ihn nennt, den Adel der vollkommenen Liebe zu Gott, dem
höchsten Gut, und zu seinen Geschöpfen und Kindern. Geboren
im Todesjahr des hl. Ignatius von Loyola (1556), sollte sie
für die weibliche Jugend ähnliches leisten wie jener für die
männliche. Zunächst schien aber nichts auf eine solche Ent-
Wicklung ihres Lebens hinzudeuten. Im Gegenteil, ihre Mutter
(Jeanne de Montaigne) hing insgeheim dem Kalvinismus an
und suchte auch ihre sechs Kinder in diesem Sinne zu beein-
flussen. Die Selige betrachtete es später als eine ganz beson-
dere Gnade Gottes und als ein Zeichen des Schutzes der Got-
tesmutter, daß sie, obwohl sonst in allem ihrer Mutter ge-
horsam, sich beharrlich und hartnäckig den Versuchen wider-
setzte, sie zur Annahme der häretischen Lehre zu veranlassen.
Das verriet wohl eine außergewöhnliche Geistes- und Willens-
stärke in diesem Mädchen, aber eine gewisse, damit notwen-
dig gegebene «Unaufrichtigkeit» ihrer Mutter gegenüber
machte sich die Selige in ihrem ganzen späteren Leben in der
Feinheit ihres Gewissens zum Vorwurf. Im übrigen erklärt
der geistreiche Montaigne von seiner heranwachsenden
Nichte: «Es ist schwer zu sagen, ob bei meiner Nichte die
Schönheit des Leibes oder die der Seele größer sei ; man kann
aber in Wahrheit behaupten, daß die Natur in ihr ein Meister-
werk geschaffen hat, indem sie eine schöne Seele mit einem

adeligen Leibe vereinte und damit eine Prinzessin in einem
herrlichen Palaste unterbrachte.» — Die Selige erklärte spä-
ter, sie sei von ihrer Kindheit an unter dem besonderen Schutz
Mariens gestanden. Anderseits neigte sich Gott in hohen Ge-

betsgnaden zu dem Mädchen herab und ließ es einmal die
Worte vernehmen: «Hab acht, meine Tochter, daß du das

heilige Feuer nie erlöschen lassest, das ich in deinem Her-
zen entzündet habe und das dich mit solchem Eifer zu mei-
nem Dienste treibt.»

Worin bestand für sie dieser «Dienst Gottes»? Ihre per-
sönliche Neigung ging zum Kloster hin, zumal man damals
diesseits und jenseits der Pyrenäen viel von der Klosterreform
der hl. Theresia von Avila sprach. Auf den Vorschlag und
Wunsch ihres Vaters verheiratete sie sich aber im Alter von
17 Jahren (1573) mit dem Baron von Montferrand, der wie sie
selbst in Bordeaux geboren war. Dreimal jedoch wurde in der
jungen Ehe die Wiege eines geliebten Kindes zu dessen Sarg,
bis Gott ihr schließlich doch noch fünf lebende Kinder
schenkte. Nach 23jähriger, glücklicher Ehe verlor sie ihren
Mann und fast gleichzeitig auch ihren ältesten Sohn, von da
an führte sie wieder ihren früheren Namen «Madame de Le-
stonnac». Wie andere heilige Witwen widmete sie nun die Zeit,
die ihr die Sorge für ihre Kinder übrigließ, ganz dem Gebet
und guten Werken. Sie untersagte sich alle Besuche und Ge-

Seilschaften, und man sah sie nur in Kerkern und Spitälern,
um dem Elend jeder Art nach Kräften abzuhelfen. «Ganz ein-
fach gekleidet», so schildert sie einer ihrer Biographen, «ohne
andern Schmuck, als den ihrer Bescheidenheit, suchte sie un-
ter einem einfachen Äußeren einen unverlierbaren Zug der
Größe und einen Reiz der Anmut zu verbergen, den sie noch
in ihrem 44. Lebensjahr an sich trug.» Eine besondere .Fügung
der Vorsehung war es wohl, daß Mme. de Lestonnac den Or-
den der Annunziaten kennenlernte, den die sei. Johanna de
Valois Anno 1501 gegründet hatte, die unglückliche Tochter
Ludwigs XI. und die verstorbene Frau Ludwigs XII. Es war
der erste ganz der Verehrung Mariens geweihte Orden in der
Kirche, der auch seinen Namen nahm vom Geheimnis, das die
wunderbaren Beziehungen Mariens zum göttlichen Erlöser
und zu den Erlösten in sich schließt. In diesen Orden traten
zwei der Töchter von Mme. de Lestonnac ein. Gerne wäre die

217



Dem 9. Schweizerischen
Katholikentag entgegen
(Mitget.) Die ordentliche Frühjahrssitzung des Zentralvor-

Standes SKVV. fand unter dem Vorsitz von Nationalrat Otto
Studer am 4. Mai in Luzern statt. Sie befaßte sich zunächst
eingehend mit der geistigen und organisatorischen Vorberei-
tung des 9. Schweizerischen Katholikentages vom 4. Septem-
ber und beschloß, in den Mittelpunkt dieser großen Kund-
gebung der Schweizer Katholiken das hochfeierliche Pontifikal-
amt zu stellen, nach dessen Feier der Heilige Vater, Papst
Pius XII., eine Botschaft an das katholische Schweizervolk
durch Radio Vaticana richten wird. Nähere Angaben über das
wohlvorbereitete Programm des Katholikentages werden spä-
ter durch die Presse veröffentlicht werden.

Eingehend befaßte sich sodann der Zentralvorstand mit
einer heftigen Pressepolemik in Radiofragen und be-
sprach die dringlichen Aufgaben der Schweizer Katholiken
in dieser wichtigen Sparte des christlichen Kulturschaffens.

Die Vorbereitung des Heiligen Jahres 1950 ist für
die Schweiz dem SKVV. übertragen worden, dessen Direkto-
rium zugleich das Nationalkomitee für die Durchführung von
Pilgerfahrten nach Rom im Heiligen Jahre 1950 bildet. Der
Volksverein hat bereits umfangreiche Vorarbeiten getroffen,
um sowohl für die deutschsprachige wie auch für die franzö-
sischsprechende und für die Südschweiz eine große Anzahl von
Rompilgerfahrten durchzuführen, die den Vorschriften des va-
tikanischen Zentralkomitees und auch den Wünschen des
Schweizerischen Episkopates entsprechen.

Der Jahresbericht 1948/49 wies auf die Fülle von
Kleinarbeiten hin, die durch die Leitung des Volksvereins und
sein Generalsekretariat auf allen Gebieten des religiös-kul-
turellen Lebens geleistet wird. Ein Bericht über den Stand
der Inländischen Mission, dargeboten von Domherr
Franz Schnyder, zeigte, wie segensreich diese dem Volks-
verein angegliederte größte Hilfsinstitution der Schweizer
Katholiken arbeitet. Eine rege Dikussion über die wichtige
Kulturaufgabe und Aktionen der Schweizer Katholiken
legte Zeugnis ab vom lebendigen Interesse der Mitglieder des
Zentralvorstandes aus allen Kreisen der Schweiz. Der hoch-
würdigste Bischof von Basel, Mgr. Dr. Franziskus von
Streng, der als Protektor des SKVV. der Sitzung beiwohnte,
nahm regen Anteil an den Beratungen und Vorschlägen zur
intensiven Weiterarbeit im Sinne der Ziele und Aufgaben des
Volksvereins. Die sehr gut besuchte Konferenz zeigte aufs
neue, welch große und entscheidende Anforderungen von den
Schweizer Katholiken auf den verschiedensten Gebieten des
modernen Lebens erfüllt werden müssen. -r.

Mutter ihnen gefolgt, aber der Orden hatte damals schon viel
von seiner ersten Strenge verloren und nahm zudem nur Jung-
frauen auf. So entschloß sich Mme. de Lestonnac, bei den re-
formierten Zisterzienserinnen einzutreten, die nach dem er-
sten Kloster der Reform- der Abtei Feuillans, auch Feuillan-
tinnen genannt werden. Doch auch diesem Sterben ging gleich-
sam eine Todesnot voraus, ähnlich wie jene, von der die hl.
Theresia von Avila in ihrer Selbstbiographie meint: «Ich
glaube nicht, daß mir die letzte Stunde grausamere Qualen
bringen kann Da meine Liebe zu Gott nicht stark genug
war, offenbarte sich die Liebe zu meiner Familie inniger denn
je.» Dabei verließ die sei. Lestonnac, menschlich gesehen,
mehr als die hl. Theresia, denn sie verließ vier eigene Kinder.
Doch dieses schmerzliche Opfer wollte jener von ihr, der sie
einmal zur Mutter einer Ordensfamilie machen wollte und
der selbst erklärt hatte: ,Wer seine Familie mehr liebe als
Ihn, sei Seiner nicht wert.' Vielleicht noch schlimmer aber
war für die Selige, daß ihr großes Opfer umsonst gebracht
schien, denn ihre Gesundheit hielt den Strengheiten nicht
stand, und sie mußte das Kloster nach 10 Monaten wieder
verlassen. Gott tröstete sie aber in einem Gesicht, wodurch

er sie verstehen ließ, sie werde Mutter vieler geistiger Töchter
werden, deren Vorbild die seligste Jungfrau sein werde; zu-
gleich war ihr, als öffne sich vor ihren Augen die Hölle und als
riefen ungezählte, von der Hölle bedrohte Seelen um ihre Hilfe.

Die Selige widmete sich nun wieder Werken der Nächsten-
liebe, auch der Pflege der Pestkranken, aber alles dies genügte
ihr nicht. Sie fühlte sich von Gott zu einer anderen Aufgabe
berufen, die sie noch nicht klar bezeichnen konnte, die aber
darauf abzielte, die weibliche Jugend vor den Verheerungen
der Irrlehre zu schützen. Sie beriet sich mit mehreren Jesuiten
im Kolleg von Bordeaux, darunter auch mit ihrem leiblichen
Bruder. Alle jedoch erklärten ihr, sie müsse fortfahren, in der
Welt Gutes zu tun. Das Werkzeug für die Verwirklichung der
Pläne Gottes war ein anderer Jesuitenpater, Jean de Bordes
(1559—1620), dem der Herr einmal bei der heiligen Messe —
ebenso wie zu gleicher Zeit auch dem P. Raymond SJ. — seinen
Wunsch nach Errichtung eines Frauenordens für die Erzie-
hung der weiblichen Jugend mitteilte. Es würde zu weit füh-
ren, all die Schritte aufzuzählen, die noch notwendig waren,
bis die «Gesellschaft der Töchter U. L. Frau», zunächst vom
Erzbischof von Bordeaux und dann im Jahre 1607 von Papst
Paul V. bestätigt wurde. Wie sehr ein solcher Orden dem
Bedürfnis und den Notwendigkeiten der damaligen Zeit ent-
gegenkam, geht schon daraus hervor, daß ungefähr gleich-
zeitig mehrere ähnliche Frauenkongregationen ins Leben
traten. So wurden im Jahre 1600 die von der hl. Angela
Merici im Jahre 1535 gegründeten Ursulinen nach Frank-
reich verpflanzt; im Jahre 1606 entstand «die Gesellschaft
der hl. Ursula» von Dôle durch die sei. Anna de Xaintonge;
im Jahre 1600 hatte der hl. Pierre Fourier zusammen mit
der seligen Alix Leclerc in Lothringen die «Kongregation
U. L. Frau» gegründet, die 1615 von Paul V. bestätigt wurde.
— Von 1608 bis 1622 war nun Mutter de Lestonnac die Ge-

setzgeberin und Vorsteherin des neuen Ordens. Selbstver-
ständlich fehlte es nicht an Schwierigkeiten und Anfeindun-
gen aller Art. Da waren zunächst die bösen Zungen solcher,
die alles besser zu wissen glaubten und die behaupteten, die

Selige sei aus dem ersten Kloster aus verletztem Stolze aus-
getreten und wolle nun ihre Herrschsucht über die weib-
liehe Jugend und deren Familien ausüben. Empfindlicher
traf vielleicht die Mutter der Umstand, daß ihr eigener Sohn,
der nunmehr verheiratete Baron de Montferrand-Landiras,
ihren Eintritt in einen Orden offen mißbilligte. Dazu kamen
die öfteren Versuche von Bischöfen, den neuen Orden mit
jenem der Ursulinen zu verschmelzen, sowie die mit der Neu-
gründung der Häuser verbundenen Entbehrungen, Schwierig-
keiten, Enttäuschungen. Solche Erfahrungen ließen die Se-

lige einmal offen erklären: «Ich kenne die Menschen zu gut,
um nicht zu wissen, daß die Unbeständigkeit in ihrer Natur
liegt und daß die Selbstsucht der erste Beweggrund ihrer
Handlungen ist.» Dem gegenüber hielt sie fest: «Jesus und
Maria nachleben, das ist die beste Art, um ihnen Liebe zu
verschaffen.» — Im Jahre 1620 traten mit päpstlicher
Dispens Magdalena und Martha de Montferrand, zwei leib-
liehe Töchter der Seligen, aus dem Annunziatenorden in je-
nen ihrer leiblichen Mutter über, und bald schon wollte man
in ihnen voraussichtliche Nachfolgerinnen der Gründerin
sehen. Doch beide starben vor ihrer Mutter, wie wenn Gott
zeigen wollte, daß er niemanden nötig hat, und daß er sich
den Ausgang und Erfolg vorbehält, auch wenn er unsere Be-

mühungen will.
Auf die Selige aber wartete nun eine jener ganz großen

Leiden und Läuterungen, die besondere Berufungen zu be-

gleiten pflegen und wodurch der letzte Rest von Selbstsucht
und Eigenliebe gleichsam ausgebrannt und auch die verbor-

218



gensten Seelenkräfte ganz in den Dienst der vollkommenen
Hinopferung aus Gottesliebe gestellt werden sollen. Im Jahre
1622 wurde zur Verwunderung der meisten nicht mehr Mme.
de Lestonnac, sondern eine bisher kaum bekannte Schwester,
Blanche Hervé, als Oberin gewählt. Diese, verärgert darüber,
daß sie im Orden nichts zu sagen hatte, wußte zunächst den

eifersüchtig auf seine Autorität bedachten Erzbischof gegen
die Gründerin einzunehmen, die ja tatsächlich ihr Institut
am liebsten unmittelbar dem Hl. Stuhl unterstellt gesehen
hätte. Dann, infolge der offensichtlichen Ungnade des Erz-
bischofs gegen Mme. de Lestonnac zur Oberin gewählt, be-
handelte Blanche Hervé die Gründerin des Institutes mit
einer Gehässigkeit und Verachtung, die nur durch die ver-
borgenen Absichten Gottes und durch den Einfluß des bösen
Feindes einigermaßen verständlich wird. Sie verbot ihr z. B.
jede mündliche oder schriftliche Verbindung mit den übrigen
Schwestern, verbot den Schwestern, sie zu grüßen, und stellte
eine lange Liste von angeblichen Fehlern der «Johanna de
Landiras» zusammen, die sie öffentlich im Speisesaal vor-
lesen ließ. Gewiß nahm die Ordensgemeinschaft zum großen
Teil für das Opfer des Hasses Partei, aber die Selige suchte
sie zu beruhigen: «Wenn ich auch der Fehler nicht schuldig
bin, deren man mich anklagt, so habe ich genug andere be-

gangen, um mich noch für zu gut behandelt zu betrachten.»
Blanche Hervé ging so weit, daß sie schließlich erklärte:
«Wir werden ein Stehreiben des Papstes erlangen, um Ihnen
den Schleier zu nehmen, den zu tragen Sie so unwürdig sind.
Und Sie werden nach Landiras zurückkehren und dort die
Schweine hüten.» — Diese Lage dauerte für die Selige un-
gefähr drei Jahre. Am Feste des hl. Stephanus 1624 aber,
drei Monate vor Ablauf der Amtszeit der Oberin, ereignete
sich etwas Merkwürdiges: Die Oberin Blanche Plervé kniete
vor Mme. de Lestonnac nieder und bat sie um Verzeihung
wegen ihres Verhaltens. So hatte noch einmal die Liebe einer
Heiligen den Haß besiegt. Die Selige hatte zwar in den fol-
genden Jahren nie mehr den Titel der Oberin, aber ihr mora-
lisches Ansehen, durch die schwere Prüfung und ihre offen-
sichtlich heroische Tugend noch gewachsen, machte sie doch
zum tatsächlichen Mittelpunkt ihrer Kongregation. Sie hatte
sich im Leiden nicht weniger stark gezeigt als vorher im
Unternehmungsgeist und im Handeln, immer' stark durch
«die Liebe, die sich nicht erbittern läßt, die nicht ihren
Vorteil sucht, die alles erträgt und alles duldet» (Vgl.
1. Kor. 13), oder wenn wir die Seelengröße der Seligen mit
einigen ihrer eigenen Worte und Grundsätze ausdrücken
wollen: «Immer die Größe Gottes und unsere eigene Niedrig-
keit vor Augen behalten, das erhält uns in der Demut. •—
Die schwächsten Werkzeuge sind in der Hand Gottes die
geeignetsten. — Je mehr wir der Welt erstorben sind, desto
mehr sind wir geeignet für das Heil der Seelen. — Die beste
aller Übungen ist die Selbstüberwindung. — Es ist mir eine
Freude und Ehre, etwas für die Liebe und Ehre Gottes zu
leiden. — Halten wir uns zu Füßen des Kreuzes mit der
Gottesmutter und dem hl. Johannes!»

Am 2. Februar 1640 beschloß Jeanne de Lestonnac im Alter
von 84 Jahren ihr heiliges Leben, nachdem sie vorher ihre
Aufzeichnungen über die von Gott erhaltenen Gnaden ver-

„ ichtet hatte. In der Geschichte ihres Ordens ist ein Gebet an
die seligste Jungfrau in Zeiten großer Not überliefert, worin
es u. a. heißt: «Wir glauben, daß Dir, o Mutter der Barm-
herzigkeit, Gott keinen Deiner Wünsche versagt. Da wir
nun Deine Kinder sind, so zeige, daß Du unsere Mutter bist
und daß derjenige unsere Bitten, durch Dich vorgelegt,
huldvoll entgegennimmt, der Dir gehören wollte, um sich
damit uns zu schenken.» F. Bn.

Crlaubensprobleme
(Schluß)

In zwei Beiträgen «Interkonfessionelle Verständigung» hat
der bekannte und anerkannte Fachmann P. Max Pribilla,
SJ., im Januar- und Februarheft der «Stimmen der Zeit»
(Bd. 143, pp. 241—253, 329—342) sowohl zum Problem des
Gespräches zwischen Katholiken und Protestanten im allge-
meinen, wie zur Amsterdamer Weltkirchenkonferenz im be-
sonderen Stellung bezogen und damit die Probleme, die hier
zur Sprache gebracht werden, selbstverständlich auch be-
rühren müssen.

Im Verein damit wird unter Berufung auf Ludwig Billot
auch das Problem des Glaubensabfalles behandelt, das Pro-
blem des Vorgehens Katholiken gegenüber, die dem Glauben
ihrer Kindheit entfremdet sind und der Kirche wiederge-
wonnen werden sollen. Die Lage solcher Katholiken scheint
mir nicht dieselbe zu sein, wie diejenige von Nichtkatholiken
und dementsprechend auch nicht das Vorgehen beiden gegen-
über. Ein Katholik kann objektiv keine schlüssigen Gründe
für seinen Abfall haben und angeben, subjektiv wird er in
den meisten Fällen seinen Abfall verantworten müssen, wenn
sein Glaubwürdigkeitsmotiv nur einigermaßen seinem Bil-
dungsniveau entsprochen hat. Er ist an sich in einer schlim-
mer cn und bedenklicheren Lage, als ein Nichtkatholik, der
noch gutgläubig sein kann, weil ihm die Glaubwürdigkeit der
katholischen Kirche noch nicht aufgegangen sein kann, wäh-
rend ein apostasierter Katholik schwerlich gutgläubig sein

kann, weil ihm alle Unterlagen für das Glaubwürdigkedts-
urteil zur Verfügung standen, bzw. zur Verfügung stehen

konnten oder sogar mußten.

Im Gespräche zwischen den Konfessionen interessiert mehr
das Problem der Gutgläubigkeit des Nichtkatholiken. Pribilla
glaubt schreiben zu dürfen: «Die Glaubensunterschiede sind
auch in den Gewissen ihrer Mitglieder verfestigt», und fährt
fort: «Der von der Richtigkeit seiner Konfession überzeugte
Protestant hat subjektiv die Pflicht, seiner Kirche treu zu

bleiben, ja solange sich ihm nicht ernste Zweifel an derWahr-
heit seines Glaubens aufdrängen, ist es ihm nicht einmal er-
laubt, an seinem Glauben zu zweifeln. Es ist daher sowohl

psychologisch wie ethisch nicht angängig, einen Protestanten
aufzufordern, kath. zu werden» (I.e. 332). Mir scheint hier
eine Verwechslung der Rechtsfrage mit der Tatsachenfrage
vorzuliegen, wie auch eine anfechtbare Schlußfolgerung. Die

Rechtsfrage ist klar: Es darf jedermann nach seinem
sicheren Gewissen handeln. Die Verwechslung der Rechts-

frage mit der Tatsachenfrage ist nicht ausdrücklich
ausgesprochen, etwa dergestalt, daß jedem Protestanten ohne

weiteres Gutgläubigkeit zugebilligt wird. Wenn aber der Hin-
weis auf die Rechtsfrage einen Sinn häben soll in einer Dis-
kussion, wo das grundsätzliche Verhalten den Nichtkatholi-
ken gegenüber erörtert wird, dann doch wohl nur denjenigen
der insinuierten oder supponierten Gutgläubigkeit. Ausnah-
men bestätigen nämlich bekanntlich die Regel. Würde deshalb
die (zugegeben mögliche) Gutgläubigkeit als Ausnahme be-

trachtet, die bewiesen werden müßte, nicht angenommen wer-
den kann, dann hätte der Hinweis auf die Gutgläubigkeit kei-
nen Sinn. Als Hinweis auf allgemeines und grundsätzliches
Verhalten jedem Nichtkatholiken gegenüber (nemo reus, nisi
probetur!) läuft er auf eine praktische Gleichsetzung der
Rechtsfrage mit der Tatsachenfrage hinaus. Der von Pribilla
zitierte Lehmkuhl äußert sich über die Tatsachenfrage (zi-
tiert wird nur seine Äußerung zur Rechtsfrage bemerkens-

wert nüchtern : Quando senium dubium oritur, id quod ex

219



natura et doctrina diversarum sectarum et ex divina provi-
dentia 'f a c i 1 e f i t, inquirere tenetur (Lehmkuhl, Theologia
moralis " (11914 n. 415). Die Tatsachenfrage der Gutgläubig-
keit bzw. Bösgläubigkeit beantwortet also Lehmkuhl dahin-
gehend, daß ein Nichtkatholik sehr leicht Zweifel an der

» «Wahrheit» seiner konfessionellen Position bekommen kann.
Die Gutgläubigkeit erscheint daher, so muß gefolgert wer-
den, nicht als Regel, sondern als Ausnahme. Man kann des-

wegen nicht mit ihr als einer Regel der theologischen Aus-
einandersetzung operieren.

Diese Erwägung wird erhärtet durch die erstaunliche
Schlußfolgerung, es sei sowohl psychologisch wie ethisch
nicht angängig, einen Protestanten ohne weiteres aufzufor-
dern, katholisch zu werden. Was ist denn mit dem allgemei-
nen Missionsbefehl Christi? Verlangt die konfessionelle Tole-
ranz die Unterschlagung der vollen Wahrheitsverkündigung,
grundsätzlich oder in Einzelfällen? Verlangt die mögliche
Gutgläubigkeit den Verzicht? Ist die «Störung» dieser evtl.
Gutgläubigkeit ethisch nicht angängig? Muß man warten, bis
die Gutgläubigkeit anderweitig (wie denn, wenn nicht durch
Verkündigung der Wahrheit?) gestört wird? Darf man nur
gefragt, nicht ungefragt, Zeugnis ablegen für die Wahrheit?
Es hat sicherlich auch zu Zeiten der Apostel Gutgläubigkeit
gegeben oder wenigstens geben können. Haben die Apostel
in ihrer Glaubensverkündigung selbst den Juden (also der
bisherigen geoffenbarten Orthodoxie) gegenüber Rücksicht
genommen auf diese Gutgläubigkeit? Mir scheint, diese Gut-
gläubigkeit wird gegenüber der Wirklichkeit nicht nur allzu-
weitgehend als Tatsache angenommen, sondern es werden
auch wirklicher Gutgläubigkeit gegenüber allzuweitgehende
Rücksichten genommen. Damit ist weder dem Auftrage
Christi entsprochen, noch dem wahren Wohle der Seelen ge-
'dient, durch den Verzicht oder die «diskrete» Ausübung des
Apostolates der Glaubensverkündigung.

Gott will zweifellos die Einheit des Glaubens und
die Zugehörigkeit zur einen wahren Kirche.
Dafür sind uns unfreiwillig selbst die ökumenischen Bestre-
bungen Zeugen außerhalb der katholischen Kirche. Wenn die
Teilnahme der verschiedenen niehtkatholischen christlichen
Konfessionen an diesen Bestrebungen einen Sinn haben soll,
so kann es logischerweise für falle Teilnehmer nur die Alter-
native sein: Entweder Beharren beim eigenen Konfessions-
stand und Gewinnung aller Übrigen dafür, oder dann Aufgabe
des eigenen Konfessionsstandes zugunsten eines erst noch zu
findenden konfessionellen ökumenischen Typus. Die erste
Annahme würde sich aus dem Bewußtsein der Wahrheit und
Rechtfertigung der eigenen Existenz verstehen. Die zweite
Annahme würde wohl ein großes Opfer bedeuten. Aber in
keiner der beiden Suppositionen kann im Ernste der katho-
lischen Auffassung ein grundsätzlicher Vorwurf gemacht
werden. Denn es müßte ihr sogut wie jeder anderen Konfes-
sion das Recht eingeräumt werden, auf ihrem Stande zu foe-

harren und die anderen dafür zu gewinnen suchen. Bei grund-
sätzlicher Bereitschaft, einen neuen Konfessionstypus zu
schaffen, kann der katholischen Kirche wiederum kein Vor-
wurf gemacht werden wegen Intoleranz. Denn wenn schon die
Bereitschaft zur Aufgabe der eigenen Konfession vorhanden
wäre, kann die Zumutung dazu niemandem verargt werden.
Die ökumenische Bewegung steht vor einem Dilemma, das zu
einer Aporie auswächst: Entweder führt sie zu nichts, oder
dann liegt ihr der biblisch-evangelische Einheitsgedanke des
Glaubens zugrunde, die katholische Konzeption! Der Glaube
ist wie jede Wahrheit notwendig intolerant, weil Wahrheit
und Irrtum sich ausschließen.

Um das Problem der Gutgläubigkeit in seiner Komplexität
zu erfassen, muß sehr viel beachtet werden. Wie schon be-
merkt, ist mit Annahme und Zubilligung von Gutgläubigkeit
noch gar nichts gewonnen, weder psychologisch noch theolo-
gisch. Deswegen braucht niemandem ins Gesicht hinein Bös-
Willigkeit vorgeworfen zu werden. Das wäre psychologisch
und theologisch unverantwortlich. Wenn die ganze Meinungs-
Verschiedenheit sich nur darum drehen würde, wäre sie bald
behoben. Es kann sein, daß jemand gutgläubig zu sein glaubt,
es in Tat und Wahrheit jedoch gar nicht ist, wegen dem v o -
luntarium in causa. Die schuldhafte Ursache ist viel-
leicht gar nicht mehr bewußt, war aber einmal vorhanden.
Deswegen kann eine behauptete «Gutgläubigkeit» auch bloß
scheinbar sein. Die Annahme von Bösgläubigkeit hat in erster
Linie methodischen Wert. Sie erwächst aus der Pflicht zur
Wahrheitsverkündigung, welche sowohl eine vorhandene Gut-
gläubigkeit wie eine Bösgläubigkeit an ihre Pflichten der
Wahrheit gegenüber zu erinnern hat. Was ist denn eine
nécessitas praecepti, wenn nicht Emst gemacht wird und
Ernst gemacht werden darf mit der Verkündigung und For-
derung der Wahrheit, opportune importune? Darf man denn
hier nicht auch an das ernste Pastoralwort des Völkerapo-
stels erinnern : Testificor coram Deo et Jesu Christo, qui iudi-
caturus est vivos et mortuos: Praedica verbum, argue, obse-

era, increpa in omni patientia et doctrina? (2 Tim 4,1 f.)
Nécessitas enim mihi ineumbit; vae enifn mihi est, si non
evangelizavero, (1 Cor. 9,16) Hürth hat in seinem Kommen-
tar zum Monitum des hl. Offiziums darauf hingewiesen, daß
in unvollständiger und abgeschwächter Darbietung des ka-
tholischen Glaubensstandpunktes große Gefahren liegen (vgl.
KZ 1948, p. 399 f.). Was soll dann erst dem grundsätzlichen
Verzicht gegenüber gesagt werden, welcher angesichts ange-
nommener Gutgläubigkeit der Gegenseite die «Pflicht» in
sich fühlt und praktiziert, diese Gutgläubigkeit zu belassen?
Extrem ausgedrückt würde dann das beste Vorgehen sein,
möglichst viel Gutgläubigkeit zu schaffen, die conscientia
erronea hätte den grundsätzlichen Vorrang vor der conscien-
tia vera, die Ausnahme vor der Regel

Es ist auf grundsätzliche Bedenken gegenüber
der Annahme von Gutgläubigkeit hingewiesen worden. Diese
theologischen Bedenken gründen in der Tatsache der neces-
sitas praecepti, sind innerer und apriorischer Natur. Gott,
welcher will, daß alle Menschen selig werden und zur Er-
kenntnis der Wahrheit gelangen (cf. 1 Tim. 2, 4), will zu die-
sem Zwecke die Verkündigung und Annahme des christlichen
Glaubens in der Kirche seines Sohnes. Dieser göttliche Wille
ist kein platonischer Wille und keine bloße Velleität. Verbum
meum non revertetur ad me vacuum, sed faciet, quaecunque
volui et prosperabitur in his, ad quae misi illud (Is. 55,11).
Mache man angesichts der äußeren Gnade reichlicher Glau-
bensverkündigung und der inneren Gnade Gottes, welche
erleuchtet und antreibt, die Erkennbarkeit der Glaubwürdig-
keit sowie der Glaubensverpflichtung nicht zu einem morali-
sehen Wunder! Der ordentliche Heilsweg Gottes darf nicht
zu einem außerordentlichen gemacht werden, besonders in
unseren Verhältnissen! Überdies absolviert die Kirche einen
konvertierenden Häretiker von der Exkommunikation, die,
wie jede Zensur, eine schwere Sünde voraussetzt und damit
Gutgläubigkeit ausschließen würde. Sie nimmt also formelle
Pläresie an in foro externo, läßt allerdings materielle Häresie
gelten, wenn sie bewiesen wird (angenommen wird sie nicht).
Man muß alle diese Gesichtspunkte auch erwägen in Glau-
bensgesprächen aus Ehrfurcht vor dem Worte Gottes und
seiner Verpflichtung in Verkündigung und Annahme des
Glaubens sowie in wahrer Sorge um die Seelen A. Sch.

220



«Heilige {Stunde»
Es war am 6. April 1933 abends, als der Hl. Vater Papst

Pius XI. in den Petersdom hinabstieg, um der von ihm
selbst angeordneten Heiligen Stunde beizuwdhnen. Der ge-
waltige Raum der vatikanischen Basilika war fast ganz ge-
füllt von Andächtigen, die gekommen waren, um mit dem
Hl. Vater die 1900jährige Erinnerung an das Leiden und
Sterben des Heilandes zu begehen. Die Stunde wurde aus-
gefüllt mit frommen Gesängen und zwei Ansprachen. Kar-
dinalstaatssekretär Pacelli, der heute regierende Papst
Pius XH., sprach über die Leiden des Heilandes am ölberg
und Kardinal Serafini über das hl. Meßopfer. Am Schlüsse
erteilte der Hl. Vater den Segen mit dem Allerheiligsten.

Schon früher, am 22. Mai 1930, anläßlich der Jahrhundert-
feier der Bruderschaft von der Heiligen Stunde, wohnte
Papst Pius XI. in St. Peter der Pleiligen Stunde bei, an der
eine Menge von etwa 50 000 Gläubigen teilnahm.

In einem Erlaß hat der Hl. Vater die Übung der Heiligen
Stunde empfohlen, weil sie, wie er ausführt, dahinziele,
«Jesu Christi Leiden und Sterben in die Seelen der Gläubi-
gen zurückzurufen und sie anzuregen, die glühende Liebe,
mit der er die göttliohe Eucharistie zum Andenken an sein
Leiden eingesetzt hat, so zu betrachten und zu verehren, daß
sie ihre und der übrigen Menschen Sünden sühnen.» Im glei-
chen hat der Papst diese Andacht mit Ablässen versehen.

Es war also Pius XI. sehr daran gelegen, diese Andacht
zu fördern. Und nicht ohne Erfolg, da die Übung der Heiligen
Stunde an vielen Orten der katholischen Welt sich einbür-
gerte und heute besonders am Vorabend des Monatsfreitages
gehalten wird.

Der Ursprung der Heiligen Stunde geht zurück auf die hl.
Margareta Maria Alacoque, die vom Heiland selbst dazu auf-
gefordert und in der Art und Weise sie zu halten einge-
führt wurde. Jeden Donnerstag nachts von 11—>12 Uhr hielt
die Heilige diese Andachtsstunde. Immer mehr fromme See-
len ahmten ihr Beispiel nach. Im Jahre 1892 gründete P. De-
brosse S. J. die Bruderschaft von der Heiligen Stunde, die

von mehreren Päpsten mit Ablässen versehen wurde. Papst
Gregor XVI. hat diese Ablässe auf alle Gläubigen aus-
gedehnt, die die Heilige Stunde halten.

Die Übung der Heiligen Stunde besteht in der andäch-
tigen und mitleidvollen Betrachtung des Ölbergleidens Christi.
In Betrachtung und Gebet will die Seele dieses Leidensge-
heimnis miterleben, den in Todesangst versunkenen Heiland
trösten, mit ihm den Zorn des gerechten Vaters besänftigen
und sein Erbarmen auf die Sünder herabrufen. Die Heilige
Stunde ist also Sühneandaoht und entspricht ganz den For-
derungen, die der Heilige Vater in der Enzyklika vom 8. Mai
1928 über die Sühnepflicht der Gläubigen und >in der vom
3. Mai 1932 über die Pflicht des Gebetes und der Sühne auf-
stellt.

Die Übung der Heiligen Stunde kann man gemeinschaft-
lieh oder privat, in der Kirche oder daheim machen. Sie
sollte am Donnerstag nachts von 11—12 Uhr stattfinden.
Weil aber das nur Wenigen möglich wäre, hat Papst Gregor
XVI. verordnet, daß sie am Donnerstag von 2 Uhr nach-
mittags an gehalten werden dürfe. Damit ist sie auch
Kranken und Bettlägerigen möglich. Wird diese Andacht in
einer Gemeinschaft gehalten, die das betrachtende Gebet
pflegt, kann sie in der Weise geschehen, daß jeder still für
sich betrachtet und betet.

An vielen Orten wird die Heilige Stunde jeweils am
Abend vor dem Monatsfreitag als Volksandacht gehalten.
Da kann die Stunde ausgefüllt werden mit einer Lesung,
einer Ansprache des Priesters, gemeinschaftlichem Gebet
und schmerzhaftem Rosenkranz. Ein Hilfsmittel für diese
Volksandacht hat das Kanisiuswerk, Freiburg vor kurzem
herausgegeben, das reiche Abwechslung bietet. (Siehe Rezen-
sion in der Kirchenzeitung.)

Dieser Artikel wurde geschrieben, um eine Andacht, die
besonders in die heutige Zeit hineinpaßt, weitem Kreise
bekannt zu machen. Von Christus selbst gelehrt und von den
Päpsten empfohlen, verdient sie, daß auch wir Priester ihr
Beachtung schenken und sie als Volksandacht den Gläubigen
zugänglich machen. Th.

Has Offertorium der Totenmesse
In allen Requiem - Messen für Verstorbene betet der

Priester das Offertorium: Antiphon: «Domine Jesu Christe,
Rex gloriae, libera animas omnium fidelium defunc-
torum de poenis inférai et de profundo lacu: libera
eas de ore leonis, ne absorbeat eas tartarus, ne cadant
in obscurum: sed signifer sanetus Michael repraesentet eas
in lucem sanetam: quam olim Abrahae promisisti et semini
ejus. Vers. Hostias et preces tibi, Domine, laudis offerimus:
tu suseipe pro animabus illis, quarum hodie memoriam fa-
eimus: fac eas, Domine, de morte transire ad vitam: quam
olim Abrahae promisisti et semini ejus.

Der Text dieses Opfergangliedes stammt wahrscheinlich
aus dem 9. oder 10. Jahrhundert. Er ist eine «Crux inter-
pretum» und hat im Laufe der Jahrzehnte sehr verschiedene
Übersetzungen und Auslegungen erfahren. P. Bihlmeyer z. B.
übersetzt im «Volks-Schott» (1930) : «Herr Jesus Christus,
König der Herrlichkeit, befreie die Seelen aller, die im
Glauben sterben, von den Peine.n des Totenreiches und von
dem tiefen Abgrund. Befreie sie vom Rachen des Löwen, daß
die Hölle sie nicht verschlinge, daß sie nicht stürzen ins
Dunkel hinab ...»

Das vollständige Meßbuch von Schott (6. Auflage 1937)
bringt eine ganz andere Übersetzung : «Herr ...be-

wahre die Seelen aller verstorbenen Gläubigen vor
den Qualen der Hölle und vor den Tiefen der Unterwelt. Be-
wahre sie vor dem Rachen des Löwen, daß sie nicht hinab-
stürzen in die Finsternis. «Ne absorbeat eas tartarus» wurde
hier ausgelassen und nicht übersetzt. Wieder eine andere
Übersetzung hat Gihr in seinem Buche «Das heilige Meß-
opfer» (11. Auflage 1912, Herder Verlag, S. 450).

Mehr noch als die Übersetzungen gehen die Auslegungen
auseinander. Einig sind die Ausleger nur darin, daß hier nicht
für Verstorbene, die in der Hölle sind, gebetet wird.
Für welche Seelen wird denn gebetet? In der Beantwortung
dieser Frage gibt es drei verschiedene Meinungen:

I.
Im «Korrespondenzblatt für den katholischen Klerus» (56.

Jahrg., S. 143) wurde die Meinung vertreten, im Offertorium
der Totenmesse bete die Kirche für die Kinder, die ohne die
heilige Taufe und ohne den Vernunftgebrauch erlangt zu
haben, dahinstarben. Aber diese Auslegung widerspricht of-
fenbar dem Texte : «Libéra animas omnium fidelium
defunetorum.» Die vielen Kinder, die das Sakrament der hei-
ligen Taufe nicht empfangen konnten und aus diesem Leben
schieden ohne zum Vernunftgebrauch gekommen zu sein,

221



gehören doch nicht zu den «Gläubigen». Gemäß can. 1239 § 1

des CIC. sind die ohne Taute Verstorbenen zum kirchlichen
Begräbnis nicht zuzulassen. Damit ist auch ausgeschlossen,
daß in der Totenmesse für solche offiziell gebetet wird.

n.
Die Mehrzahl der Erklärer sind der Ansicht, im Offerto-

rium der Totenmesse werde für die Seelen im Fegfeuer ge-
betet. Um die Schwierigkeiten zu beheben, die der Text einer
solchen Auslegung bietet, sind von ihnen hauptsächlich vier
Theorien aufgestellt worden.

1. Einige erklären den Offertoriumstext aus den noch nicht
geklärten Anschauungen über das besondere Gericht nach
dem Tode im christlichen Altertum. Es war eine damals weit-
verbreitete Meinung, daß das Los der gläubigen Seele (die
ungläubige war ja nach dem Worte des Heilandes schon ge-
richtet und kam sogleich in die Hölle) nach dem Tode noch
nicht sogleich entschieden werde. Jede gläubige Seele müsse
vielmehr einen Durchgang durch die Lüfte machen und dabei
die sogenannten Telonia-Prüfungsstätten durchschreiten. Vor
dem Auge des allsehenden Richters und in Gegenwart von
Engeln und Dämonen werde sie bei jeder dieser Stätten über
alle ihre Handlungen zur Rechenschaft gezogen. Diejenigen
Seelen nun, die alle Telonia gut bestanden hätten, würden
von den Engeln geradewegs in den Himmel geführt. Die See-

len aber, die eine oder andere Prüfungsstätte nicht gut be-

standen, würden von den Dämonen hinuntergezogen in ihre
dunklen Behausungen.

Hauptvertreter dieser historischen Erklärung sind Josef
Stiglmayr («Der Seelendurchgang», Katholik 1913, S. 248

ff.), Josef Lippl («Das Offertorium der Totenmesse», Theo-

logisch-praktische Monatsschrift, Passau 1913, S. 597 ff.),
Pius Parsch (Jähr des Heils 1938, III., S. 777) und Dr.
Brinktrine («Die heilige Messe», 1931, S. 111 ff.).

Diese Theorie befriedigt uns nicht ganz. Die Kirche hat
die noch unklaren Anschauungen früherer Zeiten über den

Eintritt des Gerichtes geklärt und durch Papst Benedikt
XII. im Jahre 1336 dogmatisch entschieden, daß die Ver-
geltung im Jenseits, sei es die Qual der Hölle oder die
Strafe des Fegfeuers oder die Belohnung im Himmel, als-
bald nach dem Tode eintrete. Warum ließ nun die Kirche
dieses Gebet trotzdem stèhen, wenn es wirklich der Aus-
druck der irrigen Anschauung ist, daß das Los der Ver-
storbenen nicht sofort nach dem Tode entschieden werde,
sondern daß sich diese in einem Zwischenzustande befänden,
in dem die christliche Fürbitte auch höchst gefährdete See-

len noch retten könne? Auf dem Konzil von Trient wurde
in den Verhandlungen über die «Abusus Missae» auch unser
Offertorium genannt und verlangt, daß es geändert werden
solle. Warum änderte die Kirche es nicht? Weil es eben,
richtig aufgefaßt, nichts enthält, das der
Lehre der Kirche widerspricht.

2. Der Liturgiegeschichtsforscher Adolf Franz (f 1916)
gab in seinem großen Werk «Die Messe im deutschen Mittel-
alter» (1902) eine zweite geschichtliche Erklärung unseres
Offertoriums. Im Mittelalter habe man die Vorstellung ge-
habt, die Strafen des Fegfeuers seien den Strafen der Hölle
ähnlich. Beide würden von Dämonen vollstreckt. Man habe
deshalb das Fegfeuer mit den gleichen Namen wie die Hölle
bezeichnet. «Der internus, der profundus lacus, der tarta-
rus, das obscurum sind Bezeichnungen für den Ort der
Buße, und das os leonis ist die Gewalt der Dämonen, in
deren Hände sich die büßenden Seelen befinden, bis sie
Michael befreit und in das ewige Licht einführt. Unter je-
nen alten Vorstellungen sind die ergreifenden Bitten des

Offertoriums entstanden, und sie sind in der Liturgie ver-
blieben, obschon jene Vorstellungen längst einer klareren
und präziseren Auffassung vom Reinigungsorte Platz ge-
macht haben. In der Liturgie überdauert die Formel oft die
Fortbildungen der Dogmatik» (S. 222 f.). Franz meint, mit
dieser Erklärung alle Schwierigkeiten beseitigt zu haben.
Aber eine Hauptschwierigkeit hat er nicht gelöst. Wenn
die armen Seelen nach mittelalterlichen Auffassungen im
Fegfeuer im «ore leonis», in der Gewalt der Dämonen sind,
warum wird denn gebetet, ne absorbeat eas tartarus, d. h.
nach Franz, daß sie nicht ins Fegfeuer kommen, während
sie doch bereits im Fegfeuer sind?

3. In seinem «Handbuch zur Liturgie» (H. p. 138 f.) schreibt
Eisenhofer: «Es ist Glaubenslehre, daß mit dem Ein-
tritt des Todes das Schicksal der Menschen für die
ganze Ewigkeit entschieden ist und daß unsere Fürbitten
nichts mehr daran ändern können. Wenn gleichwohl die
Kirche diesen Text im gottesdienstlichen Gebrauche zu-
läßt, so ist damit gesagt, daß er einer, dem kirchlichen
Dogma entsprechenden Erklärung fähig ist... Es ist darum
nur die Deutung auf die Seelen im Reini-
gungsorte möglich. Internus, tartarus, profundus
lacus, obscurum sind daher als starke Bezeichnun-
gen für den Reinigungsort zu erklären. Wenn
es heißt : libera eas de ore leonis, so kann man sich darunter
den Teufel vorstellen, dem die armen Seelen zum Opfer ge-
fallen sind, wenn sie in ihrem irdischen Leben seinen Ver-
suchungen zu schweren oder läßlichen Sünden unterlagen
und daher auch nach Erlaß der Schuld noch zeitliche Strafen
abzubüßen haben. Erst wenn sie von diesen befreit sind,
ist der Schaden, den der böse Feind angerichtet, gänzlich be-
hoben. Unter den Worten: fac eas de morte transire dürfen
ebenfals die zeitlichen Strafen verstanden werden, insofern
sie ein U eberbleib sei des Sündentodes sind.
Ne cadant in obscurum, ne absorbeat eas tartarus, wird man
als fromme Bitte deuten, die Verstorbenen mögen kraft des
hl. Opfers entweder aus dem Reinigungsorte befreit werden
oder wenigstens nicht mehr in dem gleichen Grade der Strafe
beharren». Professor Jungmann nennt diese Erklärung Ei-
senhofers eine Deutung, «die dem' Wortlaut wie dem katholi-
sehen Dogma Genüge tut.» (Miss. Soll. II. p. 37, Anmerkung).
Wird aber durch diese Deutung unser Offertorium nicht ge-
radezu auf ein Prokrustesbett gespannt? Gihr hatte offenbar
denselben Eindruck, wenn er sohreibt: «Sicherlich ist es ge-
waltsam, die Sätze: Ne absorbeat und ne cadant (damit sie
nicht fallen), welche offenbar von einer erstdrohenden
Gefahr sprechen, von einem längeren Verbleiben
im Fegfeuer zu deuten» (Das hl. Meßopfer p. 452).

4. Die dramatisch-liturgische Erklärung
hat bis heute die weitaus meisten Vertreter gefunden z. B.
Suarez, Tournely, Merati, Wiseman, Franzelin, Oswald, Chr.
Pesch, Gihr, Diekamp (Dogmatik HE. p. 380), Dr. Obern-
humer (Theol. praktische Quartalschrift 1, 1938 p. 131 ff.)»
In der Liturgie werden die Ereignisse nicht nur historisch
erzählt, sondern auch in hochpoetischer Form dramatisch
gegenwärtig gesetzt und gleichsam als gegenwärtig darge-
stellt Beim Offertorium der Totenmesse vergegenwärtigt
sich die Kirche ihre Kinder nicht, wie sie augenblicklich im
Fegfeuer leiden, sondern wie sie im Todeskampfe
ringen, wo die 'Seele im Begriffe steht, aus dem Leibe zu
scheiden und daher noch im Gefahr schwebt, ewig verloren
zu gehen. Sie versetzt sich in die letzten Stunden der Ster-
benden und betet aus dieser Situation heraus für ihre Kin-
der um Bewahrung vor der Hölle und Hinführung zum
Lichte» (Obernhumer 1. c.).

222



«Eine solche Gebetsweise ist nützlich für Lebende wie für
Verstorbene. Die Lebenden werden mit heiligem Ernste und
heilsamer Furcht erfüllt, da sie ihnen die Strenge des gött-
liehen 'Gerichtes und die Strafen der Sünde in so packend,
schauerlicher Weise vor die Seele führt. Für die Verstorbenen
ist dieses kirchliche Opfergebet ein Linderungsmittel in ihren
Peinen» (Gihr 1. c.). Es kann vielleicht zur Entschei-
dung des ewigen Loses beitragen. Mit Rücksicht auf die vor-
ausgesehenen Gebete der Kirche, verlieh Gott vielleicht den

betreffenden Verstorbenen in ihrer Todesstunde Gnaden,

mit deren Hilfe sie ihre Seelen retten konnten. «Gihr nennt
freilich diese fromme Meinung, daß Gott im Hinblick auf
unsere und besonders der Kirche künftige Gebete und Opfer,
die Er voraus weiß, in seiner Huld dem sterbenden Sünder
Reue und Bußfertigkeit verleihe, welche das Heil seiner
Seele sichern, ganz ungewiß und unsicher» (1. c. p. 153,
Anmerk. 1). Er teilt diese fromme Meinung nicht. Nach
seiner Ueberzeugung hilft das Offertoriumsgebet den armen
Seelen jetzt, obschon die Kirche sich beim Gebete gleichsam
an ihr Sterbelager versetzt denkt.

Diese Erklärung ist sicher von allen bisher angeführten
die beste und kommt der Wahrheit am nächsten. V. P.

(Schluß folgt.)

Aus der Praxis, für die Praxis
«Frisch-fröhliche Heiden»

Es 'gibt wohl verschiedene Ortsgruppen der «Freigeistigen
Vereinigung der Schweiz». Ihre sattsam bekannte Tätigkeit
ist einer ernsthaften Auseinandersetzung nicht wert, weil
Ansatzpunkte fehlen. A titre d'information möge jedoch ein-
mal ein Probemuster geboten werden, wes «Geistes» Kind
die wirklich «frei»-geistige Bewegung ist.

Fand da kürzlich im Basler Volkshaus ein Vortrag statt
über die Bibel. Dazu verteilte die sozialistische Arbeiter-
jugend einen Wisch, auf welchem u. a. das marxistische
Dogma stand: Religion ist Opium für das Volk. Der Raum
war überfüllt. Der Referent gab u. a. folgende Kostprobe
seiner Zuständigkeit in Bibelfragen von sich: «Die Bibel ist
mir im Grunde gleichgültig, wie die griechischen Götter-
sagen. Was jedoch keinem denkenden Menschen gleichgültig
sein kann, ist ihre Auswirkung, die Bibel als ethische Grund-
läge des Menschengeschlechtes. Die Bibel muß aus dem
Volksglauben verschwinden, wenn wir etwas Neues aufbauen
wollen. Wir wollen die Freiheit des Menschen. Es gibt nur
ein Paradies: Das, welches wir uns im Diesseits schaffen.
Mindestens 98'% der Bevölkerung hat keine Ahnung vom
Inhalt der Bibel. Die Bibel ist eine Sammlung pornogra-
phischer und krimineller Geschichten. Wir Freidenker be-

kämpfen die Bibel, weil sie den nicht daran Glaubenden auf-
gedrängt wird und die Basis unserer Kultur sein soll. Unser
Moralgesetz lautet: Lebet so glücklich wie möglich, aber
nicht auf Kosten der Mitmenschen. Anstelle des Glaubens
muß der Zweifel gesetzt werden, das selbständige Denken.
Wenn wir verbreiten, was von getauften Christen im Namen
der Bibel ohne Widerspruch der Kirchen alles getan wurde,
wird vielleicht einmal eine glückliche heidnische Menschheit
die Erde bevölkern. Der Aufbau einer neuen Menschheit ist
jedoch unmöglich, solange sie unter dem 2000 Jahre alten
Schutt der Bibel begraben bleibt. Wer heute die Bibel ver-
kauft, ist ein Betrüger und sollte bestraft werden als solcher.
Was können wir dem Volke statt der Bibel bieten? Erst
räumen wir den Schutt hinweg. Dann ersetzen wir die Reli-
gion durch frisch-fröhliche heidnische Sinnenfreude: eine

altgriechische Auffassung, verkörpert mit modernen, abso-
lut gültigen philosophischen Ideen. Der Dünger von Milliar-
den gestorbener Menschen und Tiere ist die Grundlage un-*

seres Lebens. Ein Weiterleben nach dem Tode gibt es nur im
materiellen Sinne. Wir wollen daher viel Glück für uns, die
Mitmenschen und die Nachkommen schaffen, denn das Glück
der Mitmenschen ist auch das unsere. Das ist zugleich die
Lösung aller sozialen Probleme. Wir wissen nicht, wie das
Weltall entstanden ist. Wer etwas anderes sagt, ist ein
Lügner und Betrüger.»

In der Diskussion, die auf ähnlichem Niveau stand, wur-
den folgende Bekenntnisse abgelegt: «Ich bin ein Stück
Schöpfung (sie). Wo ich mein Brot verdiene, ist mein Vater-
land. Hauptsaohe ist, daß ich den Klotz (d. h. das Geld, den
Verdienst) habe, das ist meine religiöse Überzeugung. Die
Religion schafft mit dem Kapital zusammen, samt den Sek-
ten. Haben die religiösen Leute etwa den Weltfriedenskon-
greß in Paris unterstützt? Die Intellektuellen sind religiös,
weil sie vom Pulver abhängig sind. Ich kann nicht an etwas
glauben, das ich nicht sehe. Wenn Gott das Blut und die
Tränen will, durch die die Religion geht, dann (folgt eine
Gotteslästerung) vor solch einem Wesen! Als die Bibel
geschrieben wurde, wußte man nichts von moderner Astro-
nomie. Heute weiß man, wie groß das Weltall ist. Wo ist da
der liebe Gott?»

Einige protestantische Votanten nahmen gegen diese Aus-
führungen Stellung zugunsten des Gottesglaubens, konnten
aber nichts ausrichten, abgesehen davon, ob man sich von
den Interventionen viel versprechen konnte in einem solchen
Milieu. Da wurde gesagt: «Nur Christus hat uns die Ideale
vorgelebt. Wir müssen Täter, nicht nur Hörer seines Wortes
sein. Wir müssen nicht an den Buchstaben der Bibel glauben,
sondern an den lebendigen Herrn Christus. Große Intellek-
tuelle reden heute noch mit Ehrfurcht von der Bibel. Ich
darf noch glauben und freue mich daran. Ich bin ein Ver-
dingkind gewesen, aber Gott hat mich gestützt. Es gibt nur
einen Gott und einen Mittler: Christus. Gott läßt seiner
nicht spotten. Die Bibel wird uns selig machen, nichts an-
deres.»

Der Referent mußte immerhin zugeben: «Wenn viele ge-
lébt hätten, wie Christus, sähe die Welt heute anders aus».
Der Berichterstatter reihte sich würdig in die Galerie des
Referenten und seiner, gesinnungsgenössigen Diskussions-
redner ein, wenn er schnoddrig seinen Bericht schließt : «Wir
haben wieder einmal über Fragen diskutieren gehört, die
auch uns einmal während der Pubertät vorübergehend
bewegten.» Wie wenn solche Fragen und deren Diskussion
eine bloße Pubertätsangelegenheit wären

Man wird an das Wort erinnert, das kürzlich Pius XII.
gesprochen hat von alleswissenwollenden Halbwissem in
Philosophie und Naturwissenschaften. Der platteste Materia-
lismus holt aus dem Abraum der Weltanschauungen das ihm
Passende zusammen zu einer Altstoffsammlung und Abfall-
Verwertung, die nichts ergibt. Wie mancher Seelsorger zu
Stadt und Land kann solche Sprüche hören, mit welchen
sich diejenigen, die sie von sich geben, als wunder was vor-
kommen. Einer eingehenden Auseinandersetzung sind sie
aber geistig gar nicht gewachsen. Eine öffentliche Diskus-
tsion ist ziemlich aussichtslos und ergebnislos, wie die hilf-
losen, ehrenwerten Versuche auch gezeigt haben. Wo keine
Ehrfurcht herrscht, muß ein Zeugnis für Gott, Religion und
Glauben ungehört verhallen, und die Perle wird vor die
Säue hingeworfen (vgl. Mt 7, 6).

Die Themenstellung und -behandlung weist eher auf ein
protestantisches Anliegen hin, denn im Protestantismus ist

223



die Bibel im Zentrum. Immerhin muß sich auch die katho-
lische Apologetik mit der freigeistigen Bekämpfung der
Bibel befassen und neben der Popularisierung der bibel-
apologetischen Erkenntnisse auch auf die Popularisierimg
der Philosophie verstehen. Für beide muß man sattelfest
sein in den biblischen und philosophischen Problemen. Dann
erst kann die Übersetzung in die Fassungskraft versucht
werden, welche die Einwürfe zwar machen, aber sehr wenig
Voraussetzung mitbringt, die Lösungen zu verstehen. Das
ist eine große und mühevolle Arbeit, was aber nicht ab-
schrecken darf, an sie heranzugehen. Wo guter Wille ist, ist
etwas zu machen, wo aber nicht, nichts A. Sch.

Kettenbriefe

Es gehört offenbar zur Natur der Kettenbriefe, daß sie
immer wieder auftauchen und in dieser oder jener Form
die Dummen nicht alle werden. Der Aberglaube ist offenbar
auch diesbezüglich nicht auszurotten. Wird er noch mit
einem gläubigen Mäntelchen drapiert, so findet er vielleicht
sogar noch Opfer, die ihm sonst nicht erliegen würden. So

ist es z. B. mit einer «Novene für den Weltfrieden» in Form
eines Kettenbriefes. Da heißt dieses gläubig aufgeputzte
abergläubische Elaborat :

«Es ist nicht schwer, neun Tage ein Vaterunser und ein
Gegrüßt seist du Maria zu beten. Wir hoffen, daß Sie diese
Novene nicht unterbrechen. Sie wurde begonnen von den
Schwestern des hl. Franziskus (sie) und geht durch die
ganze Welt. Es ist kein Kettenbrief (was denn sonst?), son-
dern eine schöne Novene. Wenn Sie diese nicht halten wollen,
so schicken Sie dieselbe bitte an die Schwestern des hl.
Franziskus in Boston Mass. W 5 Holland Die Novene
wurde begonnen 1947 und ist viermal durch die ganze Welt
gegangen. Am vierten Tage nach Erhalt dieses Briefes er-
halten Sie eine besondere Gunst. Es ist auffallend, daß dies
immer zutrifft. Schreiben Sie diesen Brief siebenmal ab und
schicken Sie ihn an Freunde und Bekannte. Schicken Sie die-
sen Brief weiter, ehe der vierte Tag vorbei ist. Schreiben
Sie dann, von wem Sie ihn erhalten haben.»

Kettenbrief pur sang, fromm drapierter Aberglaube!
A. Sch.

Pax Christi
(Mitget.) Diese internationale katholische Organisation will

den Frieden und die Versöhnung der Völker und Staaten wie
der Einzelpersonen mit Hilfe des Gebetes und der gegenseiti-
gen Fühlungnahme vermitteln. An der Spitze steht Exzellenz
Mgr. Théas, Bischof von Lourdes.

Eine für dieses Jahr nach Einsiedeln vorgesehene Delegier-
tentagung mußte nach Oropa, einem Wallfahrtsort in Ober-
Italien verlegt werden. Eine Gruppe von 40 Deutschen aus Mün-
chen mit dem Bischof von Eichstätt, Mgr. Dr. Josef Schroffer,
nahm daran teil. Sie reiste durch die Schweiz unter Führung
des Generalsekretärs der IKHA., Intern. Vereinigung für Reise
und Verkehr, eingetragener Verein in Vaduz, Liechtenstein.

Im Juli findet der große Kongreß «Pax Christi» in Lourdes
statt. Die Kardinäle Griffin, Faulhaber, Spellman und Schu-
ster haben dazu ihre Teilnahme zugesagt. IKHA.-Deutschland
sind 4 Extrazüge nach Lourdes bewilligt worden.

Die schweizerische Vertretung für «Pax Christi» hat Abbé
Durouvenoz in Genf, der in Uebereinstimmung mit Exc. Fran-
çois Charrière, Bischof von Freiburg-Lausanne-Genf, handelt.
Die technische Führung (Transport, Unterkunft und Verpfle-
gung) wurde dem Generalsekretariat der IKHA. übertragen,
dessen Sekretariat in Paris die Angelegenheiten in Lourdes
ordnet.

Detaillierte Programme können beim Generalsekretariat
IKHA. bezogen werden.

Totentafel
Zum Tode von Bischof Ladislaus Bânâss von Veszprém

»

Ende April ist in Budapest im Krankenhaus der Barmherzigen
Schwestern nach einer langen, leidensvollen Krankheit Mgr.
Ladislaus Bânâss, Bischof von Veszprém gestorben. Er stand im
60. Lebensjahr. Wie bekannt, suchte Mgr. Bânâss im vergan-
genen Sommer in der Schweiz Erholung und Genesung. Er be-
suchte auch Rom, und dieser ganz selbstverständliche Besuch
gab zu verschiedenen Gerüchten Anlaß. Man wollte wissen,
daß er im Auftrage der ungarischen Regierung einen Kom-
promißvorschlag in der Frage der katholischen Schulen dem
heiligen Vater zu übergeben hatte. Nach seiner Rückkehr ver-
schlimmerte sich sein Gesundheitszustand erneut, nicht zu-
letzt infolge der Aufregungen des Kirchenkampfes, in dem
Mgr. Bânâss ganz gegen seinen Willen eine der Hauptfiguren
wurde. Die Kommunisten sahen nämlich in ihm — übrigens
ganz unbegründet — den kirchlichen Gegenspieler von Kar-
dinal Mindszenty und den möglichen Leiter einer romfreien
Nationalkirche. Die kommunistischen Hoffnungen auf ein un-
garisches Schisma unter der Führung von Mgr. Bânâss bewie-
sen wieder einmal, wie wenig die kommunistischen Führer,
— infolge ihrer nicht-ungarischen und nicht-christlichen Ab-
stammung, den Charakter des ungarischen Volkes und das
Wesen der katholischen Kirche kennen.

Was waren jedoch die Tatsachen, auf die die Kommunisten
ihre Hoffnungen gründeten? Mgr. Bânâss war früher Pfar-
rer von Debrecen, dem «kalvinistischen Rom». Durch eine
seiner Natur entsprechende versöhnungsvolle Haltung hat er
die Sympathien vieler Protestanten für sich gewonnen und
mitgeholfen, in Debrecen eine früher unbekannte tolerante
interkonfessionelle Atmosphäre zu schaffen. Anläßlich der
Bischofsweihe vom Mgr. Bânâss, die in Debrecen stattfand,
sind die kirchlichen und weltlichen Führer der Kalvinisten
in corpore erschienen ipid haben hohe Lobesworte für die
katholische Kirche gefunden.

Unter dem Eindrucke seiner guten Erfahrungen in Debrecen
hielt Mgr. Bânâss eine Versöhnungspolitik auch gegenüber
den Kommunisten für möglich. Seine milde Natur hatte Mühe,
die Dämonie des Kommunismus zu erkennen. Die erste unga-
rische Nachkriegsregierung, die zwar bereits unter dem maß-
gebenden Einflüsse der Kommunisten stand, aber auch be-
deutende nicht-kommunistische Persönlichkeiten in sich schloß,
hatte den Sitz in Debrecen und hielt ihre Sitzungen im
Amtszimmer von Pfarrer Bânâss. So sind zwischen ihm und
den kommunistischen Führern persönliche und sogar freund-
schaftliche Beziehungen entstanden. Mgr. Bânâss glaubte ehr-
lieh daran, diese Beziehungen im Sinne einer Mäßigung zu
Gunsten seiner Kirche verwerten zu können. Seine gütige
Natur und vielleicht auch seine Krankheit haben dazu bei-
getragen, daß er trotz der wiederholten Enttäuschungen
an seinen Hoffnungen festgehalten hat.

Die Kommunisten haben seine friedliche Haltung mißver-
standen und seinen guten Willen gründlich mißbraucht. Sie
haben ihn in ihren Zeitungen zum Führer einer angeblichen
innerkirchlichen Opposition ausgerufen. Sie haben ihm kom-
munistenfreundliche Erklärungen in den Mund gelegt, die
er nicht getan hat oder haben seine Erklärungen verdreht
wiedergegeben. Ein Beispiel soll zur Illustration genügen:
Ein Journalist fragte ihn, was seine Meinung über die söge-
nannten «BefriebsaposteZ» sei. Bischof Bânâss dachte an die
Agenten der verschiedenen amerikanischen Sekten, die Un-
garn nach dem Kriege überfluteten und mit ihren reichlichen
Geldmitteln manche Verwirrung stifteten und gab die Ant-
wort, daß diese «Betriebsapostel» auch der katholischen
Kirche viel zu schaffen geben und daß er ihre Tätigkeit nicht
billigen könne. Die Kommunisten haben daraufhin — sich auf
die Worte von Mgr. Bânâss berufend — eine Hetzkampagne
gegen die ArbeiferseeZsorper eingeleitet. Die Richtigstellung,
die von Bischof Bânâss sofort eingesandt wurde, haben die
kommunistischen Zeitungen freilich nicht veröffentlicht. AI-
lerdings kann man sich nicht der Ansicht verschließen, daß,
wenn die Richtigstellungen von Bischof Bânâss in ihrem Tone
energischer ausgefallen wären, vielleicht manches Mißver-
ständnis erspart geblieben wäre.

Bischof Bânâss hat übrigens nichts gesagt oder getan, was
die Kommunisten berechtigt hätte, ihn für ihren Freund zu
halten. Die Ehrenbezeugungen und Schmeicheleien der kom-

224



munistischen Regierung ließen ihn stets unberührt. Die Soli-
daritätserklärung der Bischöfe Kardinal Mindszenty gegen-
über unterzeichnete er ohne Zögern. In grundsätzlichen Fra-
gen war er nie bereit, Zugeständnisse zu machen. Gegen die
Verstaatlichung der Schulen erhob er in einem Telegramm
von der Schweiz aus, wo er sich gerade aufhielt, einen un-
mißverständlichen Protest. Nun hat die jahrelange schwere
Krankheit seinen Geist von den irdischen Kämpfen immer
mehr entfernt und in eine Welt geführt, wo alles der gött-
liehen Gnade überlassen wird. Hungaricus

Nach einem arbeitsreichen Leben ging im Kapuzinerklo-
ster von Sc/uw/s am 2. Mai P. Friedrich Sche/oZd ins ewige
Leben ein.

Gebürtiger Deutscher, wurde er später Bürger von Wetts-
wil (Zürich). Im Jahre 1896 trat er ins Noviziat der H.H.
Kapuziner auf dem Wesemlin in Luzern ein und hat seinem
Orden während 35 Jahren gedient, als Lehrer der klassischen
Sprachen an den Kollegien von Stans und Appenzell. Er war
ein geschätzter Volksmissionär und wirkte auch als Stadt-
Prediger in St. Gallen (St. Oswald) und in Basel (Marienkirche
und Josefskirche). P. Friedrich war aber vor allem ein Meister
im Reiche der Töne, besonders der Kirchenmusik, und wurde als
Glockenexperta viel konsultiert. Er war auch Verfasser be-
liebter Liederbücher. Im Orden wirkte er u. a. als Guardian
in Stans und Dornach, und in den letzten Jahren bis zu seiner
Todeskrankheit war er Beichtvater im Mutterhaus der Kreuz-
Schwestern zu Ingenbohl. R. I. P.

Kirchenamtlicher Anzeiger des Bistums Basel

Die Triennalexamen
für die Kantone Thurgau und Schaffhausen finden in der
ersten Juliwoche in Frauenfeld statt. Das genaue Datum
wird jedem Kandidaten mitgeteilt. Geprüft wird über den Stoff
des ersten Ja7irpanpes. Die Kandidaten sollen sich bis 12. Juni
beim Unterzeichneten anmelden und zugleich die vorgeschrie-
benen schriftlichen Arbeiten einsenden.

Frauenfeld, den 7. Mai 1949.
Für die Prüfungsk- -mission:
Joh. Haag, bischrj'. Kommissar

IJnio Cleri pro Missionibug
Die Mitgliederwerbung des letzten Sommers hat die Zahl

der Unio Cleri im Bistum Basel um etwa 160 neue Mitglieder
erhöht, so daß sie jetzt gegen 620 Teilnehmer zählt. So er-
treulich diese Zunahme und die jetzt erreichte Gesamtzahl
auch ist, so muß doch festgestellt werden, daß unge-
fähr ein Drittel unseres Klerus ihr noch ferne steht. Es er-
geht daher nochmals die freundliche Bitte um Anschluß, will
doch die Unio Cleri pro missionibus den Klerus und durch die-
sen das ganze katholische Volk zur Kenntnis der Missionen
und ihrer Bedürfnisse und apostolischen Arbeiten in allen
Weltgegenden sowie zur idealen und faktischen Mitarbeit ge-
Winnen.

Das Missionsjahrbuch wird nächstens wieder von Immen-
see aus unter Nachnahme des üblichen bescheidenen Jahres-
beitrages von Fr. 2 versandt werden. Die H.H. werden freund-
liehst gebeten, dafür besorgt zu sein, daß auch in ihrer even-
tuellen Abwesenheit die Nachnahme eingelöst wird, damit
unnötige Arbeit und Auslagen uns erspart werden.

Jos. Hermann, Kan., Diözesandirektor

Priesterhilfe
Aus der russischen Zone kommen oft Bitten um Paramente.

Vielleicht kann ein Pfarrer ein grünes oder violettes Meß-
gewand entbehren. Gerne teilen wir ihm die Adresse mit oder
schicken es von hier aus.

Dringend wird auch ein weißes und schwarzes Pluviale ge-
wünscht, ferner grüne Ministrantenkleider. Auch die Not an
Lebensmitteln ist keineswegs vorbei.

Priesterhilfe Menzingen, Zug

Das Übel an der Wurzel erfaßt
Das Übel an der Wurzel erfaßt der Klerus Italiens ohne

Zweifel, wenn er der religiösen Unwissenheit des Volkes, und
besonders der Jugend, steuern will. Wie neuestens bekannt
gemacht wird, findet im Verlaufe des Heiligen Jahres ein
internationaler Kongreß fürKatechese statt. Gleich-
sam als Einführung dazu, handelt das Aprilheft der Zeit-
schrift für die geistlichen Leiter der Katholischen Aktion,
«L'Assiste-nte Ecclesiastäco», ausschließlich von
den Problemen des Religionsunterrichtes. Nicht als ob der
Inhalt uns neue Perspektiven böte, da der italienische Klerus
ohne Zweifel diesbezüglich manches erst erobern muß, was
Gemeingut des schweizerischen Klerus ist.

Was aber allgemein interessieren und vieles verständlich
maohen dürfte, ist die vorgelegte Statistik, deren Zahlen eine
sehr ernste Sprache reden. Man kann aber daraus auch er-
sehen, welch ein Segen der obligatorische, gut gebo-
tene Religionsunterricht ist. Darnach hat das italienische
Zentralbüro für Religionsunterricht ermittelt, daß von den
Schülern und Schülerinnen der italienischen Volksschulen
im Durchschnitt 30 bis 50 Prozent am Sonntag nicht in die
Messe gehen und von den Schülern 'der Mittelschulen gar 50

bis 80 Prozent. Am Religionsuntericht in den Pfarreien
nehmen durchschnittlich 30 Prozent der Jugendlichen teil.
Das bedeutet, daß heute 70 Prozent der jungen Leute ohne

religiöse Ausbildung bleiben und so aufwachsen. Was das

für morgen zu bedeuten hat, wenn keine Besserung eintritt,
kann sich jeder leicht selber vorstellen und ausdenken. B. M.

Rezensionen

HeiZipe Stande: Von Jose/ TÄärigi, Pfarrer in Neuenkirch
(Luzern), 136 Seiten, Kleinschriftenformat, kart. Fr. 2. Verlag
Kanisiuswerk Freiburg, Schweiz.

Was einst der Herr seiner heiligen Dienerin Margareta Ma-
ria Alacoque angeraten, jede Nacht auf den Freitag die hl.
Stunde zu halten, ist seit Jahren in immer mehr Pfarreien
segensreichste Uebung geworden. Die H.H. Pfarrer werden
es begrüßen, wenn sie ihren Gläubigen in diesem handlichen
Büchlein eine große Hilfe bieten können, die «Heilige Stunde»
ergreifend vor dem Tabernakel zu gestalten. Fünf hl. Stunden
hat der Verfasser ausgeführt, so daß eine angenehme Ab-
vvechslung geboten ist. Gegenseitige Wechselgebete führen in
die Stimmung ein, in welcher die Stunde gehalten werden
soll. Dann folgt der schmerzhafte Rosenkranz. Vor jedem
Zehner wird das Geheimnis vom Vorbeter vorgelesen. Ich finde
gerade in diesen Betrachtungen einen Hauptwert des Büch-
leins. Wahre Perlen aus der mystischen Betrachtung der Pas-
sion des Herrn sind darin enthalten. Glücklich sind auch einige
der bekanntesten Passionslieder beigefügt samt dem Pange
Lingua für den sakramentalen Segen. Möge diese Anleitung
die «Heilige Stunde» zu halten, viel Segen stiften! Daß die-
ses verdankenswerte Büchlein auch bei der «Ewigen Anbe-
tung» schönste Dienste leistet, ist selbstverständlich.

B, Keller, Regens

AuptrsfiwMS: Bekenntnisse. Johannes-Verlag, Einsiedeln 1948.

Die «Bekenntnisse» schrieb Aurelius Augustinus, der größte
der abendländischen Kirchenväter, im Jahre 400. Seither hat
dieses einzigartige Werk, das zu den tiefsinnigsten Schöpfun-
gen der Weltliteratur gehört, viele Ausgaben und Millionen
von Lesern gefunden. Die vorliegende Ausgabe des Johannes-
Verlages in Einsiedeln bringt in feiner Ausstattung und
handlichem Format die deutsche Uebersetzung des gelehrten
Grafen Georg von Hertling mit einer 12seitigen Einführung
aus der Feder dieses Gelehrten. An die Stelle der bloßen An-
gäbe von Buch und Kapiteln sind dem Inhalt entsprechende
Titel gewählt. Mögen recht viele nach dieser schönen Ausgabe
der «Bekenntnisse» greifen und davon im innersten Herzen
ergriffen werden! V. P.

225



Fwgen Fgger: P. Gregor Girard. Ein schweizerischer Volks-
schulpädagoge. Rex-Verlag, Luzern.

Wie es kommt, daß man für P. Girard die gebührende
Beachtung «zurückerobern» muß? P. Girard galt und gilt als
liberaler Theologe und Pädagoge. Und er war es auch. War-
um er es aber war, das erhält nun eine schlaglichtartige Be-
leuchtung und Erklärung. In seiner ersten Jugend bekam
Girard von einem Kollegistudenten Religionsunterricht. Die-
ser erklärte die Lehre von der alleinseligmachenden Kirche
dahin, daß alle außerhalb der Kirche Stehenden ausnahmslos
und rettungslos verdammt werden. Aber da nun der Kleine
in kindlicher Liebe der reformierten Murtner-Gemüsefrau zu-
getan war, wollte er sich damit nicht zufrieden geben und
fand den Frieden seiner aufgewühlten Seele erst wieder, als
die Mutter ihm erklärte: «Der Lehrer ist ein Esel, Gott ver-
dämmt keine guten Leute.» In dieser Episode zeigt sich schon
der spätere Girard mit seiner Milde und Barmherzigkeit, sei-
nem Mühen um die Seele der Menschen. Dieses Erlebnis hatte
aber auch Girards Mißtrauen gegenüber der herkömmlichen
unpsychologischen Dogmatik erweckt. Mit wirklichem Genuß
folgt man nun auch den folgenden Schicksalen und Arbeiten
Girards. Egger versteht es, die Quellen, Girards eigene Auf-
Zeichnungen, ausgiebig und doch lesbar in guter deutscher
Uebersetzung sprechen zu lassen. So begleiten wir Girard
von seiner Kindheit im Vaterhaus ins ehemalige Jesuitenkol-
legium, das ihm nichts rechtes bot, während er dagegen einige
Franziskaner kennen lernte, die mit ihrer gemütvollen Auf-
geschlossenheit ihn für ihren Orden gewannen. Das Novi-
ziat machte er in Luzern, kam dann nach Offenburg, Ueber-
lingen und Würzburg, alle vier Stätten, die seine aufnähme-
begierige Seele mit reichem Wissen und reformfreudigen
Hilfswillen für die Menschheit erfüllten. Da wurde er zuerst
Lateinlehrer in Ueberlingen, dann Prediger in der Heimat-
Stadt Freiburg. Hier wuchs Girard zum homme universel
heran. Die Helvetik berief ihn in das Büro des Unterrichts-
ministers Stapfer nach Luzern, um hier für die katholischen
Belange zu sorgen. Darauf wurde er als erster katholischer
Pfarrer seit der Reformation nach Bern berufen, wo er sich
besonders auch der Flüchtlingskinder annahm.

1804 übernahm Girard mit zwei andern Mitbrüdern die
Armenschule der Vaterstadt, die er vollständig reorganisierte,
wo er mit Pestalozzi in Beziehung trat und nun einen unge-
ahnten Aufstieg, eine ungeahnte Berühmtheit erlangte, bis die
politischen Zwistigkeiten mit ihren Intriguen ihn unmöglich
machten. Unter diesen Umständen wich Girard nach Luzern,
wo er sich wieder der Schulen annahm und von 1828—1834

am Lyzeum Philosophie dozierte. Dann kehrte er wieder nach
Freiburg zurück, um sich ratgebend und schriftstellerisch zu
betätigen, treu seinem Orden, treu der Kirche, treu allen
Bestrebungen zur Entfaltung der Nächstenliebe, abhold allen
politischen Intriguen, die ihn umbrandeten.

Das Buch Eggers ist eine wahre Ehrenrettung des großen
Pädagogen und noch größern Menschenfreundes, zugleich aber
auch voll zeitgeschichtlichen Interesses und keineswegs etwa
trocken, sondern überaus angenehm zu lesen, so wie jede
Biographie es sein soll. F. A. Herzog

Alfred Laub: Gebetslehre mit psychologischen Hinweisen
und Richtlinien. 261 Seiten. Benziger, Einsiedeln/Zürich/Köln.
1949.

Der Verfasser ist kein Unbekannter auf dem Gebiete der
Seelenführung und Nervenheilung. Von ihm stammt u. a.
das Buch: «Nervenfälle und ihre Lehren.» Auch hat sich der
Verfasser durch Beratung seelisch Erkrankter und durch seine
Werke über nervöse Leiden einen großen Leserkreis geschaffen.

In diesem neuen Buch behandelt Rektor Laub das Gebets-
leben vom psychologischen Standpunkt aus und zeigt den
Einfluß des Gebetes auf die geistige Hygiene und seine Aus-
Wirkung auf nervöse Leiden. Er zeigt das Gebet als christ-
liehe Tugend, weist hin auf das Bedürfnis deS Menschengei-
stes, sich zum Schöpfergeist zu erheben, die Stellung des Ge-
betes in der Gemeinschaft und in der Liturgie, im Verhältnis
zu Arbeit und Abtötung, zur Erziehung, zur Lebensverbesse-
rung und Selbstkorrektur. In allem geht er in die Tiefe
und weist Zusammenhänge auf, die dem Leser neue Wege
weisen und ihm zu großem Nutzen sein werden.

Das Buch ist eine klare und jedermann zugängliche Dar-
Stellung, die das Innenleben eines jeden Christen bereichern
und fördern kann. R. K.

GeroZd Sciimid: Buben im Fewer. Rexverlag Luzern 1949,
242 S., kart.

Eine packende Schilderung von neuen Heiligenleben für die
Jugend. Vf. fügt damit seinen erfolgreichen Vorgängern glei-
chen Genres einen neuen Band hinzu, der zweifellos gleichen
Erfolg verdient und haben wird. Solche Bücher helfen dem
Katecheten, seine erzieherische Aufgabe in einer Art und
Weise zu illustrieren und zu unterbauen, welche die ju-
gendlicho Seele packt und fesselt. Zugleich wird aus dem un-
geheuren Reichtum der christlichen Heiligengeschichte man-
ches Heiligenleben unverdienter Vergessenheit entrissen und
dem zeitlosen Dienste für die Heiligen aller Zeiten verpflichtet.

A. Sch.

Ulindsciiutzhoilen

durchsichtig,
mit Klemmfeder-
Einsatz, für ver-
schied. Kerzendik-
ken verwendbar
Pontifical-
Weihrauch
Anzündwachs,
tropffrei
Bauchfaßkohlen,
bewährtes Prod.

Ewiglichtöl

fini, flehermann — Kirchenbedarl
Luzern Tel. (041) 2 01 07 / 2 26 77

Meßwein
sowie in- und ausländische

Tisch- und Flaschenweine

empfehlen

Gebrüder Nauer, Bremgarten

Weinhandlung

• Beeidigte MeÊweinlieferanten

TanneR
Konstruktionswerkstätte - Triengen
(LU) — Telephon (045) 5 46 77
Abtellg. elektr. Glockenantriebe

Elektro-automatischer
Glockenantrieb
Neues System Tanner Pat. 4-

über 25jährige Erfahrung
Automat, Fernsteuerung —
Automatische Gegenstromab-
bremsung d. Glocke, elektr.-
automat. Klöppelfänger. —
Modernisierung und Umbau
bestehender Anlagen auf Ge-
genstrombremse jeden Sy-
stems.

Zn verkaufen eine schöne

Weihnachtskrippe
Größe 106 x 66 cm.

Adresse zu erfragen unter 2252

bei der Expedition der KZ.

Selbständ. Tochter sucht Stelle
als

Haushälterin
in ein Pfarrhaus. Eintritt Mitte
Mal oder später.
Offerten unter Chiffre 2251 an
die Expedition der KZ.

sowie Tisch- u. Flaschenweine
beziehen Sie vorteilhaft
von der vereidigten, altbekannten
Vertrauensfirma

Fuchs & Co. Zug
Telephon O 40 41

•TABERNAKEL
• OPFERKÄSTEN

• KELCHSCHRÄNKE

• KASSENSCHRÄNKE

MEYER-BURRI + CIE. AG.

LUZERN VON MATTS TRASSE 20
TELEPHON NR.21.ST4

I Wir bitten, für die Weiterlei-

tung jeder Offerte 20 Rappen

in Marken beizulegen.

226



FA B R I K AT I O N

von Präzisionsturmuhren
modernster Konstruktion

iTurmuhrenPabrik

A.BÄR
Gwatt-Thun

Telephon (033) 229 64

Revisionen
und Reparaturen
aller Systeme

Umbauten in
elektro-
automatischen
Gewichtsaufzug

Konstruktion
von Maschinen
und Apparaten
nach Zeichnung
und Modell

Besuchen Sie die Kantonale Gewerbeaussteilung
in Thun vom 17. Juni bis 19. September

Meßweine und
Tischweine

Geschlflsbestanil seit 1872

empfehlen in erstklassigen und

gutgelagerten Qualitäten

GÄCHTER & CO.
ir»in/iandZu7i£' Altstetten

Beeidigte MeBweinlieieranten Telephon (071) 7 58 82

RUDOLF SUESS Kunstglaserei Zürich 6
Letzistraße 27 Werkstatt: Langackerstraße 65" Telephon 6 08 76
Verlangen Sie unverbindlich Offerten und Vorschläge

Allerlei Inieressanies zur Ergänzuig lirer rfarrhihliemek!

Belloc, Hilaire: Gespräch mit einer Katze (und andere Essays). Der
große englische Schriftsteller spricht hier schlechtwegs von allem:
etwa von Annoncen, von der Kunst zu Langweilen, von der Zauberei,
von oder mit Katzen. Das alles ist in deutscher Prosa nachgedichtet:
mit Herüberrettung jedes Funkeins, Lächelns und auch jeden
Schweigens. 276 S. Lwd. Ladenpreis bisher 10.—, jetzt nur 1.90

Brunngraber, Rudolf: Radium. Roman eines Elementes. Das strah-
lende Metall, geheimnisvoll wie kein anderes, ist der furchtbarste
und teuerste Stoff der Erde. Mit seiner Entdeckung, 1896 durch
Mme Curie in Paris, wurde die naturwissenschaftliche Welterkennt-
nis umgewälzt, erhielt die Medizin neue Möglichkeiten. 357 S. Hlwd.

jetzt nur 1.90

Chapuisat, Ed.: General Dufour 1787—1875. Berechtigte Uebertra-
gung von M. Gollé. Auf Grund eines reichen, zum Teil unveröffent-
lichten und bisher der Wissenschaft unzugänglich gewesenen Quel-
lenmaterials baut der Verfasser das Lebensbild eines Menschen
auf, dem wie selten einem die Heimat Dank schuldet. 357 S. mit
10 Bildtafeln. Leinwand.

Ladenpreis bisher 7.50, jetzt nur 4.90

Curtt, Notker: Im Bündner Oberland. Land und Leute der Cadi.
Sprache, Wirtschaft, Kunst und Kunsthandwerk, Feste, Sprichwör-
ter, Sagen und Märchen usw. 182 S. mit 24 Bildtafeln. Kartoniert.

Ladenpreis bisher 5.—, jetzt nur 2.90
Dasselbe Leinwand: Ladenpreis bisher 6.50, jetzt nur 8.90

Majocchi, Andrea: Bernardino Moscati. Ein Chirurgenleben aus der
der Zeit Napoleons. Moscati war einer der Männer, die vor 200
Jahren die Chirurgie den Händen der Feldscherer und Scharlatane
entrissen und sie in den Rang einer ernsten Wissenschaft erhoben
hat. Neben der Beschreibung der vielen Schwierigkeiten, mit wel-
chen die Chirurgie damals zu kämpfen hatte, steht im Mittelpunkt
der Mensch als Leidender und als Helfer. Sehr interessant sind vor
allem auch Moscatis Begegnungen mit Napoleon und Joséphine.
248 S. Leinwand, Rem.-Ex. Ladenpreis bisher 11.50, jetzt nur 5.90

Roffler, Dr. Thomas: Gottfried Keller. Ein Bildnis. Eine kurze, zu-
sammenfassende Monographie, die das gesamte Schaffen G. Kellers
berücksichtigt. 220 Seiten mit 1 Bildtafel. Leinwand.

Ladenpreis bisher 7.50, jetzt nur 3.90

Stewart, George: Sturm. Wir erleben mit, wie die Meteorologen
diesen Sturm entdecken und auf ihren Wetterkarten bis zu seinem

Ende verfolgen; wir lernen all die gewaltigen Sicherungsmaßnah-
men gegen Wetterschäden kennen, die für die Schiffahrt, den Luft-
verkehr, die Elektrizitäts- und Wasserversorgung, für Straßen,
Eisenbahnen, Telephon und Landwirtschaft getroffen werden; wir
sehen Straßenreiniger, Leitungsmonteure, Flugdienstleiter usw. an
ihrer verantwortungsvollen, aufregenden und gefährlichen Arbeit.
359 S. Leinwand. Ladenpreis bisher 13.50, jetzt nur 7.50

Stüssy, Jacques: Mit dem Faltboot nach Abessinien. Eine Paddel-
bootfahrt die Donau hinunter bis ins Schwarze Meer. Dann geht
es weiter über Palästina, Port Said nach Addis-Abeba. Dort nehmen
sie am Maskai- und Timkat-Fest teil und bereiten eine Expedition
nach dem Süden vor, wo sie als erste Faltbötler Seen und Flüsse
befahren. 205 S. mit 113 Bildern und 1 Karte. Pappband.

Ladenpreis bisher 8.50, jetzt nur 4.90

Tschudi, Kurt: Das Kreuz des Südens. Fliegerabenteuer und Erleb-
nisse im Schwarzen Erdteil. Aus dem Inhalt: Ueber brennenden
Sand zu kühlenden Palmen -— Die schwarzen Wüstenberge der
blauen Tuareg — Ueber das Sandmeer der Sahara, entlang den
Wassern des Nils — Abstecher nach Abessiniens bizarren, erlösche-
nen Feuerbergen — Im Sandsturm. — Großer Prachtband, mit 206
Seiten Text, 1 Kohlezeichnung, 2 Karten und 15 Initialen vom Künst-
1er A. W. Diggelmann, 86 herrliche Originalaufn. auf Kunstdruck-
papier von K. Tschudi. Lwd. Ladenpreis bisher 14.50, jetzt nur 9.—

Vetterli, Paul: Ich rede mit Tieren. Ein Jäger erzählt von sei-
nem Erleben draußen in Gottes freier Natur, berichtet von all dem
Schönen und Großen, das sich ihm bei seinen Birschgängen in
Forst, Flur und Felsen geoffenbart hat. 260 S. Kart.

Ladenpreis bisher 4.80, jetzt nur 2.50

Wolff, Dr. Th.: Vom lachenden Denken. Ein Buch von Wundern
und Problemen. Philosophie des Lachens — Mystik des Kreises —
Die berühmteste Zahl — Messung im Weltenraum — Alchimisten
usw. 269 S. mit 46 Bildern. Hlwd. Nur 5.50

Wolff, Dr. Th.: Der Wettlauf mit der Schildkröte. Gelöste und un-
gelöste Probleme des Paradoxen, der Zahl, der Dimensionen, der
Metaphysik, der Physik, der Erfindungen usw. 384 S. mit 78 Bil-
dem. Halbleinwand. Nur 6.90
Beide Bücher von Wolff sind sehr anregend und unterhaltend und
bedeuten durch ihre vielen Abhandlungen und Denkaufgaben ein
wertvolles Geistestraining.

Buchhandlung Riher+Cle • FraiiiensiraOe-liiergaiiBiisiraDi • LuztrB

227



I HlïSlLi—11IIS11B
KUNSTGEWERBLICHE GULD--J-SILBERARBEITEN
Telephon 2 42 44 KIRCHEiVKUNST Babuhofstraße 22 a

Priesterregenmäntel
ganz gedoppelt, aus absolut wasserdichter,
schwarzer Baumwolle-Gabardine zum Preis
von Fr. 123.— inkl. Wust beziehen Sie vor-
teilhaft vom Spezialgeschäft für Priesterbe-
kleidung:

Firma, Flum & Slgrist, Lnzern, Friedenstr. 9
Telephon (041) 2 66 31.

Glockengießerei
H. Rüetschi AG., Aarau

?lll Kirchengeläute

1 iSSSi' '
-

Neuanlagen und Erweiterungen
Umguß gebrochener Glocken

r \xjjS4\ % Glockenstühle
Fachmännische Reparaturen

Glockenturm
Schweiz. Landesausstellung
Zürich 1939

Vergolden
Versilbern

Vernickeln
Aullrlschen
von Altargegenständen
besorgt rasch und vorteilhaft die

Spezlalwerkstätte Brander Eduard |un.
Galvanische Anstalt, Kleinbergstr. 43

St. Gallen. Telefon (071) 2 35 36

Günstige Gelegenheit
Wegen Aufgabe der alten Kirche (20. Mai 1949) werden

3 Barockaltäre und Kanzel
frei. — Anfragen richte man an das Pfarramt Wegenstetten
(AG), Telephon (061) 6 94 10.

Inserat-Annahme

BEICHT-UHREN
3- oder 4stellig, Messing
vernickelt, mit Nullstel-
1er, Ringhalter für Zeige-
finger, sehr handlich. In-
nert Monatsfrist lieferbar

Sträßle, Lnzern
bei der Hofkirche

y
ri#, *

Seit einiger Zeit werden die Angriffe der sich zuständig
fühlenden Kreise gegen die WurliTzer-Orgel immer hef-
tiger. Man versucht mit allen Mitteln die hervorragenden
Eigenschaften dieses Instruments herabzusetzen.

So erschien unlängst ein Artikel in einer Genfer Zeitung,
der von 17 Organisten, Chordirigenten usw. unterzeichnet
war. In diesem Aufruf wurde behauptet, die «elektroni-
sehen Orgeln» könnten wohl für Vergnügungsstätten,
nicht aber für Kirchen in Frage kommen. Bezeichnend
ist wohl die Tatsache, daß höchstens zwei dieser Herren
die WurliTzer-Orgel je gehört, geschwèige denn gespielt
haben!

Eine Antwort von wirklich maßgebender Seite ließ nicht
lange auf sich warten. Monseigneur J. Rast, recteur de
la Basilique de Notre-Dame in Freiburg, der letztes Jahr
im Einvernehmen mit dem Kirchenvorstand eine Wur-
ÜTzer-Orgel anschaffte, schreibt u. a. :

«Der Inhalt des Genfer Artikels enthält solch' eine Fülle
von falschen und übertriebenen Behauptungen, daß man
besser getan hätte, von seinem Erscheinen abzusehen.»

Wenn der Klang der WurliTzer-Orgel auch schon von
Experten mit dem einer guten Pfeifenorgel verwechselt
wurde, so unterscheidet sich dieselbe deutlich von dem
anderer elektronischer Orgeln, deren Tonerzeugungsprin-
zip nicht auf der Basis der Druckluft aufgebaut ist.

Interessenten stellen wir gerne eine Kopie des erwähnten
Briefes in deutscher oder französischer Sprache zu.

Wurlïïzer- Orgel
vereinigt

Klangschönheit, Raumersparnis und Preiswürdigkeit

Verlangen Sie ausführlichen Prospekt bei der General-
Vertretung

Nadelberg 20 BASEL Telephon 2 21 40

228


	

