Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 117 (1949)
Heft: 19

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

$CHWEIZERISCHE

KIRCHEN-ZEITLING

Redaktion: Mgr. Dr. VIKTOR v. ERNST, Kan., Prof. theol., St. Leodegarstrafie 9, Luzern. - Tel. 20287
Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof, theol., Adligenswilerstrafie 8, Luzern - Tel. 26593

Verlag und Expedition: Raber & Cie., Buchdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstr. 7—9, Telephon 274 22, — Abonnementspreise:
bei der Expedition bestellt jGhrlich 13 Fr., halbjahrlich 6 Fr. 70 (Postkonto VII 128). Postabonnemente 50 Rp, Zuschlag. Fir das Ausland
kommt das Auslandporto hinzu. Einzelnummer 30 Rp. — Erscheint am Donnerstag. — Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder
deren Raum 14 Rp, — Schlul der Inseratenannahme Montag morgens. Jeder Offerte sind zur Weiterleitung 20 Rp. in Marken beizulegen.

Luzern, 12. Mai 1949

117. Jahrgang e Nr. 19

Inhaltsverzeichnis: Die sel. Johanna de Lestonnac (1555—1640) — Dem 9. Schweizerischen Katholikentag entgegen — Glaubensprobleme.—

«Heilige Stunde» — Das Offertorium der Totenmesse — Aus der Praxis fiir die Praxis — Pax Christi — Totentafel — Kirchen-
amtlicher Anzeiger des Bistums Basel — Unio Cleri pro Missionibus — Priesterhilfe — Das Ubel an der Wurzel erfalit —
Rezensionen

Die sel.Johanna de Lestonnace (1555=-1640)

Zu threr Heiligsprechung am 15. Mai 1949

Der auBere Lebensweg der Seligen hat eine gewisse Ahn-
lichkeit mit dem der hl. Franziska von Chantal, die ihre Zeit-
genossin war, die sie aber nie personlich kennenlernte. Beide
Frauen waren aus adeligen Familien und haben in allen Le-
bensumstdnden sich zu heiligen gesucht: als heranwachsende
Jungfrauen, als treue Gattinnen und Miitter, als leidgepriifte
Witwen und schlieBlich als Schwestern und Griinderinnen im
Heiligtum des Klosters. )

Gléanzende Titel waren der Seligen schon in die Wiege gelegt
oder vom Leben geschenkt worden. So liest man auf dem Titel-
blatt ihrer Lebensbeschreibung: «Baronin von Montferrand-
Landiras, Nichte von Montaigne, Griinderin des Ordens der
Tochter Unserer Lieben Frau» (oder «Gesellschaft U. L.
Fraus). Sie sollte aber nicht blo3 den Adel ihrer Geburt und
ihrer Beziehungen, sondern auch den Geistesadel ihres On-
kels Michel Montaigne. des Philosophen und Verfassers der
«Essais», liberbieten’ durch den «héchsten Adel», wie Pascal
ihn nennt, den Adel der vollkommenen Liebe zu Gott, dem
hochsten Gut, und zu seinen Geschépfen und Kindern. Geboren
im Todesjahr des hl. Ignatius von Loyola (1556), sollte sie
fiir die weibliche Jugend &hnliches leisten wie jener fiir die
mannliche. Zunéchst schien aber nichts auf eine solche Ent-
wicklung ihres Lebens hinzudeuten. Im Gegenteil, ihre Mutter
(Jeanne de Montaigne). hing insgeheim dem Kalvinismus an
und suchte auch ihre sechs Kinder in diesem Sinne zu beein-
flussen. Die Selige betrachtete es spater als eine ganz beson-
dere Gnade Gottes und als ein Zeichen des Schutzes der Got-
tesmutter, dafl sie, obwohl sonst in allem ihrer Mutter ge-
horsam, sich beharrlich und hartnéckig den Versuchen wider-
setzte, sie zur Annahme der haretischen Lehre zu veranlassen.
Das verriet wohl eine auBergewohnliche Geistes- und Willens-
stdrke in diesem M#dchen, aber eine gewisse, damit notwen-
dig gegebene «Unaufrichtigkeit» ihrer Mutter gegeniiber
machte sich die Selige in ihrem ganzen spéateren Leben in der
Feinheit ihres Gewissens zum Vorwurf. Im {ibrigen erklart
der geistreiche Montaigne von seiner heranwachsenden
Nichte: «Es ist schwer zu sagen, ob bei meiner Nichte die
Schonheit des Leibes oder die der Seele groBer sei; man kann
aber in Wahrheit behaupten, daB die Natur in ihr ein Meister-
werk geschaffen hat, indem sie eine schéne Seele mit einem

adeligen Leibe vereinte und damit eine Prinzessin in einem
herrlichen Palaste unterbrachte.» — Die Selige erklérte spa-
ter, sie sei von ihrer Kindheit an unter dem besonderen Schutz
Mariens gestanden. Anderseits neigte sich Gott in hohen Ge-
betsgnaden zu dem Madchen herab und lieB es einmal die
Worte vernehmen: «Hab acht, meine Tochter, daB du das
heilige Feuer nie erléschen lassest, das ich in deinem Her-
zen entziindet habe und das dich mit solchem Eifer zu mei-
nem Dienste treibt.»

Worin bestand fiir sie dieser «Dienst Gottes»? Ihre per-
sonliche Neigung ging zum Kloster hin, zumal man damals
diesseits und jenseits der Pyrenaen viel von der Klosterreform
der hl. Theresia von Avila sprach. Auf den Vorschlag und
Wunsch ihres Vaters verheiratete sie sich aber im Alter von
17 Jahren (1573) mit dem Baron von Montferrand, der wie sie
selbst in Bordeaux geboren war. Dreimal jedoch wurde in der
jungen Ehe die Wiege eines geliebten Kindes zu dessen Sarg,
bis Gott ihr schlieflich doch noch fiinf lebende Kinder
schenkte. Nach 23jahriger, gllicklicher Ehe verlor sie ihren
Mann und fast gleichzeitig auch ihren altesten Sohn, von da
an fiihrte sie wieder ihren fritheren Namen «Madame de Le-
stonnacs». Wie andere heilige Witwen widmete sie nun die Zeit,
die ihr die Sorge fiir ihre Kinder iibriglieB, ganz dem Gebet
und guten Werken. Sie untersagte sich alle Besuche und Ge-
sellschaften, und man sah sie nur in Kerkern und Spitélern,
um dem Elend jeder Art nach Kraften abzuhelfen. «Ganz ein-
fach gekleidet», so schildert sie einer ihrer Biographen, «ohne
andern Schmuck, als den ihrer Bescheidenheit, suchte sie un-
ter einem einfachen AufBleren einen unverlierbaren Zug der
Grofle und einen Reiz der Anmut zu verbergen, den sie noch
in ihrem 44.Lebensjahr an sich trug.» Eine besondere Fiigung
der Vorsehung war es wohl, da8 Mme. de Lestonnac den Or-
den der Annunziaten kennenlernte, den die sel. Johanna de
Valois Anno 1501 gegriindet hatte, die ungliickliche Tochter
Ludwigs XI. und die verstorbene Frau Ludwigs XII. Es war
der erste ganz der Verehrung Mariens geweihte Orden in der
Kirche, der auch seinen Namen nahm vom Geheimnis, das die
wunderbaren Beziehungen Mariens zum gottlichen Erl6ser
und zu den Erlosten in sich schliet. In diesen Orden traten
zwei der Tochter von Mme. de Lestonnac ein. Gerne ware die

217



Dem 9. Schweizerischen
Katholikentag entgegen

(Mitget.) Die ordentliche Friihjahrssitzung des Zentralvor-
standes SKVV. fand unter dem Vorsitz von Nationalrat Otto
Studer am 4. Mai in Luzern statt. Sie befaBte sich zunédchst
eingehend mit der geistigen und organisatorischen Vorberei-
tung des 9. Schweizerischen Katholikentages vom 4. Septem-
ber und beschlof, in den Mittelpunkt dieser groBen Kund-
gebung der Schweizer Katholiken das hochfeierliche Pontifikal-
amt zu stellen, nach dessen Feier der Heilige Vater, Papst
FPius XIT., eine Botschaft an das katholische Schweizervolk
durch Radio Vaticana richten wird. Ndhere Angaben Uber das
wohlvorbereitete Programm des Katholikentages werden spé-
ter durch die Presse verdffentlicht werden.

Eingehend befaBte sich sodann der Zentralvorstand mit
einer heftigen Pressepolemik in Radiofragen und be-
sprach die dringlichen Aufgaben der Schweizer Katholiken
in dieser wichtigen Sparte des christlichen Kulturschaffens.

Die Vorbereitung des Heiligen Jahres 1950 ist fir
die Schweiz dem SKVV. iibertragen worden, dessen Direkto-
rium zugleich das Nationalkomitee fiir die Durchfiihrung von
Pilgerfahrten nach Rom im Heiligen Jahre 1950 bildet. Der
Volksverein hat bereits umfangreiche Vorarbeiten getroffen,
um sowoh! fiir die deutschsprachige wie auch fiir die franzé-
sischsprechende und fiir die Stidschweiz eine groe Anzahl von
Rompilgerfahrten durchzufithren, die den Vorschriften des va-
tikanischen Zentralkomitees und auch den Wiinschen des
Schweizerischen Episkopates entsprechen.

Der Jahresbericht 1948/49 wies auf die Fiille von
Kleinarbeiten hin, die durch die Leitung des Volksvereins und
sein Generalsekretariat auf allen Gebieten des religis-kul-
turellen Lebens geleistet wird. Ein Bericht iiber den Stand
der Inldndischen Mission, dargeboten von Domherr
Franz Schnyder, zeigte, wie segensreich diese dem Volks-
verein angegliederte grofte Hilfsinstitution der Schweizer
Katholiken arbeitet. Eine rege Dikussion iiber die wichtige
Kulturaufgabe und Aktionen der Schweizer Katholiken
legte Zeugnis ab vom lebendigen Interesse der Mitglieder des
Zentralvorstandes aus allen Kreisen der Schweiz. Der hoch-
wiirdigste Bischof von Basel, Mgr. Dr. Franziskus von
Streng, der als Protektor des SKVV. der Sitzung beiwohnte,
nahm regen Anteil an den Beratungen und Vorschligen zur
intensiven Weiterarbeit im Sinne der Ziele und Aufgaben des
Volksvereins. Die sehr gut besuchte Konferenz zeigte aufs
neue, welch groBe und entscheidende Anforderungen von den
Schweizer Katholiken auf den verschiedensten Gebieten des
modernen Lebens erfiillt werden miissen. -T.

Mutter ihnen gefolgt, aber der Orden hatte damals schon viel
von seiner ersten Strenge verloren und nahm zudem nur Jung-
frauen auf. So entschloB sich Mme. de Lestonnac, bei den re-
formierten Zisterzienserinnen einzutreten, die nach ‘dem er-
sten Kloster der Reform. der Abtei Feuillans, auch Feuillan-
tinnen genannt werden. Doch auch diesem Sterben ging gleich-
sam eine Todesnot voraus, dhnlich wie jene, von der die hl.
Theresia von Avila in ihrer Selbstbiographie meint: «Ich
glaube nicht, da mir die letzte Stunde grausamere Qualen
bringen kann . . . Da meine Liebe zu Gott nicht stark genug
war, offenbarte sich die Liebe zu meiner Familie inniger denn
je.» Dabei verlieB die sel. Lestonnac, menschlich gesehen,
mehr als die hl. Theresia, denn sie verlieB vier eigene Kinder.
Doch dieses schmerzliche Opfer wollte jener von ihr, der sie
einmal zur Mutter einer Ordensfamilie machen wollte und
der selbst erklart hatte: ,Wer seine Familie mehr liebe als
Ihn, sei Seiner nicht wert. Vielleicht noch schlimmer aber
war fiir die Selige, daB3 ihr groBes Opfer umsonst gebracht
schien, denn ihre Gesundheit hielt den Strengheiten nicht
stand, und sie muBte das Kloster nach 10 Monaten wieder
verlassen. Gott trostete sie aber in einem Gesicht, wodurch

218

er sie verstehen lieB, sie werde Mutter vieler geistiger Téchter
werden, deren Vorbild die seligste Jungfrau sein werde; zu-
gleich war ihr, als 6ffne sich vor ihren Augen die Hélle und als
riefen ungezihlte, von der Holle bedrohte Seelen um ihre Hilfe.

Die Selige widmete sich nun wieder Werken der Néchsten-
liebe, auch der Pflege der Pestkranken, aber alles dies genligte
ihr nicht. Sie fiihlte sich von Gott zu einer anderen Aufgabe
berufen, die sie noch nicht klar bezeichnen konnte, die aber
darauf abzielte, die weibliche Jugend vor den Verheerungen
der Irrlehre zu schiitzen. Sie beriet sich mit mehreren Jesuiten
im Kolleg von Bordeaux, darunter auch mit ihrem leiblichen
Bruder. Alle jedoch erklarten ihr, sie miisse fortfahren, in der
Welt Gutes zu tun. Das Werkzeug fiir die Verwirklichung der
Pline Gottes war ein anderer Jesuitenpater, Jean de Bordes
(1559—1620), dem der Herr einmal bei der heiligen Messe —
ebenso wie zu gleicher Zeit auch dem P. Raymond SJ. — seinen
Wunsch nach Errichtung eines Frauenordens fiir die Erzie-
hung der weiblichen Jugend mitteilte. Es wiirde zu weit fiih-
ren, all die Schritte aufzuzdhlen, die noch notwendig waren,
bis die «Gesellschaft der T6chter U. L. Frau», zunadchst vom
Erzbischof von Bordeaux und dann im Jahre 1607 von Papst
Paul V. bestiatigt wurde. Wie sehr ein solcher Orden dem
Bediirfnis und den Notwendigkeiten der damaligen Zeit ent-
gegenkam, geht schon daraus hervor, dal ungefihr gleich-
zeitig mehrere #dhnliche Frauenkongregationen ins Leben
traten. So wurden im Jahre 1600 die von der hl. Angela
Merici im Jahre 1535 gegriindeten Ursulinen nach Frank-
reich verpflanzt; im Jahre 1606 entstand «die Gesellschaft
der hl. Ursula» von Déle durch die sel. Anna de Xaintonge;
im Jahre 1600 hatte der hl. Pierre Fourier zusammen mit
der seligen Alix Leclerc in Lothringen die «Kongregation
U. L. Frau» gegriindet, die 1615 von Paul V. bestdtigt wurde.
— Von 1608 bis 1622 war nun Mutter de Lestonnac die Ge-
setzgeberin und Vorsteherin des neuen Ordens. Selbstver-
standlich fehlte es nicht an Schwierigkeiten und Anfeindun-
gen aller Art. Da waren zunichst die bosen Zungen solcher,
die alles besser zu wissen glaubten und die behaupteten, die
Selige sei aus dem ersten Kloster aus verletztem Stolze aus-
getreten und wolle nun ihre Herrschsucht iiber die weib-
liche Jugend und deren Familien ausiiben. Empfindlicher
traf vielleicht die Mutter der Umstand, daB ihr eigener Sohn,
der nunmehr verheiratete Baron de Montferrand-Landiras,
ihren Eintritt in einen Orden offen miBbilligte. Dazu kamen
die ofteren Versuche von Bischofen, den neuen Orden mit
jenem der Ursulinen zu verschmelzen, sowie die mit der Neu-
griindung der Héuser verbundenen Entbehrungen, Schwierig-
keiten, Enttduschungen. Solche Erfahrungen lieBen die Se-
lige einmal offen erkldren: «Ich kenne die Menschen zu gut,
um nicht zu wissen, daBl die Unbesténdigkeit in ihrer Natur
liegt und daB die Selbstsucht der erste Beweggrund ihrer
Handlungen ist.» Dem gegeniiber hielt sie fest: «Jesus und
Maria nachleben, das ist die beste Art, um ihnen Liebe zu
verschaffen.» — Im Jahre 1620 traten mit pépstlicher
Dispens Magdalena und Martha de Montferrand, zwei leib-
liche Tochter der Seligen, aus dem Annunziatenorden in je-
nen ihrer leiblichen Mutter {iber, und bald schon wollte man
in ihnen voraussichtliche Nachfolgerinnen der Griinderin
sehen. Doch beide starben vor ihrer Mutter, wie wenn Gott
zeigen wollte, daB er niemanden nétig hat, und daB er sich
den Ausgang und Erfolg vorbehailt, auch wenn er unsere Be-
mithungen will.

Auf die Selige aber wartete nun eine jener ganz grofien
Leiden und Lauterungen, die besondere Berufungen zu be-
gleiten pflegen und wodurch der letzte Rest von Selbstsucht
und Eigenliebe gleichsam ausgebrannt und auch die verbor-



gensten Seelenkrafte ganz in den Dienst der vollkommenen
Hinopferung aus Gottesliebe gestellt werden sollen. Im Jahre
1622 wurde zur Verwunderung der meisten nicht mehr Mme.
de Lestonnac, sondern eine bisher kaum bekannte Schwester,
Blanche Hervé, als Oberin gewé#hlt. Diese, verdrgert dartiber,
daB sie im Orden nichts zu sagen hatte, wuBBte zunéchst den
eifersiichtig auf seine Autoritat bedachten Erzbischof gegen
die Griinderin einzunehmen, die ja tatsdchlich ihr Institut
am liebsten unmittelbar dem HI. Stuhl unterstellt gesehen
hétte. Dann, infolge der offensichtlichen Ungnade des Erz-
bischofs gegen Mme. de Lestonnac zur Oberin gewihlt, be-
handelte Blanche Hervé die Griinderin des Institutes mit
einer Gehiassigkeit und Verachtung, die nur durch die ver-
borgenen Absichten Gottes und durch den EinfluB des bosen
Feindes einigermaflen verstdndlich wird. Sie verbot ihr z. B.
jede miindliche oder schriftliche Verbindung mit den iibrigen
Schwestern, verbot den Schwestern, sie zu griilen, und stellte
eine lange Liste von angeblichen Fehlern der «Johanna de
Landiras» zusammen, die sie 6ffentlich im Speisesaal vor-
lesen lieB. Gewifl nahm die Ordensgemeinschaft zum grof3en
Teil fiir das Opfer des Hasses Partei, aber die Selige suchte
sie zu beruhigen: «Wenn ich auch der Fehler nicht schuldig
bin, deren man mich anklagt, so habe ich genug andere be-
gangen, um mich noch fiir zu gut behandelt zu betrachten.»
Blanche Hervé ging so weit, daBl sie schlieBlich erklirte:
«Wir werden ein Schreiben des Papstes erlangen, um Ihnen
den Schleier zu nehmen, den zu tragen Sie so unwiirdig sind.
Und Sie werden nach Landiras zuriickkehren und dort die
Schweine hiiten.» — Diese Lage dauerte fiir die Selige un-
gefdhr drei Jahre. Am Feste des hl. Stephanus 1624 aber,
drei Monate vor Ablauf der Amtszeit der Oberin, ereignete
sich etwas Merkwiirdiges: Die Oberin Blanche Hervé kniete
vor Mme. de Lestonnac nieder und bat sie um Verzeihung
wegen ihres Verhaltens. So hatte noch einmal die Liebe einer
Heiligen den HafB besiegt. Die Selige hatte zwar in den fol-
genden Jahren nie mehr den Titel der Oberin, aber ihr mora-
lisches Ansehen, durch die schwere Priifung und ihre offen-
sichtlich heroische Tugend noch gewachsen, machte sie doch
zum tatsédchlichen Mittelpunkt ihrer Kongregation. Sie hatte
sich im Leiden nicht weniger stark gezeigt als vorher im
Unternehmungsgeist und im Handeln, immer stark durch
«die Liebe, die sich nicht erbittern 148t, die nicht ihren
Vorteil sucht, die alles ertragt und alles duldet» (Vgl
1. Kor. 13), oder wenn wir die Seelengréfe der Seligen mit
einigen ihrer eigenen Worte und Grundsitze ausdriicken
wollen: «Immer die GréBe Gottes und unsere eigene Niedrig-
keit vor Augen behalten, das erhilt uns in der Demut. —
Die schwéchsten Werkzeuge sind in der Hand Gottes die
geeignetsten. — Je mehr wir der Welt erstorben sind, desto
mehr sind wir geeignet fiir das Heil der Seelen. — Die beste
aller Ubungen ist die Selbstiiberwindung. — Es ist mir eine
Freude und Ehre, etwas fiir die Liebe und Ehre Gottes zu
leiden. — Halten wir uns zu FiiBen des Kreuzes mit der
Gottesmutter und dem hl. Johannes!'»

Am 2. Februar 1640 beschloB Jeanne de Lestonnac im Alter
von 84 Jahren ihr heiliges Leben, nachdem sie vorher ihre
Aufzeichnungen iiber die von Gott erhaltenen Gnaden ver-
. ichtet hatte. In ‘der Geschichte ihres Ordens ist ein Gebet an
die seligste Jungfrau in Zeiten groBer Not iiberliefert, worin
es u. a. heifit: «Wir glauben, daB3 Dir, o Mutter der Barm-
herzigkeit, Gott keinen Deiner Wiinsche versagt. Da wir
nun Deine Kinder sind, so zeige, da3 Du unsere Mutter bist
und daB derjenige unsere Bitten, durch Dich vorgelegt,
huldvoll entgegennimmt, der Dir gehéren wollte, um sich
damit uns zu schenken.» F. Bn.

Glaubensprobleme
(SchluB)

In zwei Beitragen «Interkonfessionelle Verstandigung» hat
der bekannte und anerkannte Fachmann P. Max Pribilla,
SJ., im Januar- und Februarheft der «Stimmen der Zeit»
(Bd. 143, pp. 241—253, 329—342) sowohl zum Problem des
Gespraches zwischen Katholiken und Protestanten im allge-
meinen, wie zur ‘Amsterdamer Weltkirchenkonferenz im be-
sonderen Stellung bezogen und damit die Probleme, die hier
zur Sprache gebracht werden, selbstverstdndlich auch be-
rithren miissen.

Im Verein damit wird unter Berufung auf Ludwig Billot
auch das Problem des Glaubensabfalles behandelt, das Pro-
blem des Vorgehens Katholiken gegeniiber, /die dem Glauben
jihrer Kindheit entfremdet sind und der Kirche wiederge-
wonnen werden sollen. Die Lage solcher Katholiken scheint
mir nicht dieselbe zu sein, wie diejenige von Nichtkatholiken
und dementsprechend auch nicht das Vorgehen beiden gegen-
iiber. Ein Katholik kann objektiv keine schliissigen Griinde
fiir seinen Abfall haben und angeben, subjektiv wird er in
den meisten Fillen seinen Abfall verantworten miissen, wenn
sein Glaubwiirdigkeitsmotiv nur einigermafen seinem Bil-
dungsniveau entsprochen hat. Er ist an sich in einer schlim-
mei n.und bedenklicheren Lage, als ein Nichtkatholik, der
noch gutgliubig sein kann, weil ihm die Glaubwiirdigkeit der
katholischen Kirche noch nicht aufgegangen sein kann, wéh-
rend ein apostasierter Katholik schwerlich gutgldubig sein
kann, weil ihm alle Unterlagen fiir das Glaubwiirdigkeits-
urteil zur Verfiigung standen, bzw. zur Verfiigung stehen
konnten oder sogar muf3ten.

Im Gespriche zwischen den Konfessionen interessiert mehr
das Problem der Gutglaubigkeit des Nichtkatholiken. Pribilla
glaubt schreiben zu diirfen: «Die Glaubensunterschiede sind
auch in den Gewissen ihrer Mitglieder verfestigt», und fahrt
fort: «Der von der Richtigkeit seiner Konfession liberzeugte
Protestant hat subjektiv die Pflicht, seiner Kirche treu zu
bleiben, ja solange sich ihm nicht ernste Zweifel an derWahr-
heit seines Glaubens aufdringen, ist es ihm nicht einmal er-
laubt, an seinem Glauben zu zweifeln. Es ist daher sowohl
psychologisch wie ethisch nicht angéngig, einen Protestanten
aufzufordern, kath. zu werden» (l.c.332). Mir scheint hier
eine Verwechslung der Rechtsfrage mit der Tatsachenfrage
vorzuliegen, wie auch eine anfechtbare Schlu3folgerung. Die
Rechtsfrage ist klar: Es darf jedermann nach seinem
sicheren Gewissen handeln. Die Verwechslung der Rechts-
frage mit der Tatsachenfrage ist nicht ausdriicklich
ausgesprochen, etwa dergestalt, da jedem Protestanten ohne
weiteres Gutglaubigkeit zugebilligt wird. Wenn aber der Hin-
weis auf die Rechtsfrage einen Sinn haben soll in einer Dis-
kussion, wo das grundsitzliche Verhalten den Nichtkatholi-
ken gegeniiber erdrtert wird, dann doch wohl nur denjenigen
der insinuierten oder supponierten Gutgldaubigkeit. Ausnah-
men bestétigen nimlich bekanntlich die Regel. Wiirde deshalb
die (zugegeben mégliche) Gutglaubigkeit als Ausnahme be-
trachtet, die bewiesen werden mufite, nicht angenommen wer-
den kann, dann hiitte der Hinweis auf die Gutglaubigkeit kei-
nen Sinn. Als Hinweis auf allgemeines und grundséatzliches
Verhalten jedem Nichtkatholiken gegeniiber (nemo reus, nisi
probetur!) lauft er auf eine praktische Gleichsetzung der
Rechtsfrage mit der Tatsachenfrage hinaus. Der von Pribilla
zitierte Lehmkuhl duBert sich iiber die Tatsachenfrage (zi-
tiert wird nur seine AuBerung zur Rechtsfrage!) bemerkens-
wert niichtern: Quando serium dubium . . . oritur, id quod ex

219



natura et doctrina diversarum sectarum et ex divina provi-
dentia facile f£it, inquirere tenetur (Lehmkuhl, Theologia
moralis 2 (11914 n. 415). Die Tatsachenfrage der Gutgliubig-
keit bzw. Bosglaubigkeit beantwortet also Lehmkuhl dahin-
gehend, daB ein Nichtkatholik sehr leicht Zweifel an der
«Wahrheit» seiner konfessionellen Position bekommen kann.
Die Gutgléubigkeit erscheint daher, so muB3 gefolgert wer-
den, nicht als Regel, sondern als Ausnahme. Man kann des-
wegen nicht mit ihr als einer Regel der theologischen Aus-
einandersetzung operieren.

Diese Erwédgung wird erhédrtet durch die erstaunliche
SchluBfolgerung, es sei sowohl psychologisch wie ethisch
nicht angingig, einen Protestanten ohne weiteres aufzufor-
dern, katholisch zu werden. Was ist denn mit dem allgemei-
nen Missionsbefehl Christi? Verlangt die konfessionelle Tole-
ranz die Unterschlagung der vollen Wahrheitsverkiindigung,
grundsitzlich oder in Einzelfdllen? Verlangt die mogliche
Gutglaubigkeit den Verzicht? Ist die «Storung» dieser evtl,
Gutglaubigkeit ethisch nicht angéngig? Muf3 man warten, bis
die Gutglaubigkeit anderweitig (wie denn, wenn nicht durch
Verkiindigung der Wahrheit?) gestort wird? Darf man nur
gefragt, nicht ungefragt, Zeugnis ablegen fiir die Wahrheit?
Es hat sicherlich auch zu Zeiten der Apostel Gutglaubigkeit
gegeben oder wenigstens geben konnen. Haben die Apostel
in ihrer Glaubensverkiindigung selbst den Juden (also der
bisherigen geoffenbarten Orthodoxie) gegeniiber Riicksicht
genommen auf diese Gutglaubigkeit? Mir scheint, diese Gut-
glaubigkeit wird gegeniiber der Wirklichkeit nicht nur allzu-
weitgehend als Tatsache angenommen, sondern es werden
auch wirklicher Gutglaubigkeit gegeniiber allzuweitgehende
Riicksichten genommen. Damit ist weder dem Auftrage
Christi entsprochen, noch dem wahren Wohle der Seelen ge-
dient, durch den Verzicht oder die «diskrete» Ausiibung des
Apostolates der Glaubensverkiindigung.

‘Gott will zweifellos die Einhefit des Glaubens und
die Zugehorigkeit zur einen wahren Kirche.
Dafiir sind uns unfreiwillig selbst die 6kumenischen Bestre-
bungen Zeugen auBerhalb der katholischen Kirche. Wenn die
Teilnahme der verschiedenen nichtkatholischen christlichen
Konfessionen an diesen Bestrebungen einen Sinn haben soll,
so kann es logischerweise fiir alle Teilnehmer nur die Alter-
native sein: Entweder Beharren beim eigenen Konfessions-
stand und Gewinnung aller Ubrigen dafiir, oder dann Aufgabe
des eigenen Konfessionsstandes zugunsten eines erst noch zu
findenden konfessionellen 6kumenischen Typus. Die erste
Annahme wiirde sich aus dem Bewuftsein der Wahrheit und
Rechtfertigung der eigenen Existenz verstehen. Die zweite
Annahme wiirde wohl ein groBes Opfer bedeuten. Aber in
keiner der beiden Suppositionen kann im Ernste der katho-
lischen Auffassung ein grundsitzlicher Vorwurf gemacht
werden. Denn es mii3te ihr sogut wie jeder anderen Konfes-
sion das Recht eingeraumt werden, auf ihrem Stande zu be-
harren und die anderen dafiir zu gewinnen suchen. Bei grund-
satzlicher Bereitschaft, einen neuen XKonfessionstypus zu
schaffen, kann der katholischen Kirche wiederum kein Vor-
wurf gemacht werden wegen Intoleranz. Denn wenn schon die
Bereitschaft zur Aufgabe der eigenen Konfession vorhanden
ware, kann die Zumutung dazu niemandem verargt werden.
Die 6kumenische Bewegung steht var einem Dilemma, das zu
einer Aporie auswiachst: Entweder fithrt sie zu nichts, oder
dann liegt ihr der biblisch-evangelische Einheitsgedanke des
Glaubens zugrunde, die katholische Konzeption! Der Glaube
ist wie jede Wahrheit notwendig intolerant, weil Wahrheit
und Irrtum sich ausschlieBen.

220

Um das Problem der Gutglaubigkeit in seiner Komplexitit

- zu erfassen, muf} sehr viel beachtet werden. Wie schon be-

merkt, ist mit Annahme und Zubilligung von Gutgldubigkeit
noch gar nichts gewonnen, weder psychologisch noch theolo-
gisch. Deswegen braucht niemandem ins Gesicht hinein Bés-
willigkeit vorgeworfen zu werden. Das wire psychologisch
und theologisch unverantwortlich. Wenn die ganze Meinungs-
verschiedenheit sich nur darum drehen wiirde, wire sie bald
behoben. Es kann sein, daB jemand gutgldubig zu sein glaubt,
es in Tat und Wahrheit jedoch gar nicht ist, wegen dem v o -
luntarium in causa. Die schuldhafte Ursache ist viel-
leicht gar nicht mehr bewuBt, war aber einmal vorhanden.
Deswegen kann eine behauptete «Gutgldaubigkeit» auch blo
scheinbar sein.Die Annahme von Bosglaubigkeit hat in erster
Linie methodischen Wert. Sie erwéchst aus der Pflicht zur
Wahrheitsverkiindigung, welche sowohl eine vorhandene Gut-
glaubigkeit wie eine Bosgldubigkeit an ihre Pflichten der
Wahrheit gegeniiber zu erinnern hat. Was ist denn eine
necessitas praecepti, wenn nicht Ernst gemacht wird und
Ernst gemacht werden darf mit der Verkiindigung und For-
derung der Wahrheit, opportune importune? Darf man denn
hier nicht auch an das ernste Pastoralwort des Volkerapo-
stels erinnern: Testificor coram Deo et Jesu Christo, qui iudi-
caturus est vivos et mortuos: Praedica verbum, argue, obse-
cra, increpa in omni patientia et doctrina? (2 Tim 4,1 f.)
Necessitas enim mihi incumbit; vae enign mihi est, si non
evangelizavero, (1 Cor. 9, 16) ! Hiirth hat in seinem Kommen-
tar zum Monitum des hl. Offiziums darauf hingewiesen, da3
in unvollstdndiger und abgeschwichter Darbietung des ka-
tholischen Glaubensstandpunktes groBe Gefahren liegen (vgl.
K7Z 1948, p. 399 f.). Was soll dann erst dem grundsitzlichen
Verzicht gegeniiber gesagt werden, welcher angesichts ange-
nommener Gutglaubigkeit der Gegenseite die «Pflicht» in
sich fiihlt und praktiziert, diese Gutglaubigkeit zu belassen?
Extrem ausgedriickt wiirde dann das beste Vorgehen sein,
moglichst viel Gutgldaubigkeit zu schaffen, die conscientia
erronea hitte den grundsitzlichen Vorrang vor der conscien-
tia vera, die Ausnahme vor der Regel!

Es ist auf grundsédtzliche Bedenken gegeniiber
der Annahme von 'Gutglaubigkeit hingewiesen worden. Diese
theologischen Bedenken griinden in der Tatsache der neces-
sitas praecepti, sind innerer und apriorischer Natur. Gott,
welcher will, daB alle Menschen selig werden und zur Er-
kenntnis der Wahrheit gelangen (cf. 1 Tim. 2, 4), will zu die-
sem Zwecke die Verkiindigung und Annahme des christlichen
Glaubens in der Kirche seines Sohnes. Dieser gottliche Wille
ist kein platonischer Wille und keine bloB8e Velleitdt. Verbum
meum non revertetur ad me vacuum, sed faciet, quaecunque
volui et prosperabitur in his, ad quae misi illud (Is. 55, 11).
Mache man angesichts der duBeren Gnade reichlicher Glau-
bensverkiindigung und der inneren Gnade Gottes, welche
erleuchtet und antreibt, die Erkennbarkeit der Glaubwiirdig-
keit sowie der Glaubensverpflichtung nicht zu einem morali-
schen Wunder! Der ordentliche Heilsweg Gottes darf nicht
zu einem aufBlerordentlichen gemacht werden, besonders in
unseren Verhaltnissen! Uberdies absolviert die Kirche einen
konvertierenden Héretiker von der Exkommunikation, die,
wie jede Zensur, eine schwere Siinde voraussetzt und damit
Gutglaubigkeit ausschlieBen wiirde. Sie nimmt also formelle
Haresie an in foro externo, 148t allerdings materielle Héaresie
gelten, wenn sie bewiesen wird (angenommen wird sie nicht).
Man muB alle diese 'Gesichtspunkte auch erwigen in Glau-
bensgesprachen aus Ehrfurcht vor dem Worte Gottes und
seiner Verpflichtung in Verkiindigung und Annahme des
Glaubens sowie in wahrer Sorge um die Seelen! A. Sch.



«Heilige Stunde»

Es war am 6. April 1933 abends, als der Hl. Vater Papst
Pijus XI. in den Petersdom hinabstieg, um der von ihm
selbst angeordneten Heiligen Stunde beizuwohnen. Der ge-
waltige Raum der vatikanischen Basilika war fast ganz ge-
fiillt von Andachtigen, die gekommen waren, um mit dem
HI. Vater die 1900jahrige Erinnerung an das Leiden und
Sterben des Heilandes zu begehen. Die Stunde wurde aus-
gefiillt mit frommen Gesangen und zwei Ansprachen. Kar-
dinalstaatssekretdr Pacelli, der heute regierende Papst
Pius XII., sprach iiber die Leiden des Heilandes am Olberg
und Kardinal Serafini {iber das hl. MeBopfer. Am Schlusse
erteilte der HI. Vater den Segen mit dem Allerheiligsten.

Schon frither, am 22. Mai 1930, anlaBlich der Jahrhundert-
feier der Bruderschaft von der Heiligen Stunde, wohnte
Papst Pius XI. in St. Peter der Heiligen Stunde bei, an der
eine Menge von etwa 50 000 Glaubigen teilnahm.

In einem ErlaB hat der Hl. Vater die Ubung 'der Heiligen
Stunde empfohlen, weil sie, wie er ausflihrt, dahinziele,
«Jesu Christi Leiden und Sterben in die Seelen der Glaubi-
gen zurtckzurufen und sie anzuregen, die glithende Liebe,
mit der er die gottliche Eucharistie zum Andenken an sein
Leiden eingesetzt hat, so zu betrachten und zu verehren, daf3
sie ihre und der iibrigen Menschen Siinden siihnen.» Im glei-
chen hat der Papst diese Andacht mit Abldssen versehen.

Es war also Pius XI. sehr daran gelegen, diese Andacht
zu férdern. Und nicht ohne Erfolg, da die Ubung der Heiligen
Stunde an vielen Orten der katholischen Welt sich einbiir-
gerte und heute besonders am Vorabend des Monatsfreitages
gehalten wird.

Der Ursprung der Heiligen Stunde geht zuriick auf die hl.
Margareta Maria Alacoque, die vom Heiland selbst dazu auf-
gefordert und in der Art und Weise sie zu halten einge-
fihrt wurde. Jeden Donnerstag nachts von 11—12 Uhr hielt
die Heilige diese Andachtsstunde. Immer mehr fromme See-
len ahmten ihr Beispiel nach. Im Jahre 1892 griindete P. De-
brosse S.J. die Bruderschaft von der Heiligen Stunde, die

von mehreren Papsten mit Abldssen versehen wurde. Papst
Gregor XVI. hat diese Ablasse auf alle Gldaubigen aus-
gedehnt, die 'die Heilige Stunde halten.

Die Ubung der Heiligen Stunde besteht in der andach-
tigen und mitleidvollen Betrachtung des Olbergleidens Christi.
In Betrachtung und Gebet will die Seele dieses Leidensge-
heimnis miterleben, den in Todesangst versunkenen Heiland
trosten, mit ihm den Zorn des gerechten Vaters besanftigen
und sein Erbarmen auf die Siinder herabrufen. Die Heilige
Stunde ist also Stthneandacht und entspricht ganz den For-
derungen, die der Heilige Vater in der Enzyklika vom 8. Mai
1928 tber die Sthnepflicht der Glaubigen und in der vom
3. Mai 1932 iiber die Pflicht des Gebetes und der Sithne auf-
stellt.

Die Ubung der Heiligen Stunde kann man gemeinschaft-
lich oder privat, in der Kirche oder daheim machen. Sie
sollte am Donnerstag nachts von 11—12 Uhr stattfinden.
Weil aber das nur Wenigen moglich wire, hat Papst Gregor
XVI. verordnet, daB sie am Donnerstag von 2 Uhr nach-
mittags an gehalten werden diirfe. Damit ist sie auch
Kranken und Bettldgerigen moglich. Wird diese Andacht in
einer Gemeinschaft gehalten, die das betrachtende Gebet
pflegt, kann sie in der Weise geschehen, daB jeder still fur
sich betrachtet und betet.

An vielen Orten wird die Heilige Stunde jeweils am
Abend vor dem Monatsfreitag als Volksandacht gehalten.
Da kann die Stunde ausgefiillt werden mit einer Lesung,
einer Ansprache des Priesters, gemeinschaftlichem Gebet
und schmerzhaftem Rosenkranz. Ein Hilfsmittel fiir diese
Volksandacht hat das Kanisiuswerk, Freiburg vor kurzem
herausgegeben, das reiche Abwechslung bietet. (Siehe Rezen-
sion in der Kirchenzeitung.)

Dieser Artikel wurde geschrieben, um eine Andacht, die
besonders in die heutige Zeit hineinpaBt, weitem Kreise
bekannt zu machen. Von Christus selbst gelehrt und von den
Papsten empfohlen, verdient sie, daB auch wir Priester ihr
Beachtung schenken und sie als Volksandacht den Glaubigen
zuganglich machen. Th.

Das Offertorium der Totenmesse

In allen Requiem -Messen flir Verstorbene betet der
Priester das Offertorium: Antiphon: «Domine Jesu Christe,
Rex gloriae, libera animas omnium fidelium defunc-
torum de poenis inferni et de profundo lacu: libera
eas de ore leonis, ne absorbeat eas tartarus, ne cadant
in obscurum: sed signifer sanctus Michael repraesentet eas
in lucem sanctam: quam olim Abrahae promisisti et semini
ejus. Vers. Hostias et preces tibi, Domine, laudis offerimus:
tu suscipe pro animabus illis, quarum hodie memoriam fa-
cimus: fac eas, Domine, de morte transire ad vitam: quam
olim Abrahae promisisti et semini ejus.

Der Text dieses Opfergangliedes stammt wahrscheinlich
aus dem 9. oder 10. Jahrhundert. Er ist eine «Crux inter-
pretum» und hat im Laufe der Jahrzehnte sehr verschiedene
Ubersetzungen und Auslegungen erfahren. P. Bihlmeyer z. B.
ubersetzt im «Volks-Schott» (1930): «Herr Jesus Christus,
Konig der Herrlichkeit, befreie die Seelen aller, die im
Glauben sterben, von den Peinen 'des Totenreiches und von
dem tiefen Abgrund. Befreie sie vom Rachen des Léwen, daf3
die Holle sie nicht verschlinge, daf sie nicht stiirzen ins
Dunkel hinab . . .»

Das vollstiandige MeBbuch von Schott (6. Auflage 1937)
bringt eine ganz andere Ubersetzung: «Herr ... be-

wahre die Seelen aller verstorbenen Glaubigen vor
den Qualen der Holle und vor den Tiefen der Unterwelt. Be-
wahre sie vor dem Rachen des Loéwen, daB3 sie nicht hinab-
stiirzen in die Finsternis. «Ne absorbeat eas tartarus» wurde
hier ausgelassen und nicht iibersetzt. Wieder eine andere
Ubersetzung hat Gihr in seinem Buche «Das heilige MeB-
opfer» (11. Auflage 1912, Herder Verlag, S. 450).

Mehr noch als die Ubersetzungen gehen die Auslegungen
auseinander. Einig sind die Ausleger nur darin, daf hier nicht
fiir Verstorbene, die in der H61le sind, gebetet wird.
Fiir welche Seelen wird denn gebetet? In der Beantwortung
dieser Frage gibt es drei verschiedene Meinungen:

I

Im «Korrespondenzblatt flir den katholischen Klerus» (56.
Jahrg., S. 143) wurde die Meinung vertreten, im Offertorium
der Totenmesse bete die Kirche fiir die Kinder, die ohne die
heilige Taufe und ohne den Vernunftgebrauch erlangt zu
haben, dahinstarben. Aber diese Auslegung widerspricht of-
fenbar dem Texte: «Libera animas omnium fidelium
defunctorum.» Die vielen Kinder, die das Sakrament der hei-
ligen Taufe nicht empfangen konnten und aus diesem Leben
schieden ohne zum Vernunftgebrauch gekommen zu sein,

221



gehoren doch nicht zu den «Glaubigen». GemaB can. 1239 § 1
des CIC. sind die ohne Taufe Verstorbenen zum kirchlichen
Begribnis nicht zuzulassen. Damit ist auch ausgeschlossen,
daB in der Totenmesse fiir solche offiziell gebetet wird.

1I.

Die Mehrzahl der Erkldrer sind der Ansicht, im Offerto-
rium der Totenmesse werde fiir die Seelen im Fegfeuer ge-
betet. Um die Schwierigkeiten zu beheben, die der Text einer
solchen Auslegung bietet, sind von ihnen hauptséchlich vier
Theorien aufgestellt worden.

1. Einige erkldren den Offertoriumstext aus den noch nicht
gekliarten Anschauungen iiber das besondere Gericht nach
dem Tode im christlichen Altertum. Es war eine damals weit-
verbreitete Meinung, daB3 das Los der gldaubigen Seele (die
unglaubige war ja nach dem Worte des Heilandes schon ge-
richtet und kam sogleich in die Hoélle) nach dem Tode noch
nicht sogleich entschieden werde. Jede glaubige Seele miisse
vielmehr einen Durchgang durch die Liifte machen und dabei
die sogenannten Telonia-Priifungsstdtten durchschreiten. Vor
dem Auge des allsehenden Richters und in Gegenwart von
Engeln und Damonen werde sie bei jeder dieser Stédtten iiber
alle ihre Handlungen zur Rechenschaft gezogen. Diejenigen
Seelen nun, die alle Telonia gut bestanden hitten, wiirden
von den Engeln geradewegs in den Himmel gefiihrt. Die See-
len aber, die eine oder andere Priifungsstdtte nicht gut be-
standen, wiirden von den Damonen hinuntergezogen in ihre
dunklen Behausungen.

Hauptvertreter dieser historischen Erklarung sind Josef
Stiglmayr («Der Seelendurchgang», Katholik 1913, S. 248
ff.), Josef Lippl («Das Offertorium der Totenmesse», Theo-
logisch-praktische Monatsschrift, Passau 1913, S.597 ff.),
Pius Parsch (Jahr des Heils 1938, III., S. 777) und Dr.
Brinktrine («Die heilige Messe», 1931, S, 111 ff.).

Diese Theorie befriedigt uns nicht ganz. Die Kirche hat
die noch unklaren Anschauungen fritherer Zeiten iiber den
Eintritt des Gerichtes geklart und durch Papst Benedikt
XII. im Jahre 1336 dogmatisch entschieden, dafl die Ver-
geltung im Jenseits, sei es die Qual der Holle oder die
Strafe des Fegfeuers oder die Belohnung im Himmel, als-
bald nach dem Tode eintrete. Warum lie nun die Kirche
dieses Gebet trotzdem stehen, wenn es wirklich der Awus-
druck der irrigen Anschauung ist, daB das Los der Ver-
storbenen nicht sofort nach dem Tode entschieden werde,
sondern daf} sich diese in einem Zwischenzustande befanden,
in dem die christliche Fiirbitte auch hochst gefahrdete See-
len noch retten kénne? Auf dem Konzil von Trient wurde
in den Verhandlungen iiber die «Abusus Missae» auch unser
Offertorium genannt und verlangt, daB es gedndert werden
solle. Warum &anderte die Kirche es nicht? Weileseben,
richtig aufgefaBt, nichts enthalt, das der
Lehreder Kirche widerspricht.

2. Der Liturgiegeschichtsforscher Adolf Franz (} 1916)
gab in seinem groBen Werk «Die Messe im deutschen Mittel-
alter» (1902) eine zweite geschichtliche Erklarung unseres
Offertoriums. Im Mittelalter habe man die Vorstellung ge-
habt, die Strafen des Fegfeuers seien den Strafen der Holle
ahnlich. Beide wiirden von Damonen vollstreckt. Man habe
deshalb das Fegfeuer mit den gleichen Namen wie die Holle
bezeichnet. «Der infernus, der profundus lacus, der tarta-
rus, das obscurum sind Bezeichnungen fiir den Ort der
BuBle, und das os leonis ist die Gewalt der Damonen, in
deren Hinde sich die biiBenden Seelen befinden, bis sie
Michael befreit und in das ewige Licht einfiihrt. Unter je-
nen alten Vorstellungen sind die ergreifenden Bitten des

222

Offertoriums entstanden, und sie sind in der Liturgie ver-
blieben, obschon jene Vorstellungen ldngst einer klareren
und praziseren Auffassung vom Reinigungsorte Platz ge-
macht haben. In der Liturgie liberdauert die Formel oft die
Fortbildungen der Dogmatik» (S. 222 f.). Franz meint, mit
dieser Erklarung alle Schwierigkeiten beseitigt zu haben.
Aber eine Hauptschwierigkeit hat er nicht gelést. Wenn
die armen Seelen nach mittelalterlichen Auffassungen im
Fegfeuer im «ore leonis», in der Gewalt der Ddmonen sind,
warum wird denn gebetet, ne absorbeat eas tartarus, d.h.
nach Franz, daB sie nicht ins Fegfeuer kommen, wihrend
sie doch bereits im Fegfeuer sind ?

3. In seinem «Handbuch zur Liturgie» (II. p. 138 £.) schreibt
Eisenhofer: «Es ist ‘Glaubenslehre, ‘daB mit dem Ein-
tritt des Todes das Schicksal der Menschen fiir die
ganze Ewigkeit entschieden ist und daB unsere Fiirbitten
nichts mehr daran andern koénnen. Wenn gleichwohl die
Kirche diesen Text im gottesdienstlichen Gebrauche zu-
1aBt, so ist damit gesagt, daB er einer, dem kirchlichen
Dogma entsprechenden Erklarung fahig ist... Es ist darum
nur die Deutung auf die Seelen im Reini-
gungsorte moglich. Infernus, tartarus, profundus
lacus, obscurum sind daher als starke Bezeichnun-
gen flirden Reinigungsortzuerklaren Wenn
es heiB3t: libera eas de ore leonis, so kann man sich darunter
den Teufel vorstellen, dem die armen Seelen zum Opfer ge-
fallen sind, wenn sie in ihrem irdischen Leben seinen Ver-
suchungen zu schweren oder ladBlichen Siinden unterlagen
und daher auch nach ErlaBl der Schuld noch zeitliche Strafen
abzubiiBen haben. Erst wenn sie von diesen befreit sind,
ist der Schaden, den der bose Feind angerichtet, génzlich be-
hoben. Unter den Worten: fac eas de morte transire diirfen
ebenfals die zeitlichen Strafen verstanden werden, insofern
sie ein Ueberbleibsel des Siindentodes sind.
Ne cadant in obscurum, ne absorbeat eas tartarus, wird man
als fromme Bitte deuten, die Verstorbenen mogen kraft des
hl. Opfers entweder aus dem Reinigungsorte befreit werden
oder wenigstens nicht mehr in dem gleichen Grade der Strafe
beharren». Professor Jungmann nennt diese Erklirung Ei-
senhofers eine Deutung, «die dem Wortlaut wie dem katholi-
schen Dogma Geniige tut.» (Miss. Soll. II. p. 37, Anmerkung).
Wird aber durch diese Deutung unser Offertorium micht ge-
radezu auf ein Prokrustesbett gespannt? Gihr hatte offenbar
denselben Eindruck, wenn er schreibt: «Sicherlich ist es ge-
waltsam, die Satze: Ne absorbeat und ne cadant :(damit sie
nicht fallen), welche offenbar von einer erstdrohenden
Gefahr sprechen, von einem l1angeren Verbleiben
im Fegfeuer zu deuten» (Das hl. MeBopfer p. 452).

4. Die dramatisch-liturgische Erklarung
hat bis heute die weitaus meisten Vertreter gefunden z.B.
Suarez, Tournely, Merati, Wiseman, Franzelin, Oswald, Chr.
Pesch, Gihr, Diekamp (Dogmatik III. p. 380), Dr. Obern-
humer (Theol. praktische Quartalschrift 1, 1938 p. 131 ff.)»
In der Liturgie werden die Ereignisse nicht nur historisch
erzahlt, sondern auch in hochpoetischer Form dramatisch
gegenwartig gesetzt und gleichsam als gegenwirtig darge-
stellt . . . Beim Offertorium der Totenmesse vergegenwartigt
sich die Kirche ihre Kinder nicht, wie sie augenblicklich im
Fegfeuer leiden, sondern wie sie im Todeskampfe
ringen, wo die Seele im Begriffe steht, aus dem Leibe zu
scheiden und daher noch im Gefahr schwebt, ewig verloren
zu gehen. Sie versetzt sich in die letzten Stunden der Ster-
benden und betet aus dieser ISituation heraus fiir ihre Kin-
der um Bewahrung vor der Holle und Hinfithrung zum
Lichte» (Obernhumer 1. c.).



«Eine solche Gebetsweise ist niitzlich fiir Lebende wie fiir
Verstorbene. Die Lebenden werden mit heiligem Ernste und
heilsamer Furcht erfiillt, da sie ihnen die Strenge des gott-
lichen Gerichtes und die Strafen der Siinde in so packend,
schauerlicher Weise vor die Seele fithrt. Fiir die Verstorbenen
ist dieses kirchliche Opfergebet ein Linderungsmittel in ihren
Peinen» (Gihr 1, ¢.). Es kann vielleicht zur Entschei-
dung des ewigen Loses beitragen. Mit Riicksicht auf die vor-
ausgesehenen Gebete der Kirche, verlieh Gott vielleicht den
betreffenden Verstorbenen in ihrer Todesstunde Gnaden,
mit deren Hilfe sie ihre Seelen retten konnten. «Gihr nennt
freilich diese fromme Meinung, daB Gott im Hinblick auf
unsere und besonders der Kirche kiinftige Gebete und Opfer,
die Er voraus weif3, in seiner Huld dem sterbenden Silinder
Reue und BuBfertigkeit verleihe, welche das Heil seiner
Seele sichern, ganz ungewiB und unsicher» (1. c. p. 153,
Anmerk. 1). Er teilt diese fromme Meinung nicht. Nach
seiner Ueberzeugung hilft das Offertoriumsgebet den armen
Seelen jetzt, obschon die Kirche sich beim Gebete gleichsam
an ihr Sterbelager versetzt denkt.

Diese Erklarung ist sicher von allen bisher angefiihrten
die beste und kommt der Wahrheit am néchsten. V.P.

(SchluB} folgt.)

Aus der Praxis, fiir die Praxis
«Frisch-frohliche Heiden»

Es gibt wohl venschiedene Ortsgruppen der «Freigeistigen
Vereinigung der Schweiz». Ihre sattsam bekannte Tatigkeit
ist einer ernsthaften Auseinandersetzung nicht wert, weil
Ansatzpunkte fehlen. A titre d’information moge jedoch ein-
mal ein Probemuster geboten werden, wes «Geistes» Kind
die wirklich «frei»-geistige Bewegung ist.

Fand da kirzlich im Basler Volkshaus ein Vortrag statt
tber die Bibel. Dazu wverteilte die sozialistische (!) ‘Arbeiter-
jugend einen Wisch, auf welchem u.a. das marxistische
Dogma stand: Religion ist Opium fiir das Volk. Der Raum
war uberfiillt. Der Referent gab u.a. folgende Kostprobe
seiner Zustédndigkeit in Bibelfragen von sich: «Die Bibel ist
mir im Grunde gleichgiiltig, wie die griechischen Gotter-
sagen. Was jedoch keinem denkenden Menschen gleichgiiltig
sein kann, ist ihre Auswirkung, die Bibel als ethische Grund-
lage des Menschengeschlechtes. Die Bibel muB3 aus dem
Volksglauben verschwinden, wenn wir etwas Neues aufbauen
wollen. Wir wollen die Freiheit des Menschen. Es gibt nur
ein Paradies: Das, welches wir uns im Diesseits schaffen.
Mindestens 98 % der Bevilkerung hat keine Ahriung vom
Inhalt der Bibel. Die Bibel ist eine Sammlung pornogra-
phischer und krimineller Geschichten. Wir Freidenker be-
kampfen die Bibel, weil sie den nicht daran Glaubenden auf-
gedrangt wird und die Basis unserer Kultur sein soll. Unser
Moralgesetz lautet: Lebet so gliicklich wie moglich, aber
nicht auf Kosten der Mitmenschen. Anstelle des Glaubens
mufl der Zweifel gesetzt werden, das selbstdndige Denken.
Wenn wir verbreiten, was von getauften Christen im Namen
der Bibel ohne Widerspruch der Kirchen alles getan wurde,
wird vielleicht einmal eine gliickliche heidnische Menschheit
die Erde bevolkern. Der Aufbau einer neuen Menschheit ist
jedoch unmoglich, solange sie unter dem 2000 Jahre alten
Schutt der Bibel begraben bleibt. Wer heute die Bibel ver-
kauft, ist ein Betriiger und sollte bestraft werden als solcher.
Was konnen wir dem Volke statt der Bibel bieten? Erst
rdaumen wir den Schutt hinweg. Dann ersetzen wir die Reli-
gion durch frisch-frohliche heidnische Sinnenfreude: eine

altgriechische Auffassung, verkérpert mit modernen, abso-
lut giiltigen philosophischen Ideen. Der Diinger von Milliar-
den gestorbener Menschen und Tiere ist die Grundlage un-'
seres Lebens. Ein Weiterleben nach dem Tode gibt es nur im
materiellen Sinne. Wir wollen daher viel Gliick fiir uns, die
Mitmenschen und die Nachkommen schaffen, denn das Gliick
der Mitmenschen ist auch das unsere. Das ist zugleich die
Losung aller sozialen Probleme. Wir wissen nicht, wie das
Weltall entstanden fist. Wer etwas anderes sagt, ist ein
Liigner und Betriiger.»

In der Diskussion, die auf dhnlichem Niveau stand, wur-
den folgende Bekenntnisse abgelegt: «Ich bin ein Stiick
Schopfung (sic). Wo ich mein Brot verdiene, ist mein Vater-
land. Hauptsache ist, daBl ich den Klotz (d.h. das Geld, den
Verdienst) habe, das ist meine religiose Uberzeugung. Die
Religion schafft mit dem Kapital zusammen, samt den Sek-
ten. Haben die religiosen Leute etwa den Weltfriedenskon-
greB in Paris unterstiitzt? Die Intellektuellen sind religios,
weil sie vom Pulver abhéngig sind. Ich kann nicht an etwas
glauben, das ich nicht sehe. Wenn Gott das Blut und die
Tranen will, durch die die Religion geht, dann (folgt eine
Gotteslasterung) vor solch einem Wesen! Als die Bibel
geschrieben wurde, wuB3te man nichts von moderner Astro-
nomie. Heute weifl man, wie gro3 das Weltall ist. Wo ist da
der liebe Gott?»

Einige protestantische Votanten nahmen gegen diese Aus-
fithrungen Stellung zugunsten des Gottesglaubens, konnten
aber nichts ausrichten, abgesehen davon, ob man sich von
den Interventionen viel versprechen konnte in einem solchen
Milieu. Da wurde gesagt: «Nur Christus hat uns die Ideale
vorgelebt. Wir miissen Tater, nicht nur Horer seines Wortes
sein. Wir miissen nicht an den Buchstaben der Bibel glauben,
sondern an den lebendigen Herrn Christus. GroBe Intellek-
tuelle réden heute noch mit Ehrfurcht von ‘der Bibel. Ich
darf noch glauben und freue mich. daran. Ich bin ein Ver-
dingkind gewesen, aber 'Gott hat mich gestiitzt. Es gibt nur
einen Gott und einen Mittler: Christus. Gott 14Bt seiner
nicht spotten. Die Bibel wird uns wselig machen, nichts an-
deres.»

Der Referent muBte immerhin zugeben: «Wenn viele ge-
lebt hatten, wie Christus, sdhe die Welt heute anders aus».
Der Berichterstatter reihte sich wiirdig in die ‘Galerie des
Referenten und seiner, gesinnungsgendssigen Diskussions-
redner ein, wenn er schnoddrig seinen Bericht schlieBt: «Wir
haben wieder einmal iiber Fragen diskutieren gehort, die
auch uns einmal wahrend der Pubertét (!) voriibergehend (!)
bewegten.» Wie wenn solche Fragen und deren Diskussion
eine bloBe Pubertatsangelegenheit wiren!

Man wird an das Wort erinnert, das Kkiirzlich Pius XII
gesprochen hat von alleswissenwollenden Halbwissern in
Philosophie und Naturwissenschaften. Der platteste Materia-
lismus holt aus dem Abraum der Weltanschauungen das ithm
Passende zusammen zu einer ‘Altstoffsammlung und Abfall-
verwertung, die nichts ergibt. Wie mancher Seelsorger zu
Stadt und Land kann solche Spriiche horen, mit welchen
sich diejenigen, die sie von sich geben, als wunder was vor-
kommen. Einer eingehenden Auseinandersetzung sind sie
aber geistig gar nicht gewachsen. Eine 6ffentliche Diskus-
sion ist ziemlich aussichtslos und ergebnislos, wie die hilf-
losen, ehrenwerten Versuche auch gezeigt haben. Wo keine
Ehrfurcht herrscht, muf} ein Zeugnis fiir Gott, Religion und
Glauben ungehoért verhallen, und die Perle wird vor die
Sdue hingeworfen (vgl. Mt 7, 6).

Die Themenstellung und -behandlung weist eher auf ein
protestantisches Anliegen hin, denn im Protestantismus ist

223



die Bibel im Zentrum. Immerhin muB} sich auch die katho-
lische Apologetik mit der freigeistigen Bekampfung der
Bibel befassen und neben der Popularisierung der bibel-
apologetischen Erkenntnisse auch auf die Popularisierung
der Philosophie verstehen. Fiir beide muB man sattelfest
sein in den biblischen und philosophischen Problemen. Dann
erst kann die Ubersetzung in die Fassungskraft versucht
werden, welche die Einwiirfe zwar machen, aber sehr wenig
Voraussetzung mitbringt, die Lodsungen zu verstehen. Das
ist eine groBe und mihevolle Arbeit, was aber nicht ab-
schrecken darf, an sie heranzugehen. Wo guter Wille ist, ist
etwas zu machen, wo aber nicht, nichts! A. Sch.

Kettenbriefe

Es gehort offenbar zur Natur der Kettenbriefe, daB sie
immer wieder auftauchen und in dieser oder jener Form
die Dummen nicht alle werden. Der ‘Aberglaube ist offenbar
auch diesbeziiglich nicht auszurotten. Wird er noch mit
einem glaubigen Méntelchen drapiert, so findet er vielleicht
sogar noch Opfer, die ihm sonst nicht erliegen wiirden. So
ist es z. B. mit einer «Novene fiir den Weltfrieden» in Form
eines Kettenbriefes. Da hei3t dieses glaubig aufgeputzte
abergldaubische Elaborat:

«Es ist nicht schwer, neun Tage ein Vaterunser und ein
GegrliBt seist du Maria zu beten. Wir hoffen, dal Sie diese
Novene nicht unterbrechen. Sie wurde begonnen von den
Schwestern des hl. Franziskus (sic) und geht durch die
ganze ‘Welt. Es ist kein Kettenbrief (was denn sonst?), son-
dern eine schone Novene. Wenn Sie diese nicht halten wollen,
so schicken Sie dieselbe bitte an die Schwestern des hl
Franziskus in Boston Mass. W 5 Holland (?!). Die Novene
wurde begonnen 1947 und ist viermal durch die ganze Welt
gegangen. Am vierten Tage nach Erhalt dieses Briefes er-
halten Sie eine besondere Gunst. Es ist auffallend, daB dies
immer zutrifft. Schreiben Sie diesen Brief siebenmal ab und
schicken Sie ihn an Freunde und Bekannte. Schicken Sie die-
sen Brief weiter, ehe der vierte Tag vorbei ist. Schreiben
Sie dann, von wem Sie ihn erhalten haben.»

Kettenbrief pur sang, fromm drapierter Aberglaube! -

A. Sch.

Pax Christi

(Mitget.) Diese internationale katholische Organisation will
den Frieden und die Versdhnung der Volker und Staaten wie
der Einzelpersonen mit Hilfe des Gebetes und der gegenseiti-
gen Fihlungnahme vermitteln. An der Spitze steht Exzellenz
Mgr. Théas, Bischof von Lourdes.

Eine fiir dieses Jahr nach Einsiedeln vorgesehene Delegier-
tentagung mufBite nach Oropa, einem Wallfahrtsort in Ober-
Italien verlegt werden. Eine Gruppe von 40 Deutschen aus Miin-
chen mit dem Bischof von Eichstdtt, Mgr. Dr. Josef Schroffer,
nahm daran teil. Sie reiste durch die Schweiz unter Fiihrung
des Generalsekretdrs der IKHA., Intern. Vereinigung fiir Reise
und Verkehr, eingetragener Vereinn in Vaduz, Liechtenstein.

Im Juli findet der groBe KongreB «Pax Christi» in Lourdes
statt. Die Kardindle Griffin, Faulhaber, Spellman und Schu-
ster haben dazu ihre Teilnahme zugesagt. IKHA.-Deutschland
sind 4 Extraziige nach Lourdes bewilligt worden.

Die schweizerische Vertretung fiir «Pax Christi» hat Abbé
Durouvenoz in Genf, der in Uebereinstimmung mit Exc. Fran-
cois Charrieére, Bischof von Freiburg-Lausanne-Genf, handelt.
Die technische Fithrung (Transport, Unterkunft und Verpfle-
gung) wurde dem Generalsekretariat der IKHA. ubertragen,
dessen Sekretariat in Paris die Angelegenheiten in Lourdes
ordnet.

Detaillierte Programme koénnen beim Generalsekretariat
IKHA. bezogen werden.

224

Totentafel

Zum Tode von Bischof Ladislaus Bindss von Veszprém
)

Ende April ist in Budapest im Krankenhaus der Barmherzigen
Schwestern nach einer langen, leidensvollen Krankheit Mgr.
Ladislaus Banjss, Bischof von Veszprém gestorben. Er stand im
60. Lebensjahr. Wie bekannt, suchte Mgr. Banass im vergan-
genen Sommer in der Schweiz Erholung und Genesung. Er be-
suchte auch Rom, und dieser ganz selbstverstdndliche Besuch
gab zu verschiedenen Gerlichten AnlaB. Man wollte wissen,
daB er im Auftrage der ungarischen Regierung einen Kom-
promifivorschlag in der Frage der katholischen Schulen dem
heiligen Vater zu uUbergeben hatte. Nach seiner Riickkehr ver-
schlimmerte sich sein Gesundheitszustand erneut, nicht zu-
letzt infolge der Aufregungen des Kirchenkampfes, in dem
Mgr. Baniss ganz gegen seinen Willen eine der Hauptfiguren
wurde. Die Kommunisten sahen namlich in ihm —- {ibrigens
ganz unbegriindet — den kirchlichen Gegenspieler von Kar-
dinal Mindszenty und den moglichen Leiter einer romfreien
Nationalkirche. Die kommunistischen Hoffnungen auf ein un-
garisches Schisma unter der Fihrung von Mgr. Banass bewie-
sen wieder einmal, wie wenig die kommunistischen Fiihrer,
— infolge ihrer nicht-ungarischen und nicht-christlichen Ab-
stammung, den Charakter des ungarischen Volkes und das
Wesen der katholischen Kirche kennen.

Was waren jedoch die Tatsachen, auf die die Kommunisten
ihre Hoffnungen griindeten? Mgr. Banass war friher Pfar-
rer von Debrecen, dem «kalvinistischen Roms. Durch eine
seiner Natur entsprechende versdhnungsvolle Haltung hat er
die Sympathien vieler Protestanten fiir sich gewonnen und
mitgeholfen, in Debrecen eine frither unbekannte tolerante
interkonfessionelle Atmosphidre zu schaffen. AnldBlich der
Bischofsweihe von. Mgr. Banass, die in Debrecen stattfand,
sind die kirchlichen und weltlichen Fihrer der Kalvinisten
in corpore erschienen uynd haben hohe Lobesworte fur die
katholische Kirche gefunden.

Unter dem Eindrucke seiner guten Erfahrungen in Debrecen
hielt Mgr. Banass eine Versthnungspolitik auch gegeniiber
den Kommunisten fiir moglich. Seine milde Natur hatte Miihe,
die Ddmonie des Kommunismus zu erkennen. Die erste unga-
rische Nachkriegsregierung, die zwar bereits unter dem mab-
gebenden Einflusse der Kommunisten stand, aber auch be-
deutende nicht-kommunistiseche Personlichkeiten in sich schlof,
hatte den Sitz in Debrecen und hielt ihre Sitzungen im
Amtszimmer von Pfarrer Banass. So sind zwischen ihm und
den kommunistischen Fiihrern personliche und sogar freund-
schaftliche Beziehungen entstanden. Mgr. Banass glaubte ehr-
lich daran, diese Beziehungen im Sinne einer M&Bigung zu
Gunsten seiner Kirche verwerten zu konnen. Seine glitige
Natur und vielleicht auch seine Krankheit haben dazu bei-
getragen, daB er trotz der wiederholten Enttiduschungen
an seinen Hoffnungen festgehalten hat.

Die Kommunisten haben seine friedliche Haltung mif3ver-
standen und seinen guten Willen griindlich miBbraucht. Sie
haben ihn in ihren Zeitungen zum Fihrer einer angeblichen
innerkirchlichen Opposition ausgerufen. Sie haben ihm kom-
munistenfreundliche Erkldrungen in den Mund gelegt, die
er nicht getan hat oder haben seine Erkldrungen verdreht
wiedergegeben. Ein Beispiel soll zur Illustration genligen:
Ein Journalist fragte ihn, was seine Meinung iiber die soge-
nannten «Betriebsapostel» sei. Bischof Banass dachte an die
Agenten der verschiedenen amerikanischen Sekten, die Un-
garn nach dem Kriege liberfluteten und mit ihren reichlichen
Geldmitteln manche Verwirrung stifteten und gab die Ant-
wort, daB diese «Betriebsapostel» auch der katholischen
Kirche viel zu schaffen geben und dafl er ihre T&atigkeit nicht
billigen koénne. Die Kommunisten haben daraufhin — sich auf
die Worte von Mgr. Banass berufend — eine Hetzkampagne
gegen die Arbeiterseelsorger eingeleitet. Die Richtigstellung,
die von Bischof Béanass sofort eingesandt wurde, haben die
kommunistischen Zeitungen freilich nicht veréffentlicht. Al-
lerdings kann man sich nicht der Ansicht verschlieBen, daB,
wenn die Richtigstellungen von Bischof Banass in ihrem Tone
energischer ausgefallen wéren, vielleicht manches MiBver-
stdndnis erspart geblieben wire.

Bischof Béanass hat iibrigens nichts gesagt oder getan, was
die Kommunisten berechtigt hidtte, ihn fiir ihren Freund zu
halten. Die Ehrenbezeugungen und Schmeicheleien der kom-



munistischen Regierung lieBen ihn stets unbertihrt. Die Soli-
daritdatserklarung der Bischofe Kardinal Mindszenty gegen-
iiber unterzeichnete er ohne Zogern. In grundsitzlichen Fra-
gen war er nie bereit, Zugestdndnisse zu machen. Gegen die
Verstaatlichung der Schulen erhob er in einem Telegramm
von der Schweiz aus, wo er sich gerade aufhielt, einen un-
miBverstidndlichen Protest. Nun hat die jahrelange schwere
Krankheit seinen Geist von den irdischen Kémpfen immer
mehr entfernt und in eine Welt gefithrt, wo alles der gott-
lichen Gnade iiberlassen wird. Hungaricus

Nach einem arbeitsreichen Leben ging im Kapuzinerklo-
ster von Schwyz am 2. Mai P. Friedrich Schefold ins ewige
Leben ein.

Gebijrtiger Deutscher, wurde er spidter Biirger von Wetts-
wil (Zirich). Im Jahre 1896 trat er ins Noviziat der H.H.
Kapuziner auf dem Wesemlin in Luzern ein und hat seinem
Orden wahrend 35 Jahren gedient, als Lehrer der klassischen
Sprachen an den Kollegien von Stans und Appenzell. Er war
ein geschétzter Volksmissiondr und wirkte auch als Stadt-
prediger in St. Gallen (St. Oswald) und in Basel (Marienkirche
und Josefskirche). P. Friedrich war aber vor allem ein Meister
im Reiche der T6ne, besonders der Kirchenmusik, und wurde als
Glockenexperte viel konsultiert. Er war auch Verfasser be-
liebter Liederblicher. Im Orden wirkte er u. a. als Guardian
in Stans und Dornach, und in den letzten Jahren bis zu seiner
Todeskrankheit war er Beichtvater im Mutterhaus der Kreuz-
schwestern zu Ingenbohl. R. I. P.

Kirchenamtlicher Anzeiger des Bistums Basel

Die Triennalexamen

fir die Kantone Thurgau und Schaffhausen finden in der
ersten Juliwoche in Frauenfeld statt. Das genaue Datum
wird jedem Kandidaten mitgeteilt. Gepriift wird iiber den Stoff
des ersten Jahrganges. Die Kandidaten sollen sich bis 12. Juni
beim Unterzeichneten anmelden und zugleich die vorgeschrie-
benen schriftlichen Arbeiten einsenden.
Frauenfeld, den 7. Mai 1949.
Fir die Priifungsk~ 'mission:
Joh. Haag, bisché.l. Kommissar

Unio Cleri pro Missionibus

Die Mitgliederwerbung des letzten Sommers hat die Zahl
der Unio Cleri im Bistum Basel um etwa 160 neue Mitglieder
erhoht, so daB3 sie jetzt gegen 620 Teilnehmer z#dhlt. So er-
freulich diese Zunahme und die jetzt erreichte Gesamtzahl
auch ist, so muB doch festgestellt werden, daB unge-
fdhr ein Drittel unseres Klerus ihr noch ferne steht. Es er-
geht daher nochmals die freundliche Bitte um AnschluB, will
doch die Unio Cleri pro missionibus den Klerus und durch die-
sen das ganze Kkatholische Volk zur Kenntnis der Missionen
und ihrer Bedirfnisse und apostolischen Arbeiten in allen
Weltgegenden sowie zur idealen und faktischen Mitarbeit ge-
winnen.

Das Missionsjahrbuch wird n#Achstens wieder von Immen-
see aus unter Nachnahme des iiblichen bescheidenen Jahres-
beitrages von Fr. 2 versandt werden. Die H.H. werden freund-
lichst gebeten, dafiir besorgt zu sein, daB auch in ihrer even-
tuellen Abwesenheit die Nachnahme eingeldst wird, damit
unnétige Arbeit und Auslagen uns erspart werden.

Jos. Hermann, Kan., Di6zesandirektor

Priesterhilfe

Aus der russischen Zone kommen oft Bitten um Paramente.
Vielleicht kann ein Pfarrer ein griines oder violettes MeB-
gewand entbehren. Gerne teilen wir ihm die Adresse mit oder
schicken es von hier aus.

Dringend wird auch ein weiBes und schwarzes Pluviale ge-
wiinscht, ferner griine Ministrantenkleider. Auch die Not an
Lebensmitteln ist keineswegs vorbei.

Priesterhilfe Menzingen, Zug

. Das Ubel an der Wurzel erfaBt

Das Ubel an der Wurzel erfaBt der Klerus Italiens ohne
Zweifel, wenn er der religiosen Unwissenheit des Volkes, und
besonders der Jugend, steuern will. Wie neuestens bekannt
gemacht wird, findet im Verlaufe des Heiligen Jahres ein
internationaler KongreB fiir Katechese statt. Gleich-
sam als Einfithrung dazu, handelt das Aprilheft der Zeit-
schrift fiir die geistlichen Leiter der Katholischen Aktion,
«<L’Assistente Ecclesiastico» ausschlieBlich von
den Problemen des Religionsunterrichtes. Nicht als ob der
Inhalt uns neue Perspektiven bote, da der italienische Klerus
ohne Zweifel diesbeziiglich manches erst erobern muf}, was
Gemeingut des schweizerischen Klerus ist.

Was aber allgemein interessieren und vieles verstdndlich
machen durfte, ist die vorgelegte Statistik, deren Zahlen eine
sehr ernste Sprache reden. Man kann aber daraus auch er-
sehen, welch ein Segen der obligatorische, gut gebo-
tene Religionsunterricht ist. Darnach hat das italienische
Zentralbiiro fiir Religionsunterricht ermittelt, daB von den
Schiilern und Schiilerinnen der italienischen Volksschulen
im Durchschnitt 30 bis 50 Prozent am Sonntag nicht in die
Messe gehen und von den 'Schiilern der Mittelschulen gar 50
bis 80 Prozent. Am Religionsuntericht in den Pfarreien
nehmen durchschnittlich 30 Prozent der Jugendlichen teil.
Das bedeutet, da3 heute 70 Prozent der jungen Leute ohne
religiose Ausbildung bleiben und so aufwachsen. Was das
flir morgen zu bedeuten hat, wenn keine Besserung eintritt,
kann sich jeder leicht selber vorstellen und ausdenken. B. M.

Rezensionen

Heilige Stunde: Von Josef Thiirig, Pfarrer in Neuenkirch
(Luzern), 136 Seiten, Kleinschriftenformat, kart. Fr. 2. Verlag
Kanisiuswerk Freiburg, Schweiz.

Was einst der- Herr seiner heiligen Dienerin Margareta Ma-
ria Alacoque angeraten, jede Nacht auf den Freitag die hl
Stunde zu halten, ist seit Jahren in immer mehr Pfarreien
segensreichste Uebung geworden. Die H.H. Pfarrer werden
es begruBen, wenn sie ihren Glaubigen in diesem handlichen
Biichlein eine groBe Hilfe bieten konnen, die «Heilige Stunde»
ergreifend vor dem Tabernakel zu gestalten. Finf hl. Stunden
hat der Verfasser ausgefiihrt, so daB eine angenehme Ab-
wechslung geboten ist. Gegenseitige Wechselgebete fithren in
die Stimmung ein, in welcher die Stunde gehalten werden
soll. Dann folgt der schmerzhafte Rosenkranz. Vor jedem
Zehner wird das Geheimnis vom Vorbeter vorgelesen. Ich finde
gerade in diesen Betrachtungen einen Hauptwert des Biich-
leins. Wahre Perlen aus der mystischen Betrachtung der Pas-
sion des Herrn sind darin enthalten. Glicklich sind auch einige
der bekanntesten Passionslieder beigefligt samt dem Pange
Lingua fiir den sakramentalen Segen. Moge diese Anleitung
die «Heilige Stunde» zu halten, viel Segen stiften! DaB} die-
ses verdankenswerte Biichlein auch bei der «Ewigen Anbe-
tung> schonste Dienste leistet, ist selbstversténdlich.

B. Keller, Regens

Augustinus: Bekenntnisse. Johannes-Verlag, Einsiedeln 1948.

Die «Bekenntnisse» schrieb Aurelius Augustinus, der groSte
der abendldndischen Kirchenviter, im Jahre 400. Seither hat
dieses einzigartige Werk, das zu den tiefsinnigsten Schoépfun-
gen der Weltliteratur gehort, viele Ausgaben und Millionen
von Lesern gefunden. Die vorliegende Ausgabe des Johannes-
Verlages in Einsiedeln bringt in feiner Ausstattung und
handlichem Format die deutsche Uebersetzung des gelehrten
Grafen Georg von Hertling mit einer 12seitigen Einfiihrung
aus der Feder dieses Gelehrten. An die Stelle der bloBen An-
gabe von Buch und Kapiteln sind dem Inhalt entsprechende
Titel gewdhlt. Mogen recht viele nach dieser schénen Ausgabe
der «Bekenntnisse» greifen und davon im innersten Herzen
ergriffen werden! V. P.

. 225



Eugen Egger: P. Gregor Girard. Ein schweizerischer Volks-
schulpddagoge. Rex-Verlag, Luzern.

Wie es kommt, daB man fiir P. Girard die gebiihrende
Beachtung «zuriickeroberns muB3? P. Girard galt und gilt als’
liberaler Theologe und Padagoge. Und er war es auch. War-
um er es aber war, das erhilt nun eine schlaglichtartige Be-
leuchtung und Erkliarung. In seiner ersten Jugend bekam
Girard von einem Kollegistudenten Religionsunterricht. Die-
ser erklirte die Lehre von der alleinseligmachenden Kirche
dahin, daB alle auBerhalb der Kirche Stehenden ausnahmslos
und rettungslos verdammt werden. Aber da nun der Kleine
in kindlicher Liebe der reformierten Murtner-Gemiisefrau zu-
getan war, wollte er sich damit nicht zufrieden geben und
fand den Frieden seiner aufgewiihlten Seele erst wieder, als
die Mutter ihm erkladrte: «Der Lehrer ist ein Esel, Gott ver-
dammt keine guten Leute.» In dieser Episode zeigt sich schon
der spédtere Girard mit seiner Milde und Barmherzigkeit, sei-
nem Milthen um die Seele der Menschen. Dieses Erlebnis hatte
aber auch Girards MiBBtrauen gegeniiber der herkémmlichen
unpsychologischen Dogmatik erweckt. Mit wirklichem Genuf}
folgt man nun auch den folgenden Schicksalen und Arbeiten
Girards. Egger versteht es, die Quellen, Girards eigene Auf-
zeichnungen, ausgiebig und doch lesbar in guter deutscher
Uebersetzung sprechen zu lassen. So begleiten wir Girard
von seiner Kindheit im Vaterhaus ins ehemalige Jesuitenkol-
legium, das ihm nichts rechtes bot, wihrend er dagegen einige
Franziskaner kennen lernte, die mit ihrer gemiitvollen Auf-
geschlossenheit ihn fiir ihren Orden gewannen. Das Novi-
ziat machte er in Luzern, kam dann nach Offenburg, Ueber-
lingen und Wirzburg, alle vier Stédtten, die seine aufnahme-
begierige Seele mit reichem Wissen und reformfreudigen
Hilfswillen fiir die Menschheit erfiilllten. Da wurde er zuerst
Lateinlehrer in Ueberlingen, dann Prediger in der Heimat-
stadt Freiburg. Hier wuchs Girard zum homme universel
heran. Die Helvetik berief ihn in das Biiro des Unterrichts-
ministers Stapfer nach Luzern, um hier fiir die katholischen
Belange zu sorgen. Darauf wurde er als erster katholischer
Pfarrer seit der Reformation nach Bern berufen, wo er sich
besonders auch der Fliichtlingskinder annahm.

1804 {ibernahm Girard mit zwei andern Mitbriidern die
Armenschule der Vaterstadt, die er vollstdndig reorganisierte,
wo er mit Pestalozzi in Beziehung trat und nun einen unge-
ahnten Aufstieg, eine ungeahnte Beriihmtheit erlangte, bis die
politischen Zwistigkeiten mit ihren Intriguen ihn unméglich
machten. Unter diesen Umstédnden wich Girard nach Luzern,
wo er sich wieder der Schulen ‘annahm und von 1828—1834

am Lyzeum Philosophie dozierte. Dann kehrte er wieder nach
Freiburg zuriick, um sich ratgebend und schriftstellerisch zu
betétigen, treu seinem Orden, treu der Kirche, treu allen
Bestrebungen zur Entfaltung der Nichstenliebe, abhold allen
politischen Intriguen, die ihn umbrandeten. ’

Das Buch Eggers ist eine wahre Ehrenrettung des grofien
Pidagogen und noch gréBern Menschenfreundes, zugleich aber
auch voll zeitgeschichtlichen Interesses und keineswegs etwa
trocken, sondern {iberaus angenehm zu lesen, so wie jede
Biographie es sein soll. F. A. Herzog

Alfred Laub: Gebetslehre mit psychologischen Hinweisen
und Richtlinien. 261 Seiten. Benziger, Einsiedeln/Ziirich/Koéln.
1949.

Der Verfasser ist kein Unbekannter auf dem Gebiete der
Seelenfithrung und Nervenheilung. Von ihm stammt u. a.
das Buch: «Nervenfille und ihre Lehren.» Auch hat sich der
Verfasser durch Beratung seelisch Erkrankter und durch seine
Werke liber nervose Leiden einen groBen Leserkreis geschaffen.

In diesem neuen Buch behandelt Rektor Laub das Gebets-
leben vom psychologischen Standpunkt aus und zeigt den
EinfluB des Gebetes auf die geistige Hygiene und seine Aus-
wirkung auf nervose Leiden. Er zeigt das Gebet als christ-
liche Tugend, weist hin auf das Bediirfnis de§ Menschengei-
stes, sich zum Schopfergeist zu erheben, die Stellung des Ge-
betes in der Gemeinschaft und in der Liturgie, im Verhéltnis
zu Arbeit und Abtétung, zur Erziehung, zur Lebensverbesse-
rung und Selbstkorrektur. In allem geht er in die Tiefe
und weist Zusammenhinge auf, die dem Leser neue Wege
weisen und ihm zu groBem Nutzen sein werden.

Das Buch ist eine klare und jedermann zugéngliche Dar-
stellung, die das Innenleben eines jeden Christen bereichern
und férdern kann. R. K.

Gerold Schmid: Buben im Feuer. Rexverlag Luzern 1949,
242 S., kart.

Eine packende Schilderung von neuen Heiligenleben fiir die
Jugend. Vf. fiigt damit seinen erfolgreichen Vorgingern glei-
chen Genres einen neuen Band hinzu, der zweifellos gleichen
Erfolg verdient und haben wird. Solche Biicher helfen dem
Katecheten, seine erzieherische Aufgabe in einer Art und
‘Weise zu illustrieren und zu unterbauen, — — welche die ju-
gendliche Seele packt und fesselt. Zugleich wird aus dem un-
geheuren Reichtum der christlichen Heiligengeschichte man-
ches Heiligenleben unverdienter Vergessenheit entrissen und
dem zeitlosen Dienste fiir die Heiligen aller Zeiten verpflichtet.

A. Sch.

Windschutzhilien

durchsichtig,

mit Klemmfeder-
Einsatz, flr ver-
schied. Kerzendik-
ken verwendbar
Pontifical-
‘Weihrauch
Anziindwachs,
tropffreil
RauchfaBkohlen,
bewdhrtes Prod.

Ewiglichtol

Ant. Achermann — Rirchenbedar!

Konstruktionswerkstétte - Triengen

(LU) — Telephon (045) 546 77
Abtellg. elektr. Glockenantriebe

Elektro-automatischer
Glockenantrieb

Neues System Tanner Pat. +
iiber 25jihrige Erfahrung

Automat, Fernsteuerung —
Automatische Gegenstromab-
bremsung d. Glocke, elektr.-
automat. Kloppelfdnger. —
Modernisierung und Umbau
bestehender Anlagen auf Ge-
genstrombremse jeden Sy-
stems.

Luzern Tel. (041) 20107 /22677
Zu verkaufen eine schdne

. Weihnachtskrippe
MeBwein

sowie in- und auslindische

Grofe 106X 66 cm.

Adresse zu erfragen unter 2252
bei der Expedition der KZ.

Tisch-und Flaschenweine
Selbstdnd. Tochter sucht Stelle

als

Haushiilterin

in ein Pfarrhaus. Eintritt Mitte
Mali oder spéter.
Offerten unter Chiffre 2251 an

empfehlen

Gebrider Nauer, Bremgarten
Weinhandlung

o Beeidigte MeSweinlieferanten

die Expedition der KZ.

226 .

e TABERNAKEL
® OPFERKASTEN

® KELCHSCHRANKE
® KASSENSCHRANKE

MEYER-BURRI + GIE. AB.
LUZER VONMATTSTRASSE 20

TELEPHON NR. 21.874

MeBweine

sowle Tisch=u. Flaschenweine

beziehen Sie vorteilhaft
von der vereidigten, altbekannten
Vertravenstfirma

" Fuchs & Co. Zug

Telephon O 40 41

@ Wir bitten, fir die Weiterlei-
tung jeder Offerte 20 Rappen
in Marken beizulegen.




FABRIKATION
von Prazisionsturmuhren
modernster Konstruktion

/ Turmuhren.fahrik\
\ A.BAR

Gwatt-Thun

Revisionen
und Reparaturen
aller Systeme

Umbauten in
elektro-
automatischen
Gewichtsaufzug

Konstruktion
von Maschinen
und Apparaten
nach Zeichnung
und Modell

Telephon (033) 22964

Besuchen Sie die Kantonale Gewerbeausstellung
in Thun vom 17.Juni bis 19. September

empfehlen in erstklsssigen und
gutgelagerten Qualititen

GACHTER & CO.

Wsinhandlung Altstétten
Telephon (071) 7 56 62

MeBweine und

Tischweine

Geschiiftshestand seit 1872 Beeidigte MeBweinlieferanten

12@42%/

)
(Mﬁ/n&/ﬂ

enovaiionen

bope

" RUDOLF SUESvS I Kunstglaserei Ziirich 6
Letzistrale 27 Werkstatt: Langackerstrafie 65° Telephon 6 08 76
Veriangen "Sie unverbindliich Otfferten und Vorschlige

Alleriel Interessantes zur Eroanzung Inrer Plarroibliothek!

Belloc, Hilaire: Gesprich mit einer Katze (und andere Essays). Der
groBBe englische Schriftsteller spricht hier schlechtwegs von allem:
etwa von Annoncen, von der Kunst zu Langweilen, von der Zauberei,
von oder mit Katzen. Das alles ist in deutscher Prosa nachgedichtet:
mit Herliberrettung jedes Funkelns, L#chelns und auch jeden
Schweigens. 276 S. Lwd. Ladenpreis bisher 10.—, jetzt nur 1.90

Brunngraber, Rudolf: Radium. Roman eines Elementes. Das strah-
lende Metall, geheimnisvoll wie kein anderes, ist der furchtbarstz
und teuerste Stoff der Erde. Mit seiner Entdeckung, 1896 durch
Mme Curie in Paris, wurde die naturwissenschaftliche Welterkennt-
nis umgewailzt, erhielt die Medizin neue Mdglichkeiten. 357 S. Hlwd.

: jetzt nur 1.90

Chapuisat, Ed.: General Dufour 1787—1875. Berechtigte Uebertra-
gung von M. Gollé. Auf Grund eines reichen, zum Teil unveroffent-
lichten und bisher der Wissenschaft unzugédnglich gewesenen Quel-
lenmaterials baut der Verfasser das Lebensbild eines Menschen
auf, dem wie selten einem die Heimat Dank schuldet. 357 S. mit
10 Bildtafeln. Leinwand. )

Ladenpreis bisher 7.50, jetzt nur 4.90

Curti, Notker: Im Biindner Oberland. Land und Leute der Cadi.
Sprache, Wirtschaft, Kunst und Kunsthandwerk, Feste, Sprichwor-
ter, Sagen und Méarchen usw. 182 S. mit 24 Bildtafeln. Kartoniert.
Ladenpreis bisher 5.—, jetzt nur 2.90

Dasselbe Leinwand: Ladenpreis bisher 6.50, jetzt nur 3.90

Majocchi, Andrea: Bernardino Moscati. Ein Chirurgenleben aus der
der Zeit Napoleons. Moscati war einer der Méanner, die vor 200
Jahren die Chirurgie den Hinden der Feldscherer und Scharlatane
entrissen und sie in den Rang einer ernsten Wissenschaft erhoben
hat. Neben der Beschreibung der vielen Schwierigkeiten, mit wel-
chen die Chirurgie damals zu kimpfen hatte, steht im Mittelpunkt
der Mensch als Leidender und als Helfer. Sehr interessant sind vor
allem auch Moscatis Begegnungen mit Napoleon und Joséphine.
248 S. Leinwand, Rem.-Ex. Ladenpreis bisher 11.50, jetzt nur 5.90

Roffler, Dr. Thomas: Gottfried Keller. Ein Bildnis. Eine kurze, zu-
sammenfassende Monographie, die das gesamte Schaffen G. Kellers
beriicksichtigt. 220 Seiten mit 1 Bildtafel. Leinwand.

Ladenpreis bisher 7.50, jetzt nur 3.90

Stewart, George: Sturm. Wir erleben mit, wie die Meteorologen
diesen Sturm entdecken und auf ihren Wetterkarten bis zu seinem

Ende verfolgen; wir lernen all die gewaltigen SicherungsmafBnah-
men gegen Wetterschéden kennen, die fiir die Schiffahrt, den Luft-
verkehr, die Elektrizitdts- und Wasserversorgung, fiir StrafBlen,
Eisenbahnen, Telephon und Landwirtschaft getroffen werden; wir
sehen Straflenreiniger, Leitungsmonteure, Flugdienstleiter usw. an
ihrer verantwortungsvollen, aufregenden und gefdhrlichen Arbeit.
359 S. Leinwand. Ladenpreis bisher 13.50, jetzt nur 7.50

Stiissy, Jacques: Mit dem Faltboot nach Abessinien. Eine Paddel-
bootfahrt die Donau hinunter bis ins Schwarze Meer. Dann geht
es weiter liber Palédstina, Port Said nach Addis-Abeba. Dort nehmen
sie am Maskal- und Timkat-Fest teil und bereiten eine Expedition
nach dem Siiden vor, wo sie als erste Faltbotler Seen und Fliisse
befahren. 205 S. mit 113 Bildern und 1 Karte. Pappband.
Ladenpreis bisher 8.50, jetzt nur 4.90

Tschudi, Kurt: Das Kreuz des Siidens. Fliegerabenteuer und Erleb-
nisse im Schwarzen Erdteil. Aus dem Inhalt: Ueber brennenden
Sand zu kiihlenden Palmen — Die schwarzen Wiistenberge der
blauen Tuareg — Ueber das Sandmeer der Sahara, entlang den
Wassern des Nils — Abstecher nach Abessiniens bizarren, erlosche-
nen Feuerbergen — Im Sandsturm. -— GroBer Prachtband, mit 206
Seiten Text, 1 Kohlezeichnung, 2 Karten und 15 Initialen vom Kiinst-
ler A. W. Diggelmann, 86 herrliche Originalaufn. auf Kunstdruck-
papier von K. Tschudi. Lwd. Ladenpreis bisher 14.50, jetzt nur 9.—

Vetterli, Paul: Ich rede mit Tieren. Ein Jager erzihlt . . . von sei-
nem Erleben draufBen in Gottes freier Natur, berichtet von all dem
Schénen und Grofien, das sich ihm bei seinen Birschgéngen in
Forst, Flur und Felsen geoffenbart hat. 260 S. Kart.

Ladenpreis bisher 4.80, jetzt nur 2.50

Wolff, Dr. Th.: Vom lachenden Denken. Ein Buch von Wundern
und Problemen. Philosophie des Lachens — Mystik des Kreises —
Die beriihmteste Zahl — Messung im Weltenraum — Alchimisten
usw. 269 S. mit 46 Bildern. Hlwd. Nur 5.50

Wolff, Dr. Th.: Der Wettlauf mit der Schildkrote. Geloste und un-
geloste Probleme des Paradoxen, der Zahl, der Dimensionen, der
Metaphysik, der Physik, der Erfindungen usw. 384 S. mit 78 Bil-
dern. Halbleinwand. Nur 6.80
Beide Biicher von Wolff sind sehr anregend und unterhaltend und
bedeuten durch ihre vielen Abhandlungen und Denkaufgaben ein
wertvolles Geistestraining.

Buchnandiung Raber -+ Gie - Frankensirafig-Morgartensirafe - Luzern

227



L

0l

KUNSTGEWERBLICHE GOLD-+SILBERARBEITEN

Telephon 2 42 44

"KIRCHENKUNST

BahnhofstraBe 22a

Priesterregenmiéintel

ganz gedoppelt, aus absolut wasserdichter,
schwarzer Baumwolle-Gabardine zum Preis
von Fr. 123.— inkl. Wust beziehen Sie vor-
teilhaft vom Spezialgeschéft fiir Priesterbe-
Kkleidung:

Firma Flum & Sigrist, Luzern,Friedenstr.2
Telephon (041) 266 31.

BEICHT-UHREN

3- oder 4stellig, Messing
vernickelt, mit Nullstel-
ler, Ringhalter fiir Zeige-
finger, sehr handlich. In-
nert Monatsfrist lieferbar

Striifle, Luzern
bel der Hofkirche

GlockengieBerei
H.Rietschi AG., Aarau

Kirchengeldute

Neuanlagen und Erweiterungen
UmguB gebrochener Glocken
Glockenstiihle

Fachménnische Reparaturen

Glockenturm
Schweiz, Landesausstellung
Ziirich 1939

Vergolden
Versilbern
Vernickeln
Auffrischen

von Altargegenstinden
besorgt rasch und vorteilhaft die

Spezialwerkstitte Brander Eduard jun.

Galvanische Anstalt, Kleinbergstr. 43
St. Gallen. Telefon (071) 23536

Giinstige Gelegenheit
Wegen Aufgabe der alten Kirche (20. Mai 1949) werden
3 Barockaltiire und Kanzel

frel. — Anfragen richte man an das
(AG), Telephon (061) 6 94 10,

Pfarramt Wegenstetten

Inserat-Annahme

durch Riber & Cie.,

228

Frankenstrafie, Luzern

N

Seit einiger Zeit werden die Angriffe der sich zusténdig
fithlenden Kreise gegen die WurliTzer-Orgel immer het-
tiger. Man versucht mit allen Mitteln die hervorragenden
Eigenschaften dieses Instruments herabzusetzen.

So erschien unldngst ein Artikel in einer Genfer Zeitung,
der von 17 Organisten, Chordirigenten usw. unterzeichnet
war. In diesem Aufruf wurde behauptet, die «elektroni-
schen Orgeln» konnten wohl fiir Vergniigungsstétten,
nicht aber fiir Kircen in Frage kommen. Bezeichnend
ist wohl die Tatsache, daB hochstens zwei dieser Herren
die WurliTzer-Orgel je gehort, geschweige denn gespielt
haben!

Eine Antwort von wirklich maBgebender Seite lie8 nicht
lange auf sich warten. Monseigneur J. Rast, recteur de
la Basilique de Notre-Dame in Frelburg, der letztes Jahr
im Einvernehmen mit dem Kirchenvorstand eine Wur-
1iTzer-Orgel anschaffte, schreibt u. a.:

«Der Inhalt des Genfer Artikels enthélt solch’ eine Fiille
von falschen und {iibertriebenen Behauptungen, da8 man
besser getan hétte, von selnem Erscheinen abzusehen.»

Wenn der Klang der WurliTzer-Orgel auch schon von
Experten mit dem einer guten Pfeifenorgel verwechselt
wurde, so unterscheidet sich dieselbe deutlich von dem
anderer elektronischer Orgeln, deren Tonerzeugungsprin-
zip nicht auf der Basis der Druckluft aufgebaut ist.

Interessenten stellen wir gerne eine Kopie des erwihnten
Briefes in deutscher oder franzosischer Sprache zu.

WURLIIZER - ORGEL

vereinigt
Klangschonheit, Raumersparnis und Preiswiirdigkeit

Verlangen Sie ausfiihrlichen Prospekt bei der General-

Plano-Eckenstein,

JEENNSUUEREENERNNNR
Nadelberg 20 BASEL Telephon 2 21 40

—

e




	

