
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 117 (1949)

Heft: 12

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KHWEIZERIKHE

KIKHENZEITUNC
Redaktion: Mgr. Dr. VIKTOR v. ERNST, Kan., Prof, theol., St. Leodegarstraße 9, Luzern. - Tel. 2 02 87

Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof. theol., Adligenswilerstraße 8, Luzern - Tel. 2 65 93

Verlag und Expedition: Räber & Cie., Buchdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstr. 7—9, Telephon 2 74 22. — Abonnementspreise:
bei der Expedition bestellt jährlich 13 Fr., halbjährlich 6 Fr. 70 (Postkonto VI! 128). Postabonnemente 50 Rp. Zuschlag. Für das Ausland
kommt das Auslandporto hinzu. Einzelnummer 30 Rp. — Erscheint am Donnerstag. — 1 nsertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder
deren Raum 14 Rp. — Schluß der Inseratenannahme Montag morgens. Jeder Offerte sind zur Weiterleitung 20 Rp. in Marken beizulegen.

Luzern, 24. März 4949 lf}. Jahrgang • Nr. 13

Inhaltsverzeichnis: Passionssonntag — Sühnesonntag — Die Fastenmandate der schweizerischen Bischöfe — Außerordentliche übernatür-
liehe Seelsorgemittel! — «Erlöse uns von dem Übel» — Eindrücke aus Deutschland — Petrus Damiani zum Lobe des hl. Bene-
diktus — Pro-Infirmis-Fürsorge und Seelsorge — Kirchenamtlicher Anzeiger für das Bistum Basel — Exerzitien für Altakade-
miker — Rezensionen

S=

C
ez

T*;issioiiss»ini1»;» - KiiImeson»lag-
Der Hl. Vater hat allen Priestern die Erlaubnis gegeben

und sie aufgemuntert, am Passionssonntag eine zweite hl.
Messe zu feiern in remissionem peccatorum. Er legt uns
damit den Gedanken der Sühne nahe. Er möchte die Priester
und mit ihnen alle Gläubigen zum Kampfe gegen das Böse

aufrufen. Dazu dient in vorzüglicher Weise die Sühne. «Die
Sühne ist eine große Reaktion gegen die Gewalt des Bösen»

(fProhaska). Sünde und Sühne gehören zusammen. Die Sühne

ist gleichsam das Gegengewicht gegen die Sünde, der Damm

gegen den Strom der Verbrechen. Wenn dieser Damm fehlt,
werden wir in den isdhmutzigen Wogen der Sünde, die heute
wie eine wilde Sturmflut die Völker umrauBchen, untergehen.

I.
«Die Ordnung ist das höchste Gut für alle erschaffenen

Wesen. In ihr besteht das Gut des Weltalls» (Thorn. C. G. 2,

42). Wird die Ordnung aufgehoben, fällt alles ins Chaos zu-
rück. Das Wichtigste also ist, daß die Ordnung, die Gott in
die Schöpfung hineingelegt hat, beobachtet, oder, wenn sie

zerstört wurde, wieder hergestellt werde. — Die Ordnung
des Universums, die Gott selbst nicht ändern könnte, da sie

in der Natur 'der Sache liegt, ist diese: «Alle Geschöpfe sind

hingeofdnet auf Gott als ihren Ursprung und ihr Ziel; denn
die Ordnung der Teile des Universums unter sieh besteht
in der Hinordnung des ganzen Alls auf Gott». (Thom. De
Pot. 7, 9). Alle Teile des Weltalls müssen also im richtigen
Verhältnis zueinander stehen und in ihrer Gesamtheit auf
Gott hingeordnet sein. Der Mensch, die Krone der Schöp-

fung, der Vernunft und freien Willen hat, muß diese Ord-

nung in freiwilliger Unterwerfung unter das göttliche Gesetz

verwirklichen. Darin liegt die höchste Ordnung und zugleich
das Heil der Menschen.

Die Ordnung wird zerstört durch die Sünde. Diese ist
ja nichts anderes als eine Handlung, die vom Wege des gött-
liehen Gesetzes abweicht, also die Ordnung durchbricht. Die
Sünde nahm ihren Anfang im Paradies und riß die von Gott
gesetzte Ordnung nieder. Das Freundschaftsverhältnis zwi-

sehen Gott und der Menschheit war zerbrochen. Die Sünden
mehrten sich und die Unordnung wurde immer größer.

Sollte es für die Menschen noch ein Heil geben, mußte
diese Unordnung der Sünde gutgemacht und die gottgewollte
Ordnung wieder hergestellt werden. Die Kluft zwischen
Gott und der sündigen Menschheit war aber so groß und
tief, daß kein bloßer Mensch imstande war, das Unrecht
zu sühnen und die ursprüngliche Ordnung wieder herzu-
stellen. Gott sandte seinen eingeborenen Sohn auf die Erde.

Als Haupt der sündigen Menschheit hat Jesus in seinem
Leiden und Sterben die Menschheitsschuld gesühnt.

Er hat uns in seinem Leben durch das Kreuz mit Gott ver-
söhnt, indem er in seiner Person die Feindschaft Vernich-
tete (Eph. 2,16). Seine Sühnetat war von solchem Wert, daß
die Verbindung zwischen Gott und der Menschheit wieder
hergestellt wurde und zwar so, daß keine Bosheit und kein
Versagen der Menschen jemals wieder die gottgewollte Ord-

nung von Grund aus vernichten kennte.

II.
Christus hat gesühnt. Er ist an die Stelle der sündigen

Menschheit getreten. Ihre Schuld hat er auf sich genommen,
und gutgemacht, was die andern gefehlt haben. Seine Genug-

tuung war nicht nur eine vollkommene, sondern eine über-
fließende.

Man könnte meinen, damit wäre jede andere Sühne über-
flüssig geworden. Dem ist nicht so. Die Tatsache, daß Chri-
s tus überreiche Sühne geleistet hat, entbindet die Gläubigen
nicht von der Notwendigkeit der Mitsühne. Im Gegenteil!
Weil Christus, das Haupt, gesühnt hat, müssen auch die
Glieder mitsühnen. Die Sühnetat Christi muß für das Heil
der einzelnen Menschen und zur Wiederherstellung der durch
die fortwährenden Sünden gestörten Ordnung, immer wieder
neu erstehen in den Gliedern der Kirche. Wie Christus in
seinem Sühneleiden die Sünde der Menschheit als Ganzes

getilgt hat, so müssen die Christen durch ihre Sühnetat die

]33



Genugtuung des Heilandes für sich und für ihre Mitbrüder
wirksam machen.

Wenn wir Christus in Wahrheit anhangen, müssen wir
das Gleiche tun, was er getan. Auch wir müssen sühnen,
nicht nur für unsere Sünden, sondern auch für die Verfeh-
lungen der Mitmenschen. «Die Sühnepflicht obliegt der
ganzen Menschheit» (Pius XI.). «Daran erkennen wir die
Diebe Gottes, daß er sein Leben für uns hingegeben hat. So

müssen auch wir das Leben für die Brüder hingeben» (1. Joh.
3, 16). Je verheerender die Sünden werden, desto mehr
drängt uns diese Pflicht. Das Ausmaß und die Bosheit der
Sünde sind heute erschreckend gewachsen. Noch nie hat die
Gottlosigkeit und der Haß gegen alles Göttliche sich so breit
gemacht, wie jetzt. Mit mensdhliehen Mitteln kommt man
dagegen nicht mehr auf. Wie die Menschheit als Ganzes nur
in der Sühnetat Christi Rettung finden konnte, kann auch
heute die Macht der Bosheit nur durch vermehrte Sühne
überwunden werden. — Es ist daher nicht verwunderlich,
daß in der neueren Zeit durch göttlichen Einfluß der
Gedanke der Sühne mehr und mehr lebendig geworden ist.
Nicht umsonst haben die Päpste, besonders Pius XI., die
Notwendigkeit der Sühne so sehr betont. Es ist auch auf-
fallend, wie Maria besonders in Fatirna den Kindern die
Sühne ans Herz gelegt hat.

IH.
Die Sühne hat zwei Seiten: eine mehr passive und eine

aktive.
Die passive Seite besteht darin, daß der Mensch für die

eigenen, wie für die Sünden der Mitmenschen freiwillig
Leiden als Strafe auf sich nimmt. So hat es Christus getan.
Um unserer Missetaten willen wurde er zerschlagen. So

müssen auch wir tun.
Wir können auf mannigfache Weise mit Christus leidend

sühnen. Wie der Heiland gerade die Bosheit seiner Ver-
folger auf sich genommen und dadurch gesühnt hat für die
Sünden aller, auch seiner Feinde, so können wir das Leid,
das unseren Glaubensbrüdern und damit Christus und uns
selber zugefügt wird, im Geiste sühnender Liebe auf uns
nehmen. Ungezählte Opfer des Hasses haben es so gemacht.
So schrieb Frl. Dr. Meirowsky vor ihrem Abtransport in das

Vergasungslager : «Wir gehen als Kinder der KirChe. Unsere
Leiden wollen wir vereinen mit den Leiden unseres Königs,
Erlösers und Bräutigams, sie aufopfern für die Bekehrung
vieler, für die Juden, für die, die uns verfolgen, und so vor
allem beitragen für den Frieden, für das Reich Christi.» —
Protestieren ist notwendig und nicht schwer, aber sühnen ist
wichtiger. Der Protest ist meistens wirkungslos, die Sühne

verfehlt ihre Wirkung nie.

Wir tragen noch Viele andere Leiden, die das tägliche
Leben mit sich bringt, und auch solche, die ihren Grund in
uns selber haben. Unsere eigene Schwachheit und Verkehrt-
heit, die als Folge der Sünde auf uns lasten, unser tägliches,
unfreiwilliges Versagen, das uns so sehr verdemütigt, kann
und soll zu einem Sühneopfer werden. Alle diese verborgenen
kleinen und großen Leiden legen wir hinein in den Opfer-
kelch und machen sie so zu einem Sühnopfer.

Die mehr aktive Seite unserer Sühne besteht idarin, daß

wir die von Gott gewollte Ordnung, in uns seh^er immer voll-
kommener verwirklichen. Der ganze Mensch, Leib und Seele,

müssen eingeordnet werden in die Ordnung Gottes und dar-

um muß vor allem der begierliche Mensch in uns geopfert
werden. Wo dieser Wille zur vollkommenen Einordnung in
die göttliche Ordnung fehlt, ist eine Sühne nicht möglich.
Pius XI. sagt: «Je vollkommener unsere Gabe und unser
Opfer dem Opfer des Herrn entspricht, d. h. je vollkommener
wir unsere Eigenliebe und unsere Begierden und unser
Fleisch kreuzigen in jener mystischen Art, von der der
Apostel redet, um so reichere Früchte der Versöhnung und
der Sühne werden wir für uns und andere ernten» (Miseren-
tissimus Redemptor).

Was die Welt durch ihre Sünden' Gott an der schuldigen
Ehre, Anbetung und Liebe entzieht, können und sollen wir
ergänzen durch um so größere Liebe und Treue.

IV.
Die große Sühnetat, in der jede andere Sühne ihre Bedeu-

tung erhält, ist der Opfertod Jesu Christi am Kreuze, dessen
Andenken wir in der hl. Messe begehen. Das Meßopfer ist
darum ein wahres Sühneopfer, da es das gleiche Opfer ist,
das Jesus am Kreuze dargebracht hat. Dieses Opfer ist uns
gegeben, «um damit unsere Sünden zu tilgen und den durch
unsere Missetaten so schwer beleidigten Vater im Himmel
vom Zorn zum Erbarmen, von strenger Gerechtigkeit zur
Milde umzustimmen» (Cat. Rom.). Die Lehre der ganzen
kirchlichen Vergangenheit bringt Leo Xm. zum Ausdruck
im Rundschreiben Mirae caritatis : «Eine zweifache und aus-
gezeichnete Frucht 'dürfen und müssen wir ferner noch bei
diesem heiligen Opfer pflücken. Wenn die Seele die Flut der
Laster bedenkt, welche überall hindringt, seit die Hoheit
Gott j,nicht mehr anerkannt, ja verachtet wird, muß sie
Betrübnis erfüllen. Es ist, als wollte vielfach das mensch-
liehe Geschlecht den göttlichen Zorn um jeden Preis auf
sich herabrufen, als ob nicht schon in der Saat der Übel, die
auf ihm lasten, die gerechte Ahndung bereits reif geworden
wäre. Zu regem, frommen Wetteifer müssen deshalb die
Gläubigen entbrennen, um die Rache Gottes gegen diese
Untaten zu versöhnen und der unheilschwangeren Zeit zur
rechten Stunde von der göttlichen Erbarmung Hilfe zu
bringen. Mögen sie erkennen, daß dies hauptsächlich mit
Hilfe dieses Opfers zu erstreben ist. Denn der
göttlichen Gerechtigkeit kann der Mensch nur ganz und
völlig genugtun in der Kraft des Todes Christi. Diese Kraft
der Sühne und Fürbitte wollte Christus in der Eucharistie
stets unvermindert erhalten, die nicht nur eine bloße
Gedächtnisfeier seines Todesopfers, sondern dessen wahre
und wunderbare, wenngleich unblutige und geheimnisvolle
Erneuerung ist.»

Das Meßopfer aber wirkt nicht allein durch sich selbst,
sondern muß durch die Gläubigen gleichsam flüssig gemacht
werden. Soll das Opfer Christi für uns und unsere Mitmenschen
zum vollgültigen Sühneopfer werden, müssen wir es mit
jener Gesinnung darbringen, mit der es Christus dargebracht
hat. Seine Sühne aber war Gott unendlich wohlgefällig vor
allem wegen der Größe seiner Liebe, mit der er gelitten hat
(Thom. 3, 48, 2). So wird die Größe unserer Liebe, mit der
wir Christus anhangen, den Wert unserer Sühne bestimmen.
Je größer unsere Bereitschaft ist für Christus, desto reicher
werden die Früchte der Sühne sein, die wir aus dem hl.
Meßopfer, unseren Gebeten und sonstigen Sühnewerken
ziehen; desto wirksamer wird die Bosheit des Teufels zu-
nichte gemacht, E. Sp.

134



Die Fastenmaiidate der wellwe Izerisell e 11 lis we liefe
Der Bischof von Basel und Lugano, Mgr. Dr.

Franziskus von Streng, nahm als Gegenstand seines heurigen
Fastenmandates die Mahnung : «Die Verehrung Got-
tes geht allem andern voran.» Den dunklen Hin-

tergrund dazu bilden die gegenwärtigen gottlosen Ereignisse
in Ungarn. Die Menschen sind als Gottesgeschöpfe ver-
pflichtet, den höchsten Herrn zu verehren. Sie üben dadurch
die Tugend der Gerechtigkeit im höchsten Sinne. Der Mensch

leiht selbst der vernunftlosen Schöpfung Herz und Stimme

zum Gotteslob. Herrlich hat Franz Joseph Haydn diesen Ge-

danken in seiner «Schöpfung» zum Ausdruck gebracht. Die

Gottesverehrung 'soll zugrundegelegt sein in der innern Ge-

sinnung. Wir müssen Gott «im Geist und in der Wahrheit»
anbeten. Der göttliche Meister verurteilt jedes bloß äußere
fromme Getue, wie es die Pharisäer übten. Aber er hat uns
zugleich das 'hehre Beispiel öffentlicher Gottesverehrung ge-
geben. Er setzte selber das sichtbare hl. Meßopfer ein und
mit ihm den eucharistischen Kult und als Grundlage aller
Sakramente die hl. Taufe. Es gibt göttliche und menschliche
Elemente in der Liturgie. Das Menschliche kann sich än-

dem, während d'as Göttliche in der Liturgie stets unversehrt
bleiben muß. Unser Hl. Vater hat in seinem Rundschreiben
«Mediator Dei» für die Reinerhaltung und Förderung der
Liturgie autoritative Wegleitungen gegeben.

In einem zweiten Teil spricht der Bischof von der Gottes-
Verehrung im hl. Meßopfer. Der Papst nennt die Messe a. a. O.

«Höhe und Mitte der christlichen Religion». Die hl. Messe
ist Idas große Bitt- un'd Sühnopfer. Das Verständnis des hl.
Meßopfers wird gefördert durch den Gebrauch des Missale,
das -in die Hand jedes Katholiken gehört, praktisch durch
die Schul- und Singmessen und die Feier 'der Miss'a recitatä
in kleinerem, mehr geschlossenem Kreis, durch den Volks-
choral -und den Volksgesang.

Mgr. Dr. Victor Bieler, Dekan des schweizerischen
Episkopats und Bischof von Sitten, spricht in seinem Hirten-
brief über das gute und das schlechte Beispiel.
Es ist Christenpflicht, den Mitmenschen ein gutes Beispiel zu
geben. Jesus mahnt seine Jünger: «Laßt euer Licht leuchten
vor den Menschen, damit sie eure guten Werke sehen und den
Vater preisen, der im Himmel ist.» Ein heiliger Paulus konnte
an -die Korinther schreiben: «Folget meinem Beispiele, wie
ich das Beispiel des Herrn befolge» (1 Kor. 11,1). Und der
Apostelfürst mahnt: «Führt einen rechtschaffenen Wandel
unter den Heiden!» (1 Petr. 2,12). Das Christentum hat sich
nicht sosehr durch die Predigt des Evangeliums als durch
das gute Beispiel der ersten Glaubensboten und Christen
verbreitet. An zahlreichen Beispielen weist der Bischof nach,
wie das Beispiel der Heiligen ihren Mitmenschen und jenen,
die ihr Leben kennenlernen, ein Beispiel zum Guten war
und ist. Ist das -gute Beispiel eine Quelle des Segens und -der
Gnade, so ist das schlechte Beispiel eine furchtbare Ursache
der Verderbnis. Man erinnere sich an die erschütternden
Worte des Heilandes über das Ärgernis. Mgr. Bieler durch-
geht dann das tägliche Leben und schildert eindrücklich, wie
in den verschiedensten Verhältnissen und Fragen sich das
gute und das -schlechte Beispiel auswirken.

Se. Gn. Josephus, Bischof von St. Gallen, ruft
seinen Diözesanen zu: mehr Priester und Ordens-
leute, Schwestern und Missionare! Der Bischof
entwirft vom Rückgang der Priester- und Ordensberufe selbst
in der Diözese St. Gallen, die früher an andere Bistümer und
die Missionen zahlreiche Priester und Schwestern abgeben

konnte, ein düsteres Bild. In einzelnen geschlossenen Frauen-
klöstern steht das Noviziat beinahe leer. Manche Gemeinden,
die früher zahlreiche geistliche Berufungen aufwiesen, vêr-
sagen fast vollständig. Die Schuld an diesem Mangel trägt
der materialistische Zeitgeist. Es wäre ein ganz verfehlter
Weg, im Priester- und Ordensstand diesem Zeitgeist Konzes-
sionen zu machen, um den modernen Menschen eher dafür zu
gewinnen. Der kompromißlose Idealismus wird allein -die Ju-
gend zum Priester- und Ordensideal begeistern. Bischof Jo-
sephus entwirft ein -anziehendes Bild von der Schönheit des
kirchlichen Dienstes. Wenn auch die Berufung von Gott
kommt, so darf man -doch der Jugend den Priester- und Or-
densst-and empfehlen. Wenn ein Kandidat nach reiflicher Prü-
fung von -den kirchlichen Obern angenommen wird, so kann
er -beruhigt annehmen, von Gott berufen zu sein. Die Beru-
fungen werden gefördert durch das Gebet. Durch das öffent-
liehe Gebet für die Priesterberufe werden Volk und Jugend
auf -den Wunsch des Herrn und der Kirche -aufmerksam ge-
macht. Liturgische Bewegung und Laienapostolat können in
der Jugend die günstige Atmosphäre schaffen, in der geistliche
Berufe erblühen. Das katholische Volk betrachtet es als eine
Ehre, wenn kirchliche Berufe aus der Gemeinde hervorge-
hen, und hat Freude an seinen geistlichen Kindern. Es bietet
auch gern finanzielle Unterstützung an bedürftige Theologen.
Möge der Ruf des Heilandes in der Jugend ein lautes Echo
finden: «Folget mir nach» (Matth. 19,21).

DerO'berhirtederDiözeseChur, Mgr. Chri-
s t i a n u s C a m i n a d a, belehrt seine Herde über den ersten
Artikel des Apostolischen Glaubensbekenntnisses : «Ich
glaube an Gott.

In Zeiten der Umwälzung wie die unsrigen, wo alles in
Frage gestellt wird, tut es not, auf die Grundfesten der
christlichen Religion sich zu besinnen. Diese sind monu-
mental und klar zusammengefaßt im Apostolischen Glaubens-
bekenntnis. An seiner Spitze steht der Satz: Ich glaube an
Gott, den Vater, den allmächtigen Schöpfer des Himmels
und der Erde. Wir erkennen den unendlichen Geist, die Ur-
sache -alles Seins, zunächst aus der Natur. Den Erweis der
Existenz Gottes aus der Natur hat schon St. Paulus geführt
in seinen Predigten in Lystra und in Athen. Er wies auf den
unendlichen Himmelsraum hin mit seinen Gestirnen, die eine
staunenswerte Offenbarung Gottes sind. Dieser Beweis der
Existenz Gottes ist durch die Erkenntnisse der modernen
Astronomie wieder bestärkt worden: unter den größten
Astronomen findet sich keiner, der die Existenz Gottes zu
leugnen wagte. — Doch auch unsere eigene Menschennatur
zeugt für Gott. Das Leben, das den Tod überwindet, kann
nicht von uns selber sein. Es muß auf Einen zurückgehen,
der es in Bewegung setzt, der von sich selber verkünden
kann: «Ich bin, der ich bin.» — Alle Völker bezeugen Gott.
So errichteten die Athener sogar dem «unbekannten Gott»
einen Altar, und St. Paulus bemühte sich, ihnen den rieh-
tigen Gottesbegriff beizubringen, von Gott, der Himmel und
Erde erschaffen hat. — Die neuesten Forschungen der Völ-
kerkunde erhärten die Einsicht, die schon ein Plutarch aus-
gesprochen hat, daß es kein Volk ohne Gottesglauben gibt.
Eine solche allgemeine Überzeugung kann kein Irrtum sein.

— Die Gotteserkenntnis wird durch übernatürliche Offen-
barung in der Hl. Schrift kundgetan.

Se. Gn. Dr. Franziskus Charrière Bischof von
Lausanne—Genf—Freiburg, spricht seinen Diözesanen von
der großen Sorge, die ihm der Priesternachwuchs

135



bereitet. Der Rückgang der Priesterberufe findet sich so-
wohl im Diözesanklerus wie im Ordensklerus. Von Konkur-
renz kann keine Rede sein, sondern nur von friedlicher Zu-
sammenarbeit. Ohne Diözesanklerus gäbe es wenige oder
keine Ordensberufe, und ohne Ordensklerus würde der Diö-
zesanklerus verkümmern. Wenn Gott seinen eingebornen
Sohn Fleisch annehmen ließ, um die Menschen zu erlösen, so
kann es nicht wunder nehmen, daß auch Christus Menschen
mit seinem Erlösungswerk beauftragt. Er verlangt von
seinem Priester die völlige Hingabe an seinen Beruf. Er
darf nicht «geteilt sein» (1 Kor. VII, 33). «Wer es fassen
kann, der fasse es» (Matth. 19,12). Vielen jungen Männern
erscheint die Forderung des Zölibats zu schwer, um so mehr,
da die Umwelt von einem genußsüchtigen Heidentum durch-
seucht ist und eine bekannte Propaganda die Kirche be-

kämpft und ihre Diener in schlechten Ruf zu bringen sucht.
Es verbreitet sich eine falsche Auffassung des Laienaposto-
lates selbst in katholischen Kreisen; man stellt es dem des
Priesters als gleichwertig hin, da dieser doch durch die Weihe
sich wesentlich vom Laien unterscheidet. Die Weihe erteilt
dem Priester übernatürliche Kräfte, ohne die das Laien-
apostolat selber wirkungslos wäre. Verkehrt ist auch die
von gewissen Kreisen verbreitete Überschätzung des Ehe-
Standes. Es ist ein Dogma, daß die Jungfräulichkeit «um des

Himmelreiches willen» ein höheres Ideal ist, als die sakra-
mentale Ehe, eine Wahrheit, die manchmal verschwiegen
wird. Es wird auch der Ordensstand und sein gemeinschaft-
liches Leben als Heilmittel gegen die Vereinsamung des

Weltpriesters zu einseitig gepriesen. Auch in einer Gemein-
schaft kann man sich sehr einsam fühlen. Die Gnade der
Berufung zum Weltpriesterstand muß wie ein Kleinod be-
schützt und gepflegt werden. Die gute christliche, kinder-
reiche Familie ist der Nährboden der geistlichen Berufe.

Sie sollen gefördert und geweckt werden in den katholischen
Schulen und Instituten und vor allem vom Priester selber in
der Jugendseelsorge und durch sein persönliches Beispiel.
Das private und das öffentliche Gebet für gute und zahl-
reichere Priester ist überaus wichtig. «Bittet den Herrn der
Ernte, daß er Arbeiter in seine Ernte sende.»

Se. Gn. Angelo Jelmini, Apostolischer Administrator
des Tessin, ruft seine Diözesanen zur Rettung der Ju-
g e n d auf : Salviamo la fanciullezza Im ersten Teile seines
Hirtenbriefes schildert der Bischof das Drama der Jugend,
wie es hervorgerufen wurde schon durch den ersten und noch
mehr durch den zweiten Weltkrieg, der das Unheil vollen-
dete. Nach Millionen zählen die Kriegswäisen, die infolge des

Krieges kranken und selbst verstümmelten Kinder. Und noch
viel größer und gefährlicher ist die moralische und religiöse
Gefährdung der Jugend. Die Kriminalität der Jugend weist
erschreckende Zahlen und Formen auf. Die Schuld davon ist,
außer den politischen Ereignissen, die Auflösung der Familie
durch Trennung und Scheidung, die schlechte Lektüre,
schädliche Vergnügungen, Fehlen oder Versagen der Zusam-
menarbeit der für die Erziehung verantwortlichen Stellen.

Ein Heilmittel gegen dieVerwahrlosung der Jugend ist die
Erziehungsarbeit der Kirche kraft der ihr von Christus ver-
liehenen Vollmacht. Man lasse ihr die Freiheit, die Jugend zu
schulen und zu erziehen Die zweite Autorität ist die Familie,
der ebenfalls von Gott selbst das Recht zukommt, ihre Kin-
der zu erziehen, und schließlich der Staat, der auch nach Got-
tes Willen 'das Recht und die Pflicht hat, die Erzlehungs-
rechte der Kinder und der Familie zu schützen und zu för-
dern und Schulen zu gründen. Mgr. Jelmini berührt ferner
besondere aktuelle Fragen, wie den Rückgang der Priester-
berufe, die sündhafte «Regelung» der Geburten u. a. m.

V. v. E.

Außerordentliche übernatürliche Seelsorgemittel
Außerordentliche Zeiten verlangen auch außerordentliche

Seelsorgemittel. Damit seien keineswegs Wert und Berech-
tigung der rein natürlichen Mittel geleugnet.

Die folgenden Ausführungen wollen einen kurzen Aus-
sahnitt aus einer Zeit geben, die der unsrigen verblüffend
ähnlich ist, um daraus ein paar Konsequenzen zu ziehen für
unsere heutige Seelsorge.

Mit jener Geschichtsepoche, welche der heutigen ähnlich
ist, meinen wir die Zeit der Türkeneinfälle im Mittelalter.
Auch damals wurde das Abendland vom Osten her bedroht,
ähnlich wie heute. Es wurde zu jener großen Zeit die ganze
Christenheit unter die Waffen gerufen, um gegen den ge-
meinsamen Feind im Osten zu streiten.

Die Päpste der damaligen bedrohten Christenheit bedien-
ten sich aber nicht nur dieser natürlichen, sondern vor
allem auch der übernatürlichen Waffen. Es war eine große,
eine außerordentliche Zeit, weshalb auch außerordentliche
übernatürliche Mittel gegen diesen Feind im Osten ange-
wendet wurden. Beachten wir also, mit welchen außerordent-
liehen übernatürlichen Mitteln die damalige östliche Gefahr
bekämpft wurde, um daraus für unsere heutige Zeit zu 1er-

nen, denn die Geschichte ist eine gute und erfahrene Lehr-
meisterin

Drei große,. Seelsorger seien uns aus der damaligen Zeit
wegweisend, nämlich die Päpste: Pius V., Gregor XE.
und Klemens VIII.

1. Pius V. (1566—1572). Dieser große und äußerst ge-
strenge Papst hat neben den natürlichen Waffen auch die

übernatürlichen nicht vergessen. So berichtet uns Pastor in
seiner Papstgeschichte: «Neben den weltlichen Mitteln blieb
Pius V. nach wie vor darauf bedacht, die Hilfe des Hirn-
mels für den Schutz der Christenheit zu er-
flehen. Am 21. Juli 1566 wurde das Jubiläum für den Erfolg
des Türkenkrieges angesagt. Acht Tage später, am 28. Juli,
sah man den Papst persönlich an der ersten Bittprozes-
s i o n teilnehmen, die zur Abwendung der Türken-
gefahr in Rom veranstaltet wurde. Am 31. Juli fand die

zweite, am 2. August die dritte dieser Prozessionen
statt, an denen sich 40 000 Men sehen beteiligten. M i t
unbeschreiblicher Spannung hatte Pius V.

nach dem Osten geblickt. Fest vertraute er auf die

Macht des Gebetes, besonders 'des Rosen-
kranzes. In einem Konsistorium vom 27. August 1571

forderte er die Kardinäle auf, einen Tag in der Woche zu

fasten und außergewöhnliche Almosen zu geben ; n u r
durch Buße könne man in so großer Not Barmher-
zigkeit von Gott erhoffen. Seine Heiligkeit, meldete
der spanische Botschafter am 26. September 1571, fastet drei
Tage in der Woche und widmet täglich viele Stun-
dendemGebet.» (Bd. 8.)

Es ist doch auffallend, wie dieser Papst, der so sehr be-

sohäftigt war, immer noch so viel Zeit fand zum Gebet. Er
hat eben wohl gewußt, daß auch die besten natürlichen Mit-
tel nicht ausreichen, wenn dazu nicht außerordentlich viel
gebetet wird in außerordentlichen Zeiten! Haben uns diese
Geschichtstatsachen nicht etwas zu sagen? Mit einem einzi-

136



gen Satz läßt sich ausdrücken, \vas Pius V. für die äeelsorge
in außerordentlichen Zeiten zu sagen hat, nämlich: Mehr
beten

2. Gregor XIII. (1572—1585). Von ihm wird berichtet:
«Als im Sommer 1574 die Türken sich zur Wiedereroberung
von Tunis anschickten, geriet Gregor XIII. in nicht geringe
Aufregung. Er verkündete einen besonderen Ablaß und
schrieb wiederholt Gebete und Prozessionen in
Rom vor.» (Bd. 9.)

Wir sehen auch hier wieder, daß in außerordentlichen Zei-
ten, immer auch außerordentliche, übernatürliche Seelsorge-
mittel zur Bekämpfung der Gefahr (damals wie heute von
Osten!) angewandt wurden. Demnach müssen wir sagen,
daß mit dem Rosenkranz in der Hand ebenso viel erreicht
wird als mit nimmerendenden Vorträgen und Konferenzen.

3. Klemens VIII. (1592—1605). Auch dieser Papst war
sehr stark durch äußere Geschäfte in Anspruch genommen,
denken wir nur an die Auseinandersetzung und Aussöhnung
mit Frankreich. Trotz aller äußeren Tätigkeit ist er doch
nicht darin aufgegangen. Neben den notwendigen natürlichen
Mittelnbetonte er sehr nachdrücklich auch die übernatürlichen.
Ja in geradezu rührender und außerordentlicher Weise be-

tonte dieser hohe Seelsorger die übernatürlichen Mittel zur
Abwendung der großen Gefahr aus dem Osten. So hat dieser
Papst, angesichts der Gefahr vom Osten, am 25.

November 1592 für die Kirchen Roms die vierzig s tün-
dige Anbetung mit Aussetzung des Allerheiligsten vor-
geschrieben, wobei er selber mit dem guten Beispiel voran-
ging: «Ohne Kissen sah man ihn in der Cappella Paolina
IV2 Stunden lang beten.»

Neben andern Bußübungen besuohte Klemens VIII. sehr

häufig die sieben Kirchen Roms und die hl. Treppe, die er
kniend, ja sogar barfuß bestieg, daß sich alle Gläubigen an
ihm erbauten. Mit solchen außerordentlichen übernatürlichen
Mitteln wurde einst gegen die Gefahr im Osten zu Felde ge-
zogen! — Hat uns das nicht auch etwas zu sagen?

Ja, außerordentliche übernatürliche Mittel wurden damals
angewendet, um die drohende Gefähr aus dem Osten zu ban-
nen! So wird von Klemens VHI. weiter berichtet: «Jeden
Abend erschien der gelehrte Oratorianer Cäsar Baronius,
um den Papst Beich t zu hören. W ährend d es Tages
zog sich Klemens, wenn es die Amtsgeschäfte erlaubten,
mehrmals in seine Kapelle zurück, um dort dem
Gebet und der Betrachtung obzuliegen. Bentivoglio be-

richtet, daß Klemens VHI. im geheimen sich außer g e-
wohnlichen Bußübungen unterzog.» (Bd. 11.)

Solche außerordentliche, übernatürliche Mittel wurden zur
Abwendung der drohenden Gefahr aus dem Osten angewen-
det! — Und heute? Droht uns nicht auch eine unheimliche
Gefahr aus dem Osten? Ist das Abendland nicht wiederum
in Gefahr, wie damals zur Zeit der Türkenkriege? Sollten
jene Abwehrmittel, die sich damals bewährten, sich heute
nicht mehr bewähren? (Vgl. die Erlasse Pius XH.! D. Red.)

Was lehrt uns also die geschichtliche Vergangenheit? Sie

lehrt uns, neben den notwendigen natürlichen Mitteln die
übernatürlichen nicht hintanzusetzen, denn außerordentliche
Zeiten fordern außerordentliche übernatürliche Seelsorge-

mittel, wie uns die glorreiche Geschichte der Kirche immer
und immer wieder bestätigt. Wie einst im Mittelalter die
Gefahr aus dem Osten in erster Linie «mit Gebet und Fa-
sten» überwunden wurde, so wird sicher auch heute die Ge-

fahr, die uns erneut von Osten droht, in erster Linie durch
übernatürliche Mittel überwunden K. H.

«Erlös«» uns von dem Übel»
Der unter diesem Titel in Nr. 10 der «Kirchenzeitung»

erschienene Artikel hat eine größere Bedeutung, als ihm der
Verfasser wahrscheinlich selber zuschreibt. Er soll uns Ka-
tholiken und in erster Linie uns Verkündern des Wortes
Gottes Anlaß werden, in einem wichtigen Anliegen: in der
Gebets- und Leidenspädagogik — wenn nicht umzulernen,
so doch uns tiefer zu besinnen.

Ohne Bedenken hat man in weitesten katholischen Kreisen
in der siebenten Bitte des Vaterunsers immer wieder gebetet:
«Erlöse uns von dem Ü b el.» Und dabei verstand man unter
Übel alles das, was einem wehtut, leiblich oder seelisch weh-
tut, was man irgendwie als Leid empfindet.

«Erlöse uns von dem Übel» hieß also vielfach kurz und
bündig : Erlöse oder befreie uns von allem Leiden! Im
Religionsunterricht ist zwar wahrscheinlich erklärt worden:
zu den Übeln gehöre auch das Böse, die S ü n d e, ja, streng
genommen, sei nur die Sünde ein Übel. Aber das zu ver-
stehen und sogar zu behalten und erst recht im Leben dar-
nach zu leben und in diesem Sinne zu beten, hätte eine über-
normale theologische und asketische Veranlagung oder Aus-
bildung gebraucht. Man behielt darum von dieser Bitte ein-
fach das Wort Übel und verband damit für alle Zukunft
alles das, was der fleischliche Mensch mit diesem Worte zu
bezeichnen pflegt.

Durch diese Art und Weise, das Vaterunser zu beten, mu-
teten wir Gott immer wieder zu, uns von allem Übel Lei-
den) zu erlösen. Dabei vergaß man dann allzu leicht, daß
alles Leid, daß jedes Weh auf Erden, ein Geschenk Got-
tes, ein Geschenk des lieben Gottes ist ; gerade so gut
ein Geschenk des lieben Gottes ist wie alles das, was uns
wohltut, uns angenehm ist, uns, seiner Natur nach, Freude
macht, kurz «ein Teil von Gottes Plan ist zu unserer Heili-
gung». Ein so wertvolles Geschenk aber darf man nicht un-
willig ablehnen; man sollte doch vielmehr Gott dafür dan-
ken, es wenigstens ehrerbietig annehmen.

Wir kennen wohl den Spruch: «Wen Gott lieb hat, den
züchtigt er.» Noch mehr: Wir glauben daran, daß das Leiden
ein besonders reiches Gnadenmittel, wie ein Wort es so schön
sagt, das achte Sakrament, ist. Und wir verbeugen uns in
Ehrfurcht vor den Bekenntnissen von zwei heiligen Frauen,
von denen die eine bat: «Sterben oder Leiden», die andere
aber: «Nicht sterben, sondern noch weiter leiden!» Und
wenn wir in der «Nachfolge Christi» (3. Buch, 17. Kap.) die
Stimme Gottes hören: «Mein Sohn, so mußt du gesinnt
sein, wenn du mich zum Begleiter heben willst: du mußt
ebenso bereit sein zum Leid wie zur Freude, ebenso zu Ar-
mut und Not wie zu Überfluß und Reichtum», so sind wir
freudig zur Antwort bereit: «Ja, Herr, Du hast recht. Du
sorgst besser für mich, als ich es könnte. O Herr, mache
mit mir, was Dir wohlgefällt. Wenn Du willst, daß es fin-
s t e r sei um mich : sei gepriesen Wenn Du willst, daß ich
im Lichte wandle, sei wieder gepriesen » Aber im Vater-
unser beten wir immer wieder, vielleicht zehn und mehr Male
im Tage, aus einer ganz andern —• ich möchte sagen: aus
einer noch heidnischen — Einstellung heraus : Gott möge uns
doch ja möglichst rasch und dauernd von den so vielfältigen
menschlichen Übeln Leiden) befreien oder erlösen. Und
nicht nur beim Vaterunser denken wir so. Ein großer Teil
auch der übrigen Bittgebete hat einen ähnlichen Wortlaut
und damit für uns einen ähnlichen Sinn.

Gewiß, auch der Christ darf um Befreiung oder Erlösung
von bestimmten oder unbestimmten menschlichen Übeln
(—Leiden) beten. Aber als Christ doch nur nach dem Vor-

137



bilde seines göttlichen Meisters, also mit dem Nachsatz:
« nicht mein, sondern Dein Wille geschehe!» Ach, dieses
Gebet des Heilandes! Wie oft berufen wir Verkünder des

göttlichen Wortes bei der Verteidigung des Bittgebetes um
irdische Dinge uns darauf: sogar der Heiland habe im Öl-

garten um Befreiung, um Erlösung von einem irdischen
Übel, einem ihm zu schwer scheinenden irdischen Leide ge-
beten. Dabei aber unterlassen wir es vielfach, auf den zwei-
ten, den wichtigern Teil des Heilandsgebetes aufmerksam zu
machen: «... nicht mein, sondern Dein Wille geschehe!»
Warum doch Gott immer wieder zumuten, uns das Leid zu

ersparen Gott will ja die Seinen in die Leidensschule neh-

men, sie durch Leiden groß, heilig und herrlich machen. —
Ob es darum nicht eher Pflicht einer richtigen, einer christ-
liehen Leidens- und Gebetspädagogik wäre, die Gläubigen
vor allem andern in den Sinn des Leidens einzuführen und
sie für die Leidens bereitschaft zu erziehen, als ihnen
beständig eine Methode zu empfehlen, aus dem gegenwärtigen
Leiden möglichst rasch herauszukommen und vor dem zu-
künftigen Leiden sich zu bewahren, eine Methode übrigens,

die ja sowieso in der Mehrzahl der Fälle sich nicht be-

währt, weil Gottes Wege nicht unsere Wege und Gottes Ge-
danken nicht unsere Gedanken sind?

Es hat einer gefordert, wir sollten Gott mehr anbeten
und weniger an betteln. — Um das Anbetteln werden wir
zwar nie herumkommen. Wir sind ja des allmächtigen und
allgütigen Vaters unbeholfene Kinder. Aber wenn Gott
anbetteln, dann vor allem von Ihm die Gnade erbitten, mit
allem gegenwärtigen und zukünftigen Leiden auf christliche
Weise fertig zu werden. Im Sinne des Wortes eines Heiligen:
«Ein ,Gott sei gelobt' in Stunden des Leidens ist mehr wert
als hundert ,Gott sei Dank' in Stunden des Glückes.

Aus solchen Erwägungen heraus hatte sich der Schreibende
an vielen Formen unserer Bittgebete, auch an der deutschen
Übersetzung der letzten Bitte des Vaterunsers gestoßen, seit
ihm der tiefere Sinn des Leidens aufgegangen war. Und
darum war der eingangs erwähnte Artikel der «Kirchen-
zeitung», der aus sprachlichen und grammatikalischen Grün-
den für diese Übersetzung eintritt, für ihn eine große
Genugtuung. L. R.

liiHlriicke aus l>eutschlaiid (Fortsetzung)

Die seelsorgliche Lage
Noch wichtiger als der äußere Aufbau der zerstörten Dome

und Kirchen ist die innere Aufbauarbeit in den Seelen der
Menschen. Auch diese lastet in ihrer ganzen Schwere und
Verantwortung auf der Kirche.

Die Kirche hat den Terror des Dritten Reiches überdauert.
Sie hatte sich stärker erwiesen als der einst vergottete Staat.
Diese Tatsache allein verlieh ihr ein gewaltiges Ansehen. Die
Volksmassen, durch den Zusammenbruch der nationalsoziali-
stischen Weltanschauung in ihren Hoffnungen enttäuscht,
wandten ihre Blicke auf die Kirche.

Die Kirche hatte Möglichkeiten, den Massen die Frohbot-
schaft des Heiles in einer Weise nahe zu bringen, die sie nie
zuvor gehabt hatte. Auf der andern Seite erhoben sich schier
unüberwindliche Hindernisse. Versuchen wir, die Wichtigsten
hervorzuheben

Erschwerte Verwaltung der Bistümer
Deutschland hat seine politische Einheit und Selbständig-

keit durch den Krieg eingebüßt. Es ist heute in Vier Zonen
gespaltet, die unter vier verschiedenen Machthabern stehen.

Diese Aufspaltung in vier Verwaltungsbezirke greift auch
auf die kirchliche Gliederung des Landes über. Zehn Bistümer
liegen in verschiedenen Zonen : Freiburg, Rottenburg, Mainz-
Limburg, Fulda, Würzburg, Paderborn, Köln, Osnabrück und
Berlin. Es gibt Bischöfe, die sich nlaoh den Bestimmungen
von drei verschiedenen Zonen richten müssen.

Die Zonengrenzen, die meist ohne Rücksicht auf die poli-
tische und kirchliche Gliederung des Landes gezogen wurden,
erschweren den geregelten Verkehr zwischen Bischof, Geist-
liohkeit und Gläubigen. Besonders mühsam gestaltet sich die
Verwaltung der Bistumsanteile, die in der Sowjetzone liegen.
Die Versetzung der Geistlichen ist unter diesen Umständen
stark behindert.

Dazu kommt noch, daß die deutschen Länder nach dem
Kriege neu abgegrenzt wurden. Diese Neuumschreibung er-
folgte ebenfalls oft willkürlich und ohne Rücksicht auf die
kirchliche Zugehörigkeit. Dadurch wird in vielen Fällen die
kirchliche Verwaltung Wiederum erschwert.

Dezimierter und überlasteter Klerus
Als ich mich in München von einem jungen Kaplan verab-

schiedete, der einige Jahre in englischer Kriegsgefangenschaft

geweilt hatte, bat er mich: «Schreiben Sie gut von uns!» Es
hätte jener Aufforderung nicht bedurft, denn jeder, der mit
deutschen Priestern in nähere Berührung kommt, spürt und
sieht selbst, welch schwere Aufgaben auf ihnen lasten.

Einmal darf man entgegen einer aus tendenziösen Absich-
ten verbreiteten, anderslautenden Behauptung dem deutschen
Klerus das Zeugnis ausstellen, daß er sich in seiner Gesamt-
heit während der Verfolgung bewährt hat. Es befinden sich
unter ihm viele Bekenner, die in Dachau oder an andern
berüchtigten Orten Zeugnis für den Glauben ablegten,
Schmach und Verfolgung um des Himmelreiches willen auf
sich nahmen. Man braucht nur das Werk des Münchener
Weihbischofs, Dr. Johannes Neuhäusler, «Kreuz und Haken-
kreuz» (1946) zu durchgehen, um zur Überzeugung zu kom-
men, daß die Kirche während der zwölf Jahre der national-
sozialistischen Diktatur kräftigen Widerstand geleistet hat.

Der Klerus ist durch die Kirchenverfolgungen innerlich
reifer geworden. Mir scheint, er ist ernster, übernatürlicher
eingestellt, als in Ländern, wo das Leben seinen normalen
Lauf geht. Während des Naziregimes wurde er beständig
bespitzelt. Dann lag beim Kriegszusammenbruch und in den
darauffolgenden Plungerjahren die ganze Last und Sorge des

Volkes auf ihm. Kein Wunder, daß heute der Priester in
Deutschland angesehen ist. Immer wieder konnte ich fest-
stellen, mit welcher Liebe Volk und Klerus an jenen Kirchen-
fürsten hängt, die während des Terrors des dritten Reiches

mutig und konsequent für den Glauben eintraten.
Auch heute ist der Klerus ungeheuren Belastungen aus-

gesetzt. Schon das ist niederdrückend, inmitten von Ruinen
leben zu müssen. Dazu drückt noch die große materielle und
geistige Not der Nachkriegszeit auf den Priester. Er sieht
die Nöte, ist oft ohnmächtig, ihnen zu steuern.

Der deutsche Priester ist heute materiell arm. Die Armut
ist heute allen Stufen der Hierarchie gemeinsam, vom aus-
gebombten Kardinal und Bischof bis zum einfachen Dorf-
kaplan. Manche Priester sind zwei- oder dreimal ausgebombt
worden. Oft fehlen ihnen die primitivsten Dinge. Ihre Bücher
sind den Luftangriffen zum Opfer gefallen. Um neue anzu-
schaffen, fehlt das notwendige Geld, sofern solche überhaupt
noch erhältlich sind.

In Aachen traf ich einen Domkapitular in angesehener
Stellung, der 'sozusagen keinen Gegenstand in seiner beschei-

138



Petrus Damiani zum Lobe des hl. Benediktas
Unbedingtes Vertrauen auf die .Fürbitte San Benedettos

hat den hl. Bischof des Kardinalbistums Ostia zu einem kur-
zen, aber gedankentiefen Hymnus begeistert. Begeisterung
für den siegreichen Heerführer liegt ja im warmen Krieger-

S i g n i f e r invictissime,
sacraeque dux militiae
nos, Benedicte, v a 1 i d o

precum defende brachio.
Das erste Wort der 2. Str. greift auf den Schluß der 1. zurück (valido br.).

His a r m i s exsecrabilem
leonis vince rabiem
quibus olim teterrimam
pellis ab ore merulam

Der Löwe erinnert an das Bild des hl. Petrus (V, 8) «tan-

quam leo rugiens». Den Fall mit der Amsel erzählt die Storia
di San Benedetto (Schuster p. 60). An einem schwülen Lenz-
abend flatterte eine Amsel in der Höhle von Subiaco und
strich so zudringlich um den jugendlichen Benedetto, daß er

Urticae iunctae vepribus
vulnus curant vulneribus,
flammata mens divinitus
ignes extinguit ignibus.

«L'ardore delle piaghe sanguinose aveva smorzato quello
della libidine» (Schuster, 1. c. p. 61). Ein weiterer Beweis für

Crucem mittens ut 1 a p i d e m
veneni frangis calicem,
non valet mortis vasculum
v i t a e ferre signaculum.

«Benedetto levô la mano in alto per dare la benedizione,
ma — mirabile a dirsi! — quasi che quelle parole sacrate
fossero altretanti s a s s i scagliati contro la fialetta vitrea,
questa si spezzô riversando il veleno sulle mani Stesse e sulle

Frater, quem tune nequissimus
vagum raptabat s p i r i t u s

cum tua virga caeditur,
stabilitati redditur.

blut. So begrüßt der strenge Asket seinen Heros wie die
Kirche den hl.Michael als Signifer invictissime und als
Führer.

Sankt Benedikt, sei uns zur Wehr,
du Heeresfürst im Beterheer,
auf deine Bitte bauen wir,
zu'm Siege führt ja dein Panier.

Besiege dieser Waffe Kraft
was Löwenmut der Hölle schafft.
Versuchung nahm dir nicht die Ruh,
die freche Amsel kanntest du.

sie hätte fangen können. Der unerwünschten Besucherin
gibt ein Kreuzzeichen Benedettos den Abschied. Aber der
Jüngling empfand in seinen Gliedern ein Feuer. Den Sieg
über die Leidenschaft schildert die folgende Strophe.

Die Nessel mit dem Dorn im Bund
macht Weh und durch das Weh gesund.
Erglüht der Geist vom Himmelshaus
so löscht ein Feuer Feuer aus.

die siegreiche Waffe in der Hand Benedettos ist das Wunder,
das die Mönche von Vicovaro staunen macht.

Dem Kreuz von deiner Segenshand
hält Gift im Kelch nicht Widerstand.
Der Kelch des Todes unterliegt,
dem Lebenszeichen, das ja siegt.

vesti di chi l'aveva mesciuto» (Schuster, 1. c. p. 66). Wieder
im Kreise von Mitbrüdern spielte sich ab, was Str. 5 besingt
(Vgl. Schuster 1. c. p. 83, II Monaco gironzoloni).

Den Bruder, der vom Feind geraubt,
sich fern vom Kloster glücklich glaubt,
bekehrt mit einem Schlag dein Stab.
So hält die Treue bis zum Grab.

Der Frate hatte immer einen Vorwand, um nach dem
Psalmengebet die Betrachtung zu schwänzen. Wer ihn dazu
verleitete, sah auf das Gebet San Benedettos auch Mau-
rus : «Osservô infatti un diavoletto nero e colle corna
che, preso lo scapato per la tunica lo traeva fuori di chiesa».

Der Heilige heilte den Sünder mit der «ferula abbaziale»
mit der pädagogischen Begründung «Stultus verbis non
corrigitur» (Reg. C.II).

Kan. Kündig

denen Wohnung sein eigen nennen konnte. Alles hatten ihm
gute Menschen nach der zweiten Bombardierung geliehen. In
einem andern Ort gestand mir voll Freude ein Pfarrer: «Alle
Kleider und die Schuhe die ich trage, schenkte mir die
schweizerische-Caritaszentrale in Luzern».

Von der allgemeinen Not sind vor allem auch jene Priester
betroffen worden, die sich dem Lehrfach und der Wissen-
schaff widmen. Viele haben durch die Bombardierungen
Bibliothek und, was noch schlimmer ist, ihre Manuskripte
verloren. Da sie nicht in direktem Kontakt mit der Seelsorge
stehen, bleibt ihnen manche Hilfsquelle verschlossen. Und
doch haben auch sie eine große Aufgabe zu erfüllen in der
Nachkriegszeit.

Mit Besorgnis weist man in Deutschland darauf hin, daß
der Klerus durch den Krieg stark dezimiert wurde. Es genügt

auch hier, auf einige Zahlen hinzuweisen. Die Diözese Münster
kann heute gegen 500 Seelsorgestellen nicht besetzen. Im
Erzbistum Paderborn ist die Zahl der Seelsorgsgeistlichen
seit 1939 um 200 kleiner geworden. Umgekehrt ist die Zahl
der Katholiken um rund eine Million gestiegen. Von den 350
Theologiestudierenden sind 70 gefallen. Weitere 80 sind noch
in Gefangenschaft, die meisten davon werden vermißt.

Bistümer, die früher keine Schwierigkeit mit dem Priester-
nachwuchs hatten, leiden heute unter Priestermangel. In Trier
z. B. starben von 1939—1947 durchschnittlich 32 Geistliche
im Jahr. 1945 kamen nur 3, 1946 22 und 1947 12 Priester
nach. Der Mangel an Priestern droht in kurzer Zeit zu einer
wahren Katastrophe zu werden. Auch Orden und Schwestern-
kongregationen klagen über ähnliche Verluste. Einzig die
kontemplativen Orden weisen auffallenderweise genügend
Nachwuchs auf.

139



Versprengte Pfarreien
Die Auswirkungen der furchtbaren Zerstörungen auf die

Seelsorge lassen sich noch gar nicht übersehen. Sie zeigen
sich zunächst darin, daß die Pfarreien auseinander getrieben
sind.

Typisch ist das Beispiel der Kölner Herz-Jesu Pfarrei. Sie
zählte 1939: 24 000 Seelen, 1943: 18 000, 1944: 10 000, Ende
1944: 2000, 1945: nur noch 200 Gläubige.

Die seelsorgliche Betreuung der versprengten Pfarreien ist
mit großen Schwierigkeiten verbunden. Die Pfarrer sind zu
einem großen Teil selbst ausgebombt und haben ihre Habe
verloren. Notdürftig haben sie sich bei Mitbrüdern oder in
Miethäusern eingerichtet, wo man ihnen gerade Unterkunft
anbot.

Nicht selten sind diese Priester gezwungen, in »großer Ent-
fernung von ihrer Pfarrei zu wohnen. Welche Hindernisse
aus einer solchen Dislozierung für die Ausübung der Seel-

sorge sich ergeben, konnte ich aus eigener Anschauung in
Hildesheim erfahren, wo ich beim Dompfarrer, einem römi-
sehen Studienfreund, zu Gast war. Mit knapper Not hatte
dieser beim Luftangriff auf den Dom und die Altstadt, im
Frühjahr 1945, sein Leben gerettet. Doch Dom und Pfarrhaus
wurden zerstört. An der äußersten Peripherie der arg besohä-

digten Stadt fand der ausgebombte Dompfarrer eine Unter-
kunft bei Privatleuten.

Den Pfarrgottesdienst mußte er nach der Vernichtung des
Domes längere Zeit in der Kapelle eines Krankenhauses
feiern. Später fand die Dompfarrei Unterkunft in der Gode-

hardskirche, die bereits eine andere Pfarrei beherbergt. Dort
halten nun heute abwechslungsweise die beiden Pfarreien
ihren Gottesdienst. Von einer richtigen Entfaltung des Pfar-
reilebens kann unter solchen Umständen keine Rede sein.
Das ist nur eines der vielen Beispiele, wie man sie heute in
Deutschland antrifft.

Die Wohnungsnot
als sittliches und soziales Problem
Durch die Zerstörungen ganzer Stadtteile, die Unterbrin-

gung der Besatzungstruppen und eines großen Flüchtlings-
Stromes ist in Deutschland eine entsetzliche Wohnungsnot
entstanden. Sie lastet wie ein Gespenst auf dem ganzen Volk.

Wo in einem Hause nur irgend eine bewohnbare Ecke sich
findet, hausen heute Menschen. Man muß diese armseligen
Dachkammern und feuchten Kellerräume, in denen die Men-
sehen zusammengepfercht wohnen, mit eigenen Augen gese-
hen haben, um sich ein Bild von der unvorstellbar großen
Wohnungsnot mächen zu können. Wie bitter ist eines der
meistgebrauchten Propagandaworte des Dritten Reiches in
Erfüllung gegangen : Deutschland beherbergt heute ein Volk
ohne Raum!

Die Wohnungsnot ist zu einem der schwersten Probleme
für die Seelsorge geworden. Sie gefährdet und hindert das
natürliche Familienleben. Aus dem Mangel an geeigneten
Wohnräumen ergibt sich eine ungeheure Belastung vor allem
für die Mutter. Diese ist oft physisch nicht mehr imstande,
die Kinder zu erziehen, weil ihr die Kraft dazu fehlt. Das ist
das Urteil einer erfahrenen Ärztin, die sich auf Beobachtungen
an etwa 3000 Kindern stützt.

Der gleiche Raum dient heute vielfach allen Familienange-
hörigen als Wohn- und Schlafraum. Welch große sittliche
Gefahren daraus namentlich der heranwachsenden Jugend
entstehen, kann jéder Seelsorger selbst ermessen.

Gefährdete Jugend
Ein großes Problem ist die heutige Jugend in Deutsch-

land. Sie ist von der Erschütterung am meisten betroffen.

Man weist darauf hin, daß mit dem Jahrgang 1914 die Alters-
stufen beginnen, die keine richtige Jugend erlebt haben. Es
fehlt diesen Menschen die stille Besinnlichkeit, die zum gan-
zen Reifen gehört. Während der Nazizeit wurden die Jugend-
liehen aus der Schule, aus kaum begonnener Lehrzeit in den

Arbeits- und Wehrdienst herausgerissen.
Man hat ihnen die Irrlehren des totalitären Staates als

fertige Wahrheit eingehämmert. Den Eltern und der Kirche
wurde kein Raum gelassen, die Seele der Jugend zu erfassen.
Als unfertige, enttäuschte Menschen kehrten diese Jungen
aus dem Kriege zurück, ohne Beruf und ohne Erfahrung. Der
Krieg hat sie vollends aus ihrer Bahn herausgeschleudert.
Darum ist auch die Jugend heute so mißtrauisch, deutlich
kommt es zum Ausdruck, wenn man mit Jugendlichen ins
Gespräch kommt. Sie überschütten die Alten mit Vorwürfen,
daß sie die Katastrophe nicht abzuwenden vermochten.

Wie ist diese Jugend religiös zu erfassen? Im Rahmen der
alten Vereinsorganisationen Viele Geistliche versuchten dort
anzuknüpfen, wo man 1933 stehengeblieben war. Doch den

Einsichtigen ist klar, daß man die heutige Jugend nicht ein-
fach mit der alten Jugendbewegung gewinnen kann, die einst
die Jugendlichen in den Dreißiger Jahren fesselte. Aber die
neue Form ist noch nicht gefunden. Die Ideale der Jugend
sind noch zu wenig herauskristallisiert. (Fortsetzung folgt)

Prof. Dr. Joh. Bapt. Villiger, Luzern

Pro-Infirmis-Fürsorge
und See!sorge
(Mitg.) Die Fürsorge wurde in der Urkirche von den Apo-

stein den Diakonen übertragen, und im Mittelalter haben große
Caritasgestalten wie Franz von Assisi, die hl. Elisabeth von
Thüringen und andere sich den Aermsten zugewendet und die
kirchliche Fürsorge zu höchster Blüte gebracht.

Bei aller Bewunderung dieser Taten stoßen wir moderne
Menschen mit unsern Spitzenleistungen an Hygiene und Spe-
zialisierung auf allen möglichen Gebieten uns aber an den

zum Teil starken sozialen Gegensätzen jener Zeit, die natür-
lieh historisch bedingt waren. Damals wie heute steht über
allen Voraussetzungen der Zeit die große, alles wagende
christliche Liebe.

Tatsache ist, daß die soziale Verantwortung zurzeit weite
Kreise bewegt. Man spricht nicht mehr primär den Almosen
das Wort, sondern der konstruktiven Selbsthilfe. Aber bei al-
len Forderungen nach wirtschaftlicher Besserstellung klingt
doch leise überall die große Sehnsucht nach Wiederherstel-
lung der Menschenwürde, der Gotteskindschaft durch, die nicht
nur in den Konzentrationslagern des letzten Krieges mit Fü-
ßen getreten wurde. Jene ganze Marter hat heute noch kein
Ende genommen.

Pro Infirmis, die Hilfsinstitution für körperlich und geistig
Behinderte, ist ein relativ junges Werk; sie hat interkon-
fessionellen Charakter. «Mit Gesinnungslosigkeit hat Neutrali-
tat, hat .interkonfessionell' nichts zu tun; es gilt für alle
Schützlinge, die ihnen gemäße Bindung zu der entsprechenden
Kirche zu knüpfen», schreibt die Zentralsekretärin der Pro
Infirmis in einem Exposé. In diesem Satz ist die Beziehung der
Anormalenfürsorge zur Seelsorge umrissen. Die eingangs er-
wähnten großen Caritasgestalten gehen in die vorreformato-
rische Zeit zurück! Gläubige Katholiken und Protestanten tra-
gen das Eibe dieser christlichen Seelenkultur in sich. Weil wir
heute eine in konfesionelle Gruppen gespaltene Schweiz sind,
ja sogar angeblich Religionslose sieh bei der Fürsorge melden,
wurde die interkonfessionelle Fürsorge ein Bedürfnis — vorab
auf dem Gebiete der offenen Fürsorge. In der internen Erzie-
hungsarbeit am Kind und Jugendlichen ist für uns Katholiken
konfessionelle Ausrichtung zu fordern. Wir dürfen nicht zu-
rückstehen, wenn es gilt, im Sinne des barmherzigen Sama-
ritan allen zu helfen. Pro Infirmis wahrt respektvoll die ka-
tholischen Belange durch die Wahl katholischer Fürsorge-
rinnen in mehrheitlich katholischen Gebieten. Protestantische

140
9



wie katholische Fürsorgerinnen verpflichten sich, Schützlinge
ihrem Bekenntnis und ihrem Willen gemäß zu plazieren. Bei
der Beratung schwergeschädigter katholischer Erbkranker
werden in der Pro Infirmis der katholisch orientierte Arzt
und Seelsorger beigezogen. In Kenntnis dieser Sachlage hat
Bischof von Streng in «Wesentliche Seelsorge» in Zusammen-
hang mit der nachgehenden Fürsorge geschrieben:

«Allen voran steht Pro Infirmis, das aller Fälle sich an-
nimmt, für die sonst niemand Sorge trägt. Sie ist ein inter-
konfessionelles Werl$, an dem auch katholische Arbeitskräfte
tüchtig mitarbeiten, das die Unterstützung und Hilfe des
katholischen Volksteiles reichlich genießt und auch in katho-
lischen Kantonen ganz zu Hause ist. Dementsprechend ist es

Pflicht unserer Seelsorger und Laien, an diesem Werk nach
Kräften mitzuarbeiten.

Pro Infirmis sorgt auch für die fachtüchtige Ausbildung von
Fürsorgerinnen und zwar mit gerechter Berücksichtigung bei-
der Konfessionen. Es ist eine dringende Aufgabe, daß auch un-
sererseits der leider bestehende Mangel an katholischen voll-
gebildeten Laienfürsorgerinnen ersetzt werde.» (S. 356 f.)

Gestützt auf diese Prinzipien ist es uns Fürsorgerinnen auch
möglich, eine harmonische Zusammenarbeit mit den Pfarr-
ämtern zu verwirklichen. Viele Geistliche und durch die Pfar-
rei geformte Laien leisten im Bereiche unserer Fürsorge un-
schätzbare Mitarbeit. Kommt man in sozial weniger aktive Ge-
biete, stellt man sich oft die Frage, ob die Priestersemina-
rien vielleicht noch vermehrt auf die Wichtigkeit der Pfarrei-
fürsorge hinweisen könnten, ob die Schulung der jungen Theo-
logen nicht noch einer Ergänzung bedürfte, in dem Fachleute
aus der Fürsorge nicht nur sporadisch, sondern kontinuier-
lieh beigezogen würden. Körperliche Leiden, Sinnesschädigun-
gen wirken sich oft derart verhängnisvoll auf die seelische
Verfassung der Betroffenen aus, daß Seelsorge und Fürsorge
einfach zusammenwirken müssen. Individuelle Lenkung des
Einzelschicksals ist ungeheuer wichtig. Wenn eine Fürsor-
gerin, wie es bei Pro Infirmis der Fall ist, in zwei bis drei
Kantonen die Anormalen und Gebrechlichen zu erfassen hat,
ist sie auch auf Horchposten und Vertrauensleute in den Ge-
meinden draußen angewiesen. Sie muß Meldung erhalten, wenn
ein Kind gelähmt daheim liegt und medizinisch nichts un-
ternommen wird, wenn ein Familienvater infolge eines Un-
falles erblindet, ein taubstummes Kind nicht geschult wird,
u.a.m. Oft würde ein Rat der Spezialfürsorge genügen, wenn
caritativ geschulte Laien an Ort und Stelle eingriffen. Vielfach
sind aber die Laien nicht genügend geschult, und so ist bis-
weilen der Pfarrer die einzige vertrauenswürdige Instanz in
einer Landgemeinde und demzufolge mit Aufgaben überlastet.
Viele in behüteten Verhältnissen Lebende können sich über-
haupt keine Vorstellung davon machen, was es heißt, gebrech-
lieh, unbegabt, unglücklich oder evtl. schuldig zu sein. Wie
soll da die Umgebung vermehrt und vertieft für den leiden-
den Menschen interessiert werden, wenn nicht die Pfarrei ihn
aufruft!

Bei der biblischen Heilung des Taubstummen heißt es: «Er
nahm ihn abseits vom Volke.» Es kann nicht genug betont
werden, wie diskrete Hilfe beim Gebrechlichen wichtig ist. Das
Feingefühl, mit dem Christus ihm begegnete, steht über allen
psychologischen Erkenntnissen.

Die Kirche ist der lebendige Gnadenleib Christi, und wenn
ihm geschädigte Glieder einverleibt sind, so dürfen Priester
und Laie nicht ruhen, bis die psychische und physische Ge-
sundung soweit wie möglich wiederhergestellt ist. Die gött-
liehe Inkarnation zeigt uns ja in so ergreifender Weise, wie
auch alles Körperliche in die Erlösung miteinbezogen wurde!

Immer wieder sind wir in der Fürsorge auf den er-
fahrenen Seelsorger angewiesen, der meist die ganze Ver-
flechtung der Familienschicksale kennt und in vielen Fragen
der allein Berufene ist. Die Verbindung von Seelsorge und
Fürsorge wirkt sich auch auf die Pastoration ungemein be-
fruchtend aus. Ob die christliche Liebe in die Tat umgesetzt
wird, ist ja immer das entscheidende Kriterium. Nicht umsonst
hat Christus die Apostel eindringlich gemahnt: «Ihr wißt, daß
die Fürsten herrschen über ihre Völker und die Mächtigen
Gewalt über sie üben. So soll es nicht sein unter euch. Nein,
wer unter euch groß sein will, der sei euer Diener, und wer
unter euch der erste sein will, der sei euer Knecht. Ist doch
auch der Menschensohn nicht gekommen, sich bedienen zu las-
sen, sondern zu dienen und sein Leben hinzuopfern zur Erlö-
sung für viele.» (Matth. 20, 25 f.). Leonie Hoby

KirchenamtlicherAnzeiger für das Bistum Basel

An die Pfarrämter und Rectores ecciesiae
der Diözese Basel

Wir erinnern nochmals, daß am Sonntag Laetare
in allen Morgengottesdiensten die bischöflichen Weisun-
gen laut Kirchenzeitung Nr. 10 vom 10. März 1949 zu ver-
lesen sind, wozu die Pfarrämter und Rectores ecclesiäe ihre
örtlichen Anordnungen auskünden sollen. Keine Kirche stehe
zurück, den Wünschen des Hl. Vaters nachzukommen und
den Passionssonntag zu einem großen Gebets- und Sühne-
tag werden zu lassen. Zugleich gedenken wir des Goldenen
Priesterjubiläums des Hl. Vaters im Gebete und durch die
angeordnete «Festgabe».

Wir machen aufmerksam auf den in dieser Nummer er-
scheinenden Predigtstoff «Passionssonntag — Sühnesonn-

tag», auf das Gebet'(Kirchenzeitung Nr. 10, S. 110), auf die
im Rex-Verlag erschienene «Andacht für die verfolgten Ghri-
sten» und die für Ansprachen und Vorträge geeignete kurze
Papstbiographie von Dr. Hermann Hoberg.

Mit Gruß und Segen

t Franziskus,
Bischof von Basel und Lugano

Richtlinien
für das Wallfahrt»wesen

Auf vielseitig an uns gestellte Anfragen in Sachen Wall-
fährten, sehen wir uns veranlaßt, folgende Richtlinien in
Erinnerung zu rufen :

1. Das Wallfahrtswesen steht unter der kirchlichen Auto-
rität und Leitung der hochwürdigsten Bischöfe. Daher sind
nur jene Stellen berechtigt, Wallfahrten auszuschreiben oder
durchzuführen, die namens der Bischöfe oder mit ihrer Er-
laubnis dazu bevollmächtigt sind.

2. Seit Jahren sind in der Schweiz neben den diözesanen
Wallfahrtskomitees solche Stellen: der Schweizerische Katho-
lische Volksverein, die Caritaszentrale in Luzern, das Lour-
deskomitee d,er Frühlingswallfahrt. Von Fall zu Fall erhal-
ten auch andere Verbände oder Instanzen, die darum nach-
suchen, die bischöfliche Erlaubnis.

3. Die sogenannte JKHA. sowie Autocargesellschaften usw.
sind nicht im Besitz bischöflicher Erlaubnis oder Empfeh-
lungen.

4. Wir machen die hochwürdigen Herren Geistlichen darauf
aufmerksam, daß sie sich als Wallfahrtspriester nur jenen
zur Verfügung stellen dürfen, die mit bischöflicher Erlaub-
nis Wallfahrten durchführen.

Diese Richtlinien entsprechen der Verordnung der Schwei-
zerischen Bischofskonferenz vom 1./2. Juli 1935 und dem
Dekret der hl. Konzilskongregation vom 11. Februar 1936.

Solothurn, den 21. März 1949

Das Bischöfliche Ordinariat
der Diözese Basel.

Exerzitien für Altakademiker
In Schönbrunn ob Zug finden vom 9. April abends bis

13. April morgens Altakademikerexerzitien statt, gehalten von
Prof. Alexander Willwoll, Telephon (042) 4 31 88, oder Schrift-
liehe Anmeldung an die Direktion.

141



Rezensionen
Werner Wnrbei: Religiöse Zeit/rar/en. Verlag Herder, Wien,

1948. 428 S. Hlbw.
Die Heimkehr Abgefallener zur Kirche brachte der Seel-

sorge in Österreich viele neue Arbeit in der Auseinandersetzung
mit den Fragen und Schlagworten, denen sie seinerzeit erlagen.
So kam es von selber zu einer Zusammenfassung mit den wich-
tigsten religiösen Gegenwartsfragen unter dem seelsorgerlich-
apologetischen Gesichtspunkte. Im Anschlüsse daran baut der
Verfasser das Gerippe einer Glaubens- und Sittenlehre auf. In-
sofern als in unseren Verhältnissen ähnliche Fragestellungen
auftauchen, kann in Kanzelvorträgen, Sonntagschristenlehren,
Konvertitenunterricht, Vereinen usw., vorliegendes Werk, das
keinen Anspruch auf Originalität erhebt, aber gediegene Quel-
len kennt und verwertet, gute Dienste leisten. A. Sch.

BéZa von Brandensfetn: Der Mensch nnd seine SteZZnwgr im
AZZ. Benziger-Verlag Einsiedeln 1947. 606 S. gbd. Leinen.

Das Werk will eine philosophische Anthropologie bieten, in
Unterscheidung zu biologischer, kulturwissenschaftlicher und
psychologischer Anthropologie. Die Teilaspekte sollen in ein-
heitlichen Grundzügen zusammengefaßt werden. Die anthro-
pologischen Ergebnisse der Deszendenztheorie suchen den Men-
sehen aus dem Tiere abzuleiten. Andere, die erkennen, daß
die instinktive Feststellung des Tieres dem Menschen abhan-
den gekommen ist, machen hiefür den Geist verantwortlich als
Störungsfaktor. Beide Auffassungen bleiben aber im Unter-
menschlichen stecken. Der allgemeine Gesichtspunkt des Seins,
welcher die Teilaspekte des menschlichen Leibes, der mensch-

liehen Kultur und der menschlichen Seele führt zur philoso-
phischen Anthropologie B.s, dessen Buch sich in seinem ersten
Teil mit dem menschlichen Leibe, im zweiten Teile mit der
menschlichen Kultur, im dritten mit der menschlichen Seele
befaßt und im vierten Teile aus den gewonnenen vorange-
gangenen Erkenntnissen die Weltstellung des Menschen dar-
legt. Das Werk will den Menschen von heute zu einer tieferen
Selbstbesinnung und Selbsterkenntnis und dadurch zu einer si-
cheren und klaren Seinsstellung führen. A. Sch.

Jose/ A. Litis: AardtwoZ John Hewn/ Newman. Verlagsanstalt
Benziger & Co., Einsiedeln, 1948. 264 S.

Es ist sehr zu begrüßen, daß im deutschen Sprachgebiet ein
Lebensbild N.s erscheint, nachdem seine Schriften und Gedan-
ken schon längst einen so tiefgreifenden Einfluß gewonnen ha-
ben und katholischer Besitz geworden sind. Der religiöse Werde-
gang zeigt ein ergreifendes Suchen und Finden der Wahrheit,
auf den unendlich vielen Wegen, auf denen Gott die Konver-
titen zu sich ruft. Suchende und Gläubige geben sich an dieser
Konversion Rechenschaft von der Gnade der Wahrheit und des
Glaubens. Besonders Gebildete mögen dadurch an das «eine
Notwendige» (Lc. 10, 42) erinnert werden. Der einzig wahre und
ausschlaggebende Wert des Menschenlebens ist der religiöse
Wert, das Verhältnis zu Gott. Für den Priester und Seelsorger
zeigt dieses Werk und Leben den apologetisch-historischen
Werdegang des Glaubens an die Kirche und ist ein Paradigma
psychologischer Feinfühligkeit und Einfühlung. Die Geistesge-
schichte des 19. Jahrhunderts wird in einem wichtigsten Bereiche
lebendig und fruchtbar für die Seelen. A. Sch.

Zw verfcau/en:

2 antike Osterleuchter
Holz

Anfragen unter Chiffre 2235 vermittelt die Expedition.

Fraefel & Co., St. Gallen
Gegründet 1883 Telephon (071) 2 78 91

Geschenke
für Primizianten

in reicher Auswahl.

Gesucht wird zufolge Todes-
falls des bisherigen Inhabers
zur Leitung des Kirchencho-
rpo p]n CHOR-DIRIGENT

an die Pfarrkirche In Dietl-
kon (ZH). — Bewerber wen-
den sich an Hrn. Jul. Schmid,
Kirchenpräsident.
Kath. Kirchenpflege Dietikon

Wir bitten, für die Weiterlei-

tung jeder Offerte 20 Rappen

in Marken beizulegen.

Unsere kirchlich genehmigte,
reelle, einfühlende

EHEANBAHNUNG
ist Apostolat im Dienste der
guten Ehe. Helfen Sie uns
diese Aufgabe erfüllen da-
durch, daß Sie uns bekannt
machen und uns geeignete
Anmeldungen zuwenden.

Kath. Lehensweg, KronDUhl

Dei St. Gallen

Gesucht in Kaplanel der Zentral-
Schweiz eine gesunde, tüchtige

Haushälterin
erfahren In allen Haus- und Gar-
tenarbeiten.
Offerten unter Chiffre 2236 an
die Expedition der KZ.

Jüngerer Bursche

sucht Stelle
als Gehilfe in einem Kloster. Ein-
tritt sofort oder nach Ueberein-
kunft. — Anfragen zu richten an
Josef Eechstciner, Krans,
Altstätten (SG).

RHEINTALER SI LR ER SCH MIEDE

PAUL STILLHARDT
ALTSTÄTTEN (SG) KIRCHPLATZ, TEL. 756 63

WERKSTATTE FlIR SINNVOLLE, GEDIEGENE
GESTALTUNG SÄMTLICHER KIRCHENGERÄTE

KELCHE MONSTRANZEN KRUZIFIXE LEUCHTER RENOVATIONEN

Zu vermieten von Ostern bis Oktober (ausgen. 10. 7. bis 14. 8.)

modernes Fertenhaus
am Klausenpaß (Unterschächen), 1000 m ü. M., Matratzenlager
für 50—60 Personen, Eß- und Spielsäle, Bibliothek.

Ebendort ein clltCFCS Berghäuschen
mit Wasser und Licht, für Familie oder max. 15 Personen.
Anfragen an: Vikar Dr. F. Marbach, Unt. Deutweg 89, Winter-
thur, Telephon (nur 12 und 19 Uhr) Nr. 2 14 26.

Wieder lieferbar:
Im Herrn. Gebete im Geist des königlichen Priestertums.

Herausgegeben von Otto Pies. Dünndruckausgabe,
599 S., Leinen Farbschnitt Fr. 10.40

Das Meßbuch des neuen Menschen, von E. von Schmidt-
Pauli. Leinen Farbschnitt Fr. 4.55

Stundengebet für Laien, von Pius Parsch. Nach dem

neuen Psalter. 4. Auflage 1948, 166 S. und Anhang,
Halbleinen Farbschnitt Fr. 4.40

Neu erschienen:
Parsch, Pius: Die liturgische Predigt. Wortverkündigung

im Geiste der liturgischen Erneuerung:
Bd. 1: Grundlegung der liturgischen Predigt, 354 S.

Bd. 2: Die liturgische Evangelien-Homilie, 407 S.

Halbleinen, je Band Fr. 8.70

Buchhandlung Räber & Cie.. Luzern

142



® KIRCHEN
SPEZIALITÄT SE1T25JAHREN*TEPPICHE tt

JOSEF STRÄSSLE LX/ZERN

Den Besuchern der .iu.«s(clliing
Lombardischc Knn»t«chätzc

Im Kunsthaus tu Zürich
empfiehlt sich das

Kathol. Gesellenhaus Wolfbach
100 Meter vom Museum

Gepflegte Menüs — Reelle Weine

Wolfbachstr. 15 Zürich 7 Tel. 246946

Zu verkaufen

2 alte
Meßgewänder

grün und weiß, Barockform, mit
neuem Futter und Goldstab. In
einem Kloster sorgfältig restau-
riert, wovon das grüne sich des
wertvollen Stoftes wegen beson-
ders schön ausnimmt. Für beide
Meßgewänder samt Zubehör Fr.
350.—.
Zu erfragen unter Nr. 2234 bei
der Expedition der KZ,

Papsthymne
v. G. Schnyder. Text: F. A. Herzog.
Singstimme: 5 Rp., Begleitung 50
Rp., kann bezogen werden beim Se-
kretariat der Papstliga In St. Antoni,
Freiburg.

£d)önr gntifdjt
lüftn?? i

in gutem Zustand abzugeben.
Günstige Gelegenheit!

Pfarramt Tramelan (B. J.)

Schöne, eichene

Kirchen-Ti-uhe
(1796), passend in Sakristei, 150/
60/90 cm, sofort zu verkaufen.

Anfragen unter Chiffre 2232 be-
fördert die Expedition der KZ.

FÜR DIE VERFOLGTEN CHRISTEN

Vierseitiger Gebetszettel
mit dem Bild des hl. Michael von M, Schongauer

Fr. 3.— je Hundert, Zu beziehen beim

VERLAG RÄBER & CIE., LUZERN

jBeräcfcic/ztigerc Sie <iie /rasere/ife«. der Kirc/ten - Zeiten^

Devotionalien
Statuen, Kreuze in allen Ausführungen.
Missale und Rosenkränze, gut gefaßt, auch
in Silber, Relieferung für Volksmissionen.

Die gute Bedienung ist unsere Empfehlung

7 Familie Rösch, Snrsee, Bahnhof
Telephon 57058

Kirchengoldschmied

Ä/ .#/<:£ m/
Mattstr. 6 - Tel. 61523

empfiehlt Ihnen seine anerkannt
gute Spezial-Werkstätte für
Kirchengeräte. - Gegr. 1840

Kaufgelegenheit
Schweizer Firma im Ausland hat unterzeichnetes
Treuhandbüro beauftragt, sofort zu verkaufen:

Schloßgebäude
mit Pächterhaus und zwei Treibhäusern, mit Zen-
tralheizung, zusammen mit etwa 30 Zimmern, an
schönster, gesunder, sonniger Lage in der Ost-
Schweiz. Es wird dem Käufer auch das Vorkaufs-
recht für die große Gutswirtsehaft mit ganz neuen,
modernen landw. Gebäulichkeiten zugesichert. —
Zum Schloß gehört eine freistehende, unbenutzte
Kapelle und ein Turm.

Offerten sind an das Treuhand- und Revisionsbüro
A. Hubatka in Frauenfeld zu richten.

SOEBEN AUS DEUTSCHLAND EINGETROFFEN

Naab, P. Ingbert: Die katholische Beicht. 31.—35. Tausend.
München, 1948. 84 S. Kt. Fr. 2.80

Diese mit dem reifen Ueberblick einer priesterlichen
Erfahrung geschriebenen Worte sind zeitlos günstig.

Gräf, P. Richard: Ja, Vater. Alltag in Gott. Regensburg,
1948. 294 S. Gb. Fr. 6.50

Im Banne der Dreieinigkeit. Hrsg. von Friedr. Kronseder.
Regensburg, 1948. 86 S. Gb. Fr. 4.—

Scheuermann, A.: Liebfrauenpredigten. Regensburg, 1948.
185 Seiten Kt. Fr. 8.40

Schmaus, Michael: Von den letzten Dingen. Regensburg,
1948. 736 Seiten Hin. Fr. 25.20

Staudinger, Jos.: Die Braut des Lammes. Exerzitienbe-
trachtungen. Wien, 1948. 409 S. Hin. Fr. 15.20

BUCHHANDLUNG RÄBER & DIE.. LUZERN

143



Pustet - Missale
vollständige, neueste Ausgabe,
bestes Papier und Druck, Groß-
quart, mit echtem Ledereinband,
Goldschnitt, jedes Proprium ein-
gebunden. Gottwald - Missale,
künstl., illustr. Ausgabe, Original-
Pustet, mit feinstem Lederein-
band. In beschränkter Anzahl
lieferbar. Kleinquart- und Mis-
sionarmissale «Pustet» ebenfalls
eingetroffen.

J.STRÄSSLE LVZERN
KIRCHENBEDARF HOFKIRCHE

sowie Tisch- u. Flaschenweine
beziehen Sie vorteilhaft
von der vereidigten, altbekannte"
Vertrauensfirma

Fuchs & Co. Zug
Telephon O 40 41

(wcAl&gte

OTTO HOPHAN

Der Kreuzweg des Kranken
3., neubearbeitete Auflage. In Leinen Fr. 11.—

Ein Buch, das nicht nur Kranken, sondern auch Gesunden
als Fastenlesung dienen kann, denn «Der Kreuzweg als
solcher wird so geistvoll und wahrhaft ausgedeutet, wie
ich es sonst noch nie gefunden habe» (P. L. K. in «Mis-
sionsblätter», Uznach).

Neu erscheint auf Ostern:

Sie horten Seine Stimme
Zeugnisse von Gottsuchern unserer Zeit

Herausgegeben von P. BRUNO SCHAFER, OCap.
Kartoniert Fr. 8.—, Leinen Fr. 11.80

19 Konvertiten aus aller Welt berichten, wie sie den Weg
zur Kirche gefunden haben, vom Unglauben, vom Sozialis-
mus, vom Protestantismus her. Diese Bekenntnisse sind
nicht nur tröstlich, nicht nur eine anregende Studie zur
tiefern Kenntnis des heutigen religiösen Denkens und so

eine Fundgrube für Predigt und Katechese. Sie sind auch
ein mächtiger Ansporn für alle Christen, ihres Glaubens
froh zu werden, und ein Leuchtturm für Suchende und
Strebende.

t:Communion I 21nôcnfen

Nur das sinnvolle und künstlerisch gute
Kommunionbild ist fürdasWeißsonntags-
kind von bleibendem Wert

Verlangen Sie unsere neue, reichhaltige

Auswahlmappe

Schweiz. Katholischer Frauenbund
Burgerstraße 17, Luzern,Tel. (041) 21875

Epidiaskope

Diapositiv-

Kleinbild-

Schmalfilm-

Projektoren

Mikroskope

sofort ab Lager lieferbar — Angebote und Vorführung unverbindlich durch

BAHNHOFSTR, 40
TEL, NR. 23 3973

B. Engler, Kirchcnmalcr, Rorschach
Tel. (071) 415 92 Kirchstraße 42

empfiehlt sich für Arbelten wie:

Restaurieren und
Renovieren von Altären

Figuren
Kapellen
Kirchen

Restaurieren von Gemälden

Vergolden von Figuren
Leuchtern
Rahmen

144


	

