
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 117 (1949)

Heft: 10

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHE

KIRCHEN-ZEITUNO
Redaktion: Mgr. Dr. VIKTOR v. ERNST, Kan., Prof, theol., St. Leodegarstraße 9, Luzern. - Tel. 2 02 87

Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof, theol., Adligenswilerstraße 8, Luzern - Tel. 26593

Verlag und Expedition: Räber & Cie., Buohdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstr. 7—9, Telephon 2 74 22. — Abonnementspreise:
bei der Expedition bestellt jährlich 13 Fr., halbjährlich 6 Fr. 70 (Postkonto VII128). Postabonnemente 50 Rp. Zuschlag. Für das Ausland
kommt das Auslandporto hinzu. Einzelnummer 30 Rp. — Erscheint am Donnerstag. — Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder
deren Raum 14 Rp. — Schluß der Inseratenannahme Montag morgens. Jeder Offerte sind zur Weiterleitung 20 Rp. in Marken beizulegen.

Luzern, lO. März 1949 117. Jahrgang • Nr. lO
Inhaltsverzeichnis: Bischöfliche Weisungen an die Pfarrämter und Rectores ecclesiae für den Passionssonntag 1949 und das Goldene Prie-

sterjubiläum des Heiligen Vaters — Gebet in der gegenwärtigen Verfolgung —• Humanistische Bildung — Zur Askese der
Barockzeit — «Erlöse uns von dem Übel» — Vorträge über die Kirchenverfolgung in Ungarn — Totentafel — Providentia —
Kirchenchronik — Gebhard Fugel zum Gedächtnis — Kirchenamtlicher Anzeiger für das Bistum Basel — Rezensionen.

ce

OB

jßisc/iö//ic/ie fPeisMiigen
33 3 3

an die iyarrämier und Recfores ecciesiae/ür den 1949

nnd das Go/dene iYiesfer/n6i/änm des JHeüigen Fatfers

Unter dem Datum des 11. Februar dieses Jahres richtete

Papst P i u s XII. an die Oberhirten der Kirche die Aufforde-

rung, der Passionssonntag 1949 möge überall als Gebets-
undSühnetag begangen werden. Der Hl. Vater weist auf
die gegenwärtige Christenverfolgung hin. Mit Bewunderung
sieht er auf die Märtyrer von heute, deren Starkmut an die

altehrwürdigen Zeiten der Urkirche erinnert. Mit tiefer Trauer

gewahrt er die Verkehrtheit der Bösen, die sich bis zu unglaub-

licher, bislang unerhörter Verwegenheit angehäuft hat. Als
Quelle dessen bezeichnet er die hochmütige Vernachlässigung
und Verachtung des Göttlichen. Mit größter Hemmungslosig-
keit greifen die Hasser des Namens Gottes zu allen erdenk-

liehen Mitteln. Dem gegenüber sollen wir in christlicher Liebe

unsere Hoffnung auf das Gebet und insbesondere auf das

Opfer Christi am Kreuze setzen, das im heiligen Meßopfer uns

ständig vergegenwärtigt wird. Die heilige Messe ist Sühn-

und Bittopfer. «Wenn die Leugnung Gottes», sagte der Hl.,
Vater, «und der Haß gegen Gott eine ungeheure Schuld ist,
die das gegenwärtige Jahrhundert entstellt und erschreckende

Strafen fürchten läßt, können wir durch das reinigende Blut
Christi, das der Kelch des Neuen Bundes enthält, den entsetz-

liehen Frevel gutmachen und dessen Folgen nach erlangter

Verzeihung für die Schuldigen beseitigen.» In diesem Sinne

ersucht Pius XII. alle Priester am Passionssonntag nach seiner

Meinung eine zweite heilige Messe als Votivmesse für die

Nachlassung der Sünden zu zelebrieren und alle Gläubigen

einzuladen, sich zahlreich um die Altäre zu scharen, sich in

geschlossenen Reihen mit dem himmlischen Brote zu stärken

und, des Ernstes und der Wichtigkeit dessen, um was es geht,

eingedenk, Gott, den Herrn, mit brennendem Eifer zu be-

schwören und anzuflehen, daß er die Schuld tilge, das allge-
meine Verlangen nach Frieden gewähre und alles durch das

Wehen der himmlischen Liebe in Christus erneuere.

Am 2. April dieses Jahres sind es fünfzig Jahre, daß der

Hl. Vater sein erstes heiliges Meßopfer idargebracht hat.
Die Feier dieses Goldenen Priester jubiläums ist
auf den nämlichen Passionssonntag, den 3. April, anberaumt.
Der Hl. Vater verbat sich aber weltliche Feiern und wünscht,
daß seiner nur in religiösen Feiern gedacht werde. Wir ver-
binden also am Passionssonntag, 3. April, den Bet- und Sühne-

tag mit dem Gedenken des Goldenen Priesterjubiläums
Pius' XII.

FürdieDiözeseBaseltreffenwirfolgende
Anordnungen :

109



1. Alle Priester der Diözese mögen, soweit keine Hinder-
nisse es verunmöglichen, neben der Sonntagsmesse die vom
Hl. Vater gewünschte Votivmesse (Misereris omnium)
lesen, also b i n i e r e n. Wir verordnen die Votivmesse, auch
wenn sie still gelesen wird, als missa votiva «solemnis», d. h.

mit «Oratio unica» und Credo. Das Gloria unterbleibt; es ist
aber der Psalm Judica, das Gloria Patri, die Praefatio Cru-
eis zu beten und am Schlüsse das Johannesevangelium zu
lesen. Die sonstigen Binationsvollmachten mit ihren Auf-
lagen fallen an diesem Sonntag weg, da die Missa votiva
nach der Meinung des Hl. Vaters zu lesen ist. Priester, die
nur eine heilige Messe zelebrieren, müssen sich des Messe-

formulars des Passionssonntages bedienen und sollen «sub

una conclusione» aus der Missa pro remissione peccatorum
die Meinung des Hl. Vaters kommemorieren. Wer pro populo
zu applizieren die Pflicht hat, muß die Messe des Passions-
Sonntages zelebrieren. Auch soll im Hauptgottesdienst diese
Messe gefeiert werden. Hingegen können Priester, die an
Nebenstationen b'inieren, dort im einzigen Gottesdienst die
Votivmesse feiern.

2. Die Gläubigen sind gemäß dem Wunsche des Hl. Vaters zum
gemeinsamen Empfang der heiligen Sakramente
einzuladen.

3. Nach dem letzten Morgengottesdienst, oder spätestens von
14 Uhr an ist das Allerheiligste auszusetzen
und sind Betstunden zu halten. Auch die Kinder sind
nach dem Wunsche des Hl. Vaters, wenn möglich, zu einer
gemeinsamen Betstunde, zu besammeln.

4. Abends soll zu geeigneter Stunde eine feierliche
Schlußandacht mit Ansprache und Segen abgehalten

werden. Wir verweisen auf das untenstehende «Gebet in
der gegenwärtigen Verfolgung» und auf die Gebete für
Papst und Kirche im Missale und Laudiate.

5. In den Morgengottesdiensten soll über «die heilige Messe
als Sühneopfer» gepredigt werden (vgl. «Kirchenzei-
tung» und Fastenhirtenbrief). In der Ansprache des Abend-
gottesdienstes soll des Goldenen Priesterjubiläums Pius XII.
gedacht werden (Unser Dank an den Hl. Vater Pius XII.
als Friedenskünder).

6. Die Diözese Basel wird zu Anlaß ' des Goldenen Priester-
jubiläums dem Hl. Vater ein gemeinsames Opfer zu seiner
beliebigen Verwendung übergeben. Dieses Opfer soll am
Passionssonntag beim Abendgottesdienst aufge-
nommen und am Sonntag vorher ausgekündigt werden, so

zwar, daß Gaben in bar auch noch die folgende Woche hin-
durch bei den Pfarrämtern abgegeben oder der Bischöfli-
chen Kanzlei Solothurn (Postscheck Va 15) zugestellt wer-
den können.

7. Was wir hier einleitend geschrieben haben, soll am Sonn-
tag L a e t a r e, 27. März, in den Morgengottesdiensten
verlesen werden mitsamt den entsprechenden Anord-
nungen des Pfarramtes oder des Rector ecclesiae für den

Passionssonntag, einschließlich des erwähnten Kirchen-
opfers und einem warmen Appell des Predigers, auf daß jede
Pfarrgemeinde den Passionssonntag zu einem großen und
ernsten Bet- und Sühnetag gestalte.

Solothurn, am ersten Fastensonn tag 1949.

t Franziskus,
Bischof von Basel und Lugano

Gefretf m der gegemeärtfigen Fer/bZgf/jr/g

O Herr und Heiland Jesus Christus Siehe wir knien vor Dir
im Geiste der Anbetung, der Sühne und flehentlicher Bitte. —
Unsere Seelen sind in Angst und Sorge um unsere verfolgten
Brüder in aller Welt. Dir sind alle Geheimnisse bekannt, Du
erleuchtest Dunkel und Finsternis. Dein allwissendes Auge
kennt die Gefängnisse, in denen Unschuldige schmachten. Du
hörst die stillen Klagen Und Seufzer der um 'des Glaubens
willen Leidenden und Verfolgten. Dir, allmächtiger und gü-
tiger Herr, sei es geklagt: Viele Völker leben in beständiger
Unsicherheit und Angst, bedrückt von Rechtlosigkeit und
Tyrannei. Priester und Volk sind bedroht von herzloser Ge-

wait und grausamer Verfolgung. Der Geist des Unglaubens
und des Hasses gegen Gott, gegen Christus und die Kirche ist
aufgestanden. Der böse Feind geht umher und sucht Zwie-
tracht zu säen zwischen Hirt und Herde, und es geschieht wie
geschrieben steht: «Ich will den Hirten schlagen, und die
Schafe werden sich zerstreuen.» Es bewahrheitet sich Dein
untrügliches Wort: «Haben sie mich verfolgt, so werden sie

auch euch verfolgen.» — In vielen Ländern des Ostens ist der
Glaube verfolgt, die Freiheit geknechtet, die Kirche bekämpft,
und Unschuldige leiden körperliche und seelische Qual. Un-
recht und Gewalt vergreift sich an Schuldlosen und macht
nicht Halt vor den geweihten Personen von Priestern, Bischö-
fen und Kardinälen.

Jesus Christus, Heiland der Welt, Du bist der Herr und das
Haupt Deiner Kirche. Wir flehen zu Dir : In dieser Stunde, da

Dein Feind und Widersacher wütet gegen Dein heiliges Reich,
halte Deine schützende Hand über die Kirche, welche Deine
Braut ist. Tröste und stärke die verfolgten Brüder in den

Ländern der Unterdrückung. Stärke ihre Seelen mit der uner-
schütterlichen Kraft Deiner Gnade. Sei Du selbst, o Herr, die
Kraft der Bekenner und die Stärke der Märtyrer. — Laß ihnen
in Dunkel und Nacht des Kerkers Deinen Stern leuchten als

Licht des Friedens und der Zuversicht, der Hoffnung und des

Vertrauens. Schenke uns allen nach den Tagen der Prüfung
und der Bedrängnis Sicherheit ohne Angst, Freiheit ohne

Bedrückung, Tugend und Religion ohne Gewalt und Verfol-
gung. Dein Reich komme zu uns Verlaß uns nicht, Herr, unser
Gott — Amen.

Imprimatur

Solothurn, den 1. März 1949.

f Franziskus,
Bischof von Basel und Lugano

Das Gebet kann als vierseitiger Gebetszettel (mit dem Bild
des hl. Michael von M. Schongauer) zum Preis von 3.— Fr.
das Hundert beim Vertag Räber c6 Cie., Lttsern, bezogen
werden.

110



Humanistische Bildung:
Am Sonntag, den 30. Januar 1949 empfing Papst Pius XII.

in der Aula delle Benedizioni über 7000 studierende Jünglinge
und Mädchen Roms. Der Hl. Vater richtete an die Erschiene-
nen eine sehr bemerkenswerte Ansprache, welche allgemeine
und spezifische Bildungsprobleme streifte und demgemäß
überall dort Gehör verdient, wo studierende Jugend zu be-
treuen ist.

Die Ansprache ist ein Panegyrikus auf die klassische huma-
nistische Bildung, die in geistvoller Beherrschung des Stoffes
das profane und sakrale Rom in seiner Eigenart und seinem
Werte hervorstellte. Man wird sich einmal mehr des Studiums
des Latein und seiner Bedeutung bewußt werden müssen, wie
der absoluten Meisterung der Muttersprache. Warm muntert
der Papst, auch mit dem Hinweise auf seine eigene Praxis,
zum Studium der Fremdsprachen auf. Die klassisch-humani-
stische Bildung muß ein Gegengewicht schaffen gegen die
Technik. Sie ist Hüterin des christlichen Kulturerbes bei den
Gebildeten, wie durch dieselben beim Volke.

Meisterhaft weiß der Papst Profan- und Kirchengeschichte
apologetisch auszuwerten, auch die Papstgeschichte, auch die
Gegenwart, auch die Befürchtungen für die Zukunft, zur Be-
gründung eines unüberwindlichen persönlichen Glaubenslebens.
Die Ansprache ist erschienen in Nr. 25 von Montag/Dienstag,
den 31. Januar/1. Februar 1949 des «Osservatore Romano»

A. Sch.

Sie haben einen doppelten Titel, geliebte Söhne und Töch-
ter, auf eine herzlich väterliche Aufnahme Unsererseits. Sie

vertreten die studierende Jugend Roms, Unserer Vaterstadt
und Bischofsstadt und sind Uns deshalb zwiefach verbunden.
Es freut Uns, Sie heute um Uns versammelt zu sehen, ge-
führt von Ihren illustren Rektoren und Professoren. Ihre
Kundgebung gilt der Cathedra des hl. Petrus, des ersten Bi-
schofs von Rom. Zu seiner Verehrung gereicht auch der Hui-
digungsakt, den Sie seinem wenn auch unwürdigen Nachfol-
ger darbringen.

Sie sind die römische Jugend. Haben Sie volles Bewußtsein
dieses Ihres Privileges? Hat vielleicht die Gewöhnung seine
Intensität und Lebhaftigkeit abgeschwächt? Die Jugend,
welche aus fernen Gegenden ergriffen in die Ewige Stadt
kommt, nur für wenige Tage oder Wochen, weiß oft dieses

Privileg besser zu schätzen, als Sie und beneidet Sie darum.
Sie wachsen in einer Stadt heran, die wie keine andere in der
Welt reich ist an Weltgeschichte. Die Atmosphäre von Rom
ist voll von größten Erinnerungen. Das Gestein seiner Denk-
mäler, seiner Straßen und seiner Plätze redet von den Jahr-
hunderten und den Jahrtausenden, die durchmessen wurden
von den dunklen Anfängen der Königszeit und fortgesetzt
wurden bis auf heute, von der Zeit an, da, der Welt unbe-
kannt, der einfache Fischer von Galiläa, der Apostel Petrus,
unter seinen Schritten ein anderes und noch glänzenderes
Rom erstehen ließ, und in viel tieferem Sinne ein weithin
herrschendes Volk, populum late regem (Vergil, Aeneis
1. 21). In dieser in der Welt einzigartigen Atmosphäre leben
und alle diese Eindrücke auf die Augen, auf den Geist und
auf das Herz einwirken lassen können gemäß all der Emp-
fänglichkeit der jugendlichen Seele: Sehen Sie, das ist das
unvergleichliche Privileg der römischen Jugend.

Aber Sie haben überdies — oder wenigstens der größere
Teil von Ihnen — als studierende Jugend den Vorteil, besser
als andere die lebendigen Quellen der Geschichte kennen zu
lernen und ausschöpfen zu können. Unter den vielen Mate-
rien, welche in der Tat Ihre Studienprogramme ausmachen,
pflegen Sie die lateinische Sprache. Das Latein! eine antike
Sprache, aber doch keine tote Sprache mehr Mögen auch seit
Jahrhunderten die zerfallenen Amphitheater, die berühmten
Kaiserforen und Tempel nicht mehr von ihrem Echo wider-
hallen, so tun das doch die christlichen Basiliken, darinnen

die Priester des Evangeliums und Erben der Märtyrer die
Psalmodien und Hymnen der ersten Jahrhunderte wieder-
holen und singen in der neukonsekrierten Sprache der Quiri-
ten. Nun ist die Sprache Roms hauptsächlich sakrale Sprache,
die in den Gottesdiensten ertönt, in den theologischen Hör-
sälen und in den Akten des Apostolischen Stuhles, und in der
Sie selber vielmals der Himmelskönigin, Ihrer Mutter, und
Ihrem Vater, der alldort regiert, einen süßen Gruß entbieten.
Sie ist aber auch der Schlüssel, der Ihnen die Quellen der Ge-

schichte aufschließt. Was von der Vergangenheit Roms und
des Christentums in Inschriften, Schriften und Büchern bis
auf uns gekommen ist, trägt mit wenigen Ausnahmen in den
letzten Jahrhunderten fast ganz das Gewand der lateinischen
Sprache.

Interpretieren Sie jedoch Unsere Worte nicht so, als wären
sie ein Beweis für ein geringeres Interesse für die anderen
Zweige Ihrer Studien. Niemand ist mehr als Wir überzeugt,
daß, wer immer berufen ist, einen verantwortungsvollen Po-
sten zu bekleiden, wer immer schreiben oder sprechen will,
seine eigene Muttersprache vollständig und in ihrer ganzen
Reinheit beherrschen muß, frei von allen unnützen und
tadelnswerten Barbarismen. Haben Sie deshalb immer die

guten italienischen Bücher zur Hand: Nocturna versate
manu, versate diurna! Gerade zu der Zeit der Kinematogra-
phie, in welcher Sie leben, gewinnt das Buch eine größere
Bedeutung. Der Film ist, selbst wenn er untadelig ist, von
seiner Natur aus einseitig visuell und droht deshalb den Geist
der Jugend oberflächlich zu machen, wenn dieser nicht gleich-
zeitig genährt wird durch nützliche und gesunde Lektüre.

Wir wissen, auch aus Erfahrung, wie sehr es Nutzen bringt
und oft nötig ist, andere lebende Sprachen zu lernen, neben
der eigenen. Deshalb haben Wir Uns in Ihrem Alter mit Eifer
dem Studium fremder Sprachen gewidmet, auch jener, die,
wie die deutsche, einem Anfänger etwas hart oder zu schwer
scheinen können.

Wir wissen auch sehr wohl um die heutige Tendenz der
Technik, immer mehr den Vorrang zu gewinnen gegenüber
den spekulativen Wissenschaften. Die Gefahr würde darin
bestehen, wenn Sie sich so stark ins materielle Element stür-
zen würden, daß sie dadurch den Sinn für die christliche Kul-
tur verlieren oder schwächen würden, die so überreich ist an
Wahrheits- und Weisheitswerten und ganz durchtränkt ist
von dem, was die Antike an ewig Gutem aufzuweisen hatte.
Aber eine solche Gefahr wird viel leichter vermieden, wenn
Sie es Ihres eifrigen Bemühens für wert erachten, auch die
lateinische Sprache beherrschen zu lernen.

Stark in diesem Wissen werden Sie eines Tages in der Lage
sein, das Volk davor zu bewahren, sich dem Gedanken und
dem Geiste jener Kultur immer mehr zu entfremden, vermit-
tels welcher seine Vorfahren während mehr als 15 Jahrhun-
derten solid in den Grundsätzen ihres christlichen Glaubens
verwurzelt blieben.

Durch die vielgestaltigen und zugleich verschlungenen
Zeugnisse der Vergangenheit, die Rom in sich birgt, läuft
jedoch eine klare Trennungslinie. Die Überreste und Spuren
der Profangeschichte, auch wenn diese eine große Welt-
geschichte war, die Marmor- und Bronzefragmente, welche
die Ausgrabungen dem Scharfsinne der Archäologen darbie-
ten, berichten von den Ereignissen vergangener Zeiten, spre-
chen von verschwundenen Rassen und Kulturen, von erlo-
schener Macht und Größe. Es ist das allgemeine Gesetz alles
dessen, was irdisch ist: Dem steilen Aufstiege, dem Leben
und der Kraft folgen in einem unvergleichlich schnelleren
Rhythmus Verfall und Tod. Der Glanz des römischen Reiches

war wunderbar. Es schien für Jahrtausende geschaffen. Und

111



doch bezahlte auch es mit einer tragischen Auflösung diesem
Gesetze seinen Tribut: eine erschreckende Mahnung für alle
Zeiten, die Gegenwart eingeschlossen.

Wenn wir uns dagegen den Zeugnissen der christlichen
Vergangenheit gegenübersehen, haben wir immer die Emp-
findung von etwas Unsterblichem: der Glaube, den sie ver-
künden, lebt noch, beliebig vervielfacht in der Zahl jener, die
ihn bekennen. Noch lebt die Kirche, der sie entstammen, im-
mer dieselbe in allen Jahrhunderten. Die Kirche Christi ist
heute, was ihre sichtbare Gestalt angeht, vollkommener, voll-
ständiger und bereiter als in den Tagen ihres werdenden Mor-
gens und ihrer ersten äußeren Entwicklung. Heute hat die
Kirche mit ihren 400 Millionen auf der ganzen Welt zerstreu-
ten Gläubigen einen ganz anderen Zusammenhalt nötig, ein
ganz anderes Band der Ordnung und der Gesetze, eine viel
wirksamere Führung durch eine zentrale Regierung, als in
ihren Anfängen, als die Christen nur nach Tausenden zähl-
ten und mit wenigen Ausnahmen demselben Staate und der
gleichen Kultur des römischen Reiches angehörten. Aber die
Struktur der Kirche in ihren wesentlichen Merkmalen und
ihr inneres Leben waren damals wie immerdar die gleichen,
ja sogar viel mehr, auch in Einzelpunkten, als die geschieht-
liehe Forschung hätte erwarten können. In ihrer Reife, die
nie keine Gebrechlichkeit kennen wird, hat die Kirche den
Ausdruck ihres Antlitzes nicht gewandelt. Ihre Stimme be-
wahrte unverändert ihren Klang und gewann nur größere
Kraft und Umfang.

Mit dieser Behauptung finden wir uns wiederum in Rom
bei der Cathedra Petri. Denn Christus hat seinen Willen ver-
wirklicht, eine unzerstörbare und einige Kirche zu gründen
mit der Verheißung an Petrus, mit der Einsetzung des Pri-
mates oder, was dasselbe ist, des Papsttums. Die Kirche, ge-
gründet auf Petrus und auf seine Nachfolger, und nur sie
allein, sollte die Kirche Christi sein, eins in sich und dauernd
bis zum Ende der Zeiten vermittels der Unterordnung unter
ein persönliches und sichtbares Haupt.

Es war eine Fügung der göttlichen Vorsehung, daß Petrus
Rom als seinen Bischofssitz auserwählte. Hier, im Zirkus
Neros, für den wir unwiderlegliche archäologische Zeugnisse
haben, starb er als Bekenner Christi. Unter dem Mittelpunkt
der gigantischen Kuppel war und ist der Ort seines Grabes.
Seine Nachfolger, die Päpste, haben seine Mission weiterge-
führt bis auf heute.

Es hat in der Reihe der römischen Päpste viele gegeben,
die wie der Apostelfürst ihre Treue zu dem, dessen sichtbare
Stellvertreter sie waren, mit ihrem Blute besiegelt haben.
Viele sind groß gewesen durch Heiligkeit, durch Genie, durch
Wissenschaft, durch die Macht ihrer Persönlichkeit. Es hat
auch einige andere gegeben, deren rein menschliche Quali-
täten der Höhe ihres obersten Hirtenamtes weniger entspra-
chen. Aber die schrecklichsten Stürme, die tobten seit der
Zeit des Apostels Petrus bis auf unsere Tage, haben die
Kirche nicht erschüttern können, noch die göttliche Sendung
ihres Hauptes zu beeinträchtigen vermocht. Jeder Papst emp-
fängt sie in dem Augenblicke, da er seine Wahl annimmt, un-
mittelbar von Christus, mit denselben Vollmachten und mit
demselben Privileg der Unfehlbarkeit.

Wenn je eines Tages (Wir sprechen so rein hypothetisch)
Rom materiell untergehen würde, wenn je selbst diese vati-
kanische Basilika, das Symbol der einen, unüberwindlichen
und siegreichen katholischen Kirche, unter ihren Trümmern
die Schätze der Geschichte, die heiligen Gräber, die sie birgt,
begraben würde: auch dann wäre die Kirche nicht nieder-
geschlagen und nicht zerstört. Immer würde die Verheißung
Christi an Petrus wahr bleiben, würde das Papsttum weiter-
leben, die eine unzerstörbare Kirche, gegründet auf den dann-
zumal lebenden Papst.

So ist es. Die Roma aeterna, das in christlich übernatür-
lichem Sinne ewige Rom, ist dem geschichtlichen Rom über-
legen. Sein Wesen und seine Wahrheit sind unabhängig von
diesem.

So muß auch, geliebte Söhne und Töchter, Ihr Glaube sein :

Unerschütterlich, weil er als Basis den Fels hat, auf dem die
Kirche gebaut ist. Verkünden Sie ihn, und tragen Sie ihn,
diesen Glauben, unter ihre Gefährten und Gefährtinnen der
Schule, mit klarer Sicht, mit tiefer Überzeugung, mit sieges-
gewissem Mute. Und betet für den Papst, daß der Herr, der
ihn als Hirten und Bischof Eurer Seelen (cf. 1 Pt. 2, 25)
haben wollte, ihm vergönne, durch Wort und Beispiel denen
nützlich zu sein, denen er vorgesetzt ist, und mit ihnen zum
ewigen Leben zu gelangen (Missale Romanum, Gebet für den
Papst).

Die Seele erfüllt mit diesen Gefühlen, erteilen Wir Ihnen
mit überströmendem Herzen Unseren väterlichen apostoli-
sehen Segen.

Zur Askese der Barockzeit
Als einst die hl. Theresia von Avila bei einem Besuche das

spanische Lieblingsgericht «Rebhuhn» mit Freuden zu sich
nahm und darob scheel angesehen wurde, sagte sie lachend:
«Wenn Rebhuhn, dann Rebhuhn, wenn Buße, dann Buße!»
Diese Legende charakterisiert trefflich die Asketik der Ba-
röckzeit. Fleisch und Wein waren die Lieblingsgerichte aller.
Selbst Jesuiten, Zisterzienser und Benediktiner machten hier
keine Ausnahme. Die barocken Gastmähler bei Kirchweihen
und Patronsfesten, bei Translationen und Abtsbenediktionen
sind bekannt. Daneben aber pflegte man gerne körperliche
Strengheiten. Man erhob sich um Mitternacht zum Gottes-
dienste, kannte kein Frühstück und fastete während der Qua-
dragesima in strengster Weise. Das mittelalterliche Flage!-
lieren lebte in dieser Zeit wieder stark auf. Der hl. Karl Bor-
romeo (f 1584) geißelte sich während des ganzen Jahres und
trug zudem noch einen Bußgürtel. Der große Bauherr von
Rheinau, Abt Gerold II. Zurlauben (+ 1735) kasteite sich mit
einem Bußgürtel. Cölestin Sfondrati (f 1696), Abt von St.
Gallen und später Kardinal in Rom, trank fast nichts und

verzichtete meist auf das Nachtessen. Nach seinem Tode fand
man Bußgürtel und blutbefleckte Geißeln und an seinem Kör-
per Spuren von deren häufiger Anwendung. Nach dem Tode
des baufreudigen Abtes Joscius Hamberger von Niederaltaich
(1700—1735) fand man dessen Bußgürtel tief ins Fleisch ein-
gedrungen. Angesichts dieser Tatsache bemerkt Hugo Schnell
in seinem 1936 erschienenen Buche über den bayrischen Ba-
rock ganz mit Recht: «Das allmählich negativ werdende
Schlagwort von den baulustigen Barockprälaten Baierns muß
revidiert werden.» Das gilt auch für die Schweiz. Die Bauten
sind nicht als Zeichen der Veräußerlichung zu deuten, son-
dern als Beweise der Reformfreudigkeit. Disentis mußte sei-
nen alten und engen Bau aus dem 8. bis 10. Jahrhundert
durch einen Neubau ersetzen, um wieder Platz zu bekommen.
Einsiedeln beschloß 1702 einen neuen Stiftsbau «wegen Kon-
servirung der Disciplin».

Ohne weiters auf die verschiedenen Seiten der Barock-
askese einzugehen, wenden wir uns einer Novizenordnung zu,
welche den Geist jener Epoche atmet. Verfasser ist A u g u -

112



stin Stock lin, Mönch von Muri, der bei den Jesuiten in
Dillingen das Doktorat der Philosophie und das Lizenziat des

Kirchenrechtes gemacht hatte und zuerst in Pfäfers und
dann in Disentis wirkte. Im rätischen Kloster, das er als Abt
1634—1641 leitete und im Geiste der tridentinischen Reform
erneuerte, schrieb Stöcklin gegen Ende seiner Regierung das
Dokument, dem wir nun unsere Aufmerksamkeit zuwenden.

Um das Kloster gut geordnet zurückzulassen, schrieb
Stöcklin Pflichtenhefte und Anweisungen für das Amt der
Dekane, der Ökonome, der Großsakristane, Novizenmeister,
Schulleiter (praeceptores scholarium), für die, Vestiare und
Bibliothekare h Diese genauen und schriftlichen Anleitungen
sind typisch für unseren Juristen-Abt. Erhalten ist uns leider
nur diejenige für den Novizenmeister, die sich in 11

Paragraphen einteilt und die autoritativen Quellen für ihre
Bestimmungen mehrteils selbst angibt^. In erster Linie stützt
sich Stöcklin auf die Regel des hl. Benedikt selbst,
und zwar auf das 58. Kapitel, das von den Novizen spricht,
wie auch auf Kapitel 62, welches die Aufnahme der Priester
umgrenzt. Abt Augustin nimmt die dreimalige Vorlesung der
hl. Regel während des Noviziatsjahres durchaus ernst. Ihre
Erklärung hat nicht in lateinischer Sprache, sondern in der
Muttersprache (vulgariter) zu geschehen. Hier bezieht sich
der Verfasser wörtlich auf eine Verordnung des Konzils von
Vienne 1312". Entsprechend einer ähnlichen Anweisung in
den Kongregatiorisstatuten von 1636 wird man hier also die
deutsche Sprache zu verstehen haben k Abt Augustin möchte
nicht, daß sich dann die Novizen nach der Profeß «beklagen
können, sie seien getäuscht worden» (ne se postmodum de-

eeptos conquerantur). Diese Vorsicht wirft ein kräftiges
Schlaglicht auf den tiefen Bildungsstand der damaligen Zeit.
Auf die Regel geht auch die Mahnung zurück, möglichst die
Motive des Klostereintrittes zu prüfen und die Novizen durch
harte Aufgaben auf die Probe zu setzen. Diese sollen so sein,
daß sie auch in den Augen der Weltlichen als hart erscheinen,
wie der hl. Basilius, auf den sich hier Stöcklin beruft, aus-
drücklich sagt". Die Hauptquelle für Stöcklin bildet indes
nicht die Regel des hl. Benedikt, sondern die Konstitu-
tion des Papstes Klemens VIII. «Cum ad régula-
rem disciplinam» vom 19. März 1603, welche Stöcklin viel-
fach wörtlich oder doch dem Sinne nach zitierte So ist das
Bild des klugen, liebevollen Novizenmeisters, der von seinen
35 Lebensjahren schon 10 im Kloster verlebt haben muß, aus
dieser päpstlichen Verordnung genommen. Die sog. Sépara-
tion der Novizen, die nur in Gegenwart der Oberen mit ande-
ren verkehren dürfen, geht auf diese Quelle zurück. Wörtlich
finden wir hier die geistlichen Übungen der Novizen bereits
umschrieben, so das mündliche und betrachtende Gebet, die

' Synopsis ad 1641 und R. 91, Bd. 7, S. 121 im Stiftsarchiv
Einsiedeln.

- Stiftsarchiv Einsiedeln, A. SF. (4) 10: Regulae pro ma-
gistro novitiorum abs Reverendissimo Domino Augustino Stock-
lin abbate Disertinensi ad usum et praxin eiusdem mona-
sterii praescriptae. Kopie von c. 1700.

•' Corpus Juris, Clementinarum Lib. III. Tit. X. De statu
monachorum. Clemens V. in Concilio Viennensi anno 1312: «Ne
in agro dominico.» Regula propter juniores vulgariter ex-
ponatur.

* Statuta Congregationis 1636 zu Kap. 38 der Regel, wo-
nach das Martyrologium (heute Kalendarium) und wenigstens
ein Teil der Tischlesung deutsch vorgetragen wurde.

* Angegeben bei C. Butler, S. Benedicti Regula 1912 S. 100
zu Kap. 58. Dazu auch: Die großen Ordensregeln, ed. H. U.
v. Balthasar 1948, S. 57.

" Textedition in Codicis Juris Canonici Fontes 1 (1923)
358—362.

Gewissenserforschung, das Fasten, das Geißeln und das Tra-
gen des Bußgürtels. Neben diesen römischen Bestimmungen
zieht der Verfasser auch noch andere Quellen zu Rate. Daß
der Novizenmeister seine Schützlinge auch in der Rekreation,
wo sie sich sorgloser und natürlicher zeigen, nicht allein las-
sen, sondern gerade dort beobachten soll, hat Stöcklin aus
den Pfäferser Visitationsakten von 1609 und 1612. Das Ver-
bot, wonach sich die Novizen im Chore nicht an die Bänke
anlehnen dürfen, sondern frei stehen müssen, stammt aus
einem Kongregationsbeschluß von 1619 h

Stöcklin, der als Oberer in Pfäfers und Disentis Erfahrun-
gen sammeln konnte, gibt den Verordnungen auch eine per-
sönliche Note. Das Amt, um das es sich hier handelt, ist
sehr wichtig: «Aus der ersten Einführung hängt groß-
ten teils der Fortschritt der Novizen selbst und des Klosters
ab.» «Um die klösterliche Zucht zu verbreiten oder wieder
einzuführen, ist erfahrungsgemäß die Belehrung der Novizen
äußerst nützlich und nötig; aber auch um die Klosterdiszi-
plin zu lockern, gibt es nichts wirksameres als Sorglosigkeit,
wenn es sich darum handelt, den Geist der Novizen genau
nachzuprüfen, und Nachlässigkeit, wenn es um deren Erzie-
hung geht» (Nr. 4). Auf die Bedeutung des Amtes kommt
Stöcklin wiederum am Schlüsse seiner Ausführungen zu spre-
chen (Nr. 11) : «In der Zulassung zur Profeß sei er sehr sorg-
sam und umsichtig ; schädliche und verkehrte Charaktere soll
man ausschließen und nur diejenigen aufnehmen, von denen

man hoffen kann, daß sie gute, eifrige und ausdauernde Reli-
giosen sein werden. Nach Ablauf des Noviziates soll der In-
struktor dem Abt und Kapitel offen über die sittliche Lebens-
führung der Aufzunehmenden Rechenschaft geben, ohne
menschliche Zuneigung, aber auch ohne menschliche Rück-
sieht, damit sie baldigst zurückgewiesen oder zugelassen wer-
den. Er hüte sich aber, jemanden ohne gerechten Grund hin-
auszuwerfen, da ein solcher mit Recht gegen das Kloster
Stimmung machen könnte, wenn die Zurückweisung für den
Novizen eine schwere Makel wäre; anderseits ist die Zurück-
Weisung eines geeigneten Kandidaten ohne rechtmäßigen
Grund gegen das natürliche wie das göttliche Recht oder es

entspricht wenigstens diesen Rechten nicht.» Da man Stock-
lin vorwarf, er habe einheimische Novizen zu streng behan-
delt, ist diese Vorsicht im Abweisen von Kandidaten sehr be-

greiflich. Schließlich tritt Stöcklin unter Umständen auch für
Verlängerung des Noviziates und Verschiebung der Profeß
ein, und zwar mit Berufung auf «unseren Perez», womit
Anton Perez (t 1637), ein spanischer Benediktiner gemeint
ist, der 1623 einen Kommentar zur Benediktinerregel in Lyon
erscheinen ließ.

Stöcklin verlangt ferner für die Novizen eine schriftlich
fixierte Tagesordnung, die freilich derjenigen der Kongrega-
tion nicht entgegengesetzt sein darf. Ferner soll der Novizen-
meister jeweils irgendein Programm oder eine Sentenz
aus der Regel oder den Vätern an die sog. Stecktafel anschrei-
ben, ja kalligraphisch oder künstlerisch malen, damit dieser
Spruch sich dem Geiste der Novizen tief einpräge (Nr. 9).*.
So schrieb sich dann P. Sigisbert Tyron, der in der aszetischen
Schule Stöcklins erzogen war, später gerne kleine Gebete und
Stoßseufzer auf Zetteln oder Blättern auf®. Solche Leitsätze,
den Umständen angepaßt, begegnen uns auch oft und wirk-
kräftig in Stocklins Briefen, so z. B. Deus nobiscum oder Do-

' Acta Congregationis I. 121: «Juniores in divinis offieiis
non innitantur subselliis suis, sed erecto et libero stent cor-
pore.»

* Illustrem aliquam sententiam ex Regula, Patribus etc. in
tabula eis ob oculos depingat, quo firmius ipsis inhaereat.

" Synopsis 1696.

113



mine, salva nos, perimus oder Christus nobiscum, Victor ab
Inferis oder Omnem medelam a Deo.

Abt Augustin ordnete auch den Sakramentenempfang, in-
dem erwöchentlicheBeichteundKommunion
vorschrieb. Pater Instructor bezeichnet den dazu bestimmten
Tag mit einem Nagel auf der Wochentafel (Nr. 9) Zweimal
im Jahre erhalten die Novizen einen außerordentlichen
Beichtvater. Vor der Profeß sollen sie eine Generalbeichte
ablegen. Der wöchentliche Sakramentenempfang bedarf der
historischen Erklärung. Im 14./15. Jahrhundert war es so-
wohl bei den Mönchen wie bei den Mystikern Brauch, einmal
im Monat zu beichten und zu kommunizieren. Beweis dafür
sind die Bestimmungen des Konzils von Vienne 1312 und die
Gewohnheit des eucharistischen Heiligen, Bruder Klaus
(f 1487) Aus dieser Tradition her bestimmte das Trien ter
Konzil 1563, daß in den kleinen Seminarien täglich die hl.
Messe gefeiert und monatlich die hl. Beiobt 'abgelegt werden
sollte (Sess. XXIII. Cap. 18). Trotzdem gingen die Knaben des
kleinen Seminars zu Disentis noch 1595 nur einmal im Jahre

4'
Fab. 103 zum 11. Mai 1632, 7. und 15. April 1634, 9. März

1635. Stiftsarchiv St. Gallen, Abteilung Pfäfers.
" Singulis octiduis semel confiteantur et communicent, et

tunc instructor clavum in Tabula Hebdomadaria pro commu-
nione juniorum imponet.

' Corpus Juris Canonici, Clementinarum lib. III. Tit. X. Dur-
rer R., Bruder Klaus 1917—1921, S. 171, 545, 798.

zu den Sakramenten". In den oft zitierten Anordnungen des

Papstes Clemens VIII. von 1603 wird der Sakramentenemp-
fang den ^uöstern und Orden «wenigstens zweimal jeden
Monat» vorgeschrieben. Stöcklin wünscht aber nicht nur alle
14 Tage, sondern alle Wochen den Gang zu den kirchlichen
Heilmitteln. Es war dies derjenige Stand, den die Jesuiten in
den marianischen Kongregationen ihrer Kollegien und in
glaubenseifrigen Gegenden seit Ende des 16. Jahrhunderts
erreichen Die Stöcklinschen Verordnungen unterscheiden
sich auch noch dadurch von den päpstlichen Unterweisungen,
daß sie vorsichtigerweise den Novizenmeister keineswegs als
Beichtvater bezeichnen, weder als ordentlichen noch als
außerordentlichen. Wie sehr die Bestimmungen des Abtes
für die damalige Zeit hoch waren, beweist etwa der Umstand,
daß die Statuten des Basler Kapitels von 1681 den nichtprie-
sterlichen Kanonikern den Sakramentenempfang nur an den

hauptsächlichsten Festen des Jahres zur Pflicht machten
Dies zur gleichen Zeit, da in den romanischen Ländern sich
die Bestrebungen für die öftere Kommunion regten'"'.

(Schluß folgt.) P. Iso Müller OSB., Disentis

" Bündnerisches Monatsblatt 1936, S. 89.

'* Duhr B., Geschichte der Jesuiten in den Ländern deut-
scher Zunge 1 (1907) 358—360, 439—442.

" Vautrey, Histoire des évêques de Bäle 2 (1886) 269.

" Veit L. A., Die Kirche im Zeitalter des Individualismus I
(1931) 42, 134.

«Erlöse uns von dem Übel»
Zum richtigen Verständnis der 7. Vaterunser-Bitte

Wir beten täglich das «Vaterunser», jenes erhabene Gebet,
das der Herr selbst uns gelehrt hat. Es ist das meistgespro-
chene Gebet der Christenheit, und mit Recht. Wir selbst
haben es schon oft behandelt in der Predigt, in der Christen-
lehre, in Vorträgen. Haben wir da auch gemerkt, daß eine
Schwierigkeit vorhanden ist in der Erklärung der siebenten
Bitte, wenigstens in der deutschen Übersetzung, die wir
jetzt haben?

Die fünfte Bitte handelt von der Befreiung von morali-
sehen Übeln, von der Schuld; die sechste fleht um Bewah-
rung davor, und die siebente Bitte ist mit der sechsten durch
die Konjunktion «sondern», griechisch aÀÀa verbunden.
Dieses «sondern» — ri/.X« deutet an, daß zwischen der 6.

und 7. Bitte ein logischer Zusammenhang besteht, bzw. zwi-
sehen der «Versuchung» und dem «Übel», entweder folgt
das Eine aus dem Andern, oder sie sind sich entgegengesetzt.
Das Letztere wird wohl kaum der Fall sein, eher das Erste,
der ursächliche Zusammenhang. Aus der Versuchung folgen
nur zwei Dinge als Folgen: Entweder die Sünde oder die
Tugend. Beide setzen die Versuchung als Ursache voraus.
Das malum, von dem wir befreit werden wollen, kann somit
nur die Sünde sein. Sie ist auch in der Tat nicht nur das
größte, sondern das einzige wahre Übel. Da ergibt sich die
Frage: Warum hat dann der Herr in dieser Bitte nicht ein-
fachhin die Sünde als solche genannt? Warum diese Um-
Schreibung als «Übel»? Die anderen Bitten sind so klar,
warum muß man gerade bei der letzten erst eine tiefe theo-
logische und asketische Betrachtung anstellen, um ihren Sinn
zu verstehen? Oder ist diese Bitte vielleicht nur falsch über-
setzt, und hat vielleicht der Herr doch das gesagt in der
aramäischen Sprache, was wir Sünde nennen?

Man muß das von vornherein annehmen. Denn der Heiland
redete zum Volke klar. Zumal, wenn er uns ein Gebet für alle

Zeiten gibt, das sein Gebet sein soll, als Muster für alle
anderen Gebete, dann darf darin nichts Unklares, erst recht
nichts Unlogisches sein. Es soll ja das ein Gebet gleicher-
weise für den einfachsten Mann und für das Kind, wie für
den tiefsten Denker sein. Darum muß auch die Verbindung
der 6. und 7. Bitte durch ein «» — «sondern» auf ur-
sächlichen Zusammenhang begründet sein. Somit kann es nur
die Sünde sein, was hier gemeint ist.

Das gleiche Ergebnis finden wir, wenn wir auf den Urtext
zurückgehen. Der aramäische Text des «Vaterunser» ist uns
leider nicht mehr erhalten. Aber auch der griechische Text
bei Matthäus (6,13) ist da sehr lehrreich. Der heilige Lukas
hat bekanntlich in seiner Fassung des Vaterunsers die letzte
Bitte ausgelassen, wie er auch die vierte nicht hat, und auch
die Anrede nur verkürzt. Es ist mit diesen Bitten, wie mit
den «acht Seligkeiten», von denen Lukas auch nur vier
bringt. Aber, wie der heilige Ambrosius sagt, «in diesen
vier sind jene acht enthalten, und umgekehrt». So ist auch
die 3. Bitte in der 2. enthalten, und die 7. in der 6. — Da
wir das Gebet des Herrn nach Matthäus beten, so wollen wir
hier erst den Text der beiden letzten Bitten hersetzen:
(6) xat #:£<.p«ö//Ö7', (7) aÀÀà pvow

«jtö roi; .TOiv/pcw. Das Wort «Übel malum»
ist hier durch «jrozv/por» ausgedrückt.

Nun hat das Griechische zwei Worte, um das zu bezeich-

nen, was im Lateinischen «malum», im Deutschen «Übel»

heißt: «xaxör» und Worin besteht der Unter-
schied zwischen beiden?

Zunächst muß festgestellt werden, daß zwar ein Unter-
schied in der Bedeutung besteht, daß dieser aber nicht bei
allen Schriftstellern und auch bei denselben nicht immer
konsequent durchgeführt wird. Doch läßt sich an der über-
wiegenden Mehrzahl der Fälle nachweisen, daß das Wort

114



«zaxoV» vorwiegend das physische Übel bezeichnet, wäh-
rend «„tow/pör» das moralisch Schlechte bedeutet. Damit
wäre die Frage ja gelöst Christus lehrte uns in der 7. Bitte
um Befreiung vom moralischen Übel, vom sittlich Bösen zu
beten. «Befreie uns von der Sünde», soll diese Bitte somit
richtig lauten. Die heutige deutsche Übersetzung «erlöse uns
von dem Übel» ist wohl auf jeden Fall unrichtig, schon un-
logisch im ganzen Zusammenhang. Wörtlich richtiger wäre:
«Befreie uns vom Bösen.» In dieser Fassung würde sich die
7. Bitte logisch an die 6. ohne weiteres anschließen (denn die
Versuchung kann zur Sünde führen) und der Text wäre dann
für jeden verständlich.

Wie sind wir zu dieser Übersetzung im Deutschen gekom-
men? Auch die meisten modernen Sprachen, vorab die ro-
manischen, haben eben dieses Wort, mit wenigen Ausnah-
men. — Das kam so: Das Vaterunser kam zuerst in latei-
nischer Übersetzung ins Abendland. Das lateinische Wort
«malum» kann sowohl das physische wie das moralische
Übel bezeichnen. Trotzdem haben die Christen der ersten
Jahrhunderte die 7. Bitte richtig verstanden, als Bitte um
Befreiung vom moralischen Übel. Das beweisen die ver-
schiedenen Erklärungen zum «Vaterunser» aus dieser Zeit.

In der Ostkirche wurde in den ersten Jahrhunderten die-
ses Wort «srow/poü» sogar als Substantiv aufgefaßt, also
nicht als «d a s B ö s e (=die Sünde), sondern als den Ur-
heber des Bösen (=der Teufel). Auch diese Auffassung
gibt einen sehr guten Sinn für diese Bitte. «Rette (bewahre)
uns vor dem bösen Feind!» Weil man das Wort «Teufel»
offenbar nicht gern in einem Gebete sagte, so nahm man
dafür das Wort «der Böse».

So sagt der heilige Cyrillus von Jerusalem in einer mysta-
gogischen Katechese (V, 18) bei Erklärung des Vaterunsers:
«Der Böse, von dem wir befreit zu werden bitten, ist der
Teufel.» Auch der heilige Johannes Chrysostomus sagt in
seiner Erklärung zu dieser Stelle (19. Matthäushomilie) :

«Das Übel.... ist der Teufel.» Diese Auffassung der 7.

Bitte ist sehr klar und für das geistliche Leben fruchtbar.
Wann beten wir sonst je, außer in den Psalmen, um Erret-
tung vor dem bösen Feind? Weil das gewöhnliche Volk die
Psalmen nicht betet («Eripe me, Domine, ab inimicis
meis. .»), kann darum der Herr ganz gut in dieser Bitte
uns alle gelehrt haben, um Schutz vor dem Feind zu bitten.
Auch die Verbindung mit der 6. Bitte wäre in diesem Fall
sehr gut gegeben. Wenn von Versuchungen die Rede ist,
denkt man ganz von selbst an den Versucher. •— Ebenso ver-
steht der heilige Gregor von Nyssa in seiner Erklärung des
Vaterunsers bei der 7. Bitte das Wort auch sub-
stantivisch der Teufel). Dagegen sagt der heilige Basi-
lius: «Übel sind von Gott zu unserem Nutzen verhängt.» Er
faßt aber das Wort «now/poü» im Vaterunser auch auf als
«das Böse».

Von den Vätern der lateinischen Kirche will ich nur den
heiligen Ambrosius anführen, der das Wort «malum» auch
in unserem Sinne als «Übel» auffaßt, aber gleichzeitig sagt:
«Ein wirkliches Übel ist nur die Sünde.» Diese Erklärung
spiegelt die Auffassung der Urkirche wieder.

Mit der Zeit scheint jedoch diese moralische Deutung des
«malum» zurückgetreten zu sein, und statt dessen verstand
man darunter nur mehr «das Übel» im Sinn von «Unan-
genehmes», «Leiden». Das ging jedenfalls gleichzeitig mit
dem Schwinden echt tiefen, christlichen Geistes nach den
Zeiten der Verfolgungen. Da wurden die Christen mehr und
mehr verweltlicht, und so trat das physische Übel stärker in
ihr geistiges Blickfeld, das, was der Grieche mit «z«zö;<»
bezeichnen würde. Besonders der Arianismus mag eine solche

Verflachung des Christentums gefördert haben. Deshalb' ist
es vielleicht nicht Zufall, daß in der gotischen Bibelüberset-
zung des Wulfila (f 383) die 7. Bitte also lautet * (5. Bitte) :

«jah aflet uns tatei skulans sijaima, swaswe jah weis afle-
tarn taim skulam unsaraim (6. Bitte) : jah ni briggais uns in
fraistubnjai, (7.): ak lausei uns af tamma ubilin.»

Die Goten waren vielfach Arianer, und wenn auch der
große Bischof Wulfila Katholik war, so hat bei dieser Über-
Setzung des «Vaterunsers» die religiöse Verflachung seiner
Zeit mitgespielt. Diese Wulfila-Ubersetzung der 7. Bitte zeigt
also, in welchem Sinn das Wort «malum» von der Christen-
heit damals überwiegend verstanden wurde: Als das physi-
sehe Übel, wohl vor allem Verfolgungen, Kriege usw., weni-
ger aber die Sünde. Diese Übersetzung hat sich denn auch
in die anderen europäischen Sprachen eingebürgert, vor
allem in die germanischen Sprachen, aber auch in die ro-
manischen. Gerade die letzteren hätten zum Teil die Mög-
lichkeit, den Unterschied, wie er im Griechischen durch zwei
Worte wiedergegeben wird, auch ihrerseits durch zwei Worte
zu trennen. Das Französische hat für das lateinische «ma-
lum» gleich drei Worte: mal, mauvais und méchant. Das
Italienische unterscheidet ebenfalls zwischen male und cat-
tivo. Trotzdem nehmen beide Sprachen in ihrem Vaterunser
nur das Wort für das physische Übel, «mal» bzw. «male».

Auffallend ist aber, daß slawische Sprachen diese Art der
Übersetzung nicht mitmachen. Obschon die Slawen zum Teil
das Christentum durch germanische Stämme empfingen, so
haben Sie doch in dieser Vaterunser-Bitte den Sinn des Ur-
textes getreu wiedergegeben. So heißt es im Slowenischen an
dieser Stelle: «temveö reäi nas hudega.» Nebenbei gesagt,
finde ich eine auffallende Ähnlichkeit zwischen dem griechi-
sehen «püeat» und «resi», die beide dasselbe bedeuten. Aber
es ist auffallend, daß das Wort «malum» hier mit «hudo»,
Genitiv «hudega» übersetzt ist, während die slowenische
Sprache gleichzeitig ein Wort besitzt, das auch «Übel» be-

deutet, aber nur das physische Übel, nämlich das Wort «zlo»,
Genitiv «zlega». Hier scheinen die Ubersetzer nicht die deut-
sehe und die (seichte) spätlateinische Auffassung geteilt zu
haben, sondern auf den griechischen Text zurückgegangen
zu sein. Somit wären nur in den slawischen Sprachen heute
noch solche Übersetzungen des Vaterunsers zu finden, die
den Sinn des Urtextes richtig wiedergeben — Es kann zwar
auch im Slowenischen das Wort «hudo» den Nebensinn des

Unangenehmen enthalten, auch des physischen Übels. Aber
die Hauptbedeutung des Wortes «hudo» ist das moralisch
Böse, nicht das Unangenehme. Und dieses slowenische Wort,
das ein Adjektiv ist, kann ebenfalls auch substantivisch
aufgefaßt werden, sowohl als das Böse wie auch als der
Böse (Satan). Im Sinne von «das Böse» könnte für diesen
Fall in dieser Sprache auch das Wort «hudobija» genommen
werden, das «die Bosheit, Schlechtigkeit» bedeutet. Im an-
dern Wortlaut aber ist es möglich, zugleich mit der Sünde
auch an den Urheber derselben zu denken.

Nun wäre noch zu fragen: Steht auch rein philologisch
fest, daß unser Herr in dieser Bitte nicht das physische
Übel meinte, sondern nur das moralische, entweder die Sünde
selbst oder den Verführer dazu?

Schon aus der Verbindung « a/V.« » mit dem Vorhergehen-
den erhellt das ganz klar, daß der Herr an dieser Stelle
«das Böse» oder «den Bösen» meint. Zwar wäre es ganz ver-
ständlich, wenn er uns auch gelehrt hätte, um Befreiung von

* Dabei hat Wulfila die Bibel aus dem Griechischen übersetzt!
Er selbst stammte ja aus der Nähe der Stadt Parnassos in Klein-
asien (geb. 311).

115



physischen Übeln zu bitten. Er selbst hatte immer ein wil-
liges Ohr für jene, die zu ihm kamen, um von ihren Krank-
heiten usw. befreit zu werden. Und daß er in späteren Jahr-
hunderten zwei eigene Orden gründen ließ zur Befreiung
der Gefangenen (den der Trinitarier und den der Merzeda-

rier), zeigt, wie sehr dem Herrn auch unser leibliches Elend
am Herzen liegt.

Doch hier hat vor allem die Sprachwissenschaft zu ent-
scheiden. Was sagt sie dazu?

Im Hebräischen wie auch im Aramäischen gibt es nur ein
Wort zur Bezeichnung beider Übel, des physischen und des

moralischen, nämlich ra'. Es ließe sich an vielen Schrift-
stellen aufzeigen, daß dieses Wort bald in diesem, bald in
jenem Sinn gebraucht wird. Für uns ist aber vor allem die
griechische Übersetzung des Matthäus-Evangeliums maßge-
bend, die uns zeigt, wie man damals das Wort des Herrn ver-
stand. Dort heißt es in der 7. Bitte: « «À/.« püaat ?///«;
«.to roü T02'?/poü».—Wir wollen nun kurz untersuchen, in
welchem Sinn das Wort «xaxo'ç» und «Tozr/pbç», sowie die
Substantiva «xaxta» und «Tozv/p/«» gebraucht werden.

Zunächst ist zu sagen, daß der Unterschied zwischen sitt-
lichem und moralischem Übel nicht restlos durchgeführt wird
beim Gebrauch dieser Worte. So heißt ««zw» schon bei
Aristoteles «Schlechtigkeit» in sittlichem Sinn. Auch die
Heilige Schrift des AT. und NT. gebraucht es zuweilen so,
z. B. in Weish. 7, 30; 12, 2. Sir. 14, 6, 7 u. ö. 1 Kor. 5, 8. 1 Kor.
14, 20. 1 Petr. 2, 1. — Aber sie gebraucht es sehr häufig auch
im Sinn von «Unheil, Plage». So 1 Kön. 6, 9, Pred. 7,15, Sir.
19, 6, Arnos 3, 6 ; 1 Makk. 7, 23. Matth. 6, 34. — Dabei ist zu
beachten, daß die Übersetzer des AT. in der Septuaginta, wie
auch die Schreiber der Bücher des NT. keine wirklichen Grie-
chen waren, sondern Juden, Israeliten, die das Griechische
nur als fremde, angelernte Sprache konnten, in deren tiefsten
Sinn sie nie recht eingedrungen waren. Auch war das ale-
xandrinische Griechisch, das zu jener Zeit gesprochen und
geschrieben wurde, und das in den Heiligen Schriften ge-
braucht wird, nicht mehr das reine, klassische Griechisch,
sondern eine stark dekadente Sprache, die — bei ihrer Ver-
breitung über die halbe Welt — Anklänge an alle damaligen
Sprachen hatte, und die ihre strenge Logik in Formenbildung
und Syntax, sowie im Gebrauch der Wörter stark eingebüßt
hatte. Daraus erklärt sich auch, daß die Scheidung zwischen

«xaxoç» und «Tcw/pdç» nicht immer genau durchgeführt
wird, sondern daß manchmal das eine Wort für das andere zu
stehen kommt. Trotzdem ist die Tendenz zu erkennen, daß
«xaxôç» hauptsächlich das physische Übel bezeichnet,
«Toz'2/po'ç» hingegen weitaus vorwiegend das moralische
Übel, ja, das Substantiv «Tow/pt«» wird ausschließlich nur
für sittliche Schlechtigkeit gebraucht, schon bei Sophokles.

Das Adjektiv «xaxoç» kommt vor im Sinn von «schlecht,
untauglich, minderwertig» bei Matth. 24, 28; Phil. 3, 2 (wie
übrigens auch bei Homer, obwohl diesen das Versmaß zu
ziemlich freiem Gebrauch der Worte verleitete). Von mensch-
liehen Eigenschaften, Plänen und Gedanken heißt dieses
Wort «schlecht», «böse» bei Mark. 7, 21; Kol. 3, 5; Rom.
13, 3.

Das substantivierte «rô xaxör» bedeutet «das Böse» als
«das Gesetzwidrige, Sündhafte, Verbrechen» bei Rom. 7, 21;
16, 19; 1 Kor. 13, 5; 1 Petr. 3, 10. — Im Sinn von «schlimm,
verderblich, schädlich, gefährlich» steht es bei Apok. 16, 2,

Tit. 1, 12, Luk. 16, 25, Apg. 8, 24. «xaxta» in Sinn von
«yroio/p/a» findet sich in 1 Kor. 5, 8 und Rom. 1, 29.

Das Wort «Tozo/po'ç» kann bedeuten: «in schlechtem Zu-
stand, krank» bei Piaton und Thukydides, auch bei Matth.
6, 23; Luk. 11, 34.

Vorträge
über die Kirchenverfolgung in Ungarn

(Mitget.) Die Schweiz. Caritaszentrale teilt uns mit, daß
sich unter den von ihr betreuten Flüchtlingen aus Ungarn zwei
tüchtige Referenten befinden, die bereit sind, bei Pfarrei- oder
Vereinsveranstaltungen über die Verhältnisse in Ungarn zu
sprechen. Die Caritaszentrale bittet um frühzeitige Anmel-
dung an die Abteilung Flüchtlingshilfe, Löwenstraße 3, Lu-
zern, Tel. Nr. 31144.

Im Sinn von «Schmerz bereitend, beschwerlich, schlimm»
(e'Àxoç Geschwür) bei Theognis, auch Apok. 16, 2. Im
Sinn von «verdorben, untauglich» (Früchte) Matth. 7, 17.

— Vor allem aber hat es den Sinn des sittlich Schlechten,
Bösen, Nichtswürdigen, Lasterhaften, Verkommenen bei

Matth. 12, 35, Luk. 6, 45, 2 Thess. 3, 2; 2 Tim. 3, 13, Matth.
18, 32; 25, 26, Luk. 19, 22, Apg. 17, 5, Matth. 12, 39. Auch
von Gedanken Matth. 15, 19, Jak. 2, 4; 2 Tim. 4, 18, Kol.
1, 21, Matth. 12, 35, Luk. 6, 45.

Substantivisch im Sinn von «der böse Mensch, Bösewicht,
Missetäter» findet es sich bei Matth. 5, 39; 1 Kor. 5, 13,

Deut. 17, 7. Im Sinn von «der Böse» (=der Teufel) bei

Matth. 13, 19, Eph. 6, 17, Matth. 13, 38.

Das Neutrum «rô Tor^pdr» als das Böse steht bei Luk.
6, 45 ; Rom. 12, 9 ; 1 Thess. 5, 22 ; Matth. 5, 11.

Böse Gedanken und schlechte Handlungen werden durch

«Tow/po$» bezeichnet Matth. 9, 4; 12, 35; Mark. 7, 23; Luk.
3, 19.

Schon aus diesen wenigen Belegstellen, die sich noch stark
vermehren ließen, geht doch eindeutig hervor, daß für das

sittlich Böse auch im Neuen Testament weitaus vorwiegend
das Wort «Tor?/pôç»vorkommt. Nachdem das Substantiv

«Tor^pta» nur im sittlichen Sinn gebraucht wird, ist diese

Bedeutung des Wortes « Tor"//péç» um so gesicherter.
Es wäre nur noch zu fragen, wie das Wort «Tu/7/pôç» zu

dieser Bedeutung kommt, bzw. aus welchen Wurzeln es ent-
standen ist. Es ist nämlich zusammengesetzt aus «tococ»

Mühe, Leid und «apaptoxw» zufügen, bereiten. Somit
ist «Tor?/pdç» etwas, das «to/w «pap/ox«», also «Leiden

verursacht». Das kann nun unbewußt geschehen durch na-

türliche Ursachen, für diese ist das Wort «xaxöc» da. Wenn

es aber durch menschliche Handlungen bewirkt wird, dann

hat es eben eine sittliche Note, und in diesem Sinn vor allem

wird auch im klassischen Griechisch «Torvypôç» gesagt.
Somit wäre die Sache soweit klar. Die 7. Bitte müßte rieh-

tig übersetzt auch im Lateinischen etwa heißen «libéra nos

a maligno». Indessen hat selbst die Kirche in ihrer Liturgie
das Wort «malum» häufig gebraucht, und fast immer im
Sinn von «das Böse», wie in der Weiterführung des Pater-
noster in der heiligen Messe: «Libéra nos, quaesumus, Do-

mine, ab omnibus malis, praeteritis, praesentibus et futu-
ris .» Hier wird also um Befreiung «von allen v'er-
gangenen, gegenwärtigen und zukünftigen Übeln» ge-
betet. Welchen Sinn hätte dieses Gebet, wenn damit nicht
Sünden gemeint wären? Vergangene Leiden, Unan-
nehmlichkeiten, überhaupt vergangene physische Übel
schaden uns doch nicht mehr, tun uns nicht mehr weh!
Wozu sollten wir noch um deren Befreiung bitten? Dieses

Gebet hat also nur einen Sinn, wenn unter «malum» rest-
los nur «das Böse», also die Sünde verstanden wird! Sün-

den von früher können uns noch anhaften und somit irgend-
wie schaden. Und am Ende dieses Gebetes spricht die Kirche

116



ausdrücklich von den Sünden, «damit wir immer frei von
Sünden seien».

Dieses Gebet der heiligen Messe, das sicher in die älteste
Zeit zurückgeht, ist somit derschlagendsteBeweis
dafür, daß die Kirche die 7. Bitte nur in diesem Sinne ver-
standen wissen will, als Befreiung vom morali-
sehen Übel, von der Sünde! Aus diesem Gebet
spricht so recht der Geist der Urkirche, denn es ist eines der
ältesten liturgischen Gebete, die auf uns gekommen sind.
Mit diesem Gebet bitten wir aber trotzdem auch indirekt um
Befreiung von irdischen Leiden, gemäß den Worten Christi:
«Suchet zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit, und
alles andere wird euch dazugegeben werden.»

Es wäre also dringend zu wünschen, daß das Vaterunser
auch in den modernen Sprachen, vorab im Deutschen, eine
bessere Fassung bekäme, in der die 7. Bitte logisch richtig,
gemäß der Auffassung der ersten Christen und der heu-
tigen Kirche übersetzt wäre, etwa so: «Sondern befreie uns
von dem Bösen. Amen.»

In dieser Fassung wäre es jedem freigestellt, nur an die
Sünde; oder (Masc.) an den Urheber derselben, Satan, oder
an beide zugleich zu denken. Damit wären auch alle Er-
klärungen über die Herkunft und den Zweck der (physi-
sehen) Übel unnötig, gemäß dem Wort des heiligen Ambro-
sius: «Ein wirkliches Übel ist nur die Sünde.»

.F. Fertala, Pfarrer

Totentafel
Pfarrer Dr. Cottier. Ein Charakterbild von nahezu patriar-

chalischer Größe, Würde und Einfachheit und zugleich paulinisch
anmutender Vitalität hat der göttliche Meister gezeichnet in
seinem am 18. Februar verstorbenen Diener, Mgr. Dr. Atha-
nasius Cottier, Pfarrer von La Chaux - de - Fonds:

85 Erdenjähre, wovon 58 Jahre unermüdlicher Priesterarbeit,
54 Jahre verantwortlicher Seelsorger des «größten Dorfes
Europas», 33 Jahre Dekan des den ganzen Kanton Neuenburg
umfassenden Priesterkapitels, rund ein halbes Hundert Pfarr-
helfer, die unter seinem Kommandostab mitarbeiteten (darunter
auch der spätere Bischof Mgr. Besson), eine große Zahl geist-
licher Söhne, die den Vater und Meister mit Verehrung umgaben.
Sein Name hatte auch sonoren Klang in der deutschsprachigen
Schweiz durch seine rege Mitarbeit in verschiedenen schweize-
rischen Organisationen, wie Katholischer Volksverein usw. Dr.
Cottier ist ein Zeuge, wie das gesunde katholische Volk immer
wieder große, starke Männer hervorbringt und in den Dienst
Gottes stellt. Pfarrer Cottier ist aus dem glaubensstarken Frei-
burgervolk hervorgegangen, das zum opferstarken Träger unse-
rer katholischen Landeshochschule geworden ist. Jaun, das stille
Bergdorf der «verte Gruyère», hat am 14. Februar 1864 der
Kirche diesen kraftvollen Sohn geschenkt^ hier, in der reinen,
kräftigen Bergluft wuchs der willensstarke Freiburger in stram-
mer Familienzucht heran. Die in Freiburg begonnenen Studien
fanden ihre zielsichere Fortsetzung im Ewigen Rom, wo C. an
der Gregorianischen Universität in Philosophie und Theologie
doktorierte. Dort erhielt er Anno 1891 auch die Priesterweihe
durch die Hand des Patriarchen von Konstantinopel, Mgr. Lenti.
Drei Jahre Vikariat in Lausanne (1892—1895) waren die pro-
videntielle Lehrstelle für den künftigen Diasporapfarrer in der
jurassischen Uhrmachermetropole. In Lausanne hatte er als
sprachengewandter Vikar zugleich für die deutschen und
italienischen Gläubigen zu walten. Der Rahmen des über ein
halbes Jahrhundert (1895—1949) umfassenden pfarrherrlichen
Wirkens in La Chaux-de-Fonds umspannt eine gewaltige
Summe von Arbeit. Der Kulturkampf, der sich im Jura beson-
ders wild ausgetobt hatte, war erst im Abebben begriffen; es
mußte klug und vorsichtig gearbeitet werden, um die Gemüter
nach und nach zu beruhigen. Durch vornehme und überlegene
Sicherheit und Energie und durch das unbedingte Ansehen sei-
ner Persönlichkeit rang sich Pfarrer Cottier derart durch, daß
das ganze Neuenburgervolk — ohne Unterschied der Glaubens-
Zugehörigkeit — zu ihm mit Verehrung aufsah; den Zivilbe-
hörden, die ihn schätzen lernten und gerne mit ihm verhan-

delten, trat er als ebenbürtiger Partner gegenüber. Die ka-
tholische Minderheit des Neuenburgervolkes hat sich unter
Cottiers Führung eine Stellung erworben, daß ein Minderheits-
gefühl kaum aufkommt. Zuerst mußte die Pfarreifamilie or-
ganisiert werden. Bereits 1902 erstand das Collège catholique,
1904 Pfarrhaus und Vereinssaal, im Laufe der Jahre die Werke
des Cercle catholique, 1927 Bau und Weihe der Pfarrkirche.
Noch bis ins letzte Lebensjahr führte Mgr. Cottier persönlich
den jährlichen Hausbesuch in seiner 6000 Seelen zählenden
Pfarrei durch. Er kannte die Seinen und die Seinen kannten
ihn und hörten auf seine Stimme, die Stimme der Güte und
des Wohlwollens, die Stimme der Verbundenheit von Hirt und
Herde; alle konnten Rat und Hilfe bei ihrem Pfarrer suchen
und finden, wenn irgendwelche geistige oder seelische oder
materielle Not zu lösen oder zu lindern war; Pfarrer Cottier
wußte immer Rat, traf immer das Richtige. Mit reichem
Geiste, mit weitsichtigem Blick, mit unbeugsamer Willens-
kraft trat er an alle Probleme heran, die sich ihm stellten,
und löste sie prompt und klar. Für sich absolut selbstlos, von
einer Nüchternheit und Regelmäßigkeit im priesterlichen All-
tagsleben und Arbeitspensum, die ihn bis ins hohe Alter ge-
sund und arbeitskräftig erhielt, beseelt von einer granitenen
Glaubensfestigkeit, an der es nichts zu rütteln gab, getragen
von mannhafter Religiosität, die nicht zur Schau getragen
wurde, aber jedem Außenstehenden Achtung abgewann : so stand
der Mann Gottes vor dem ganzen Volke. Sein Arbeitstag be-
gann in frühester Morgenstunde und dauerte bis in die späte
Nacht; nie habe eine schriftliche Anfrage länger als 24 Stun-
den auf Antwort zu warten gebraucht; er habe kaum je mehr
als zwei Tage Ferien genommen — als guter Hirte, der bei
seiner Herde blieb, als Vater, der seiner Familie nie fehlte.
Seit 1916 Dekan des Priesterkapitels des Kantons Neuenburg,
visitierte er regelmäßig die weit auseinander gelegenen Pfar-
reien, wurde seinen Mitarbeitern persönlicher Freund, stand
mit Freimut für sie ein, wo Angriffe auf .sie erfolgten. Man
muß als Gast Zeuge gewesen sein, mit welchem Ernst,
Gründlichkeit und Offenheit in den Kapitel sversammlungen
die Traktanden behandelt wurden und mit welchem heiteren
Geist, Witz und Humor der zweite Teil belebt war, so daß
diese Zusammenkünfte wie ein köstlich prickelndes Labsal auf
die Teilnehmer wirkten — und der Dekan war das führende
Haupt auch in jenen fröhlichen Stunden priesterlichen Zu-
sammenseins. Dem einfachen Pfarrer, dessen Pfarrei eigent-
lieh das ganze große Juradorf und dem der ganze Kanton
gleichsam zum Bistum geworden war, und der sich als Leit-
satz zur Behandlung all der vielen und weitschichtigen Pro-
bieme und Aufgaben das Axiom zurechtgelegt hatte: «Alles
möglichst einfach! Simplifions! Simplifions!» konnten auch
die äußern Ehrungen nicht ausbleiben, welche die Anerken-
nung der Verdienste für Kirche und Heimat und Volk verkün-
deten: die bischöfliche Behörde ernannte ihn zum Diözesan-
konsultor und zum nichtresidierenden Domherrn der bischöf-
liehen Kathedrale, und Rom beehrte ihn mit der Prälatur.

H. J.
(Groß waren auch die Verdienste Pfarrer Cottiers um die Ord-

r>.ung der kirchenpolitischen Verhältnisse im Kanton Neuen-
bürg: vier neue Pfarreien wurden staatlich anerkannt und
1942 eine Uebereinkunft zwischen Kanton und römisch-katho-
lischer Kirche geschlossen. D. Red.) R. I. P.

f Paul Lacliat
Man schreibt uns: H.H. Paul Lachat sei., Pfarrer von Bourne-

vésin und Professor am Kollegium St. Charles, Porrentruy,
gehörte dem Weihekurs von 1933 an. Seine Kursgenossen mö-
gen für den lieben Verstorbenen das hl. Opfer darbringen.

Ein Kursgenosse.

Kirchenchronik
Persönliche Nachrichten:

Diöaese Basel
Anton Sommaruga, bisher Vikar in Rheinfelden, wurde zum

Pfarrer von Zeihen (AG) gewählt.

Diözese Lai<sawne-Gen/-FreîbMrp.
Can. Mgr. Zntcien Rössens, Freiburg, Direktor der päpstlichen

Missionswerke in der Schweiz, wurde aiim Apostolischen Pro-
tonotar ernannt. Ergebenste Glückwünsche!

117



Gebhard Fugel zum Gedächtnis
Fugels Name ist heute wenigstens jedem Katecheten geläu-

fig. Seine Reihe von hundertzwanzig Bibelbildern ist in mehr-
fächern Belange etwas Einmaliges. Außerdem sind sein Abend-
mahl, der große und kleine Kreuzweg, der göttliche Kinder-
freund in ungezählten farbigen Wiedergaben bekannt. Wie
kam es, daß man von diesem Meister religiöser Malerei seit
langem nichts mehr hörte?

Am 26. Februar 1939 hat er in einem Münchner Kranken-
hause mit 75 Jahren, reich gesegneten Jahren, sein Leben be-
schlössen. War auch das Licht seiner Augen zusehends ge-
schwächt, so bemaß er mit fast überzeitlich gereiftem Blicke
die umwälzenden Ereignisse, aus denen ihn Freund Tod form-
hch erlöste. So ging damals im Drange anderer Dinge die
Nachricht seines Hinschiedes in der Oeffentlichkeit fast un-
ter. Nach einem trennenden Zeitraum von zehn Jahren soll
seiner heute um so pietätvoller gedacht werden als einer Per-
sönlichkeit, die im Sinne des Rembrandtdeutschen, «im Geist
des Ganzen» ihre Lebensaufgabe erfaßte. Mit den künstle-
rischen Mitteln der groß und einfach geachteten Komposition,
einem wohltuenden Realismus und jungen Errungenschaften
in der Wiedergabe der Lichtvorgänge, suchte er die Sprache
der Bibel in die einfachere Sprache der Heilsbeflissenen zu
übersetzen. Davon brachte ihn keine Konzession an den Welt-
geist ab.

In der Nähe von Ravensburg als zehntes Kind einer Bauern-
familie Südschwabens geboren, genoß er nach Ravensburg
die akademische Bildung auf der Stuttgarter Akademie. Als er
frühzeitig den ersten Schritt in die Oeffentlichkeit machte,
erschien er gleich als Bahnbrecher der ganz im Nachnazarener-
tum befangenen religiösen Malerei, stand darum auch bald
im Mittelpunkt leidenschaftlicher Kritik. Als Porträtmaler
von Rang, als Meister des Genrebildes hätten ihm große künst-
lerische wie andere Erfolge beschieden sein können. Er folgte
trotzdem mit heiliger Entschiedenheit, die ihn nicht mehr frei
gab, einer höheren inneren Berufung. Die Größe, der Reich-
tum, die werbende Kraft des Wortes Gottes in den hl. Büchern
wie in der Person Christi selber formten ihn zum moder-
nen religiösen Maler von seltener Fruchtbarkeit. Aus täg-
licher Schriftlesung schöpfte Gebhard Fugel seine Konzep-
tionen.

Aus der Fülle seines Schaffens, das die Jahre 1884—1938
umspannt, treten die Kreuzigung Christi im großen Rundge-
mälde des bayrischen Wallfahrtsortes Altötting, der söge-
nannte große, heute leider zerstörte Kreuzweg von St. Josef in
München-Schwabing und das Abendmahl von 1894 hervor. AI-
tarbilder und Fresken für Norddeutschland bis Chicago und
Madras sind aus seinem Atelier in München-Solln hervorge-
gangen (eine seltsame Fügung, daß dieses als russischer Got-
tesdienstraum benutzt wurde, in dem feierliche Gesänge aus
rauher Kehle ertönten) Gebhard Fugel hätte nicht ein Ka-
tholik von tiefer Schau sein müssen, wäre er nicht an die
Aufgabe herangetreten, das apokalyptische Wort Gottes in den
Geschehnissen der letzten Dinge in einem Zyklus von 26 Bil-
dem zu bannen, deren Originale wir einst in der Schweiz zu
sehen hoffen.

Schon 1893 stand Professor Fugel mit Georg Busch und
Pfarrer Festing an der Wiege der deutschen Gesellschaft für
christliche Kunst, ein Unternehmen, das im Gefolge des Main-
zer Katholikentages auf Jahrzehnte hinaus für das gläubige
Deutschland von hochzuschätzender Bedeutung wurde. Mit
einer seltenen, jugendlich bleibenden Aufgeschlossenheit ver-

folgte er überhaupt alle Fragen des kulturellen Lebens. So-
weit seine Gemälde ihren Weg in die Welt nahmen, so lebhaft
ihn das landschaftliche Bild Palästinas beschäftigte, hatte der
schaffende Künstler schon 65 Jahre hinter sich, als er den
Boden des Heiligen Landes betrat, das ihm als Umwelt Jesu
so teuer war.

Anläßlich des zehnten Todestages Gebhard Fugels wurde
nun von seiner Familie das «Gebhard-Fugel-Gedächtniswerk
zur Pflege und Förderung christlicher Kunst» in München
und Altötting ins Leben gerufen. Es will unter anderm den
unbekannten Nachlaß des Meisters auswerten. Zu seinen Ehren
wird im kommenden Sommer in Altötting ein Ausstellungs-
räum eröffnet, wo in wechselnden Auslagen Originale ge-
zeigt werden, aber auch alljährlich eine Auswahl christlicher
Gegenwartskunst. So ist dem Künder des Erlöserlebens ge-
rade dort, wo sein umfangreiches Werk sich findet, ein neuem
Leben gewidmetes Ehrenmonument errichtet. Auch die ka-
tholische Schweiz wird ihr Augenmerk auf diese Bestrebun-
gen gerichtet halten. A. I.

Providentia
(Mitg.) Der schweizerische Priesterverein und die Schwei-

zerische Priester-Krankenkasse Providentia halten ihre dies-
jährige Generalversammlung am Dowwerstag nach dem Wei-
ßen Sonntag, 28. April, in /wferZakeri ab.

KirchenamtlicherAnzeiger für das Bistum Basel

Müttervereine des Bistums Basel

Die H.H. Pfarrer werden höflich gebeten, die Jahresberichte
der Müttervereine möglichst bald an die Bischöfliche Kanzlei zu
senden, damit in nützlicher Frist ein Gesamtjahresbericht er-
stellt werden kann. Auch von jenen Pfarreien, in denen kein
Mütterverein besteht, möge das Berichtsformular zurückgesandt
werden mit dem Vermerk «kein Mütterverein».

Der Diözeuanpräses

Rezensionen

HeZene Homeger: Das kZeine Bwcfc vom Sonntag. Otto Wal-
ter AG., Ölten, 1948. 138 S., kart.

In einem 22seitigen Nachwort erläutert die Verfasserin ihre
Absichten, den Sonntag als Tag des Herrn darzustellen und
für die Sonntagsheiligung das Zeugnis der Geschichte beizubrin-
gen, aus Altertum, Mittelalter und Neuzeit: von der dies do-
minica der Bibel bis zu einem Sonntagsartikel von Karl Son-
nenschein. Sie zeigt zugleich in geschichtlichem Querschnitt die
verschiedene Art und Weise, den Sonntag zu heiligen, im Sinne
des aus dem «Fundament» der ignatianischen Exerzitien zitier-
ten Wortes: Homo creatus est, ut Deum suum laudet (sie, nicht
laudaret!). A. Sch.

Sieger in FesseZn:*Herder, Freiburg i. Brg. 1947. 160 S.

Eine Arbeitsgemeinschaft katholischer und evangelischer Chri-
sten bietet hier Christuszeugnisse aus Lagern und Gefängnissen
aus den Jahren 1933—1945 der nationalsozialistischen Herr-
schaft unseligen Andenkens. A. Sch.

Ulindschutzhoilen

durchsichtig,
mit Klemmfeder-
Einsatz, für ver-
schied. Kerzendik-
ken verwendbar
Pontifical-
Weihrauch

Anzündwachs,
tropffrei
Ranchfaßkohlen,
bewährtes Prod.

Ewiglichtöl

Ant. Achermann — Kirchenbedarl
Luzern Tel. (041) 2 01 07 / 2 26 77

In welchem Pfarrhaus kann man
auf Anfang Mai, evtl. früher,
frohmütige

Tochter
brauchen, die gerne den einfa-
chen Haushalt von zwei Herren
allein besorgen möchte?

Ausführliche Zuschriften erbittet
G. Both, Ziegelweg 9, Binningen
(Basel).

Zn verkaufen

Herder-Lexikon
Kirchenlexikon

von Buchberger. Beide ganz un-
gebraucht,

Großhof, Kriens-Euzern, Teleph.
(041) 2 10 09.

Arbeitsfreudige Aargauerin, ge-
setzten Alters, sucht Stelle als

Haushälterin
bei geistlichem Herrn. — Nähere
Auskunft, Referenzen und Zeug-
nisse stehen zur Verfügung.

Adresse unter Nr. 2230 durch die
Expedition der KZ.

.Bruder K/aus jReproduWi'on nac/i dem Gemä'/de in der PfarrWrc/ie zu Sac/iseln.
Preis Pr. 7.50, gera/imf Pr. 2d.- u. 30.- PÄBEP A C/E., LUZERN

118



r Katholia che
-anbahnung, über 17«

L 1-1 G Jahre erfolgreich, un-lillJLi bedingte Diskretion.
Prospekt, unverbindl.

Auskuntt durch Neuweg-Band
Fach 288 Züric h 32 / E
Fach 28615 Basel 12 / E

Papsthymne
v. G. Schnyder. Text: F. A. Herzog.
Singstimme: 5 Rp., Begleitung 50

Rp., kann bezogen werden beim Se-

kretariat der Papstliga in St. Antoni,
Freiburg.

Vertrauensperson aus gutem Mi-
lieu, tüchtig in der Führung
eines gepflegt. Haushaltes, sucht
sich einen

Wirkungskreis
in geistlichem Haus. Referenzen
stehen zur Verfügung.

Offerten erbeten unter 2229 an
die Expedition der KZ.

Wir bitten, fur die Weiterlei-
tung jeder Offerte 20 Rappen
in Marken beizulegen.

Den Besuchern der Ausstellung
Iconiliardisclie Kunstsehätzc

Im Kunstbaus In Zürich
empfiehlt sich das

Kathol. Ge§ellenhaas Wolfbach
100 Meter vom Museum

Gepflegte Menüs — Reelle Weine
Wolfbachstr. 15 Zürich 7 Tel. 246946

# KIRCHEN
SPEZIALITÄT SEIT253AHREN*TEPPICHE

30SEE STRÄSSLE U/ZERN

Atelier für kirchliche Kunst
A. BLANK VORM. MARMON & BLANK

WI L (SO) Tel. (073) 6 10 62

Ausführung von Altären, Statuen u. kunstgewerblichen
Arbeiten für Kirchen, Kapellen u. das christliche Heim. Re-
stauration alter Schnitzwerke u. Gemälde. Diebessichere
Tabernakeleinbauten. Kunstgewerbliche Holzgrabzeichen

SZar F9chulentla$$img
Lötscher, M.: Der Schritt ins Leben. Ein Wort

zur Schulentlassung. Ausgaben für Knaben
und Mädchen. 86 S. Kt. Fr.
Partiepreise: ab 10 Expl. zu Fr.

ab 50 Expl. zu Fr.
ab 100 Expl. zu Fr.

Wirtz, Hans: Ins Leben hinaus. Weisungen und
Winke für junge Menschen. 87 S. Kt. Fr.
Partiepreise: ab 10 Expl. zu Fr.

ab 50 Expl. zu Fr. •

ab 100 Expl. zu Fr.

Bomm 4: Das Kleine Volksmeßbuch für d. Sonn-
und Feiertage, in Deutsch, Ordo und Kanon
lateinisch-deutsch, 718 S. Mit Choral- und
Gebctsanhang. Einband Nr. 216: Leinwand
Rotschnitt Fr.
Partiepreise: ab 10 Expl. zu Fr.

ab 25 Expl. zu Fr.
ab 50 Expl. zu Fr.

Einband Nr. 282: Leinwand Goldschnitt Fr.

Perk, J. : Das Neue Testament. Übersetzt und er-
läutert. Volksausgabe in Taschenformat. 688
Seiten mit 3 Kärtchen, Halbleinen gebunden Fr.
Partiepreise: ab 20 Expl. zu Fr.

ab 50 Expl. zu Fr.

-.96
-.93
-.90

1.—
-.96
-.9.3
-.99

4.40
4.30
4.20
4.10
6.40

4.30
425.
4.20

Räber & Cle. Buchhandlung Luzern

SC HWITTER A-Gr.
• BASEL AHschwilersirasse 90
ZURICH Stauffachersfrasse 45 •

Elektrische

Patent
Bekannt größte Erfahrung
Unübertreffliche Betriebssicherheit

Joli. Murr Ingenieur Trleiijcen
Telephon (045) 54520

Ausgeführte Anlagen : Kathedralen Chur, St. Gallen, Einsiedeln, Maria-
stein, Lausanne, St-Pierre Genf, Hofkirche Luzern,
Basler Münster, Berner Münster (schwerste Glocke
der Schweiz, 13000 kg), Dom Mailand usw.

Neues Kommunion-Andenken

„Panis angelorum" Vierfarbendruck nach Tempera-Original
von Rud, Wirth, München. Nr. 01870 24,8x30 cm St.-.60,100 zu-.55

Lieferung durch alle Buchhandlungen oder durch den Verleger

Erwin Bischoff zum Ekkehard Wil

Zur Vorbereitung auf den x/eißen Sonntag

Brunner, J.: Die Mutter und ihr Weiß-Sonntags-Kind. 2.

Auflage. 5.—12. Tausend. 48 Seiten Kt.
Cotti, P.: 3mal Weißer Sonntag. 20 Geschichten zur Erzie-

hung auf die erste heilige Kommunion. 158 Seiten. Ln.

Diethelm, W.: Das liebste
6 Bildern. 100 Seiten.

Geschenk. Erzählungen. Mit
Hin.

Hochhuber, L.: Kinder in Weiß. Kommuniongeschichten.
Illustriert. 146 Seiten. Hin.

Schmidtmayr, M.: Es wird heilige Kinder geben. Mit 16

Bildern von Roswitha Brink-Bitterlich. 374 S. Hin.
v. Schmidt-Pauli, E.: Oster-Sonnenweg. Feierstunden von

Aschermittwoch bis zum Weißen Sonntag. Illustriert.
147 Seiten. Ln.

Buchhandlung Räber & Cie., Luzern

Fr. 1.20

Fr. 6.50

Fr. 5.20

Fr. 6.20

Fr. 9.60

Fr. 6.30

119



Kommnnionkcrzrn

glatt und verziert

Kompositionen

RancfafaSkohien

Weihrauch

diverse Qualitäten

Wadiskerzenfabrik

«T kiU
I I i I J* I I I 1 I I 14

A.-GAi AALTSTÄTTEN ST.G.

ReUGiose
KVNST

5

3

HOLZGESOHNITZTE
KRVZIFIXt

VND STATVEN
RELIGIOSE BILDER

r

c* IN fceiCHeit VND *
VÖR.TGILHAFTGR. AVSWAHL

RÄBGR.+CIG LVZ6RN
FRANK6NSTR 9 B1M BAHNHOF

Ministranten-
stoffe, Militärbesatztuch, reime
Wolle, das Schönste und Beste,
Breite 140 cm, Cheviotstoffe zum
Strapazieren, all© Kirchenfarben.
Fertige Röckl'i oder festtägliche
Bekleidungen. Pantoffeln in Weiß
oder Blau, Segeltuch mit Gummi-
sohlen.

J.3TRÄSSLE LVZERN
KIRCHENBEDARF «..HOFKIRCHE

Meßweine
sowie Tisch- u. Flaschenweine

beziehen Sie vorteilhaft
von der vereidigten, altbekannten
Vertrauensfirma

Fuchs & Co. Zug
Telephon O 40 41

FA B R I K AT I O N

von Präzisionsturmuhren
modernster Konstruktion

iTurmuhrenFabrik

Telephon (033) 2 29 64

Revisionen
und Reparaturen
aller Systeme

Umbauten In
elektro-
automatischen
Gewicht saufzug

Konstruktion
von Maschinen
und Apparaten
nach Zeichnung
und Modell

Kirchengoldschmied

Mattstr. 6 - Tel. 61523

empfiehlt Ihnen seine anerkannt
gute Spezial-Werkstätte für
Kirchengeräte. - Gegr. 1840

120


	

