
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 116 (1948)

Heft: 5

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KHWEIZERIKHE

KIR<HEN-ZEITUNC
Mgr. Dr. VIKTOR v. ERNST, Kan., Prof, theol., St. Leodegarstraße 9, Luzern. - Tel. 2 02 87

Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof. theol., Adligenswilerstraße 8, Luzern - Tel. 2 6593

Verlag und Expedition: Räber & Cie., Buchdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstr. 7—9, Telephon 27422. — Abonnementspreise:
bei der Expedition bestellt jährlich 13 Fr., halbjährlich 6 Fr. 70 (Postkonto VII 128). Postabonnemente 50 Rp. Zuschlag. Für das Ausland
kommt das Auslandporto hinzu. Einzelnummer 30 Rp. — Erscheint am Donnerstag. — Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder
deren Raum 14 Rp. — Schluß der Inseratenannahme Montag morgens. Jeder Offerte ist zur Weiterleitung 20 Rp. in Marken beizulegen.

Luxera, 2». Januar 1948 116. Jahrgang • IWr. 5

Seeleiileitmig* darcli Briefwechsel
Die Seelenführung auf schriftlichem Wege begegnet ziem-

lichem Mißtrauen. Jeder, der sich damit befaßt, hört im
Laufe der Jahre sicher viele unfeine, aber vielleicht nicht
bös gemeinte Äußerungen über die Gefahren oder den zwei-
feihaften Nutzen dieser Pastorationsform. Es scheint Mode
(oder Auftrag?) der Exerzitienmeister in den Frauenklö-
stern zu sein, vor diesem Mittel der Seelenerschließung zu
warnen. Manchenorts wird eine Schwester scheel angesehen,
die sich nicht mit dem Beichtvater begnügt. Ist die negative
Einstellung vieler Oberinnen nur aus der Angst zu erklären,
es könnten schriftliche Mitteilungen über interne Kloster-
bzw. Institutsangelegenheiten in unberufene Hände gelan-
gen? Meistens haben sie wohl die ehrliche Besorgnis, der
Neid und andere Teufelchen würden sich durch solche Briefe
einschleichen. Berechtigen vielleicht zahlreiche schlechte Er-
fahrungen zu dieser Auffassung? Wohl kaum. Es sind mei-
nes Wissens vielmehr die «Unterweisungen über das Ordens-
leben für Schwestern» von Th. Mönnichs, SJ., die in re-
ligiösen Frauengemeinschaften weite Verbreitung fanden,
die zu einem guten Teil die Ablehnung der schriftlichen See-

lenleitung begünstigen. Darin stehen folgende Sätze:

«Von einer Art Seelenleitung ist im allgemeinen drin-
gend abzuraten, nämlich von der brieflichen Seelenlei-
tung durch einen fern wohnenden Priester. Gewiß haben
manche heiligmäßige Personen von ihren außergewöhnlichen
innern Vorgängen ihrem Führer auf dessen Aufforderung hin
schriftliche Berichte übergeben. Das ist jedoch zunächst etwas
ganz anderes als Seelenleitung durch Briefverkehr. Denn
jene Seelenführer haben meist darauf gar nicht oder nur
mündlich geantwortet. Es waren Berichte, die aufbewahrt
werden sollten, um über das Ganze nach einiger Zeit ein Urteil
eher zu ermöglichen. Meist sogar waren es Berichte, zu denen
geheimnisvolle übernatürliche Anregungen vorlagen, denen ein
sehr starkes natürliches Widerstreben entgegenstand. Die Be-
weggründe zu brieflicher Seelenleitung dage-
gen sind meist sehr natürlich und nicht einwandfrei: Augen-
blickliche günstige Eindrücke, die das Herz gewonnen haben,
der Wunsch, daß sich jemand mit einem abgebe, sinnliche Ver-
liebtheit. Daneben birgt briefliche Seelenleitung die G e -
fahr der Verletzung des Briefgeheimnisses an irgendeiner
Stelle in sich, nicht zuletzt auch im Hause des Führers. Wel-
chen Mißdeutungen und welchem Mißbrauch wären dann
mannigfache Mitteilungen ausgesetzt! Außerdem kostet
die Sache beiderseits eine ziemliche Menge Zeit. Das
Schlimmste ist, daß briefliche Leitung bei nicht ganz kla-
ren Köpfen und bei nicht sehr genau abgewogener Schreib-
weise des Führers eine Unzahl von Mißverständnissen herauf-

beschwört, die immer neue Nöte und neue Erklärungen nach
sich ziehen L»

Angesichts eines solch vernichtenden Urteils ist der
Schrecken der Vorsteherinnen durchaus begreiflich. So er-
hebt sich zuerst die Frage: Stimmt die obige Darstellung?
Ist sie tendenziös? Läßt sie sich durch Publikationen bestä-
tigen oder spricht vielleicht eine reiche private Erfahrung
zu Gunsten des Autors?

1. Verzeichnungen

Mönnichs behauptet, bei den heiligmäßigen Personen habe
es sich für gewöhnlich nicht um Briefe, sondern um Berichte
über die inneren Vorgänge gehandelt, auf die sie meistens
keine oder nur mündliche Antwort erhielten. Mönnichs
scheint die einschlägige Literatur schlecht zu kennen. Ob
die Briefe des hl. Hieronymus an fromme römische Frauen ®

schon als schriftliche Seelenleitung im engeren Sinn ange-
sprochen werden dürfen, bleibe unerörtert. Hingegen gehört
die von W i 1 h. O e h 1 veröffentlichte Sammlung «Deutsche
Mystikerbriefe des Mittelalters 1100—1550 ®» — etwa 350
Briefe — unbedingt in diesen Zusammenhang. Sie widerlegen
Mönnichs Behauptung glattweg. «Hier haben wir vielfach
wirkliche Briefe im modernen Sinne, d. h. persönliche Mit-
teilungen über inneres und äußeres Erleben voll Unmittelbar-
keit und Natürlichkeit» (Vorwort S. XIX). Sachliche Be-
richte und lehrhafte Darlegungen kommen gewiß auch vor.
Doch vielfach spricht Freund zum Freunde, Herz zum Her-
zen, manchmal in strömendem Überschwang. «Welch unver-
gleichliche Seelenklänge heiliger, tief leidenschaftlicher
Freundschaft ergreifen uns gelegentlich bei Hugo, Ekbert,
Jordan und Hadewijch, bei Christine von Stommeln, Seuse,

i Mönnichs, Th., Klostergut. Unterweisungen über das Ordens-
leben für Schwestern. Kevelaer 1934,, 202—203. — Ehl. A., Creu-
sen, Direction spirituelle des Religieuses, Bruxelles-Paris 1936,
34 ratet ebenfalls im allgemeinen sehr von der brieflichen Seelen-
führung ab, da die Obern sonst keine Kontrolle haben, wodurch
die Türe für Mißbräuche und Verdächtigungen weit geöffnet sei.
— Diese Autoren scheinen nicht eine hohe Auffassung von der
Gewissenhaftigkeit der Schwestern zu haben.

- Vgl. Bibliothek der Kirchenväter. Bd. 16/18. — V i 11 e r,
M. — R a h n e r, K., SJ., Askese und Mystik in der Väterzeit,
Freiburg i. Br., 1939, 181 ff.

s München 1931.

49



Heinrich von Nördlingen und Florentius!» (ebd. S. XXI).
Seuse! Ist nicht gerade dieser Name bekannt durch die
schriftliche Seelenleitung der Elsbeth Stagel und anderer
Nonnen? Auch Meister Eckhart verkehrte schriftlich mit
Anna von Ramswag im Kloster Katharinental *. Selbst eine
so große Seele wie die spanische Theresia begnügte sich
nicht mit «Berichten», sondern stand mit P. Dominikus Ban-
nez, OP., «in besonders vertraulichem Briefwechsel, der nie
an Wärme verlor ®». Überdies kam sie mit Petrus von Alkan-
tara, OFM., «überein, daß ich ihm fortan schreiben sollte,
was sich mit mir weiter zutragen werde ®».

Unzählige Stellen der «Histoire littéraire du sentiment re-
ligieux en France» von Henri Bremond (Paris 1916 ff.)
beweisen evident, daß sich die Seelenführer des 16., 17. und
18. Jahrhunderts keineswegs nur mit einer mündlichen Lei-
tung zufrieden gaben. Die Briefe des Père Millet, SJ., die
kürzlich veröffentlicht wurden *, zeigen das gleiche Bild : Er
gibt und empfängt von der Visitandin Mère Madeleine de

Siry Anregungen, Ratschläge, Aufmunterungen usw. Weiß
denn Mönnichs nicht, daß die Philothée oder die «Introduc-
tion à la vie dévote» des hl. Franz von Sales aus Briefen ent-
stand, die der Bischof von Genf ursprünglich an seine Base,
Mme. de Charmoisy, geschrieben hatte, um deren Seele zu
leiten ®? Ein flüchtiger Blick in die 10 Bände, «Lettres», des

genannten Heiligen zerstreut erst recht den Zweifel, ob er
«gar nicht oder nur mündlich» auf die brieflichen Anfragen
seiner Dirigées geantwortet habe. Seiner liebsten geistlichen
Tochter, Franziska von Chantal, schrieb er sozusagen jeden
Tag, selbst wenn er Gelegenheit hatte, sie persönlich zu spre-
chen Der berühmte Kapuziner P. Joseph de Tremblay, be-

kannt unter dem Titel «Die graue Eminenz», schrieb in ein
einziges, von ihm gegründetes Frauenkloster mehr als 1100

Briefe in seelischen Angelegenheiten der Schwestern ®
; er

war eben nicht bloß «un homme d'affaires», sondern ein ech-

ter Mystiker, den die Liebe zu den Seelen drängte. Auch der
nicht minder beschäftigte Bossuet empfing und schrieb einen
solchen Haufen Briefe über seelische Belange, daß mit Recht
gesagt wurde: «C'est un vrai déluge d'écritures*"!» Es wäre
ein Leichtes, diese Liste um viele Namen zu erweitern **, die
alle beitrügen zur Widerlegung der Behauptung, die Seelen-

führer der heiligmäßigen Personen haben meistens keinen
Briefwechsel für die Leitung der sich ihnen anvertrauenden
Personen unterhalten.

Natürlich kommen auch Fälle vor, in denen auf die Be-

richte und Briefe nicht oder nur mündlich geantwortet wird.
Moderne Beispiele bieten die geistlichen Leiter der Düssel-
dorfer Krankenschwester Emilie Schneider und der Ursuline

4 Gröber, D., Der Mystiker Heinrich Seuse. (Freiburg i. Br.,
1941, 74 ff.; 187.

® Hl. Theresia, Leben von ihr selbst beschrieben. Mün-
chen, 1933, 450.

"Ebd. 399, Anm. 1.

''Bremond, Jean, SJ., Le courant mystique au XVIIIe
siècle. L'abandon dans les lettres du P. Milley. Paris, 1943.

s T r o c h u, F r., S. François de Sales, II, Paris, 1942, 261 ff.
® Bremond, H., Histoire du sentiment religieux II, 190.
*" D e v r o y e, J., SJ., Bossuet, directeur d'âmes. Paris, 1937,

30. — Vgl. Reynès-Monlaur, M., Sous la conduite de Bos-
suet, Paris, 1929.

i* Z. B. Zamet, S é b., Lettres spirituelles, Paris, 1912;

Chapman, J., OSB., Geistliche Briefe, Einsiedeln (Sammlung:
Licht vom Licht, Bd. 3) 1945; Caussade, J.-P., SJ., Seelen-
führung (ebd. Bd. 5). Einsiedeln, 1947; Marie de l'Incar-
nation, Ecrits spirituels et historiques, éd. par A. Jamet,
I—IV, Paris, 1929 39; Gemma Galgani, Die Leidensblume
von Lucca. Leben und Briefe, Hrsg. von L. Schlegel, Kevelaer,
1933, u. a.

Salesia Schulten*®. Hier lagen jedoch besondere Umstände

vor; unter gleichen Verhältnissen wird jeder kluge Seelen-
führer ebenso vorgehen. Von solchen Ausnahmen darf man
jedoch keine Regel ableiten

Mönnichs erklärt sodann kühn: «Die Beweggründe zu
brieflicher Seelenleitung sind meist sehr natürlich und nicht
einwandfrei: Augenblickliche günstige Eindrücke, die das
Herz gewonnen haben; der Wunsch, daß sich jemand mit
einem abgibt; sinnliche Verliebtheit.» Der Verfasser fordert
einige Zeilen später für die BriefSchreiber eine «sehr genau
abgewogene Schreibweise», und er erlaubt sich in einem weg-
leitenden Buch für Schwestern unverantwortliche oberfläch-
liehe Ausdrücke, die eine grobe Diffamierung der schrift-
liehen Seelenführung enthalten. Es geht schlechthin gegen
Wahrheit und Liebe, der Seelenleitung durch Briefe solche
Motive in den meisten Fällen zu unterschieben. Die bis-
herigen Publikationen berechtigen nicht zu diesem Urteil —
bedauerliche Ausnahmen gibt es auch hier —, und es scheint
mir höchst zweifelhaft, ob Mönnichs einen derart breiten
Einblick in unveröffentlichte Korrespondenzen erhielt, um
den obigen Satz als Norm aufstellen zu können. Seine Ten-
denz ist somit sichtbar : Er möchte die Schwestern abschrek-
ken durch die Vorspiegelung... falscher Tatsachen. Seit-
same Methode

Im genannten Satz sind noch andere Verzeichnungen ent-
halten. «Augenblickliche Eindrücke, die das Herz gewonnen
haben», sollen meistens Anlaß zu brieflicher Seelenführung
sein. Es mag vorkommen, daß eine Person bei einer seel-

sorgerlichen Aushilfe (plötzliche Erfassung des inneren Zu-
Standes in der Beicht; seltener auf Grund einer Predigt) oder
bei den Exerzitien um schriftliche Seelenführung bittet. Falls
es sich um ein außerordentliches, übernatürlich gefügtes Zu-
sammentreffen zweier Seelen handelt, so wäre die sofortige
Aufnahme des brieflichen Verkehrs durchaus am Platz und
sicher einwandfrei. In anderen Fällen wird sich bald heraus-
stellen, ob der augenblickliche Eindruck eine Überschätzung
in sich schloß. Ich "denke, andere Seelenführer werden es

gleich machen wie ich und solche Brieftauben nach einigen
Flügen niederknallen

Der wahre Beweggrund zu schriftlicher Seelenleitung ist
in der Regel anderer Art: Man hat eine Person seit Jahr und

Tag mündlich geleitet und nun wird sie oder der Beichtvater
an einen andern Ort versetzt. Da viele Seelen, besonders hei-
ligmäßige, ihr Inneres nur sehr schwer einer Drittperson er-
öffnen — man kann doch mit der gotterfüllten Seele nicht
hausieren gehen —, so liegt es auf der Hand, den bisherigen
Führer beibehalten zu wollen. Örtliche Distanz kann aber
auch dann den Briefwechsel nahelegen, wenn die betreffende
Person infolge Klausur, Klosterordnung usw. nur selten mit
dem ansäßigen Seelenleiter zusammentrifft. Um neuauftre-
tende seelische Situationen zu klären, ist der Briefwechsel
oft die einzig mögliche diskrete Kontaktnahme. — Es gibt
überdies eine seelische Distanz, die nur durch den Brief über-
brückt wird. Wie ist dies zu verstehen? Mann und Frau (Or-
densfrau bis mulier) sind von verschiedener seelischer

Artung. Die Differenz wird oft noch größer durch die Ein-
Wirkung der Gnade und durch den Abstand der Tugendhöhe.
Es ist für den Priester schon an und für sich nicht leicht, die
Reaktionsweise der Frauenseele genau zu kennen; um so

schwieriger ist dies bei den frommen Personen in gewissen
Vorkommnissen des innern Lebens. Ohne schriftliche Äuße-

rungen wird er sich kaum ein klares Bild des inneren Ge-

*^ R i c h s t ä 11 e r, K., S J., Eine moderne deutsche Mysti-
kerin. Freiburg i. Br., 1928, 259; D e r s., Mater Salesia Schulten
und ihre Psychologie der Mystik, Freiburg i. Br., 1932, 28.

50



woges machen können und die Barke somit nicht richtig
durch die Wellenberge steuern. Zu diesem Zweck braucht es

notwendig schriftliche Berichte — sie sind die Bord-
bûcher der Fahrt übers Meer, die der Kapitän gründlich stu-
dieren muß, falls er ans Ziel gelangen will.

Solche seelische Berichte halte ich für jede Seelenführung
der nach Heiligkeit strebenden Personen — ich habe hier nur
diese im Auge — als unerläßlich, selbst wenn der geistliche
Leiter mündliche Beziehungen haben kann. Der Briefwechsel
hat darüber hinaus noch eine andere Funktion. Es ist nicht
der selbstsüchtige «Wunsch, daß sich jemand mit einem ab-
gibt,» wie Mönnichs unglücklich formuliert. Wohl haben
Frauen einen geheimen Wunsch, wenn sie um briefliche See-

lenleitung bitten. Doch, was suchen sie? Halt, Sicherheit,
Wegleitung! Jeder Priester weiß, wie unsicher die Personen
des andern Geschlechtes in vielen Dingen und speziell in Fra-
gen theologischer Natur sind. Franz von Sales begründete
darauf seine Lehre: Jede Frau, wie intelligent und fromm
sie auch sein möge, bedarf der Führung durch den Mann
Man denkt hier wahrscheinlich an die theoretische Sicherung ;

größer ist indessen das Bedürfnis nach existentieller Festi-
gung. Bei einem seelischen Fortschritt nämlich, der über das
Mittelmaß hinausgeht (das eigentliche Heiligwerden beginnt
erst beim Uberschreiten dieser Linie), dringt man in unbe-
kannte Räume vor, steht man vor ungewohnten Hindernissen
und muß beständig neue Aufstiegsmöglichkeiten suchen. Ist
es demnach verwunderlich, wenn die Frau den Wunsch hat,
daß jener ihr beistehe, der die Schlüssel zu den Wohnungen
des himmlischen Vaters erhielt, die Unerschrockenheit als
Merkmal des männlichen Geschlechtes preist und die Erfah-
rungen der asketischen und mystischen Theologie sich an-
eignen konnte? Freilich, wenn ein Priester in der Beicht nur
das Bekenntnis der Sünden anhören will, wird er für diese
Seite des seelischen Ringens wenig Verständnis haben und
solche Seelen dazu treiben, sich durch brieflichen Verkehr
im Streben nach Vollkommenheit voranzubringen.

DieFunktiondesBriefes reicht aber noch weiter.
Was ist ein Brief? «Briefe sind unmittelbare Zeugnisse für
das seelisch-geistige Allgemeinbefinden ihres Verfassers. Sie
vermitteln in ungezwungener Weise die sublimsten Ein-
drücke der Sinne, die zartesten Wallungen der Seele...
Briefe sind wohltuende Akte der Nächstenliebe, Formen ver-
feinerter Geselligkeit auf Distanz, seelen-, geister- und räum-
verbindende Genien, die auf den Flügeln der Mitteilung, des

Austausches, der Anteilnahme und Tröstung, der Bitte und
der Gewähr unermüdlich das Gewebe der menschlichen Ge-

meinschaft und christlicher Bruderliebe über jede räumliche
Begrenzung hinweg vollziehen W» Berichte über seelische
Vorkommnisse drücken den objektiven persönlichen Zustand
aus; Briefe geben das subjektive augenblickliche Empfin-
den wieder. Darin liegt ihre Gefährlichkeit ; davon wird
gleich noch die Rede sein. Daneben stehen jedoch Vorteile
des Briefwechsels, die unschätzbar sind. Der Erfolg der See-

lenführung hängt wesentlich vom gegenseitigen Sichverste-
hen ab. Nun aber schafft gerade der Brief, meist stärker als
das gesprochene Wort, diese Harmonie der Seelen. Wenn die
Frauenseele aus den Briefen fühlt, daß der sie leitende Prie-
ster ihr väterlich-lieb zugetan ist, nimmt sie dessen Worte
und Mahnungen ähnlich auf wie Maria, die «alle Dinge im
Herzen bewahrte und erwog» (Luk. 2,19). Ohne diese Ein-
Stellung wird es kein freudiges Mitgehen mit den Forderun-
gen des Führers geben. In gewissen Zeiten wird er Unver-

" Oeuvres complètes, XII, Annecy, 1903, 173. — Vgl. Vicent,
Fr., S. François de Sales, directeur d'âmes, Paris, 1927, 397 ff.

"Streicher, S i e g f r., Begegnungen. Basel, 1933, 54, 56.

ständliches und Schweres als Stellvertreter Gottes verlangen
müssen. Doch man braucht nicht leicht Angst zu haben, man
werde mißverstanden ; denn solange die Briefe «Anteilnahme
und Tröstung, Mitteilung und Austausch» vermitteln, werden
die Weisungen meist aus der Herzmitte heraus, also liebend
und opferstark verwirklicht. Diese Haltung ist moraltheo-
logisch nicht nur unbedenklich, sondern sie wird von Josef
Pieper als notwendige Voraussetzung wirklicher geist-
licher Führung aus der Theologie des hl. Thomas abgelei-
tet All dies hat Mönnichs nicht in Erwägung gezogen und
statt des Guten nur das Schlimme erwähnt. Das Schlimmste
sei, behauptet er endlich, daß briefliche Leitung «bei nicht
sehr genau abgewogener Schreibweise des Führers eine Un-
zahl von Mißverständnissen heraufbeschwöre». Dieser Ein-
wand wurde am Pult konstruiert. In Wirklichkeit werden die
brieflich Geführten in der rechten Bahn bleiben, solange der
Eifer nach ständigem Fortschritt und das von Liebe und
Ehrfurcht genährte Vertrauen auf den geistlichen Vater vor-
handen sind. Ist es nicht ähnlich beim christlichen Volk, das

vom wahren Glauben nicht abweicht, obschon die Geistlichen
meistens nicht sehr genau abgewogene dogmatische Formu-
lierungen verwenden? Gewiß können Mißverständnisse auf-
treten. Zur Zeit der sogenannten «Nacht des Geistes» sind
sie sogar eine normale Erscheinung. Kommen sie sonst öfters
vor, so wären sie Zeichen für eine vorhandene Abnormalität
oder eben für das Fehlen des Vertrauens in den Seelenführer.
In diesen beiden Fällen gibt es nur eines: den Briefwechsel
abbrechen.

Wie steht es mit dem dritten Vorwurf, meistens bewege
die sinnliche Verliebtheit zur schriftlichen Seelenführung?
Diese Frage führt in die mit der Korrespondenz verknüpfte
Gefahrenzone. (Fortsetzung folgt)

Dr. P. Laurentius Casutt, OFM. Cap.

Um die Astrologie
(Schluß)

IV.
Im Vortrage von Louis de Wohl: «Die Astrologie, eine

geheimnisvolle Macht der Gegenwart», wurde einleitend
darauf hingewiesen, daß Hitler seit 1924 astrologisch be-

raten war. Ferner wurde behauptet, man habe während des

Krieges in London jederzeit gewußt, was die Astrologen
Hitler rieten. Es habe zum ersten Male seit dreihundert
Jahren wieder astrologische Kriegsführung gegeben. Zur
Kennzeichnung seines eigenen astrologischen Werdeganges
betonte der Vortragende, daß er in seiner frühen Jugend die
Astrologie für einen aufgelegten Unfug für alte Tanten
beiderlei Geschlechtes gehalten habe. Während eines Balles
sei ihm jedoch einmal ein Astrologe über den Weg gelau-
fen, Sohn einer holländischen Palastdame, der ihm mit ver-
blüffender Treffsicherheit Bemerkungen über Personen ge-
macht habe, die er astrologisch begründete. An Hand des

Horoskopes habe er ihm (de Wohl) das eigene Charakter-
bild umrissen, und schließlich habe die Horoskopierung
einer dem Astrologen völlig unbekannten Tante de Wohls
genau gestimmt.

Eine solche Einleitung ist zweifellos interessant. Weil die
Astrologie einem mathematischen System folgt, ist es durch-
aus möglich, daß man «Hitler über die Schultern schauen»
konnte, d. h. ein Astrologe konnte herausbekommen, was

Pieper, J., Traktat über die Klugheit. Leipzig, 1937, 59.
Ebenso denkt Goldbrunner, Jos., Heiligkeit und Gesund-
heit. Freiburg i. B,, 1946, 50 ff.

51



ein Zunftgenosse Hitler sagen und raten würde. Ungewiß
war und blieb, ob Hitler auf die astrologischen Ratschläge
eingehen würde. So konnte die alliierte Kriegsführung ein
gewisses begrenztes Interesse daran haben, zu erfahren und
zu wissen, was Hitler astrologisch geraten wurde und er
allenfalls tun konnte. Uber die Richtigkeit dessen, was Hit-
1er demzufolge tat oder nicht tat, ist damit nicht das' Ge-

ringste ausgesagt und erwiesen. Demzufolge ist auch über
die astrologische Richtigkeit und Gewichtigkeit der horo-
skopbedingten Ratschläge nichts' bewiesen.

Was die persönliche Rechtfertigung des astrologischen
Werdeganges anbetrifft, welche de Wohl vorbrachte, so war
die Zuhörerschaft darauf angewiesen, sie tale quale hinzu-
nehmen, ohne den Sachverhalt nachprüfen zu können. Wenn
der Sachverhalt stimmte, war dessen astrologische Deutung
keineswegs zwingend erwiesen. Wäre die astrologische Deu-
tung erwiesen, so war die Frage sehr berechtigt, ob das noch
natürlich erklärt werden könne.

Wie kommen die Sterne, die so weit entfernt sind, dazu,
einen Einfluß auf die Menschen auszuüben Mit dieser Frage-
Stellung konnte das astrologische Thema angeschnitten wer-
den; tatsächlich ist aber einer präzisen Fragestellung und
Beweisführung ausgewichen" worden. Denn was über den
Einfluß der Sterne gesagt wurde, War alles, nur nicht Astro-
logie. Da wurde vielmehr mit dem allgemeinen Hinweis auf
allbekannte Tatsachen operiert, mit welchen für die Astrolo-
gie nichts gewonnen ist. Da wurde z. B. gesagt, die Sonne
sei sehr weit entfernt, und doch sei ohne sie alles tot. Beim
Mond wurde auf Ebbe und Flut hingewiesen und ein Ein-
fluß insinuiert auf den menschlichen Körper, der zu siebzig
Teilen aus Wasser besteht. Der Mensch schwingt im Rhyth-
mus des Planeten, dessen Kind er ist: der Erde, in Tag und
Nacht, den Jahreszeiten usw. Mit diesen und anderen Tat-
Sachen ist für die Astrologie nichts bewiesen: Comparaison
n'est pas raison! Die von niemand in Abrede gestellten Ein-
flüsse und Abhängigkeiten beweisen noch gar nichts für die
astrologischen Theorien.

Ans Abstruse grenzten die Spekulationen, welche mit dem
Vorrücken des Frühlingspunktes angestellt wurden, wenn
gesagt wurde, 4000 Jahre v. Chr. sei der Frühlingspunkt im
Zeichen des Stiers gewesen, der damals ein heiliges Tier
gewesen sei (Apis, Minotaurus, goldenes Kalb) ; 2000 Jahre
später habe sich der Frühlingspunkt im Zeichen des Widders
befunden (Luxor, Karnak), und wiederum 2000 Jahre später
im Zeichen der Fische, dem Zeichen der Selbstaufopferung,
und dem Beginn der christlichen Ära. Das geheime Erken-
nungszeichen der Christen, der Fisch, sei mit dem bekannten
Akrostichon (IXTHYS) keineswegs genügend erklärt. Im
Jahre 2000 n. Chr. wird der Frühlingspunkt im Zeichen des

Wassermannes sein, mit dem ein neues Zeitalter beginnen
werde. Dessen Kennwort laute: Brüderlichkeit. Die Ge-

schichte des Krieges: Brudermord, Familienfehde, Stammes-
fehde, Städtekrieg, Länderkrieg, Krieg von Ländergruppen
gegeneinander, lasse nur noch eine einzige neue Art von
Krieg übrig, den Krieg der Rassen. Dann dürfe man auf eine
Weltregierung hoffen, wenn man dann noch am Leben sein
werde

Der Vortragende wandte sich sodann gegen den Vorwurf
des Materialismus und des Fatalismus, welcher gegen die

Astrologie erhoben wird, und versuchte das Gegenteil glaub-
haft zu machen, die Astrologie sei weder materialistisch noch
fatalistisch. Die Materialisten, welche ihr Weltbild zwischen
1790—1830 geformt haben, sind wundergläubig, wie sonst
kaum jemand. Was ist logischer, so frug der Vortragende,
daß Gott fertige Gasbälle ohne Sinn in die Welt gesetzt hat,

oder daß ihnen ein Sinn innewohnt? Die Astrologie bejahe
die Existenz von Zusammenhängen und sammle Erfahrun-
gen. Strahlenforschung und Medizin (Hormonlehre) würden
vielleicht einmal darüber Auskunft geben. Sicher sei die
Beziehung der Planeten am Himmel zu den Metallen er-
wiesen : Sonne — Gold, Mond — Silber, Venus — Kupfer usw.
Konjunktion oder Opposition der Planeten ergäben verschie-
dene Muster von Mischungen. Die Erde ist kosmischen Ein-
flüssen zugänglich. Für den Menschen ist der Geburtstag
ein großer Tag, weil er da sein Horoskop empfängt, wo
wenige Minuten angeblich einen Unterschied von Leben oder
Tod bedeuten können. Die Astrologie arbeite mit den Pia-
neten des Sonnensystems, nicht mit den Fixsternen, weil das
Sonnensystem der Erde näher sei. Wie im Makrokosmos, so
sei es im Mikrokosmos, wie im Sonnensystem, so im Atom:
Sonne in der Mitte, Planeten drum herum usw. Gegen den
Vorwurf des Fatalismus, welcher der Astrologie gemacht
wird, behauptete der Vortragende, der Mensch sei durchaus
nicht eine Marionette der Gestirne. Vom Einfluß kosmi-
scher Strahlungen sei zu sprechen, wie z. B. vom Einflüsse
der Erdmasse. Der Mensch habe einen freien Willen und
bleibe deswegen voll verantwortlich für alles, was er tue
oder lasse.

Diese Distanzierung von Materialismus und Fatalismus
überzeugt nicht, sondern wirkt als bloßes Lippenbekenntnis
zu Geist und Freiheit. Das Wesen des Materialismus besteht
nicht in der Leugnung von Zusammenhängen, sondern in der
alleinigen Annahme von Materie und materiellen Wirkungen.
Wenn Gestirnen, also Körpern, Wirkungen auf geistige Be-
reiche zugeschrieben werden, die mit ihrem Wesen nichts
zu tun haben, dann ist das doch wohl materialistisch, und
weil die Gesetze der Materie zwangsläufig und naturnot-
wendig sind, auch fatalistisch. Vom Einfluß der Erdmasse
wissen wir einiges. Das hält sich aber genau z. B. in seinem
physikalischen Rahmen und ist der menschlichen Freiheit
gänzlich entzogen. Vom Einflüsse der Gestirne im astrologi-
sehen Sinne aber wissen wir nichts. Wäre er aber vorhanden,
dann müßte dieser Einfluß als materiell und fatal bezeichnet
werden.

Des Interesses der Zuhörer sicher sein durfte der Vor-
tragende, als er auf Hitler zu sprechen kam. Leider ist nicht
nachzuprüfen, ob die Behauptungen, die aufgestellt worden
sind, auch stimmen. Vaticinia post eventum? Da wurde ge-
sagt, Hitler habe z. B. entgegen dem Rate eines Astrologen
seinen Münchener Putsch unternommen, der deswegen miß-
lungen sei, mißlingen mußte. Später aber habe er seine
großen Schläge immer dann unternommen, wenn er astro-
logisch Glück hatte und haben mußte. Das war vorauszu-
sehen und vorausgesehen. Wenn Hitler auch nicht jede gün-
stige Gelegenheit benützte, so war doch immer, wenn er
zuschlug, eine günstige Gelegenheit. Die besten Aspekte
sind die Jupiteraspekte: Jupiter ist der Effektive! Auch
von Mussolini wurde ähnlich gesprochen und u. a. gesagt,
Mussolinis astrologische Aspekte hätten im Jahre 1939 auf
einen Höhepunkt hingewiesen, während die Zeit nachher
schlecht aspektiert gewesen sei. Der «drôle de guerre» wurde
astrologisch-horoskopisch durchleuchtet usw. Merkwürdig,
unglaublich! Also ist nicht die schlechte militärische Aus-
rüstung usw. der Westmächte schuld an der Niederlage der
ersten Jahre, sondern das Glück Hitlers. Ob wohl Hitler bei
besserer Ausrüstung und Vorbereitung der Westmächte
gleiches astrologisches Glück gehabt hätte? Wenn das nicht
materialistisch und fatalistisch gedacht und gesprochen ist,
dann ist nicht mehr einzusehen, was Materialismus und
Fatalismus überhaupt noch sind und tun!

52



Ganz toll wurde die Sache, als ein ganzes Kaleidoskop von
Horoskopen der Zuhörerschaft vorgeführt wurde, wo selbst-
verständlich jede Verifizierung ausgeschlossen war. Da
wurde reichlich in Weltgeschichte gemacht, mit der Deutung
der Horoskope des rumänischen Gesandten in London, von
Lord Halifax, Earl of Winteron. Der verblüffte Zuhörer er-
hielt den Querschnitt von zwanzig Horoskopen, welche an-
geblich die englische Admiralität und ihre Operationen zur
See «erklären» sollten, wobei auf der einen Seite u. a. Chur-
chill und Cunningham, auf der anderen aber Mussolini und
Admiral Cavagnari figurierten, womit das Ergebnis der
Seeschlacht von Matapan klargestellt sein sollte. In ähnli-
chem Stile ging es weiter mit Rommel und Montgomery zu
El Alamein, Hitlers Westfeldzug, der Versenkung der «Graf
Spee», mit Weygand, Allan Brooke, Georges VI. (am D-day),
Alexander, McArthur, Truman usw. In einem rapiden tour
d'horizon wurde einem da auf einmal astrologisch die ganze
zeitgenössische Weltgeschichte «erklärt» und «bewiesen»,
deren Darlegung wir dem geneigten Leser ersparen können.
Jetzt weiß man wenigstens, warum der Krieg so und nicht
anders ausgegangen ist! Wenn das kein Materialismus und
kein Fatalismus ist, dann entsprechen den Worten keine
Begriffe mehr! Wer an einem Tage, der für ein bestimmtes
Geschäft astrologisch Glück oder Pech hat, dieses Geschäft
an die Hand nimmt, kann also mit aller Freiheit nichts am
Ausgange ändern. In den Sternen stehts geschrieben, was
Fatalismus heißt und ist! Dabei bleibt weiterhin in der
Schwebe, was eigentlich die Sterne mit Strategie zu tun
haben usw., wie denn ein behaupteter Einfluß auf Freiheit
und Geistigkeit ohne Materialismus und Fatalismus denkbar
ist. Nein, das Lippenbekenntnis der Astrologie zur mensch-
liehen Willensfreiheit ist zu schön, um wahr sein zu können
im Lichte der Voraussetzungen, mit denen sie harmonieren
sollte und nicht harmonieren kann.

Wenn die Astrologie auf ihren Thesen beharrt, so kann
sie nicht die Wissenschaft zu Zeugen aufrufen; es bleibt ihr
nur noch der Aberglaube, wenn sie nicht vollendeter Schwin-
del sein will. Aberglaube aber ist eine sehr bedenkliche Sa-
che, da er bewußt oder unbewußt eine Kontaktnahme mit dem
Dämon involvieren kann. Es erübrigt sich, über diese Seite
viele Worte zu verlieren. Im alten Bunde galt sicherlich mit
anderen Formen des Aberglaubens auch von der Astrologie
das strenge Wort und Gesetz Moses' : «Wenn ein Mann oder
ein Weib Wahrsager oder Zeichendeuter wird, so sollen sie
des Todes sterben; man soll sie steinigen, ihr Blut komme
über sie» (Lv. 20,27). Es gilt auch vom Gottesvolke des neuen
Bundes das Wort, das Moses zum Gottesvolke des alten Bun-
des gesprochen hat: «Es soll unter euch keiner gefunden
werden, der Wahrsager frägt und auf Träume und Vorbe-
deutungen achtet, denn solches ist dem Herrn ein Greuel!»
(Dt. 18,10 f.). In der Apokalypse hat der Seher auf Patmos
geschrieben: «Foris canes et venefici!» (22,15). A. Sch.

Die notleidenden Völker!
Gebetsapostolat für den Monat Februar.

Hätte man uns vor zehn Jahren gesagt, wir sollen für
die materiell notleidenden Völker beten und beten lassen,
so hätten wir uns gewundert, daß es im zwanzigsten Jahr-
hundert so etwas gibt. Die stolzen Menschen haben gemeint,
mit ihrer Technik und ihrer Wissenschaft könnten sie alle
Not bannen. Heute wissen wir. daß das ein großer Irrtum
war und daß Hunderte von Millionen von Menschen in
großer Not dahinleben, dahinsiechen und daß andere Hun-

derttausende an den Folgen- des Hungers sterben, andere
wegen Mangel an Heizmaterial und Kleidern erfrieren oder
sich schwere Krankheiten zuziehen. Jeden Tag bringen
unsere Zeitungen solch traurige Nachrichten. Unzählige
Briefe mit dem gleichen Notschrei kommen über unsere
Grenze und finden jedes noch so ferne Bergdorf. Ein
Strom von Liebesgabenpaketen geht fortwährend in die
nächstliegenden Länder. Unsere Karitasstellen in Öster-
reich, Deutschland, Frankreich und Italien haben
immer alle Hände voll zu tun. Und die vielen Kinder-
züge, die von allen Seiten in unser kleines Land kamen und
noch kommen, erzählen uns von der gleichen traurigen
Wirklichkeit der Länder, die einmal reicher waren als wir.
Das Elend ist aber so groß, daß unsere Hilfe einfach zu
schwach ist, um allem zu steuern. Freilich werden Hundert-
tausende unterstützt, aber wo bleiben die Millionen, deren
Ruf uns nicht erreichen kann und zu denen wir nie gelan-
gen? Wie geht es unsern Brüdern und Schwestern hinter
dem Eisernen Vorhange? Dieses grausame Schweigen!

Auf den Hilferuf von so viel Not und Elend hat nicht
nur unser kleines Land schön geantwortet. Spanien, Por-
tugal, Schweden, Irland und besonders Nord- und Süd-
amerika haben sich tapfer eingesetzt. Sogar England, das
selber in große Not geraten, bestrebt sich, Plilfe zu bringen.
In dieser Hilfsbereitschaft so vieler Menschen hat sich etwas
geoffenbart, was die Schandtaten derer, die solches Elend
hervorgerufen, zu sühnen sucht.

Eine Stimme, die von Anfang, schon bevor das Elend be-

gann, sich erhob, das war die Stimme der katholischen
Kirche. Auf den Ruf des Papstes hin sind eigentlich viele
Helfer erst wach geworden, die auf den Klageruf der nieder-
geworfenen Völker noch taub geblieben. Diese Tatsache
dürfen wir im Kampfe gegen die Feinde der Kirche Gottes
nie vergessen und wir wollen hoffen, daß auch die
gequälten Völker es nicht vergessen, wer ihnert in der
Not zu Hilfe kam. Pius XII. kann mit Recht der Papst
der Karitas und des Friedens genannt werden. Die
materielle Hilfe, die er in erster Linie Italien, aber auch
den andern Völkern vermittelt hat, stellt ihn in die
erste Reihe der Helfer in der Not. In einer Radio-
anspräche am 4. April 1946 hat er die ganze Welt zur Hilfe
aufgerufen, damit nicht ungezählte Menschen Hungers stür-
ben. Am 6. Januar 1946 hat er in einem Rundschreiben die
Menschheit aufgefordert, den notleidenden Kindern Hilfe
zu bringen. In der Weihnachtsansprache 1946 behandelte er
wieder dieses Thema. Seine Nuntien auf der ganzen Welt
haben für die Linderung des Elendes unbeschreiblich viel
getan. Durch ihre Hilfe konnte der Heilige Vater von Rom
aus vielen armen Menschen zu Hilfe kommen.

Diese große Hilfsaktion des Papstes darf auch unserm
Volke nicht verborgen bleiben. Nur zu gerne wird der Heilige
Vater auch heute noch totgeschwiegen oder sogar bezieh-

tigt, am Elende schuld zu sein.
Er war es aber doch, der die Völker bis zum letzten Augen-

blick vom Kriege abzuhalten suchte. (Verhandlungen zwi-
sehen Vatikan und Quirinal.) Er war es auch, der nichts
unversucht ließ, um den Weg aus dem grausamen Kriege
in den Frieden wieder zu öffnen. (Verhandlungen zwischen
Roosevelt und dem Papste.) Nur böser Wille und teuflischer
Haß können vergessen und verdrehen, was der Papst für
den Frieden unternommen und was er für die Linderung der
Not schon getan und noch tut.

Wenn nun derselbe Heilige Vater heute kommt und uns
auffordert, wir möchten im Monat Februar die Gläubigen
zum Gebete anhalten für die leidgeprüften Völker, so wer-
den wir Priester das sicher gerne tun. Aus Dankbarkeit

53



gegen Gott, daß wir von diesem Elende verschont blieben,
aus Liebe zu den Mitmenschen, aus Seeleneifer für die Be-

drängten. Es ist dieser Anruf an die Gebetshilfe unserer
Gläubigen auch ein pastoreil sehr wertvolles Mittel. Die
Herzen werden da weiter und für die Gnade disponierter.
Und was können wir letztlich mehr tun, als eben die Seelen

für die Gnade Gottes disponieren? Diejenigen, die noch
helfen können, werden bei unserm Anruf weiter helfen und
diejenigen, die nicht mehr helfen können, werden sich in
vertrauensvollem Gebet an den Herrn wenden, der dem
Daniel in der Löwengrube Nahrung schickte, der die

Propheten durch Raben mit Brot versah, der die Israeliten
mit Manna und Wachteln nährte. Seine Allmacht ist heute
nicht kleiner geworden; sorgen wir nur dafür, daß unser
Vertrauen nicht kleiner werde. Wir werden also diese Gele-

genheit, unser Volk für eine so dringliche Sache zum Beten
anzuhalten, nicht unbenützt vorübergehen lassen. Gerade in
den sonntäglichen Nachmittagsandachten oder abends beim
Rosenkranzgebet würde das Bekanntgeben dieser päpstlichen
Gebetsanliegen sicher viel Gutes wirken. Die Mitglieder des

Gebetsapostolates werden aber durch die tägliche gute
Meinung beim Morgengebet all ihre Arbeiten, Mühen und
Leiden im Verein mit dem göttlichen Herzen Jesu für dieses

Anliegen des Papstes aufopfern. Warum der Heilige Vater
diese Gebetsintention noch besonders betont haben möchte,
dafür folgende Gründe: Die unsägliche materielle Not ist
besonders für die Jugend eine ganz große sittliche Gefahr.
Im Elend greifen die Unerfahrenen zu den schlechten Früch-
ten, um etwas vom Leben zu haben, wie sie sagen. In der
Verelendung nimmt die Sittenverderbnis erschreckend zu.
Es besteht die große Gefahr von revolutionären Umwälzun-
gen und religiösen Verfolgungen, besonders wenn der gott-
lose Kommunismus mit seiner Lügenpropaganda die Massen
des Volkes erfassen kann. Nur die helfende Liebe und das
vertrauensvolle Gebet kann diesen Gefahren wirksam begeg-
nen und den Plaß der Nationen beschwichtigen, daß wieder
Ordnung und Gerechtigkeit und Friede in die friedlose
Menschheit einziehe. Wir wollen unser Volk zu diesem großen
Beten erziehen. J. M. Sch.

Aus iter Praxis, für fite Praxis
Diesmal etwas aus der Beichtpraxis

In geistlichen Kreisen wird gelegentlich — und zwar mit
einem selbstgefälligen Schmunzeln — folgende Anekdote er-
zählt: Ein Beichtkind — ein erwachsenes natürlich — habe
sich bei seinem Beichtvater darüber beklagt, daß er ihm
immer den gleichen Zuspruch halte. Der schlagfertige Beicht-
vater habe erwidert: «Solange Sie immer die gleichen Sün-
den zu beichten haben, muß ich Ihnen halt immer den glei-
chen Zuspruch halten.»

Ich kann über diese «träfe» Antwort des schlagfertigen
Beichtvaters, auch bei bester kollegialer Verbundenheit,
keine Genugtuung spüren. Dagegen habe ich alles Ver-
ständnis für die Klage des Beichtkindes. Ich habe nämlich
Gelegenheit, bei meinen Beichten vielfach ähnliche Erfah-
rungen zu machen.

«Solange Sie immer wieder die gleichen Sünden zu beichten
haben...»

Aber das ist ja gar nicht so schlimm. (Ich setzte nämlich
in unserm Falle voraus, daß es sich nicht um schwere Sün-
den handelt, sondern bloß um alltägliche Unvollkommen-
hei ten, mit der menschlichen Natur gegebene Schwach-
hei ten.)

Da beichtet z. B. ein geistlicher «Sünder» von durch-
schnittlicher Tugendhaftigkeit, daß er bei seinen täglichen
Gebeten, besonders beim Breviergebet, viel zerstreut sei;
daß er sich wahrscheinlich zu wenig Mühe gebe, andächtig
zu beten ; daß er ferner auf seinen Ausgängen die Augen oft
zu wenig im Zaume halte; daß er über Charakterfehler ge-
wisser Mitmenschen zu viel nachdenke und im Kreise von
Amtsbrüdern gelegentlich sogar darüber rede usw. usw. —
Im gleichen Rahmen — mutatis mutandis natürlich — voll-
zieht sich in der Regel auch die «Sündhaftigkeit» und damit
auch das Beichtbekenntnis von Laien, die öfters, alle Wo-
chen oder alle zwei Wochen, zur hl. Beichte kommen.

«Solange Sie immer wieder die gleichen Sünden zu beich-
ten haben...»

Aber hier handelt es sich doch nicht um eigentliche Sün-
den. Um schwere Sünden schon gar nicht! Meistens nicht
einmal um läßliche! Das sind doch bloß menschliche Unvoll-
kommenheiten, mit der menschlichen Natur gegebene
Schwachheiten, die man ja gar nicht beichten müßte.

Aber warum beichtet man sie denn gleichwohl? Warum
läßt der Beichtvater es zu, daß man sie «immer wieder»
beichtet? Erstens: Nachdem man — aus guten Gründen —
öfters zur Beichte antritt, muß man sich doch über etwas
«anklagen». Wenn man sich keiner eigentlichen Sünden
bewußt ist, behilft man sich, um doch eine Materie zu haben,
mit natürlichen, allen Menschen eigenen Schwacheiten.
Zweitens: Wenn man auf solche Schwachheiten, die mit un-
serer Natur gegeben sind, nicht achtgäbe, würden sie sich
mit der Zeit für unser Seelenheil doch schädlich auswirken.
Um aber immer wieder darauf aufmerksam zu werden,
macht man sie zum Gegenstande der Gewissenserforschung
und darum auch der Beichten.

Und welches ist der tiefere Sinn solcher menschlicher
Schwachheiten? Einmal sollen sie uns beständig an die
menschliche Unvollkommenheiten und Gebrechlichkeit er-
innern. Sodann sollen sie uns anspornen, dafür zu sorgen,
daß sie nicht zur eigentlichen Sünde auswachsen. Eine solche
Sorge aber ist ein Gott wohlgefälliges und unserm Seelenheil
zuträgliches Unternehmen.

Das ist der Sinn, und das ist unsere Aufgabe ge-
genüber solchen Menschlichkeiten. Wir haben nicht die
Pflicht, sie auszurotten, sondern bloß, sie a u s z u -

nützen. Ausrotten kann man sie überhaupt nicht und
braucht man sie nicht, weil sie mit der Natur des Menschen
gegeben sind. Darum braucht sich der Beichtvater auch
nicht Mühe zu geben, sie uns «abzukaufen». Und doch gibt
es Beichtväter, die mit der gleichen Beharrlichkeit, mit der
solche Unvollkommenheiten immer wieder gebeichtet wer-
den, dagegen ankämpfen und ihre «altbewährten» Mittel
anpreisen, damit das Beichtkind doch, endlich damit fertig
werde. «Solange Sie mir immer wieder die gleichen Sünden
zu beichten haben, muß ich Ihnen halt auch immer wieder
den gleichen Zuspruch halten.» Und solche Beichtväter schei-
nen keine Ahnung davon zu haben, daß das Beichtkind diese

Zuspräche, die es längst auswendig kann, mit der Zeit gar
nicht mehr hört oder, im noch schlimmem Falle, eigentlich
unwillig wird dabei und den Beichtstuhl mit einer Enttäu-
schung verläßt, weil es seelisch wieder leer ausgehen muß.
Gibt es denn kein Mittel, solche sog. Andachtsbeichten dem
Beichtenden lieb und, was wichtiger ist, auch fruchtbar zu
machen

Ich versuche seit Jahren, einen solchen Weg zu gehen.
Ich versuche es wenigstens. Anstatt die Beichtkinder im-
mer wieder anzuhalten, doch ja tapfer und unverdrossen ge-
gen solche gebeichtete «Nichtsünden» anzukämpfen und

54



ihnen immer wieder die gleichen Heilmittel anzupreisen,
begnüge ich mich damit, sie zu einer positiven Leistung
zu bringen, sie mit kurzen Worten anzuregen und anzuleiten,
bis zur nächsten Beichte — vielleicht auch einen Monat lang
— irgend etwas bestimmtes Gutes zu tun, etwas, das viel-
leicht mit den gebeichteten Schwachheiten in gar keinem
Zusammenhange steht oder zu stehen scheint. Êtwa so:
«Nehmen Sie jetzt die Aufgabe mit, bis zur nächsten Beichte
jeden Tag zu einer bestimmten Zeit des Tages für ein be-

stimmtes Anliegen ein bestimmtes, kurzes Gebet zu verrich-
ten!» (Dieses Anliegen braucht gar nicht immer ein per-
sönliches zu sein; es kann ein Anliegen der Gesamtkirche,
ein Anliegen der Pfarrei, ein Anliegen der Priester der Pfar-
rei, der Eltern, der Kinder, der Jugendlichen, der Armen,
der Reichen, der Beamten, der Lehrer der Pfarrei, ein An-
liegen des Beichtvaters selber sein.) Oder: «Nehmen Sie sich

vor, bis zur nächsten Beichte ein bestimmtes Gebet — etwa
das Morgengebet, ein andermal das Tischgebet usw. — mit
größerer Sammlung zu verrichten als bis dahin!» (Wer
etwas von Psychologie versteht, ahnt, warum immer von
einer bestimmten Zeit, einem bestimmten Gebete,
einem bestimmten Anliegen die Rede ist. Je bestimmter,
je konkreter, je einfacher die vorgeschlagene, natürlich
nicht unter Sünde verpflichtende, Aufgabe ist, um so größer
ist die Wahrscheinlichkeit, daß sie auch ausgeführt wird.
Und natürlich muß die Zeit, das Anliegen, das Gebet vom
Beichtvater wirklich bestimmt werden.)

Diese Aufgabe kann das eine Mal ein Werk der Fröm-
migkeit sein. Ein andermal ist sie ein Werk der Abtötung.
Und es gibt hundert verschiedene Formen der Abtötung;
der Beichtvater muß dem Beichtkinde den Weg dazu nur
zeigen. Ein drittes Mal ein Werk der Nächstenliebe. Und es

gibt hunderte Möglichkeiten, diese Tugend zu üben; der
Beichtvater muß das Beichtkind nur auf solche Möglich-
keiten — jedesmal auf eine bestimmte Möglichkeit — auf-
merksam machen. Aber immer muß die Aufgabe möglichst
konkret, bestimmt gefaßt werden. Dem Beichtvater, der
selber keinen Tag vorübergehen läßt, ohne ihn durch eine
bestimmte freiwillige Tugendübung zu segnen, wird es nicht
schwer gehen, dem Beichtkind solche Vorschläge zu unter-
breiten und zu empfehlen. Wenn das Beichtkind sich bereit
erklärt, sich an eine solche Aufgabe heranzumachen, braucht
man vielleicht gar keine sog. «Buße» aufzugeben. Und noch
etwas Wichtigeres: Man halte doch im Beichtstuhl keine
Predigt! Es gibt Beichtväter, die meinen, die Güte des Zu-
Spruches stehe im geraden Verhältnisse zu seiner Länge.
Ich glaube im Gegenteil: sie steht im geraden Verhältnisse
zu seiner Kürze und Bestimmtheit.

«Solange Sie immer wieder die gleichen Sünden zu beich-
ten haben, muß ich Ihnen halt auch immer wieder den glei-
chen Zuspruch halten.» Nein! Und zweimal nein! In vielen
Fällen der sog. Andachtsbeichten braucht man auf die ge-
beichteten Unvollkommenheiten gar nicht einzugehen. Es
genügt, wenn man gelegentlich — das eine oder andere Mal
im Jahre — von diesem Thema spricht, den Sinn solcher
Unvollkommenheiten und unsere Aufgabe ihnen gegenüber
erörtert.

In aufgeschlossenen Erzieherkreisen weiß man längst, daß
man das «Böse» im Zögling am sichersten nicht dadurch
besiegt, daß man es direkt bekämpft, es einfach verbietet,
tadelt und straft ; sondern dadurch, daß man sich Mühe gibt,
das Gute im Zögling zur Entwicklung zu bringen, was am
besten dadurch geschieht, daß man ihn für etwas Gutes zu
begeistern versteht. Dann werde das «Böse» unentwickelt
bleiben oder sogar, weil es dann nicht mehr geübt werde,

sich zurückbilden. Daß wir Beichtväter es doch besser ver-
ständen, dieses psychologische Gesetz auch im kleinen, aber
gesegneten Erziehungshause des Beichtstuhles anzuwenden!

Aber vielleicht komme ich zu spät und machen es fast
alle Beichtväter, die auf die Kirchenzeitung abonniert sind,
schon längst viel besser, als ich es hier vorgeschlagen habe.
Dann habe ich mir wenigstens den Unwillen von der Seele

geschrieben und werde von jetzt an den alten, ewig gleichen
Zuspruch über mich ergehen lassen, ohne ungeduldig oder

gar unwillig zu werden. Ein erwachsenes Beichtkind

Seelsorge der Hotel- und Restaurantangestellten

Aufgabe des Heimatseelsorgers
Ein wichtiges Glied in der ganzen Seelsorgsaktion der

Hotel- und Restaurantangestellten ist der Heimatseelsorger.
Die ganze Hotelangestelltenseelsorge beginnt im Heimat-

dorfe. Die Zeiten haben sich geändert und die Zeiten in
ihnen. «Wir haben nicht mehr früher», sagte Papst Pius X.
Seit Pius X. haben sich die Zeiten gewaltig geändert. Der
Seelsorger kann am besten die religiös-sittlichen Schäden
bei den Hotel-, Restaurant- und Cafeangestellten wahrneh-
men und hat es nie gerne gesehen, wenn die ganz jungen
Leute nach dem Süden und in die Städte zogen. Heute kön-
nen wir die Sache nicht mehr ändern. In den Berg- und
Landgemeinden fehlt oft die Verdienstmöglichkeit und viele
junge Leute sind auf den Verdienst im Gastgewerbe ange-
wiesen. Es nützt dem Seelsorger nichts, den in die Fremde
Ziehenden traurig nachzusehen und vielleicht noch seinen
Unwillen darüber zu zeigen. Gewiß, man muß auf kluge
Weise warnen, daß nicht allzu viele wegziehen und die hei-
matliche Scholle verlassen; die Heimatscholle ist immer
noch der zuverlässigste Ernährer. Wo aber die jungen Leute
wegziehen müssen, um ihr Brot zu verdienen und für den
Lebensunterhalt der Angehörigen zu sorgen, da muß man
alles tun, um die Schäden der Fremde möglichst zu ver-
mindern, die jungen Leute gegen dieselben widerstandsfähig
zu machen. Der Heimatseelsorger muß vorbeugend wirken.
Vorab muß er im Religionsunterricht eine solide Frömmig-
keit und Glaubensüberzeugung den jungen Leuten ins Herz
pflanzen. Die Jungen müssen schon früh fürs
Apostolat erzogen werden. Dadurch, daß man
ihnen Vertrauen schenkt, ihnen eine schöne Aufgabe mit
Verantwortung zuweist, sind sie leichter für das Gute zu ge-
Winnen und vor dem Bösen zu bewahren. Es muß ihnen bei-
gebracht werden, daß jedes vor Gott und der Mitwelt eine
Verantwortung hat für alle, welche mit ihm die Wege kreu-
zen. Sie sollen nicht bloß selbst brav bleiben, sondern über-
all dahin wirken, andere im Guten zu erhalten, Irrende zu-
rückzuführen, Verlorene zu retten. Gerade der Gedanke, ich
kann auch etwas wirken zum allgemeinen Wohl und zum
Segen der einzelnen, hat schon manchen jungen Menschen,
auf den wir nicht viel bauten, dazu gebracht, daß er selbst
sich brav hielt und als Apostel wirkte. Verzagen wir an kei-
nem. Gerade das Vertrauen, das wir in sie setzen, hebt sie
und erhält sie.

Bei den Feinden der Kirche und den Feinden Gottes ar-
bei ten nicht nur die Führer, sondern ihre Kraft liegt darin,
daß jeder Verdorbene möglichst viele andere schlecht zu
machen sucht. So sollte nicht bloß der Priester, sondern
jeder Christ ein Apostel des Guten werden, ein Apostel für
das Reich Christi. Das muß angelernt werden.

Die Lehrerschaft muß im gleichen Geiste wirken. Lehrer
und Lehrerin sollten die Berufsberater für unsere Jungen

55



sein und deshalb selbst durch Vorträge und Kurse geschult
werden.

Besonders müssen die Eltern darauf hingewiesen werden,
daß sie auch für die Kinder in der Fremde vor Gott und den
Mitmenschen Rechenschaft schuldig sind. Darum sollen sie
auch besorgt sein, wo die Kinder hinkommen und was sie
tun. Sie sollen mit dem Seelsorger vereint dafür sorgen,
daß sich andere an ihrer Stelle der Kinder in der Fremde
annehmen. Den Eltern und den Jungen muß es klargemacht
werden, daß sie alleinstehend nicht oder nur schwer sich
halten können und sich deshalb mit den Guten vereinigen,
d. h. den katholischen Standesvereinen anschließen müssen.
Es wäre natürlich sehr gut, wenn besonders die ganz Jun-
gen vor ihrer Abreise vom Seelsorger Abschied nehmen. Er
kann sie noch vor mancher Gefahr warnen. Viele lieben den

heimlichen Wegzug und wollen in der Fremde mög-
liehst unbekannt sein, damit sie freier leben können. Das
sind die meist Gefährdeten, und gerade diese darf man nicht
außer Acht lassen.

Von größter Wichtigkeit ist, daß der Heimatseelsorger die
Weggezogenen so rasch als möglich am neuen Wohnorte an-
meldet. Die Meldungen können auch an das Sekretariat des

Verbandes der katholischen Hotel- und Restaurantangestell-
ten, Hirschengraben 86, Zürich, gemacht werden, wo das
Weitere besorgt wird. Er wird nicht ruhen, bis er sein ver-
lorenes Schäflein wieder gefunden hat. Er wird bei den El-
tern fragen und sich erkundigen, wo ihr Kind ist. Gelingt
ihm das nicht, sucht er die Adresse durch Vertrauensper-
sonen zu erfahren. Es kann dadurch viel Böses verhindert
und viel Gutes gestiftet werden. Schon das Bewußtsein, daß
auch im neuen Wohnort jemand um sie weiß, hält manche
vom Bösen zurück.

Der Stadtseelsorger kann natürlich die wenigsten selbst
besuchen, er kann überhaupt nicht in das Hotel, Restau-
rant oder Café hinein. Hier treten die Laienapostel der
Ortsgruppe in Tätigkeit, welche unter Anweisung des Seel-

sorgers sich der Leute annehmen, sie in die Vereine und
Versammlungen bringen, wo dann der Seelsorger auch per-
sönlich mit ihnen in Verkehr kommt.

Wird dieser Meldedienst sobald als möglich durchge-
führt, so können viele erfaßt werden. Die Erfahrung be-

weist, daß es möglich ist. Der Heimatseelsorger hat hier
eine verantwortungsvolle Aufgabe. Wenn er es nicht selbst
besorgen kann, so lasse er es durch Vertrauenspersonen ma-
chen. Wie das zu geschehen hat, ist von Ort zu Ort ver-
schieden. Es wäre ein schönes Arbeitsfeld für die Jung-
frauenkongregation und die Jungmannschaft.

Der Heimatseelsorger kann auch viel erreichen, wenn er
mit denen in der Fremde in Kontakt bleibt. Er kann ihnen
zum Namenstag oder auf eine hohe kirchliche Festzeit ein
Kärtchen senden. Das macht den Leuten Freude. So wird er
mit Pfarrkindern in Kontakt kommen, mit denen er daheim
keinen hatte. Auch die Zusendung des Pfarrblattes ist ein
gutes Mittel, um mit den Pfarrkindern in der Fremde in Ver-
bindung zu bleiben und ihre Adresse zu erfahren. Gewiß,
alles dies geschieht nicht von selbst. Es kostet viel Mühe
und Arbeit und auch Enttäuschungen bleiben nicht aus,
aber eine einzige gerettete Seele lohnt uns alle Mühen.

Vergessen wir nicht den Wert der Menschenseele. Jede ist
durch das kostbarste Blut unseres Erlösers erkauft. Wenn
nur eine Seele gerettet wird, so ist der Erfolg der Mühe
wert und vielleicht die Rettung unserer eigenen Seele.

Denken wir an die Parabel vom verlorenen Schäflein.
Wenn auch tausend Schwierigkeiten uns begegnen, die
«Katholische Aktion» für die Angestellten im Gastgewerbe

wird gedeihen, wenn Führer sich finden, Priester und Laien,
deren Herz von der Liebe zu den unsterblichen Seelen, von
Opfermut um des Heilands willen erfüllt ist. Die Liebe ist
die größte Macht, die durch nichts überwunden wird und
der nichts widerstehen kann.

Wenn die christliche protestantische Kellnermission seit
Jahrzehnten zum Wohle der protestantischen Gastwirt-
schaftsangestellten arbeitet, — haben dann nicht auch un-
sere katholischen Angestellten ein Anrecht auf eine ihrem
schweren Berufe angepaßte Seelsorgstätigkeit? Hier gelten
die Worte des Kardinals Manning: «Wir haben die Pflicht,
uns weder in der Aufopferung noch in der Liebe zu den un-
sterblichen Seelen von jemand übertreffen zu lassen.»

Ad. Sarbach, Pfr., Randa
*

Ein liturgischer Zweifel

Am 21. Januar feiert das Bistum Chur jeweilen das Fest
des hl. Meinrads. Das auf diesen Tag nach dem römischen
Kalender einfallende Fest der hl. Agnes wird auf Grund eines

Rescriptes der Ritenkongregation vom 23. Mai 1928 im
Bistum Chur am 28. Januar begangen. Für dieses Datum
verzeichnet ja das Missale einen zweiten Festtag der hl.
Agnes. Durch die Einführung des Festes des hl. Johannes
Bosco (31. Januar) ist unterdessen allgemein die Feier des

hl. Petrus Nolasco vom 31. Januar auf den 28. vorverlegt
worden. In Chur treffen somit am 28. Januar zwei verlegte
Heiligenfeste zusammen: St. Agnes vom 21. Januar und
St. Petrus Nolasco vom 31. Januar. Wer nun die Messe der
hl. Agnes vom 21. Januar und diejenige vom hl. Petrus
Nolasco vom 31. Januar vergleicht, wird feststellen können,
daß die Postcommunio wörtlich gleich lautet. Es ist
das bekannte Gebet, das auch als Postcommunio im ersten
Commune Confessoris non Pontificis vorkommt: «Refecti
eibo potuque caelesti, Deus noster, te supplices exoramus:
ut, in cuius haec commemoratione pereepimus, eius muniamur
et preeibus.» Mit dem Zusammentreffen von St. Agnes und
St. Petrus Nolasco auf den gleichen Tag ergibt sich also im
Bistum Chur am 28. Januar zweimal die genau gleiche Post-
communio. Nicht einmal der Eigenname ist gewechselt, da

überhaupt keiner genannt ist. Wer weiß Bescheid? Zweimal
nacheinander die gleiche Postcommunio beten? Die eine

überhaupt weglassen? Wohl kaum! Die Postcommunio für
St. Agnes durch die davon verschiedene aus dem Formular für
St. Agnes secundo (28. Jan.) ersetzen? Oder darf man für
die Postcommunio für St. Petrus Nolasco diejenige aus dem
zweiten Formular des Commune Confessoris non Ponti-
ficis nehmen? Diejenige aus dem ersten Formular würde
nämlich die Wiederholung nicht beheben, da sie auch wieder
identisch ist mit derjenigen von St. Agnes (21. Jan.). Es
sollte die Sache der Ritenkongregation unterbreitet werden,
damit sie eine entsprechende Verfügung trifft, denn die

bisherige Wiederholung der gleichen Postcommunio oder die
von verschiedenen Zelebranten getroffenen privaten Lösun-
gen entsprechen kaum den liturgischen Gesetzen. R. St.

Totentafel
Wer von den vielen Feriengästen, die auf der Hochterrasse

der Riederalp (Oberwallis) sonnige Ferientage erleben konn-
ten, hätte nicht auch die hochragende Gestalt des rüstigen
Achtzigers gekannt, der viele Sommer lang den Gottesdienst
hielt, an Sonntagen sogar regelmäßig zweimal mit Kurzpre-
digt, das erste Mal in seiner Sommerresidenz Riederalp und
dann noch in der wegen ihrer herrlichen Lage in ungezählten
Bildern in der ganzen Welt bekannten, fast eine Stunde ent-

56



fernten Bergkapelle der Bettmeralp. Das war Kaplan Peter-
Maria Concina von Morel (Oberwallis). Der Familienname
deutet auf Ursprung aus dem benachbarten Italien; doch
wurde der Verstorbene in Brig 1866 geboren und war ein echter
Walliser, impulsiv, temperamentvoll, weich im Gemüt, gast-
freundlich, auch im hohen Greisenalter noch gern im fröh-
liehen Kreise der Studentenwelt weilend. Der früh elternlos
gewordene, begabte Knabe, von gütigen Tanten aufgezogen,
zeigte schon als Innsbrucker sein rhetorisches Talent, das

er an den damaligen großen Parlamentariern des deutschen
Zentrums und besonders an Lueger bildete, und das ihn später
zum begeisternden Redner an Studentenfesten und in Ver-
Sammlungen von Jungmannschafts- und Volksvereinen machte.
Daher wurde er auch für einige Zeit Lehrer der Rhetorik in
Brig (1S9T—1902). Der vorzügliche Sänger war auch ein treff-
licher Regisseur des Dorf theaters, dem in den einsamen Wal-
liserdörfern in gesellschaftlicher und kultureller Hinsicht keine
geringe Bedeutung zukommt. Wo Concina in Stellung war, zu-
erst als Rektor in Morel, als Pfarrer in Bellwald (1893 bis
1897), in Brig als Professor, auf dem Pfarramt in St. Nikiaus
im Vispertal (1902—1907), und in Raron (1907—1919), wo
er als Pfarr-Dekan den Kapitelsversammlungen reiches kol-
legiales Relief gab, als Kaplan in Grengiols (1919—1925)
weckte und förderte er das Vereins- und Theaterleben, zwei-
felsohne aus Freude an lebensvollem Betrieb, aber doch stets
auch zum höhern Zweck der Seelsorge. Die ihm verliehene
Geisteskraft .machte ihn auch zum Mann der Presse («Wal-
liser Bote», «Briger Anzeiger»), und christlichsozialer Politik,
welchen er jahrelang einen großen Teil der Arbeitszeit
schenkte. Müde kehrte er (1925) auf die Kaplanei von Morel
zurück, wo der Kämpe sich nun zur ewigen Ruhe hingelegt
hat. R. I. P. H. J.

Im Greyerzerland, in La Tonr-de-7'rême, fand am 16. Ja-
nuar das feierliche Begräbnis von H.H. Abbé Victor Fowe
statt, der mit seinen 84 Lebensjahren wie ein Patriarch ver-
ehrt war. Hielt doch der Landesbischof, Mgr. Charrière, selbst
die Grabrede, und erschienen Vertretungen aus mehreren Ge-
meinden bei den Totenfeierlichkeiten und senkten sich eine
ganze Zahl von trauerumflorten Fahnen über dem Grabe.
Abbé Favre war zwar Waadtländer, in Assens i. J. 1864 ge-
boren, kam aber als Vikar ins Freiburgerland, nach Sivi-
riez, wurde Pfarrer in Hauteville, war dann 22 Jahre lang
(1897—1919) der besorgte Hirte von La Tour-de-Trème, wo
er die letzten Lebenstage verbringen wollte, nachdem er vor-
her noch sechs Jahre (1919—1925) Pfarrer in Grandvillard
und zwanzig Jahre (1925—1945) Seelsorger in Villars-sous-
Mont gewesen. R. I. P. H. J.

unddreißigjährigen Vikar Braun von Zürich in das glar-
nerische Rom.

Wenn man von einer Kunst der Pfarrseelsorge reden dürfte,
so müßte man Pfarrer Braun einen Künstler nennen. Ausge-
laufene Geleise lagen ihm nicht. Er war ein Mann von immer
neuen und oft ganz prachtvollen Einfällen. Seine geistvollen
und großlinigen Predigten, an denen das Volk warm und be-
geistert wurde, die besonders in den obern Klassen präch-
tige und lebendige Katechese, sein offener Sinn für auftau-
chende geistige Strömungen machten aus ihm einen Pfarrer
von Format, auf den sein Pfarrvolk ehrlich stolz war. Daß
ihm das Große eher als das Kleine lag, die Anregung eher
als die Durchführung, war ihm wohl bekannt, und er legte
Wert darauf, mit kluger Hand Hilfskräfte aus Laienkrei-
sen, Frauen und Männer, in die Seelsorge hineinzustellen.
Seinem besten Laienhelfer, Lehrer Konrad Hauser, hat Pfar-
rer Braun in einer geistreichen Biographie ein Denkmal ge-
setzt.

Während seiner Wirksamkeit erlebte die Pfarrkirche des
hl. Hilarius beinahe alljährlich Primizfreuden, Äbte und Bi-
schöfe wurden zu Pontifikalämtern eingeladen, und zum 400-
jährigen Pfarreijubiläum erschien gar der apostolische Nun-
tius.

Näfels schenkte seinem Pfarrer das Ehrenbürgerrecht, der
Bischof bekleidete ihn mit der violetten Ehre des Domherrn,
und beides war wohlverdient. Er wir ein Mann der priester-
liehen Ehrfurcht und der starken, männlichen Liebe zu Chri-
stus und der Kirche.

Pfarrer Braun konnte hart sein und wollte auch hart schei-
nen. Wenn er aber dem Schreibenden zum Tage der Pfarr-
installation ein Blümlein vom Grabe der Mutter brachte und
alles daran setzte, die Friedhofkapelle von Näfels zu einem
würdigen und bethaften Marienheiligtum zu gestalten, so
wußten, die ihm näher standen, auch um das andere, Ge-
müthafte in ihm.

Am kalten, regnerischen 3. Januar wurde die sterbliche
Hülle des Verstorbenen, um dem Trauerzug eine würdige Ent-
faltung zu ermöglichen, noch einmal durch das Dorf getra-
gen. Außer dem trauernden Pfarreivolk begleiteten über 60
Priester den toten Mitbruder. Der bischöfliche Kommissar,
H.H. Pfarrer Freuler von Tuggen, zeichnete in freundschaft-
licher Trauer das Bild des Verstorbenen, sein Klassengenosse,
H.H. Domherr Willi, sang das Requiem. Kanonikus Blasius
Braun ruhe in Gottes Frieden! W. H. S.

Kirchenchron ik
H.H. Kanonikn» Blasius Braun
Pfarrer von Näfels

Als der Pfarrherr von Näfels in der weihnächtlichen Mitter-
nachtsmesse sang: «Wie wir des Lichtes Mysterium auf Er-
den schauen, so laß uns auch seine Freuden im Himmel ver-
kosten!» dachte er wohl nicht daran, daß die Welt eben dar-
an war, ihre Lichter aus seinem Leben wegzutragen. Während
der Austeilung der hl. Kommunion traf ihn ein Hirnschlag.
Sein Kaplan, H.H. Fäßler, der in diesem Jahr sein diaman-
tenes Priesterjubiläum feiern darf, erteilte ihm das Sakra-
ment der Krankenölung, und am Silvestermorgen berief Gott
seinen treuen Diener aus der Mitte seiner Pfarreifamilie zu
sich.

Blasius Braun wurde als Sohn einer hablichen, stramm
katholischen Bauernfamilie im württembergischen Walters-
hofen am 2. Dezember 1884 geboren. Die Gymnasialstudien
begann er in Ravensburg und schloß sie mit der Matura in
Schwyz ab und trat ins Seminar St. Luzi ein. Am 18. Juli
1909 wurde er von Bischof Georgius Schmid zum Priester ge-
weiht. Die Primiz hielt er am 1. August des gleichen Jahres
in seinem Heimatdorf, wo der gewaltige Volksmissionär P.
Kollmann S. J. die mehr als stündige Primizpredigt hielt.

Die Liebfrauenpfarrei in Zürich besaß ihn in den sechs er-
sten Seelsorgerjahren als Vikar, in denen er sich als Prediger
und Katechet einen angesehenen Namen erwarb. Er hat das
lebendige und großzügige Zürich sein Leben lang nicht mehr
vergessen. Als 1915 der Pfarrherr von Näfels, Kanonikus Mein-
rad Schönbächler, altershalber den Hirtenstab von Näfels in
die Hand des Bischofs zurücklegte, holte man den erst ein-

Seligsprechungsprozeß eines Pfarrers.

Am 18. Januar wurde im Beisein des Hl. Vaters eine feier-
liehe Sitzung der Ritenkongregation abgehalten, in der das
Dekret über die heroischen Tugenden des Dieners Gottes P.
ÄMtoniws Maria Pwcci aus dem Servitenorden promulgiert
wurde.

Damit ist dessen Seligsprechung in nächste Aussicht gestellt.
— Eustachius Pucci wurde am 16. April 1819 als zweites von
acht Kindern zu Poggiole, Diözese von Pistoia, geboren. Wie
so manche Kandidaten des Priesterstandes empfing er den
ersten humanistischen Unterricht von seinem Pfarrer. Er trat
dann 1837 unter dem Namen Anton Maria zu Florenz in den
Servitenorden ein. Nach der Priesterweihe (1843) war er 49
Jahre lang Pfarrer von Viareggio, dem jetzigen international
bekannten Kur- und Badeorte. In seinem Orden bekleidete er
während sechs Jahren das Amt eines Provinzials. Das Dekret
spricht von der heroischen Nächstenliebe des Seelsorgers, die
sich besonders zur Zeit einer pestartigen Krankheit bewährte.
Der Diener Gottes wurde übernatürlicher Karismen gewür-
digt. Es werden von ihm wunderbare Krankenheilungen
berichtet. Öfters geriet er während der Darbringung des hl.
Meßopfers in verzückten Zustand.

Neuwahlen im Domkapitel der Diözese Basel.

Gemäß dem Konkordate von 1828 wählte der Solothurner
Regierungsrat den H.H. Domherrn Dr. Johannes Mosch zum
Propst des DowfcapiteZs und H.H. Dr. Jakob Schenker, Dekan
des Kapitels Solothurnstadt und Pfarrer von Kriegstetten,
zum dritten Domhen'n des Standes Solothurn.



Die Verdienste des neuen Dompropstes sind wohlbekannt. Ge-
boren am 1. Juni 1873 zu Schönenwerd, war H.H. Mosch zwan-
zig Jahre Pfarrer von Oberdorf b. Solothurn. Er brachte das
religiöse Leben der weitverzweigten Gemeinde zu neuer Blüte
und schuf die Vorbedingungen der neuen Pfarrei von Bellach.
Als Geschichtsforscher schrieb Dr. Mösch eine hochgeschätzte
Solothurner Schulgeschichte, ein Werk, für das die Univer-
sität Freiburg ihm das Ehrendoktorat verlieh. Er ist auch der
Verfasser des «Religionsbuches für Schule und Familie». —
H.H. Domherr Schenker (geb. 1894) war zunächst Kaplan in
Solothurn und dann mehrere Jahre Vikar an der Dreifaltig-
keitskirche in Bern, bis daß er die große Industriepfarrei
Kriegstetten übernahm. Wie in der ordentlichen Seelsorge be-
tätigte sich Dr. Schenker auch erfolgreich als Präsident des
kantonalen Volksvereins und der Pastoralkonferenz. Noch letz-
tes Jahr wurden diese Verdienste durch Ernennung zum De-
kan anerkannt. Den beiden Solothurner Würdenträgern erge-
benste Glückwünsche!

Berlin. Aufhebung der katholischen Schulen

Der Berliner Stadtmagistrat hat ein neues Schulgesetz be-
schlössen, welches die vor der Herrschaft des Nationalsozialis-
mus anerkannten konfessionellen Schulen gesetzlich verbietet.
Das Berliner beschöfliche Ordinariat erließ gegen dieses, das
Elternrecht und die Rechte der Kirche verletzende Gesetz einen
scharfen Protest. Dieser gesetzliche Kulturkampf im angeblich
neuen Deutschland ist wohl noch gefährlicher als der gewalt-
tätige Kulturkampf der Nazi. V. v. E.

Rezensionen
•RicÄarri! SeewaZd: An die Dinpe dieser WeZt. Oden. Thomas-

Verlag, Zürich.
Wie der Untertitel «Oden» schon andeutet, weht uns hier klas-

sische Welt an, freie Rhythmen sind's, an Pindar gemahnend,
an Klopstock und Hölderlin, aber nicht ververste Archäologie
enthaltend, sondern Schau und Empfindung eines hochgemuten
modernen Künstlers, eines Dichters, dessen Seele so voll
«Poesie» ist, daß sie überströmend selbst die freie Form fast
nicht zu bewältigen weiß. Seine «Phantasie» ist wirklich Phan-
tasie und die Farben seiner Palette werden dinghaft und greif-
bar in den Erinnerungsbildern, die sie wecken. Und die Hoch-
gesänge auf das Licht, auf den Schatten, auf die griechische
Landschaft, auf die Schiffe, die Inseln, das Fenster, die Wege,
die Töpfe, das Wasser und das Glas, auf die Schwelle des Alters
und auf Epiphanias sind beglückend, entzückend.

Aber wie kann man nur, wenn man den «Töpfen» so einen
netten griechischen Töpfer im Bilde beigibt, die Phantasie auf
so ein Scheusal von Pegasus setzen! Jeder Anfänger machte
es besser. Ich verstehe, warum der Verfasser erschrak, als
ihm als erster Vers zum Hochgesang auf die griechische
Landschaft die Worte aus der Feder (oder Maschine) flössen:
«Schön, wie ein Bild.» Ja, das hatten Bodmer und Breitinger
einmal auch gemeint, die Poesie sollte mit ihren Mitteln die
Natur und das Geschehen in ihr ebenso gefiihl- und gemüt-
ansprechend wiedergeben, wie das die damalige Malerei ver-
mochte. Aber solche Bilder will und kann der moderne Maler
nicht mehr schaffen. «Schön wie ein Bild» ist bereits Anachro-
nismus, und deshalb erschrak der Maler Seewald und — als

geistreicher Dichter — fand er sofort den Dreh in die Meta-
physik, wie die frühchristlichen Exegeten in die Allegorie.
Was für ein Wunderding hätte das Büchlein gegeben, wenn
die Bilder nicht so salopp und zum Teil geradezu häßlich, die
freien Verse aber in strengen griechischen Strophen aufge-
baut wären F. A. H.

*
IVafierer Alois: Der bayrische Klerus in der Zeit dreier Re-

volutionen. Verlag: Katholische Kirche Bayerns 1946. 427 S.
Geb. 10 Fr.

Das Werk ist die geschichtliche Darstellung des bayrischen
Klerusverbandes, der Standesorganisation des bayrischen Kle-
rus, verfaßt von dessen Landessekretär. Es ist also nicht, wie
der Titel vermuten lassen könnte, in erster Linie ein kirchen-
geschichtliches Werk, zeitlich (1920—1945) und örtlich (Ba-
yern) gebunden und begrenzt. Es wird vielmehr das Entste-
hen, Wesen und Wirken des Klerusverbandes der bayrischen
Diözesen geschildert, eines Bruderverbandes zur schweize-
rischen «Providentia». Damit ist allerdings sehr viel und sehr
interessante zeitbedingte Kirchengeschichte mitbedingt und
— geboten, wie es gar nicht anders sein kann in einem solchen
Verbände und einem solchen Werke.

Ein erster Teil des Buches stellt die Entstehung und Grün-
dung des Klerusverbandes dar (1908—1919), ein zweiter Teil
dessen Entfaltung und Gestaltung (1920—1933), der dritte
schließlich seine Prüfung und Bewährung (1933—1945). Der
Klerusverband Bayerns erfaßt allerdings ein viel weit ge-
streckteres Arbeitsgebiet, als unsere schweizerische Priester-
Vereinigung «Providentia». Es ließe sich deshalb aus dem Stu-
dium dieses historisch wie programmatisch interessanten Bu-
ches manches zum Ausbau der «Providentia» lernen und ent-
nehmen. Der Klerusverband betreut vier Abteilungen. Die
erste und älteste dient der Auskunft und Beratung (mit den
Unterabteilungen Rechtsgebiet und Finanzgebiet). Aus dieser
Abteilung erwuchs von selber die zweite Abteilung: Rechts-
schütz (praktische Zentralisierung der Prozeßführung der
bayrischen Geistlichkeit) : Expandit nubem in protectionem!
Die (III.) apologetische Abteilung erwuchs aus der Preßkon-
trolle, gegen die Hetze des evangelischen Bundes und später
gegen die Verleumdungen des Nationalsozialismus und der
Ludendorfferei. Eine letzte (IV.) Abteilung «Klerushilfe» be-
faßte sich mit der mitbrüderlichen Karitas. Der Wirtschaft-
liehen Not sollte gesteuert, aber auch seelischer Not begegnet
werden, die bekanntlich sehr groß werden kann. Wie froh wä-
ren wir auch in der Schweiz um solche Hilfe für verlorene
Mitbrüder, die heimkehren wollten oder heimgeholt werden
sollten! Auch seelsorgerliche Fortbildungskurse wurden von
dieser Abteilung organisiert (in Homiletik, Kirchenrecht, Seel-
sorge, Pfarramtsverwaltung).

Das Werk liest sich anregend von der ersten bis zur letzten
Seite. Sein Studium von interessierter und initiativer Seite
könnte sicherlich auch für die Schweiz Nutzen stiften. Unterm
19. Juli 1947 hat Papst Pius XII. ein Handschreiben an den
Landessekretär gerichtet, das nicht nur eine hohe Ehre für
den Adressaten und den Klerusverband, sondern dessen Inhalt
auch für die Oeffentlichkeit von hoher Bedeutung ist. Das
Werk kann durch den Landessekretär bezogen werden: H.H.
Geistlicher Rat Alois Natterer (13b) Starnberg, Mühlweg 2,

Bayern. (USA.-Zone.) A. Sch.

Ewiglichtöl LUX AETERNA und
RAFOL-DOCHTE Nr. 1 sind zu
bezi en b i

J. Strähle, Kirchenbedarf. Luzern
La Bonne Presse, Porrentruy
oder direkt bei

RAFOL AG. ÖLTEN
Tel. (062) 5 42 60

Rafol-Dochte Nr. 1

Nach langwierigen Versuchen ist es uns gelungen
einen Docht in den Verkauf zu bringen, der allen
Anforderungen genügen kann. Wenn alle Produkte
versagen, verlangen Sie unsern Rafol-Docht Nr. 1.

Derselbe brennt bei der Temperatur von 20 Grad

unter Null. Lux-aeterna-GI mit unsern Dochten er-

ergibt eine schöne Flamme und brennt einwandfrei

-syy ,.N

58



ioMenlfet
23orfcnfl0C

und

zu 6es£e/iert(iert Tertsfera

aus Schmiedeeisen durc/i die Speziaf/ïrma

MEYER-BURRI A Cie. ACr.
Äassen- uud£7sert6aw - IjCXERrV • Fortrtia^sfr. 20 - Te/. 22Ö74

Bücher zu verkaufen
15Michael, Janssen, Pastor: Geschichte des deutschen Volkes,

Bände, geb. 110 Fr.
Bwclt der Nafwr, 3 Foliobände, 40 Fr.
Weiß ; Apologie des Christentums, 7 Bände, 60 Fr.
Hettinger, Apologie des Christentums. 5 Bände, 50 Fr.
Anzeiger /ür scliweizerisclie Aite?'fumskMnde, 14 Bände ab 1870

bis 1916, 70 Fr.
Sc/imidZin: Deutschland und Österreich usw. im Dreißigjährigen

Krieg. Geb. 8 Fr.
Camws : Leben Jesu. 2 Bände, 15 Fr.
Moder: Katholik und Politik. 100 Exemplare 10 Fr.

Bestellungen an Chiffre 2139 an die Expedition der KZ.

Kath. Akademiker,
weitgereist, empfiehlt sich für

Lichtbildervorträge
und Referate

Verschiedene Themata. — Offer-
ten unter Chiffre 2137 an die Ex-

pedition der KZ.

Zu verkaufen ein

neuwertiger
Projektionsapparat

für Bildchen (5 x 5) u. Film-
rollen, sehr vorteilhaftes An-
gebot: 250 Fr. — Spannung:
220 Volt.
J. Stäger, Weberstraße 11,
Zürich 4.

Znseraf- Annahme durch tfäher & Cie.

fran&ensfrasse, Luzern

Altarglöckli
aus reiner Glockenbronze, har-
monisch abgestimmt in 3- und
4-Klartg mit soliden, formschö-
nen Gestellen aus Messing, aus
ausländischer Spezialwerkstätte,
welche die besten Erzeugnisse
dieser Art vor dem Kriege gelie-
fert hat, sind auf Ostern wieder
lieferbar! Früher notierte Auf-
träge werden ohne weiteres aus-
geliefert, weitere Interessenten
bitte frühzeitig zu berichten.

Meßkännchen
treffen bis Ostern in praktischen,
schönen Formen, mit speziell fei-
nem Ausguß, von ausländischen
Glashütten ein, in beschränkten
Mengen. Dazu passende Glas-
teller. — Bestellungen- bitte jetzt
aufgeben.

J.STRÄSSLE LVZERN
KIRCH EN BEDARF HOFKIRCHE

Telephon (041) 2 33 18

Elektrische

Bekannt größte Erfahrung
Unübertreffliche Betriebssicherheit

Joli. Muff Ingenieur Triengei»
Telephon 5 45 20

AGATHA-ZETTEL
5 Rappen je Stück, mit Flamme auf
Karton. — Zu beziehen durch den

Christophorus-Verlag Arlesheim BL

Ersihommunion-unterr ichl
uon F. Odermatf, P/arrer

Reich bebildert, in längerer Praxis erprobt,
von zahlreichen Seelsorgern empfohlen,
leistet dieses Kommunionbüchlein sowohl
für den gemeinsamen Religionsunterricht
als auch für den privaten Unterricht aus-
gezeichnete Dienste.

Preis pro Büchlein 70 Rappen, 28 Seiten.

ErstDeicMterrlclii
con F. Odermaif, P/arrer

Als Gegenstück zum beliebten Erstkommunion-Unterricht.
Ebenfalls reich bebildert. Preis pro Büchlein 70 Rappen,
28 Seiten.

ueriag Paul Ufiget, Papeterie, sctiwyz, Telephon 159

Zu verkatt/ert 2manualiges

Maimburg-Pedalharmonium
3 Spiele, Manualkoppel, Forteregister, genaue Pedalmensur nebst
Orgelbank, geeignet für Kirche oder Kapelle, Motoranschluß mög-
lieh. Ferner lmanualiges Mawnbwrg-PedaZÄarmemiwTO, 2 Spiele,
Forteregister nebst Orgelbank.
Offerten unter Chiffre F 30942 Lz an PubZicitas Luzern.

aus Privatbesitz

Gemälde Murillo, Der hl. Franz von Panla

Auskunft erteilt:
Dr. E. Steiner, Fürsprech, Schloßplatz 6, Aarau

Soeben erscheint wieder:

GRADUALEROMANUM
Edition Desclée

In Leinen, Rotschnitt
In Halbleder, Rotschnitt

Gewöhnliches
Papier

etwa Fr. 20.50

etwa Fr. 31.—

Dünndruck-
papier
21.50

32.—

Bestellungen erbeten an Buchhandlung Räber & Cie., Luzern

RUDOLF SUESS I Kunstglaserei Zürich 6
Letzistraße 27 Werkstatt: Langackerstraße 65 Telephon 6 08 76
Verlangen Sie unverbindlich Offerten und Vorschlage

59



ox::::-

Kirchengoldschmied

Mattstr. 6 - Tel. 6 15 23

empfiehlt Ihnen seine anerkannt
gute Sp e z i a I-We r kst ä tte für
Kirchengeräte, - Gegr. 1840

o:x
Zu Beginn des Krieges wurde ein Lagerbestand Kultusgeräte einer
deutschen, bestbekannten Werkstätte in die Nähe von Konstanz
in Sicherheit gebracht. Alliierte Behörden haben die gesamthafte
Liquidation in Schweizer Geld verlangt, und ich habe die mir ange-
tragene Ware übernommen.

Material und Arbeit sind bewährte Vorkriegsprodukte. Kerzen-
stocke, Weihwasser-Tragkessel, Aspergile, Tauf- und Pontifikal-
kannen mit Plateau, Altarkreuze, Plateau für Meßkännchen in schwe-
rer Ausführung, Hostiendosen, Ciborien, Meßkelche usw.

Profitieren Sie bei Bedarf von diesen wirklichen

Gelegenheitsangeboten
Besichtigen Sie die Ware in meinem Magazin.

J.STR'A'SSLE LUZERN
KIRCHENBEDARF ^HOFKIRCHE

Telephon (041) 2 33 18

rs\
EINE ZIERDE FÜR JEDE PFARRGEMEINDE

Ifatxiniirttinöcn
SWläiöWß heftete ufm

handgeschrieben, auf echtem Pergament, geziert mit gol-
denen und farbigen Lettern, ein Dokument u. Schmuckstück,
das auch den kommenden Generationen erhalten bleibt, weil
unbegrenzt haltbar. Auch für jeden Festanlaß in Kirche und
Familie empfehle ich Ihnen meine individuellen, handge-
schriebenen Pergamente.

ti)-
ÎJÎotfa 35canôle,

Dreilindenstraße 29, Telephon 2 38 17

sowie Tisch- u. Flaschenweine
beziehen Sie vorteilhaft
von der vereidigten, altbekannten
Vertrauensfirma

Fuchs & Co. Zug
Telephon 4 00 41

Begehrteste Liebesgaben deut-
scher und österreichischer Kir-
chen sind Kerzen, Kohlen, Weih-
rauch (statt gedörrter Apfel-
schalen usw. im Rauchfaß!) Da
ich im Februar einen Autocamion
in die französische und amerlka-
nische Zone

Deutschland*
begleite, besorge ich die Doku-
mente und sichere Lieferung.
Aufträge sofort erbeten.
Telephon (041) 23318

J. Sträßle, Kirchenbedarf, Luzern

Spiele. Sprechchöre, Reigen, Lieder.

z£u-fn

Kommunionlieder.

Verlangen Sie Ansichtssendungen,
Edition „Gloria Dei", Basel

Missale
Gebetbücher

Devotloiialien
Belieferung für
Volksmissionen

Die gute Bedienung ist unsere Empfehlung

Familie Rösch, Snrsec, Bahnhof
Telephon 57058

Günstiges Angebot aus einer Privatbibliothek

(Nur in einfacher Anzahl lieferbar; feste Bestellungen werden
zuerst berücksichtigt.)

Goertz, Jos.: Conceptus totalitatis in philosophia H.
Driesch. Examinatur secundum prineipia aristote-
lico-scholastica. 1934. 113 p. brosch. Fr. 2.50

Gredt, Jos.: Elementa philosophiae aristotelico-thomi-
sticae. 2 vol. 19261 Verschied. Einbände, zusammen Fr. 10.—

tDicfot, A.: Nietzsche und die moderne Welt. Roma 1937,
55 S. kart. Fr. 2.—

fDtgore, .Ed.: Cursus philosophiae thomisticae. 6 vol. 1920
bis 1922. Hin. Fr. 19.—

Dehn, E.: Philosophia moralis et socialis. Tomus prior:
Ethica generalis. 1914. 327 p. Hin. Fr. 4.—

Merfcelbacfe, B. H.: Summa theologiae moralis. 3 vol. 1931
bis 1933. Hin. Fr. 12.—

ReinstadZer, S.: Elementa philosophiae scholasticae. 2 vol.
1923. (Einband etwas abgegriffen, sonst gut erhal-
ten) Ln. Fr. 8.—

WiZZiüoB, A.: Psychologia metaphysica. 1943. 295 p. (ver-
lagsneu) Hin. Fr. 6.50

ZigZiosra, Th. M.: Summa philosophica in usum scholarum.
3 vol. 1926. Hin. Fr. 12.—

ZeifscÄrt/fen :

The raeru scholasticism. Journal of the american catholic
philosophical association. Vol. XII. 1938, 4fasc. br. Fr. 10.—

Der fcafftoZiscfte Gectanfce. Vierteljahresschrift, hrsg. vom
kath. Akademikerverband. 6. Jahrgang 1933. 3 Hefte.

brosch. Fr. 3.—
Sawcti/icatio Nostra. Religiöse Monatsschrift für den kath.

Klerus. V. Jahrgang 1934, Heft 9, XI. Jahrgang 1935,
tieft 1—11, VII. Jahrgang 1936, Heft 2—5, 7, 8,10—12

komplett Fr. 10.—

Buchhandlung Räber & Cie., Luzern

60


	

