
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 112 (1944)

Heft: 44

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KHWEIZERIKHE

KIIKHEN-ZEITUNO
Redaktion: Mgr. Dr. VIKTOR v. ERNST, Can., Prof, theol., St. Leodegarstraße 9, Luzern.-Tel.2 02 87

Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof. theol., Adligenswilerstraße 8, Luzern. - Tel. 2 65 93

Verlag und Expedition: Räber & Cie., Buchdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstr. 7—9, Telephon 2 74 22. — Abonnementspreise:
bei der Expedition bestellt jährlich Fr. 12.—, halbjährlich Fr. 6.20 (Postcheck VII 128) — Postabonnemente 30 Cts. Zuschlag. Für das Ausland
kommt das Auslandporto hinzu. Einzelnummer 30 Cts. — Erscheint je Donnerstag. — Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder
deren Raum 12 Cts. — Schluß der Inseratenannahme Dienstag morgens. Jeder Offerte ist zur Weiterleitung 20 Cts. in Marken beizulegen.

Luzern, 2. November 1944 112. Jahrgang • Nr. 44

ro
Cu

*o r*
»n o:
fu er
-3 —
rs >-•
ja -

B ::j
c-r-

«• 03

o:« '

CD •
£ '
ts pr

Inhalts-Verzelchnls. Ein Heiliger ohne Namen — »Ein heiliger und heilsamer Oedanke« — Protestantische Abendmahlsnot — Una Sancta Catholica
— Zum Pastoralproblem der Ehescheidung — Meine Erlebnisse auf dem Berge Athos — Totentafel — Semaines religieuses — Rezensionen.

(f-i
Ct
Ï2

Ein Heiliger ohne Namen

Abt Leodegar Hunkeler stellt in seinem Schweizer Hei-

ligenkalender den »heiiigen Bischof ohne Namen«, wie er
in der offiziellen Sprache der schweizerischen Heiligen-
legende heißt, an den Schluß des Jahres, mit der Begrün-
dung, daß für seine Verehrung kein spezieller Tag bestimmt
sei (Katholisches Handbuch der Schweiz, S. 26). H. Murer
(Helvetia sancta, S. 137) notiert in einer Randbemerkung:
«Im Jahr 1000, um den 1. Februar«, und der Bollandist,
dessen einzige Quelle Murer ist, versetzt den »sanetus episco-

pus Belga anonymus Cham in Helvetia« an den 2. Februar
(AA SS Tom. I. Febr. p. 247). Sachlich steht er außerhalb
des Schweizer Heiligenverzeichnisses — soll er doch nach
der Legende nur bei seiner Durchreise durch unser Land
den Tod und das Orab in der Schweizer Erde gefunden ha-
ben. Er hat sich denn auch in der Heiligengeschichte unse-

res Landes festgesetzt, ohne den Heimatschein oder irgend-
welchen bürgerlichen Ausweis abzugeben.

Damit versetzt er auch die Forschung in einige Ver-
legenheit. Seit unvordenklichen Zeiten zeigt man in der Pfarr-
kirche von Cham sein Grab. Ursprünglich stand es im
Chor. Nach dem Abbruch der Kirche wurde er im Jahre
1786 in einen aus Sandstein gehauenen Sarg in der nörd-
liehen Mauer des Langhauses beigesetzt. Doch ist der Dek-
kel des Sarges, der einen Bischof darstellt mit dem Meß-
gewande bekleidet, den Bischofsstab in der Linken und die
Rechte zum Segen erhoben — jedoch ohne Brustkreuz —
viel älter. Er dürfte überhaupt das älteste Zeugnis für den

Heiligen bilden. Dr. L. Birchler hält dafür, daß »die Platte
erst um 1300 entstanden ist als Kopie eines älteren Grab-
reliefs« (Die Kunstdenkmäler des Kantons Zug. 1. Halbband.
Basel 1934, S. 134 ff.). Die Eröffnung des Grabes anfangs
1942 führte zur Feststellung, daß der Deckel unten stark
hohl gehauen war. Vermutlich war er, ähnlich der Grab-
platte des sei. Bruder Klaus, über einer noch älteren Platte
mit erhabener Bildhauerarbeit gefertigt worden. In der Sa-

kristei der Kirche zeigt man das Meßgewand des Heiligen
aus grüner Seide mit einer Musterung von kleinen Vier-
ecken (Birchler, S. 140 ff. — Stückelberg, Die Schweizeri-
sehen Heiligen des Mittelalters. Zürich 1903, S. 17 ff.).

Die älteste schriftliche Nachricht über den Hei-
ligen verdanken wir H. Murer. Aus dem Munde des da-

maligen Pfarrers von Cham hatte er im Jahre 1635 vernom-
men, daß in weit zurückliegender Zeit, vielleicht um das

Jahr 1000, möglicherweise aber auch vorher oder nachher,
ein Bischof mit seinem Begleiter aus den Niederlanden auf
einer Pilgerfahrt nach Rom bis Cham gekommen sei, dort
aber im Pfarrhause wegen Schwindsucht Rast halten mußte.
Als er wieder einmal die hl. Messe lesen konnte, sei er am
Schlüsse beim Segen vor dem Austeilen des Weihwassers
in seinem Meßgewande am Altare tot niedergesunken und
in der Kirche beigesetzt worden. Er fand beim Volke hohe

Verehrung und wurde namentlich bei Kinderkrankheiten und
Schwindsucht durch Berührung des Meßgewandes angeru-
fen. (Vgl. die Legende erzählt bei E. Fischer, Schweizer
Legendenbuch. Einsiedeln 1943, S. 201 f.)

Erst bei Anlaß der Restaurierung des Sankt An-
dreas-Kirchleins im »Städtli« Cham im Jahre 1942

(vgl. darüber L. Birchler, Die »Villa Chama«. Neue Zürcher
Nachrichten, 18. Sept. 1942, Nr. 217 und: »St. Andreas in
Cham«. Neue Zürcher Nachrichten, 22. Dez. 1942, Nr. 298.

Ausführlich E. Villiger, Der heilige Bischof ohne Namen in
Cham. Zug 1944), wurde das Leben des Heiligen einer erst-

maligen kritischen Untersuchung unterzogen und in neue
Zusammenhänge gestellt. Der jetzige Bau des gotischen
Kirchleins stammt nachweisbar aus dem Jahre 1488. Aus-

grabungen legten unter seinem Boden eine »Unterkirche«
bloß, an der sich wiederum zwei verschiedene Bauperioden
unterscheiden lassen. Charakteristisch sind zwei Brand-
schichten über den Fundamentsmauern. Das annähernd
quadratische Schiff muß älter sein als die Apsis. E. Villiger
nimmt an, daß es ursprünglich von den Römern als heid-
nischer Kultusraum erstellt und dann im Laufe des 5. Jahr-

517



Hunderts von den einziehenden Alamannen als Opferstätte
übernommen worden sei. Ist doch die Cella festgemauert,
während die Alamannen nur Holzbauten kannten; ander-

seits entdeckte man in der Brandschicht Knochen von Haus-
schwein und Haushuhn, die bei den Alamannen beliebte

Opfertiere waren. Den Beweis für die ursprüngliche Zweck-
Bestimmung als Opferstätte glaubt er in der Brandschicht
zu sehen. Nach Einführung des Christentums wurde die

Ceiia in ein christliches Missionskirchlein umgewandelt und
für den Gottesdienst eingeweiht. Ohne Zweifel ist die Ka-

peile das älteste bis jetzt bekannte Bauwerk der Inner-
Schweiz. Als sie dann bald für die Bedürfnisse des Gottes-
dienstes zu klein wurde, erbaute man auf der anderen Seite

der »Lorenze« auf dem Bühl eine größere Kirche, die heu-

tige Pfarrkirche. Die alte Kultstätte wurde fortan als Reli-

quienkapeile der beiden ersten christlichen Priester von
Cham, vermutlich Priester der irischen Mission, benutzt. Aus
der Urkunde vom 16. April 858, durch die Ludwig der
Fromme den Hof in Cham auf Veranlassung seiner Tochter
Hildegard dem Fraumünster in Zürich schenkte, wird die

Bedeutung der Niederlassung ersichtlich. Damals mochte
im Zusammenhang mit andern Bauarbeiten zur Einrichtung
oder Verbesserung des königlichen Hofes auch die ursprüng-
lieh gerade geschlossene und hintermauerte Apsis — sofern
überhaupt eine solche bestand — abgerissen und an ihrer
Stelle die nicht ganz halbrunde hintermauerte Apsis an
dickem Chorbogenmauerwerk erstellt worden sein. Im In-
nern ist die Apsis halbrund und mit dem Chorbogenmauer-
werk recht tief. Hinter dem in seiner Form ungewöhnlichen
Altar lag ein Graben, der die Apsis fast ausfüllte; er hat
Aehnlichkeit mit einem altchristlichen Arkosolgrab. Offenbar
lag darin ein mit der Apsis und dem Chorbogenmauerwerk
vermauerter Sarg. In diesen wurden die Schädel, die Ge-

beine und die Bursa der vielverehrten beiden ersten Priester
des Ortes gelegt. Die Sarkophagöffnung wurde dann zu ge-
ruchsicherem Verschluß bis mindestens zur halben Höhe mit
Lehm ausgefüllt, die Oberfläche des Sarges mit flachen, un-
behauenen Steinen bedeckt und vermörtelt, später mit einer
Bischofsdarstellung aus Stein geschmückt. So wurde die ur-
sprüngliche Kultstätte in die Grabkammer der beiden ersten
christlichen Priester von Cham verwandelt. Nach einer Ur-
künde vom 29. September 1282 wurde Patron der alten

Grabkapelle der hl. Andreas. Da die Bauern am See auch
Fischer waren, ist dieses Fischerpatrozinium erklärlich. Dar-
aus läßt sich aber auch erklären, daß die Namen der darin
verehrten Missionäre in der Erinnerung des Volkes verloren
gingen.

Als in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts die Burg
St. Andreas vermutlich aus einem Ringwall erbaut wurde,
wurde offenbar die alte, in den Erdwall eingebaute Grab-
kapeile bis auf die Wallhöhe abgebrochen und darüber, ca.

1,70 m über dem alten Boden, das neue Kirchlein erstellt.
Dabei wurde das Grab geöffnet, die sterblichen Ueberreste
mit allen Reliquienschrein- und Kleiderresten samt anhaften-
der Erde und der aufgefundenen Bursa nach der Pfarrkirche
übertragen und dort in einem ähnlichen Grabe beigesetzt,
der schadhaft gewordene alte Sarkophagdeckel aber später
mit einem neuen überdeckt.

Bei Anlaß der Wiedereröffnung des Grabes im Jahre
1942 wurden die Reliquien nach ihrem anthropologi-

sehen Befunde fachmännisch untersucht. Im Sarge fand man,
völlig durcheinanüeriiegend, die Scnadei und Geoeme

zweier erwachsener Menscnen, dazu auch Schädel- und Kno-
chenteiie eines kleinen Kinaes von i—2 janren — oiien-
bar war einer der üeiden Manner vorher an einer aiigeinei-
nen Graostatte oestatiet worden. Beide Personen waren
männlichen Geschiecntes und hatten typisch aiamanmsche

Schadeitormen, worin man aoer Keinen eindeutigen ßeweis
für ihre Rassenzugenongkeit sehen kann. Uem Alter nach
dürfte der eine von innen m den vierziger, der andere um
die fünfziger jähre gestoroen sein. Bei diesem letzten sieht

man in jeder Schiaienoeinschuppe ein nach dem lode ner-

vorgebrachtes künstliches Loch, das oilenuar fur die Auf-
Stellung des Schadeis zu VerenrungszwecKen gemaciit wor-
den war. Einen Anhaltspunkt fur die Annanme, daß der

Sarkophag zuerst in der 8t. Andreaskapetie geruni hat, sient

man darin, daß sich in ihm teile der Brandscmcht, d. h.

Schutt mit deutlichen Spuren von Brandschicnt fanden, aoer
auch Lehm, wie er von gleicher Art im Graoe von St. An-
dreas zu finden ist.

Soweit der Rekonstruktionsversuch, wie er

vom Leiter der Ausgrabungen, Emil Villiger in Cham, auf-

gestellt wurde. Wird man auch die innere Möglich-
k e i t dieser Aufstellungen nicht bezweifeln, so scheinen doch

gewichtige Bedenken gegen deren Wahrscheinlich-
k e i t zu sprechen. Sie treffen nicht so fast die Baugeschichte
der St. Andreaskapelle, deren Ueberprüfung Sache der Fach-

gelehrten ist. Das »Städtli« Cham war offenbar eine bedeu-

tende keltische oder alamannische Niederlassung, die schon

in der merowingisch-fränkischen Zeit königlicher Verwal-
tungssitz war. Daraus erklärt sich auch die Angabe der
Vita s. Meginrati, daß der hl. Meinrad vor seiner Nieder-

lassung im Finsteren Walde sich die Erlaubnis dazu in der

Villa Cham holte.
Man wird auch kaum etwas einzuwenden haben gegen

eine Verbindung des »heiligen Bischofs ohne
Namen« mit de m GrrTbe in der St. Andreas-
k a p e 11 e. Auch wenn der Inhalt des Sarkophages, der frei-
lieh für sich allein kaum einen durchschlagenden Beweis

bildet, nicht auf einen Zusammenhang hinweisen würde, so

legt schon das Arkosolgrab die Vermutung nahe, daß es

einst die Grabstätte des hl. Leibes war, der heute in der

Pfarrkirche ruht. Die Wahrscheinlichkeit liegt nahe, daß er
bei Gelegenheit der Erneuerung der Kapelle übertragen
wurde. Freilich dürfte dann der Heilige ziemlich frühe ge-
lebt haben — scheint doch die Apsis spätestens ins 8. Jahr-
hundert zurückzugehen. Die Legende des hl. Bischofs läßt
denn auch einen sehr weiten Spielraum.

Die Bedenken beginnen, wo es um das Leben des
FI e i 1 i g e n selbst geht. Die ursprünglichst überlieferte Le-

bensgeschichte ist ohne Zweifel enthalten auf dem Sarg-
deckel. Was die erste schriftliche Aufzeichnung sagt, ist of-

fensichtlich vom Sargdeckel abgelesen worden. Sicher haben

wir es in der ältesten Legende mit einem Bischof zu tun.
Dabei läßt sich kaum an einen Wanderbischof im Sinne

eines christlichen Missionärs denken. Schon die Namenlosig-
keit des Heiligen spricht gegen die Annahme, daß es sich

um einen einstmals bekannten Mann gehandelt habe. Alle
Anhaltspunkte weisen doch auf eine offenbar kontinuierliche
Verehrung hin. Von allen Heiligen, die an ihrer Kultstätte

518



gelebt, haben sich wenigstens Name und Todesdatum sicher

erhalten, auch wenn die näheren Lebensumstände in Ver-
gessenheit geraten sind und ihnen deshalb, wie bei der The-
bäischen Legion, bei den hl. Luzius, Florin, Himerius, Ve-

rena, Fridolin u. a., eine Vita nach einem allgemeinen
Schema zugedichtet wurde. Wenn man auch erst neulich
wieder von »durchs Land ziehenden zahlreichen Wander-
bischöfen, ohne bestimmte festumgrenzte Diözese, ohne ge-
schlossene Territorialmacht« geschrieben hat, die die ver-
hältnismäßig rasche Christianisierung der Schweiz erklären
sollen (L. W., Die wirtschaftliche Bedeutung der Kloster-
gründung in St. Gallen. Neue Züricher Zeitung, 10. Okt.
1944, Nr. 1719), so sind diese in der Schweiz keine geschieht-
liehe Erscheinung. Der hl. Pirmin war ein ins Frankenreich
verschlagener Klosterbischof. In derselben spanisch-bene-
diktinischen Klosterbewegung standen auch die hl. Abt-Bi-
schöfe Ursizin von Disentis und Adalbert von Pfäfers. Sie

hatten Weihegewalt nur für die Bedürfnisse ihres Klosters.
Auch der hl. Valentin im 5. Jahrhundert war wohl durch
die Invasion der Alamannen vielleicht aus Augsburg ver-
schlagen worden und hat das osträtische Bistum in die

Berge im Süden, vielleicht nach Säben, übertragen, ohne daß

er in der Schweiz als Wanderbischof wirkte. Die Auffassung
sodann, daß das Hauptgewicht der Christianisierung in der
Schweiz auf das irische Mönchtum entfalle, hat ihren Grund
in der Tatsache, daß die Geschichte als einzig beglaubigte
Beispiele die Missionsversuche der hl. Columban und Gallus
aufbewahrt hat. Sie haben indessen gründlich fehlgeschla-
gen! Die Missionierung der Alamannen geschah größtenteils
durch innervölkische Kräfte. Wenn auch auf die Klöster ein
bedeutender Anteil entfällt, hauptsächlich weil sie an den

vielen, ihnen unterstellten Höfen für Anstellung von Geist-
liehen sorgten, so war doch der Hauptherd das Alamannen-
bistum Konstanz. Sicher wurde am fränkischen Königshofe
Cham frühzeitig ein Geistlicher angestellt, der aber nicht iri-
scher Mönch, sondern Weltgeistlicher war.

Aber der erste Pfarrer des Ortes ist nicht der »hl. Bi-
schof ohne Namen«. Die alte Legende weist in ihren Haupt-
zügen nichts auf, was nicht innerlich und äußerlich wahr-
scheinlich klingt, sich aber auch nicht ungezwungen in den

baugeschichtlichen Befund der St. Andreaskapelle fügt.
Weite Reisen schon im 6. Jahrhundert waren keine Sei-

tenheit (vgl. M. Besson, Nos origines chrétiennes, p. 26). Die
Vita s. Wandregisili bringt ein sprechendes Beispiel freilich
erst aus dem 7. Jahrhundert. Auch für frühzeitige Wallfahr-
ten nach Rom fehlt es nicht an einem Beispiel aus der
Schweiz: um die Mitte des 8. Jahrhunderts trat Beata am
oberen Zürichsee mit ihrem Gemahl eine Reise nach Rom
an. Daß Cham nicht an der damaligen Straße nach Rom

lag, hat wenig zu sagen. Gewiß wurde der Gotthardpaß,
zu dem der Weg über Cham normalerweise geführt hätte,
erst im 12. Jahrhundert aufgetan. Früher mußte man über
den Großen St. Bernhard in der Westschweiz oder über
einen der Bündner Pässe ziehen. Aber wenn auch damals
die landschaftlichen Schönheiten der Schweiz das Auge der

Pilger noch kaum lockten, so mochte man sich doch schon
damals Freiheiten in der Reiseroute vorbehalten, die Um-
wege nicht ausschließen. Cham als Wohnsitz eines fränki-
sehen Beamten mochte Grund genug bieten, vom geraden
Wege abzubiegen. Daß Pilger auch auf dem Wege sterben

konnten, wissen wir aus defh Schicksal der soeben genann-
ten Beata, die offenbar nicht mehr heimkehrte. Auch pil-
gerade Bischöfe konnten demselben Lose verfallen. In der
Schweizerischen Hagiographie hat der hl. Bischof ohne Na-
men ein auffallendes Seitenstück in den sei. Angelsachsen
in Sarmenstorf, mit dem Unterschiede, daß er infolge einer
Krankheit stirbt, diese aber auf der Reise ermordet wurden.

Wenn sich im Sarkophage auch Gebeine anderer Per-

sonen finden, so kann der Grund, wie Villiger andeutet, sehr
leicht darin liegen, daß der hl. Bischof erstmals außer der
Kirche beerdigt wurde, wie dies die Legende z. B. auch vom
hl. Florin annimmt. Man würde das auch leicht begreifen,
weil der Mann bei seinem Tode noch wenig bekannt war
und offenbar erst später Zeichen seiner Wundermacht gab.
Sicher weist nur e i n Schädel Zeichen einer besonderen Ver-

ehrung auf.

Will man sich überhaupt noch an etwas Bestimmtes hal-
ten und nicht der Willkür alle Tore öffnen, so muß man so

lange an der Tradition festhalten, als sie nicht widerlegt
wird. Auf jeden Fall halte ich dafür, daß auch die Ausgra-
bungen in der St. Andreaskapelle die alte Legende nicht er-
schüttert, sondern höchstens vertieft haben. Ich glaube auch

kaum, daß der Kern der alten Legende in einer bloßen
Uebertragung von Reliquien von auswärts nach Cham zu
suchen ist, wie das die neue Forschung bezüglich der Stadt-

heiligen Felix und Regula annimmt. In diesem Falle hätte

man, wie bei den letztgenannten, den Namen eher mitgeteilt.
Nach wie vor halte ich daran fest, daß hinter dem in Cham
verehrten »hl. Bischof ohne Namen« ein wirklicher Bischof
steht, der schon im ersten Jahrtausend auf einer Wallfahrt in
Cham Halt machen mußte und dort den Tod gefunden hat.

P.O. Sch.

»Ein hefllper und
heilsamer Oedanke«
2. Makkabäer 12, 43-45

F. A. H. Luther übersetzt: »Darnach ließ er sie eine ste-

wer zusammenlegen, zweitausend drachmas Silbers, die
schicket er gen Jerusalem zum sündopffer, und thät wohl
und fein daran, daß er von der Auferstehung eine Erinne-

rung thät;
dann wo er nicht gehoffet hätte, daß die, so erschlagen

v/aren, würden aufferstehen, wäre es vergeblich und eine

tohrheit geweßt, für die todten zu bitten.
Weil er aber bedacht, daß die, so in rechtem glauben

sterben, frewde und Seligkeit zu hoffen haben, ist es eine

gute und heilige mevnung geweßt.
Darum hat er auch für diese todten gebätten, daß jhnen

die sünde vergeben würde.«
Diese Uebersetzung stimmt mit der allgemein gebrauch-

ten Neuübersetzung von Kautzsch überein. Höchstens der
Ausdruck »eine Erinnerung thät« bringt Kautzsch mit »auf
die Auferstehung Bedacht nahm«, welcher Ausdruck
etwas besser ist, da dialogizesthai erwägen heißt. Auch statt
des etwas farblosen »darum hat er auch für diese todten ge-
hätten«, übersetzt Kautzsch genauer »daher verrichtete er
für die Getöteten das Sühnopfer«. Der Lateiner hat richtig
dafür »exorare«, was besänftigen oder versöhnen bedeutet,
nicht bloß orare, bitten.

519



Die lateinische Kirchenübersetzung konstruiert aller-

dings den letzten Satz anders:

»... Und weil er bedachte, daß die, welche in Religiösi-
tät entschlafen sind, das schönste Gnadengeschenk hinterlegt
besitzen. Ein heiliger und heilsamer Gedanke also ist es, für
die Toten Sühne zu leisten, damit sie von ihren Sünden er-
löst werden.«

Woher stammt die Verschiedenheit der Uebersetzung?

Im griechischen Text haben wir einen Anakoluth:

»Sodann in Betracht ziehend, daß den in Religiosität
in die Ruhe Eingegangenen das schönste Gnadengeschenk
(Gnadenfest) gesichert sei. Ein heiliger und frommer Ge-

danke (oder Glaube, Auffassung, Annahme)! Darum hat er
für die Toten eine Sühnung veranstaltet, damit die Sünden

getilgt werden.«

Am Inhalt und am Sinne ändert das nicht. Am besten

zieht man: »und weil er bedachte« zum vorausgehenden
Satz, und faßt »ein heiliger und heilsamer Gedanke« als

Zwischenruf, und fährt mit Luther und Kautzsch mit einem

neuen Satz fort.

Protestantische Abendmahlsnot

In einem Vortrage an der »Interfac 1944« im Gwatt be-

faßte sich der Basler protestantische Pfarrer Walter Lüthi
mit der Abendmahlsfrage in den protestantischen Gemein-
den. Dieses Referat ist in verschiedener Hinsicht aufschluß-
reich auch für den katholischen Seelsorger. Es wird da ein

Querschnitt geboten nicht nur etwa über die verschiedenen

Abendmahlsauffassungen, sondern über den Stand der

Abendmahlsfrequenz, bzw. Nichtfrequenz, deren Gründe und
ihre Behebung. Wir können zwar nicht direkt lernen von
dieser Lage, denn es gibt keine Vergleichspunkte. Unsere

Auffassung von der Coena Domini ist etwas ganz anderes
als die protestantische Auffassung vom Abendmahle. Immer-
hin gibt dieses Referat einen guten Einblick in eine konkrete

kirchlich-religiöse Situation. Dieser Einblick und dieses Ver-
ständnis ist von Nutzen, wenn man in der Konvertitenseel-

sorge diesbezüglich von wirklichen Anknüpfungspunkten
ausgehen will. Ohne daß L. Kontroverstheologie betreiben

will in seinem Referate, das rein praktischen Bedürfnissen

dient, so fallen doch Bemerkungen und werden Seitenblicke

getan auf die katholische Eucharistielehre, die uns zeigen,
wie man drüben unsere Auffassung würdigt und darstellt.
Für den Hausgebrauch, d. h. für die Darbietung der Eucha-
ristielehre und für die Praxis der Opferfeier mit dem Volke
und die Kommunikantenpastoration, mag daraus mancher

Fingerzeig entnommen werden.
Im Protestantismus existiert tatsächlich eine Abend-

mahlsfrage, ja eine eigentliche Abendmahlsnot. L. sucht sich
Rechenschaft zu geben, worin diese Not eigentlich besteht.
Es gibt nämlich auch eine sehr unangebrachte, ja unselige
Klage über Abendmahlsnot. Wege, die man sucht, und Mit-
tel, die man vorschlägt, um aus der Abendmahlsnot heraus-

zukommen, müssen tauglich sein, dürfen nicht unmöglich
sein. Es gibt eine Abendmahlsnot, die, näher besehen, gar
keine ist. Beispielsweise kann die bloße Tatsache einer

schwachen Abendmahlsbeteiligung an sich nicht ohne wei-
teres schon als Abendmahlsnot angesprochen werden. Es

fällt das Wort vorn eucharistischen Massenbetrieb, der noch

lange keine Gewähr biete, die Abendmahlsnot zu beheben.

Abendmahlsscheu und Abendmahlsflucht haben tiefere Wur-
zeln. Aeußere Maßnahmen wie Einzelkelch, alkoholfreier
Wein, sitzende statt wandelnde Kommunion, Vermehrung
der Feiern usw. beheben sie nicht. Immerhin muß der allge-
meine und unwürdige Zustand so oder anders geändert wer-
den, daß die Gemeindefeier des Abendmahles in dem Augen-
blicke beginnt, wo die halbe, an manchen Orten fast die

ganze Gemeinde sich entfernt hat (s. Karl von Greyerz, Jahr-
zehntbericht über die evangelisch-reformierte Kirche des

Kantons Bern, p. 80 f.).
Der Referent unterscheidet zwei Arten von Abendmahls-

not. Die erste ist im Wesen des protestantisch verstandenen
Abendmahles selber enthalten, die zweite wird von der Ge-

meinde verursacht. Die dem Abendmahle innewohnende
Not muß bejaht und getragen werden. Jeder Versuch, ihr
zu begegnen, wäre verkehrt, töricht, ja verwerflich. Die
äußere, verschuldete Abendmahlsnot hingegen muß mit taug-
liehen Mitteln überwunden werden. Die innere Abendmahls-
not wird im Referat, in Analogie zum Aergernis des Kreuzes,

Aergernis des Abendmahles genannt. Das kann nicht ge-
mildert oder gar aufgelöst werden, es ist »legitime« Abend-
mahlsnot!

Warum ist neben und außer dem Worte von der Ver-

gebung und vom ewigen Leben noch das Abendmahl nötig,
frägt sich der Referent mit Fragestellern aus der Gemeinde.

Es sei ja mehr als genügend, sich aus dem verkündigten
Worte die Vergebung der Sünden und die Versicherung des

ewigen Lebens zusprechen zu lassen, mehr brauche es ge-
mäß persönlicher Erfahrung nicht. Selbst regelmäßige Pre-

digtbesucher gehen nie zum Abendmahl und bekennen offen,
es sage ihnen nichts; andere sprechen das nicht gerade her-

aus, denken aber dasselbe. Es ist dem Protestanten ein kräf-

tiges Aergernis, daß er die Vergebung der Sünden und die

Vergewisserung des ewigen Lebens nicht nur hören, sondern
auch noch »schmecken und sehen« (Ps 34), ja essen und trin-
ken soll! L. gibt zu, das Wort könnte genügen und hätte

genügen können, weist jedoch auf die Einsetzung durch
Christus hin, die jede diesbezügliche Diskussion als müßig
erscheinen läßt. Wer meint, das Abendmahl ablehnen zu

müssen, lehnt etwas ab, dessen Stifter Christus ist. Aus dem

gleichen Subjektivismus heraus könnte dann auch die Kirche
abgelehnt werden. Die Frage nach der Wünschbarkeit und

Notwendigkeit des protestantisch verstandenen Abendmahles
kann gestellt und beantwortet werden, ohne eine parallele
Frage katholischerseits aufkommen zu lassen in bezug auf
das allerheiligste Sakrament.

Mit großer Erwartung und Freude und ebensolcher

Enttäuschung hört man von Lüthi dann die herrliche Bot-

schaft, daß Christus sich selber, seinen Leib und sein Blut
im Abendmahle seiner Gemeinde anbietet. Diese Worte ver-
lieren aber sofort ihren Sinn, weil sie im zwinglischen Ver-
stehen als leibhaftiges Angebot des Heiles, handgreifliche
Uebermittlung der höchsten Güter, leibliche communio
Christi besonderer Lebens- und Erlösungskraft gedeutet wer-
den. Es mutet fast wie ein unbegreifliches Wortspiel von
wahrhaft ernster Tragik an, wenn einerseits vom Angebote

520



des Leibes und Blutes Christi gesprochen wird und anderer-
seits wieder das eben Gesagte entwertet wird. Leib und Blut
Christi ist eben nicht ein und dasselbe mit besonderer Le-
bens- und Erlösungskraft, obwohl selbstverständlich dem

Leib und Blut diese Kraft eigen ist, aber eben nur dem Leibe

und Blute Christi und der communio des Leibes und Blutes
Christi. Die, sagen wir einmal, pragmatische und »sakra-

mentale« Heilsverkündigung, wie sie der Protestantismus
allein als Wesen des Abendmahles ansieht, ist eben nur eine

neue Form der Verkündigung. Ihr haftet eine fatale Unwahr-
haftigkeit an. Es soll durch den Glauben an etwas, was gar
nicht vorhanden ist, die Wirkung des Geglaubten hervor-

gerufen werden. Der nichtvorhandene Leib Christi und das

riichtvorhandene Blut Christi muß gegenwärtig geglaubt
werden: Die Gegenwart des Glaubens ersetzt die Gegenwart
der Wirklichkeit und deren Wirkungen! Dabei ist erst noch
die Schwierigkeit, wie sich diese geglaubte Gegenwart des

Leibes und Blutes Christi erklärt in der protestantischen Auf-

fassung. Es erscheint hier neben der substantiellen Gegen-
wartsweise des katholischen Dogmas noch eine offenbar in-
tentional-moralische Gegenwartsweise des Leibes und Blutes

Christi, wenn anders der »Gegenwart« Christi ein wenn auch

noch so dürftiger Sinn gegeben und erhalten werden soll
in der protestantisch-zwinglischen Abendmahlsauffassung.

Ohne ersichtlichen Zusammenhang kommt dann L. zur
Verneinung der Wiederholung des Opfers Christi am Kreuze
und zur Ablehnung der »eigenmächtigen Wandlungslehre«,
die als »bibelfremd und eingeschoben« bezeichnet wird. Ein
etwas sonderbares Konversionsbeispiel eines naturwissen-
schaftlich Gebildeten wird herangezogen, um zu behaupten,
die katholische Verwandlungslehre sei leichter anzunehmen
als die protestantische Abendmahlsauffassung. Als dem Kon-
versionskandidaten gesagt wurde, allein durch den Glauben
werden Leib und Blut Christi im Abendmahl empfangen,
erklärte derselbe, er wolle ja schon glauben, aber er wolle
nicht allein glauben, daß er den Leib und das Blut Christi
empfange, er wolle das wissen, den Leib und das Blut Christi
so sichtbar und greifbar haben, wie irgendeinen Stoff im
Reagenzglas, den er analysiert habe. Richtig sieht der Kon-

vertit, daß Glaube an etwas, was nicht da ist, eine starke

Zumutung bedeutet. Wenn seine Forderung, dem Glauben
müsse die Wirklichkeit entsprechen, nichts anderes bedeutet,
als die wahrhaftige, wirkliche und wesentliche Gegenwart,
dann ist die Forderung berechtigt. Ein Mißverständnis liegt
dann nur im »Reagenzglas«, denn bekanntlich schließt die

substantielle Gegenwart so etwas aus, die sakramentalen Ge-

stalten reagieren wie Brot und Wein, eine experimentelle

Nachprüfung der sakramentalen Gegenwart Christi ist aus-

geschlossen, auch der Katholik glaubt, muß glauben, wenn
er allerdings auch sicher und gewiß »weiß«, daß seinem

Glauben die Wirklichkeit entspricht.

Wie Lüthi von einer Realpräsenz Christi des Auferstan-

denen, zusammen mit allen Heiligen (gibt es denn so etwas

protestantischerseits?) und Engeln sprechen kann bei der

Abendmahlsfeier, wenn den Worten ein Sinn entsprechen

soll, ist schwer einzusehen. Intentionale, geglaubte Gegen-

wart ist doch keine Realpräsenz? Wie darf da gesagt wer-
den, der Leib des Herrn im protestantischen Abendmahl
solle unterschieden werden von gewöhnlicher Speise? Be-

greiflich, daß da von einer Abendmahlsnot, von einem Aer-

gernis des Abendmahles die Rede ist, wenn Brot und Wein
bloß wegen des Glaubens, der mit ihnen verbunden wird,
mit der herrlichen Gegenwart des Auferstandenen verknüpft
sein sollen. Das buchstäbliche Verstehen des katholischen
Dogmas verlangt gewiß auch Glauben, aber gewiß weniger
Glauben als das protestantische Abendmahlsverständnis, wie
es hier dargeboten wird: Glauben an etwas, was nicht vor-
handen ist, sondern erst durch Glauben gegenwärtig (wie?)
werden soll. Ist es wirklich nötig und geboten, bloß um die
katholische Lehre von der Realpräsenz nicht annehmen zu
müssen, eine Realpräsenz des Glaubens, die doch sicherlich
auch ihre Schwierigkeiten hat, aufzustellen?

Es trifft Aeußerlichkeiten, wenn es heißt, die unerhörte
Hoheit des protestantischen Abendmahles bedürfe keines

Glockensignales und dramatischen Kniefalles, oder wenn ge-
sagt wird, es wäre eine Torheit, dem Abendmahl mit mensch-
lich-allzumenschlichen Hilfsmitteln aufhelfen zu wollen durch
Kerzenlicht, glänzende Gewänder, durch jede Art betonter,
mystischer Stimmung, durch Aesthetik, es wäre eine Ver-

kehrtheit, durch gespielte und aufgeführte Abendmahle, durch
eine Bereicherung der Liturgie das Abendmahl gleichsam
füllen und anreichern zu wollen. Diese Seitenblicke auf die
katholische Opferfeier treffen gewiß nicht den Kern der
Sache. Diese Dinge legen sich vielmehr um den Kern der
Sache herum, und jeder Protestant muß zugeben, daß unter
Voraussetzung der Richtigkeit der katholischen Eucharistie-

auffassung nichts genug und nichts zuviel ist, um die Ehr-
furcht des gläubigen Menschen zu wecken und auszudrük-
ken vor Demjenigen, der wahrhaft, wirklich und wesentlich

zugegen ist. Diese Abendmahlsnot der Armut, ja Aermlich-
keit und Dürftigkeit protestantisch verstandener »Realprä-

senz«, d. h. der sichtbaren Erscheinung, ist eine innere

Abendmahlsnot, welcher gewißlich durch die angeführten
Aeußerlichkeiten nicht abgeholfen werden kann. In der ka-
tholischen Eucharistieauffassung existiert diese Not nicht,
es sei denn in der äußeren Unscheinbarkeit der eucharisti-
sehen Gestalten, die aber etwas wirklich Vorhandenes be-

zeichnen und zeigen, nicht aber mit der Zeichenhaftigkeit
sich begnügen und darin wirklich eine große Not bedeuten

würden.

Eine letzte innere Abendmahlsnot sieht der Referent in
der leidenden, gestörten und fehlenden Gemeinschaft. Sehr

schön wird dargelegt, daß das Abendmahl, weil Gemein-
schaft der Glieder mit dem Haupte Christus, auch Gemein-
Schaft der Glieder untereinander ist, Zeichen und Verwirk-
lichung der brüderlichen Gemeinschaft. Er weiß von Bei-

spielen der Versöhnung zu berichten, von denen ein Seel-

sorger an Abendmahlssonntagen berichten könne, wenn er
seine Gemeinde auch nur halbwegs fleißig hirtet. Wer un-
ter gestörter oder überhaupt mangelnder Gemeinschaft unter
Menschen leidet (Ehescheidung, Berufs- und Völkergemein-
schaft), für den soll der Gang zum Abendmahl ein Zeichen

der zukünftigen, erhofften und ersehnten Gemeinschaft wer-
den. Das ist gewiß eine Not, aber keine innere, dem Abend-
mahle wesentliche, sondern eine von Menschen verschuldete

Not, da ihm zum Bewußtsein kommt, was ihm mangelt aus

eigener oder fremder Schuld. A. Sch.

(Schluß folgt)

521



Una Sancta Catholica
Grundsätzliches zur Wiedervereinigung
der Christenheit

Von Prof. Dr. R. E r n i, Rektor der Theol. Fakultät,
Luzern.

(Fortsetzung statt Schluß)

II.

Als zweite große kirchliche Gemeinschaft — gleichsam
als Mittelglied zwischen der östlichen Orthodoxie und dem

abendländischen Protestantismus — wird die a n g 1 i k a -

nische Kirchengemeinschaft aufgeführt. Das ist
irgendwie richtig.

1. Es muß aber auch der Anglikanismus nach der Zwei-
teilung — Glaubensspaltung oder Kirchenspaltung — be-

trachtet werden. In seiner Entstehung dürfte er dem orienta-
lischen Schisma verwandt sein, wobei aber die Gründe zur
Trennung bekanntlich andere waren. In seiner Weiterent-
Wicklung aber hat er sich gewiß weitgehend der festländi-
sehen Glaubensspaltung angeglichen, und zwar schon früh,
wie einige der »Anglikanischen Artikel« zeigen. Wenn man
untersuchen will, zu welcher Seite er gehöre, muß man be-

achten, daß der Begriff »anglikanisch« theologisch kein ein-

deutiger Begriff ist. Der Anglikanismus bietet den verschie-
densten Richtungen und Anschauungen Platz. Selbst in der

High Church oder Established Church, der englischen
Staatskirche, haben verschiedene Strömungen und Ansich-
ten Platz; mit den Ritualisten oder Anglo-Katholiken kann
man katholisierend denken und sogar an die Unfehlbarkeit
des Papstes glauben mit den Evangelikaiischen protestan-
tisch und mit den Liberalen modernistisch.

So ist der Anglikanismus in seinen verschiedenen Rieh-

tungen vielgestaltig und kann nicht allgemein eindeutig be-

stimmt und eingereiht werden ®.

2. Der objektiveAnknüpfungspunktistof-
fensichtlich am meisten beim Anglo-Katholizismus vorhan-
den, der Weiterführung der Oxford-Bewegung, die um das

Jahr 1833 als Reaktion gegen die theologische Verflachung
entstanden war. Katholische Rechtgläubigkeit und Einheit
mit der katholischen Christenheit waren ihr ideales Ziel, wie
auch neuerdings in einem Manifest anglikanischer Geistlicher
zur Jahrhundertfeier der Bewegung wieder dargelegt wird

Tatsächlich hat eine große Zahl aus jener Bewegung
dieses Ziel im vollsten Sinne erfüllt; es sei nur an zwei ganz
Große, Newman und Manning, erinnert. — Im Laufe der
Zeit drohte aber auch dieser Bewegung die Verflachung
durch den Geist des Kompromisses und des Modernismus,
wie das genannte Manifest klagt. Zudem machte sich der

partikularistische Geist breit, der den Namen Anglo-Katho-
lisch in unlogischer Weise mehr auf dem ersten als dem

* Ueber die Entwicklung der anglokatholischen Bewegung bis
zum 20. Jht. siehe Thureau-Dongin, La Renaissance catholique en

Angleterre au XIX. siècle. 2 Bde.
® Cf. Bell, Die Kirche von England. Ekklesia, Bd. I. Heft 1.

Gotha 1934.
® The Oxford Movement. A Centenary Manifesto. 1932. —

Deutsche Uebersetzung bei Bauhofer, Einheit im Glauben. Einsie-
dein 1935.

zweiten Worte betonte. Gegen diese abfallende Entwicklung
wenden sich jene 51 Geistlichen, die das Manifest unter-

schrieben und darin die volle Rückkehr zum ursprünglichen
Sinne der Oxford-Bewegung fordern.

Es wäre verlockend, auf das dogmatische Be-
k e n n t n i s dieses Manifestes gründlich einzugehen, doch

würde es den Rahmen dieser Darstellung sprengen. Es sol-

len nur einige Gedanken herausgehoben werden.

Alles, was die göttliche Inspiration und Autori-
tät der Hl. Schrift antastet, wird abgewiesen und die Ver-

fasser bekennen, »daß allein die katholische Kirche das Recht

und die Vollmacht besitzt, dieselbe verbindlich zu erklären«.

Die göttliche Offenbarung und Absolutheit der katholischen

Religion wird kompromißlos verteidigt und daraus die Fol-

gerung gezogen: »Die letzte und absolute Autorität zur Er-

klärung und Definition des Glaubens liegt bei der von un-

serem Herrn gegründeten, sichtbaren, historischen katho-

lischen Kirche.« Den Verlautbarungen der anglikanischen
Bischöfe wird daher nur Autorität zuerkannt, soweit sie dem

katholischen Glauben und Brauch entsprechen. Mit eiserner

Konsequenz muß darum die Idee einer besonderen anglika-
nischen Religion außerhalb des universellen Katholizismus

abgelehnt werden. Es kann nur eine Kirche geben, auf Pe-

trus gebaut, mit Petri Nachfolger als sichtbarem Oberhaupt.
Die Wiedervereinigung mit dem römischen Bischofssitz muß

darum unentwegt das Ziel sein.

Das ist gewiß ein sehr erfreulicher Anknüpfungspunkt.
Er darf aber nicht die Sicht auf andere Tatsachen verdecken

und zu utopistischer Hoffnung verleiten. Mancherlei

Schwierigkeiten stehen dem im Manifest verkündeten

Ziel einer Wiedervereinigung mit Rom entgegen.
Einmal ist zu beachten, daß das Manifest nicht die

Stimme des Anglikanismus ist, auch nicht der Hochkirche,

ja nicht einmal des Anglokatholizismus, sondern der Kas-

sandra-Ruf einiger weniger Geistlichen, die zur Besinnung
auf die idealen Anfänge der Bewegung aufrufen. Der Epi-
skopat steht nicht in dieser Bewegung. Die Bischöfe der

Hochkirche werden vom Premierminister ernannt, dessen

Kandidat vom betreffenden Kathedralkapitel gewählt werden

muß. Es besteht aber keine Notwendigkeit, daß der Premier

Anglo-Katholik oder auch nur Hochkirchler oder überhaupt

nur Anglikaner sein müßte. Er kann auch Jude oder Frei-
denker sein und keine oder falsche kirchliche Interessen ha-

ben!
Ferner ist sehr zu bedenken, daß die Hochkirche, die

gleichsam die Mutter der andern anglikanischen Gemein-

Schäften ist und ihnen vorangehen müßte, gar keinen solchen

Schritt zur Einheit tun kann. Sie ist in einem vollendeten

Sinne Staatskirche, abhängig von Oberhaus und Parlament.

Die Geschichte mit der geplanten Revision des Prayer Book

zeigt das drastisch. Dieses Buch, in dem der Glaube, die

Liturgie und Verfassung der anglikanischen Kirche nieder-

gelegt ist, und auf das jeder Geistliche verpflichtet ist, ent-

hielt in seinen revidierten Formen ein leichtes Entgegenkom-

men an die Anglokatholiken. Es wurde aber beidemal, 1927

und 1928, vom Unterhaus verworfen und damit zu Grabe

getragen, für die Hochkirche, während es von andern, freien

anglikanischen Kirchengemeinschaften benützt wird.
Trotzdem sich diese politischen Momente so ungebüh-

rend in den Vordergrund drängen, ist das Kernproblem doch

522



ein dogmatisches. Es ist in erster Linie wieder der Begriff
der Kirche, um den es geht. Die Anglikaner und die Anglo-
Katholiken im besondern ringen darum. Nicht alle kommen

zu den gleichen Folgerungen. Die einen erkannten, daß es

keine theologische Berechtigung für die Sonderexistenz einer

anglikanischen Kirche gebe und kehrten darum in den Schoß
der universalen Kirche zurück, gemäß ihrem Programm der

Wiedervereinigung. Andere aber, die mehr psychologisch als

theologisch ausgerichtet sind, werden durch die anglokatho-
lische Bewegung eher bei der anglikanischen Kirche zurück-
gehalten. Ihr Verlangen nach katholischer Frömmigkeit kann

nun auch dort gestillt werden, da die tägliche Meßfeier, die
Beicht u. a. Eingang gefunden hat und benediktinische Klö-
ster, franziskanisches Mönchtum und andere ordensähnliche
Genossenschaften entstanden sind. So kommen sie zu einem
falschen Schluß über das Kernproblem und glauben oder
suchen zu glauben, daß die anglikanische Kirche, so wie sie

ist, für sie die Kirche Christi ist. So verblaßt für sie sogar
der Gedanke der Wiedervereinigung oder er wird auf ein
falsches Geleise verschoben. Darum ist, wenn Anglokatho-
liken den Ausdruck »katholisch« gebrauchen, zu beachten,

zu welcher Richtung sie gehören, um zu wissen, ob sie ihn
im Sinne der Universalkirche oder in einem partikularisti-
schem Sinne nehmen. Sonst kann man leicht großen Täu-

schungen anheimfallen.

(Schluß folgt)

Zum IPastoralprofelem
der Ehescheidung

III.

Die rechte und vollständige Erkenntnis ehelicher Kon-
flikte, bzw. ihrer Ursachen ist von selbstverständlicher Be-

deutung für den Scheidungsrichter. Er kann erst aus dieser
Erkenntnis heraus eine Ehescheidung aussprechen oder

ablehnen, oder was noch besser ist, eheliche Konflikte be-

heben und heilen, ohne es zur Scheidung kommen zu lassen,
selbst wenn nach dem Buchstaben des Gesetzes eine Schei-

dung ausgesprochen werden könnte. Es ist erfreulich, wenn
für den Scheidungsrichter nicht nur der erste Gesichtspunkt
maßgebend ist, sondern auch der letztgenannte Berücksich-
tigung findet. Für den Seelsorger als ehelichen »Friedens-
richter« kommt dieser natürlich allein in Frage, es sei denn,
es handle sich um die Trennung von Tisch und Bett. Mag
diese praktisch auch auf eine Scheidung hinauslaufen, so wird
doch das Eheband nicht gelöst. Der Scheidungsrichter ist
deshalb sogut wie der Seelsorger interessiert, zu vernehmen,
was der Psychologe oder gar der Psychiater zur Erkenntnis
ehelicher Konflikte, bzw. ihrer Ursachen zu sagen hat. Der
Seelsorger wird sich dabei bewußt bleiben, daß beide zwar
ein wichtiges Wort sprechen können, aber weder das einzige
noch das letzte Wort in jedem Falle eines Ehekonfliktes zu
sprechen haben. Sie kommen ohnehin mehr nur für die

Diagnose in Frage, weniger für die Therapie. Tatsächlich
wird natürlich viel übermarcht. Man hat eben den ganzen
Menschen vor sich. So kann sich der Psychologe und Psy-
chiater versucht fühlen, sich seelsorgerlich zu betätigen, ohne
dafür ausgewiesen zu sein. Ehekonflikte sind meist auch

Seelsorgsfälle. Psychologe und Psychiater sind dann zwar
willkommene Helfer, aber nur dienende Helfer des Seel-

sorgers.
Am Nachmittage des ersten Tages des Ferienkurses

»Ehescheidung und Scheidungsverfahren« behandelte Dr.
H. Flanselmann die Ehekonflikte von der Warte des Psycho-
logen aus mit seinem Referate »Die psychologische Beleuch-

tung der Ehekonflikte, Ursachen und Behandlung«. Man
wird seiner Warnung beipflichten, daß nicht alles in grob
vereinfachender Weise aus bloß einer Ursache erklärt
werden darf, und noch weniger mit einem einzigen Heil-
mittel behoben werden kann, etwa der Verschärfung der

gerichtlichen Scheidungspraxis. Ganz abwegig wäre es,

von Ehekonflikten, mit denen man sich beschäftigt, zu
schließen, es gebe überhaupt nur Konfliktsehen. Jede Ehe
ist eine immerwährende Auseinandersetzung zweier Kräfte;
nicht der Konflikt an sich schafft schon die Ehenot (man
kann geradezu von einem sinnvollen Ehekonflikt sprechen!),
sondern erst dessen Entartung. Ehe ist nicht nur Gabe, son-
dern auch Aufgabe, im Gegensatz zu Statik immerwährende
Auseinandersetzung.

Die Entartungserscheinungen der Ehekonflikte haben
nicht nur allgemein menschliche Wurzeln, sondern auch
individuelle Ursachen. Ihre Erkenntnis soll nicht nur die

Ehescheidung durch Verbesserung des Scheidungsverfah-
rens erschweren, sondern ganz allgemein eine Vertiefung
der Eheführung ermöglichen helfen. Mit dieser Zielsetzung,
die allerdings nahelag, wurde über den Rahmen des Ferien-
kurses hinausgewiesen. Eheberatung auf psychologischer
Grundlage ist notwendig und erfolgreich; sie steht im
Dienste der Parole, »vorbeugen und heilen« hinsichtlich der
Ehekonflikte und Scheidungsgefahren.

Unter den allgemeinen Ursachen, die Hanselmann
nennt, wird an erster Stelle, etwas weit hergeholt, der Ge-

gensatz zwischen Männlichkeit und Weiblichkeit bezeich-
net. Dasselbe ist zu sagen, wenn der tiefgehende Zerfall der

Persönlichkeit, verursacht durch die heutige Zivilisation,
herangezogen wird, oder die Emanzipation der Frau, die
eine weitgehende Entweiblichung zur Folge hatte. Diese

Ueberlegungen spielen ihre Rolle und sind berechtigt, wei-
sen jedoch auf entfernte Ursachen hin. Ob die Beobachtung
richtig ist, daß wir in der Schweiz, vor allem bei den Män-
nern, eine dauernde sexuelle Ueberreizung feststellen müs-

sen, ist nicht leicht nachzuprüfen. Wenn das der Fall wäre,
so wäre darin sicherlich eine Ursache ehelicher Konflikte
gegeben. Das würde aber auch der weiteren und wichtigeren
Frage rufen, woher denn diese sexuelle Ueberreizung
komme und wie man ihr zu begegnen gedenke. Eine wei-
tere allgemeine Konfliktsquelle sozusagen sympathischer
Natur soll nach Hanselmann die namentlich bei jungen
Menschen oft anzutreffende, maßlos übersteigerte Glücks-
erwartung von der Ehe sein, die Verillusionierung des ge-
wählten Partners. Beidem folgt dann notwendigerweise in
der harten Ehewirklichkeit die Ernüchterung und Enttäu-
schung. Weitere Ursachen zu Ehekonflikten allgemeiner
Natur liegen in der Eifersucht (nur in gewissen Formen
ihrer Aeußerung) sowie in der Einstellung zum wirklichen
oder zum nicht gezeugten Kinde, endlich die allgemein
mangelhafte voreheliche Erziehung der Jugend zur Ehe.
Hanselmann spricht vom großen Unbehagen in unserer



Kultur, der Sehnsucht nach endgültiger Geborgenheit, die
oft die Triebfeder für den Eheabschluß bildet. Die Ehe
wird zur verkappten Religion und an den Ehepartner wer-
den Forderungen gestellt, die nicht erfüllt werden können.
Die Enttäuschung schlägt dann leicht zur Erkenntnis um:
Wir passen nicht zueinander! Der Seelsorger sieht, welche
unter den genannten allgemeinen Ursachen gewissensbe-
dingt sind und gewiß vom Psychologen weder allein rieh-
tig erkannt, noch viel weniger behoben werden können.

Unter den individuellen Konfliktsursachen nennt Han-
seimann die Anlagen eines der beiden oder beider Ehepart-
ner, die Erziehung und Bildungseigenart und -verschie-
denheit, die Impotenz des Mannes und die Frigidität der
Frau, wirtschaftliche Momente usw. Mit Recht ist in einer

Besprechung darauf hingewiesen worden, es sei sehr er-
staunlich, daß die Psychologen kaum ein Wort darüber
verlieren, daß die konfessionelle Verschiedenheit der Ehe-

gatten, die Tatsache der Mischehe, zahlreiche Ehen schei-

tern läßt und eine wichtige Ursache der Scheidungshäufig-
keit darstellt. Der Statistiker beweist das, aber der Psycho-
loge weiß nichts davon oder spricht wenigstens nichts da-
von! Wenn Konfessionsverschiedenheit erwiesenermaßen
eine große Rolle spielt bei Ehescheidungen, dann sicher-
lieh noch viel mehr bei Ehekonflikten. Konfessionsverschie-
denheit ist deshalb eine sehr wichtige individuelle Kon-
fliktsursache. Der Seelsorger kann das mehr als nur be-

stätigen, das ist ja auch einer der Gründe, weshalb man
von der gemischten Ehe abrät, um unglückliche Ehen zu
verhindern.

Die Eheberatung, welcher dann der Referent berech-

tigterweise das Wort redete, kann den Eheleuten die Ge-

sundung der Ehe nicht abnehmen. Es ist viel, ja alles er-
reicht, wenn sie reif macht zu eigener Entschlußfassung
und den Berater sobald als möglich überflüssig macht. So

lassen sich Ergebnisse erzielen, die zu gemäßigtem Opti-
mismus berechtigen. Die Ehe ist eine lebenslängliche Probe
des Zusammenpassens und Zusammengehens. Bei Ehekon-
flikten vorgebrachte Scheidungsmotive sind fast immer nur
Symptome, nicht Ursachen des Konfliktes. Diese Bemerkung
lehrt den Seelsorger als Eheberater, den Dingen auf den

Grund zu sehen und zu gehen. Der gute Wille muß ge-
weckt und ermutigt werden. Nur cum grano salis wird der
Rat befolgt werden können, wenigstens was den seelsor-

gerlichen Eheberater betrifft, daß der Eheberater nur Kla-
gemauer sein soll, nicht Dozent. Kein Seelsorger verkennt
den Wert des bloßen Sichaussprechenkönnens. Wenn das

genügt, dann gut. Aber oft genug muß doziert und sogar
ernsthaft ermahnt und getadelt werden usw. Seelsorge ist
mehr als nur Psychologie! Beipflichten wird man der an
Richter und Anwälte gestellten Forderung, vor einer Schei-

dung für Beiziehung eines Beraters besorgt zu sein.

Die abnormen Ehekonflikte sind vielfach dem Zustän-
digkeitsbereiche des Psychiaters zuzuweisen. Prof. Dr. H.
Binder behandelte in seinem diesbezüglichen Referate das

Scheidungsproblem deshalb in sehr aufschlußreicher Weise
mehr vom Standpunkt des Mediziners, als Fachmann der

Psychiatrie, in psychiatrischer Beleuchtung, Diagnose und
Therapie der Ehescheidung. Nach seiner Auffassung ist
eine Verschärfung der gegenwärtigen Scheidungspraxis
nicht am Platze in bezug auf Ehen Geisteskranker und

Trinker. Hingegen soll bei Vorliegen gewisser psychisch
bedingter, sexuell abnormaler Zustände ein ärztlicher Be-

handlungsversuch angezeigt sein, bevor einem Scheidungs-
begehren stattgegeben wird. Die eigentlichen geistigen Er-
krankungen, die weder eine dauernde Versorgung noch ein
Eheverbot (Art. 97, Abs. 2 SZGB) erfordern, können ange-
sichts der Gefühlsroheiten und Verschrobenheiten eines Pa-

ralytikers oder leicht Schizophrenen das Zusammenleben
für den gesunden Ehepartner zu einer Hölle machen. Nur
1,8 % aller Scheidungen erfolgen wegen Geisteskrankhei-
ten. Die menschliche Tragik eines solchen Falles kann der
Seelsorger durchaus gelten lassen, ohne deshalb den Grund-
satz der Unauflösbarkeit der Ehe preisgeben zu müssen
oder zu können. Die Trennung muß hier genügen. Noch
viel mehr gilt das von Trinkerehen, deren Scheidung nach
Binder nicht verzögert werden soll, da damit der Schaden

nur vermehrt würde. Bis die Frau eines Alkoholikers ein
Scheidungsbegehren einreicht, sei es meist nicht zu früh,
sondern zu spät. Im allgemeinen sei vorher das Unmög-
lichste versucht worden, bevor der Scheidungsrichter ange-
rufen werde.

Das eigentliche Kerngebiet der abnormen Ehekonflikte
sieht Binder in den Ehen von Psychopathen und Neurotikern,
wo eine unglaubliche Mannigfaltigkeit anzutreffen ist. Nach
dem Referenten sind von der Durchschnittsbevölkerung 10 %

psychopathisch oder doch zu abnormen seelischen Reaktio-

nen veranlagt! Aus dem weiten Grenzgebiete zwischen gei-
stig Gesunden und geistig Kranken griff Binder einige Re-

Präsentanten in Auswahl heraus. Unter den Abwegigkeiten
in der Sexualsphäre nannte er die sexuellen Perversionen,
die in der Regel lange vor der Ehe entstehen und nach ihm
einen Auflösungsgrund der Ehe darstellen. Man dürfe einem

gesunden Ehegatten nicht einmal das Abwarten von Be-

handlungsergebnissen zumuten! Hingegen könne beischwe-
rer Impotenz des Mannes oder Frigidität der Frau, die beide

begreiflicherweise zu tiefgehenden Zerrüttungen der Ehe

führen können, vor Gutheißung der Scheidungsklage das

Ergebnis eines gründlichen Behandlungsversuches durch
einen Facharzt abgewartet werden.

Bei einer größeren Anzahl von Ehekonflikten spielen

ganz gewöhnliche banale Eheschwierigkeiten des Alltags
eine Rolle: finanzielle Schwierigkeiten, ungenügende haus-

wirtschaftliche Schulung der Frau, mangelhafte berufliche

Tüchtigkeit des Mannes, Gehässigkeiten zufolge unerwünsch-
ter Schwangerschaften usw. Diese haben selbstverständlich
nicht als abnorme Ehekonflikte zu gelten, die den Psychia-
ter beschäftigen. Sie sind jedoch weitaus am häufigsten bei

Psychopathen, besonders, wenn beide Partner derartig ver-
anlagt sind. Diese letztere Bemerkung ist deshalb nicht über-

flüssig, weil statistisch erwiesenermaßen 80 % der Psycho-

pathen wieder Psychopathen heiraten! Die Konflikte äußern
sich in affektiven Kurzschlüssen, Theaterszenen, abnormen

Verstimmungen, Depressionen, wachsendem Leichtsinn,
Fluchtgedanken usw. Die primitiven ehelichen Unstimmig-
keiten kann bei engerer Kontaktnahme jeder Richter auch

ohne Beizug von Sachverständigen erkennen. Hier ist eine

Einschränkung der Scheidungsmöglichkeit durchaus zu be-

grüßen. Ehen moralisch Minderwertiger sollen auch aus der

Erwägung heraus nicht so leicht gelöst werden, um nicht
nach vollzogener Scheidung die Eingehung einer neuen Ehe

524



zu ermöglichen, und damit neues Unglück anzurichten.

Psychopathen verlangen die Ehescheidung vielfach nur aus
reinem Abwechslungsbedürfnis. Sie steigern und überwer-
ten vorübergehende Konflikte. Auch für den Psychopathen
genügt dem Richter im allgemeinen gesunde Menschenkennt-

Iiis. Neurotiker hingegen gehören in die Behandlung des

Nervenarztes. Die ehelichen Konflikte der Neurotiker haben

nicht so primitiven, unbändigen Charakter wie diejenigen
der Psychopathen. Ihre Auseinandersetzungen sind gehal-

tener, gedämpfter. Um so mehr leiden die gesunden Part-

ner wegen der inneren Uneinheitlichkeit und Gespaltenheit
ihrer Gatten.

Der Seelsorger wird auch den Ausführungen des Psy-
chiaters mit großem Interesse und Nutzen folgen. Der Psy-
chiater geht aber über seine Zuständigkeit hinaus, wenn er

gestützt auf seine Tatsachen für Scheidung plädiert. War das

schon zu sagen für die Bewertung der Ehen von Geistes-

kranken und Trinkern, so gilt es auch für andere abnorme

Störungen, welche zu ehelichen Konflikten führen und zur
Scheidung führen sollen. Es sei dankbar anerkannt, daß im-
merhin für gewisse Kategorien auch abnormer Ehekonflikte
eine Erschwerung oder praktisch gar Verunmöglichung der

Scheidung beantragt wird. Besser das, als gar nichts, oder
als die bisherige überaus large Scheidungspraxis. In die

eigentlich psychiatrischen Fälle wird sich der Seelsorger
nicht einmischen. Aber wenn schon die engere menschliche

Kontaktnahme den Richter, der über ein gewisses psycholo-
gisches Fingerspitzengefühl verfügt, befähigt, auch ohne Bei-

zug von Sachverständigen zu merken, was es geschlagen

hat, so gilt das sicherlich auch für den Seelsorger und sein

Anliegen in Ehekonflikten, die vor ihn gebracht werden oder
mit denen er sich von Amtes wegen zu befassen hat. Er wird
in diesem Falle soweit als möglich ärztliche Hilfe heran-
ziehen zur Heilung eines Konfliktes und damit zur Rettung
der Ehe. Manchem gesunden Ehepartner, welcher keine Ein-
sieht hat in die seelische Erkrankung seines Partners und
doch sehr darunter leidet, kann damit geholfen werden, nicht
zuletzt auch dadurch, daß man um die Krankheit weiß und
sich darnach richtet. Andere Fälle mögen auch zur Tren-

nung führen. A. Sch.

Meine Erlebnisse
auf dem Berge Athos
In Nr. 42 vom 19. Oktober habe ich mit Interesse den

Artikel »Wo man vom Kriege nichts weiß« gelesen. Das

Durchgehen dieser Gedankenwelt hat mir manche per-
sönliche Erinnerung an den »Heiligen Berg« wachgerufen.
Persönlich gab mir der orthodoxe Erzbischof von Athen
das notwendige Empfehlungsschreiben, ohne welches der
Besuch dieses einzigartigen Berges nicht möglich ist. Die
Fahrt mit dem Autobus von Saloniki ins Grenzgebiet der

Mönchsrepublik war oft eine Tortur. Unglaublich, wie Men-
sehen im entsetzlichen Schmutz dortiger Dörfer leben kön-
nen! An der Grenze hieß es: »Heute ist es unmöglich, den

Eingangshafen der Republik zu erreichen.« Ein Arzt versteht
etwas Deutsch. Er lädt mich — auf meine Doppelrechnung
— in die einzige Gaststätte des Ortes. Am frühen Morgen
geht es per Esel an die etwa 10 Kilometer entfernte Küste.

»Heute ist Feiertag«, bemerkt ein Schiffer, »wir fahren nicht!«
Was soll ich Tag und Nacht in dieser Einöde machen? Grie-
chisches Geld bringt das Boot schließlich auch am Feiertag
noch ins Wasser. Ziemlich stürmische Fahrt. Endlich in Hie-
risso. Ein Polizist der Mönche in malerischer Tracht mustert
jeden Reisenden. Scharf sieht er allen ins Gesicht. Denn kein
weibliches Wesen darf diesen Boden betreten. Lange geht's,
bis ein Esel zur Verfügung steht. Viele Mönche warten in
einer dumpfen Wirtschaft auf dieselbe Reisemöglichkeit.
Einer spricht gut französisch. In Montreux hat er es gelernt.

Das Festungskloster Khilandari hat mir tiefen Eindruck
gemacht. In reinem Blau ist der Klosterhof gehalten. Eben

war großes Putzen von riesigen Weinfässern. Gegen Abend
kommen wir nach Karyes. Der erste Weg geht zum Protepi-
stat, dem »ersten Manne auf dem Athos«. Da sehe ich
ein unvergeßliches Bild. Eben ist der Rat der Epistaten zu-
sammengetreten. Typen aus echtestem Orient. Sie alle beten
mehr oder weniger mit einer Art Rosenkranz, der stän-

dig durch ihre Finger gleitet. Der Gouverneur der Athener
Regierung ist mit Polizei in Uniform erschienen. Der Gou-

verneur begrüßt mich sofort und lädt mich ein, an seiner
Seite Platz zu nehmen. Die Verhandlungen sind sehr er-

regt, zwei-, dreimal springt der Gouverneur vom Sitze auf
und droht. Bedächtig, dann unwillig abwehrend, werden
weiße Häupter und Bärte geschüttelt. Plötzlich lädt mich der

Regierungsstatthalter zu einem Gange ein und verläßt mit
der Polizei grußlos den Saal. — Das Schreiben des Athener
Erzbischofes wird geprüft. Ich erhalte einen Grußbrief
des Protepistaten an alle Klöster des heiligen Berges.
Der Gouverneur zeigte sich sehr überrrascht, in mir einen

Schweizer zu finden. Er kannte Zürich von seiner Zeit als

Leipziger Student her. Es gefiel ihm nicht gut auf dem

»Berge der Heiligen«, wie er sich ausdrückte. Vor kurzem

war eben Venizelos als Ministerpräsident dort gewesen und
hatte den Mönchen Verschiedenes diktiert, was ihnen gar
nicht paßte. Seine schwierige Aufgabe war es, den Geset-

zen der Regierung Achtung zu verschaffen. Wir machen

einen gemeinsamen, frohen Spaziergang. Es begegnet uns
ein kirchlicher Würdenträger mit seinem Diener. »Der Erz-
bischof von Patras«, sagt er, »der Hl. Synod hat ihn für acht

Monate in die Verbannung des heiligen Berges geschickt.«
Der Erzbischof scheint an meinem römischen Kollar keine
besondere Freude zu haben. Und doch war dieses Kollar vor
einigen Tagen gerade in Patras meine Rettung gewesen.

Das kam so: Mit einem französischen Jesuiten von Lyon
spät abends in Patras angekommen, wollte ich absolut das

Heiligtum des hl. Apostels Andreas sehen. Hier hat er sich

ja die Krone einer glorreichen Ewigkeit geholt. Die Kapelle,
seine einstige Grabstätte, wollte ich sehen. Schließlich kam
auch mein Lyoner Freund mit. Von der Straße her steigen
wir in die Krypta hinunter. Ein hohes eisernes Tor ver-
schließt den Zugang. Doch lassen viele Ampeln ein deut-
liches Bild des geheiligten Raumes erkennen. Ein Klosterbru-
der beachtet uns von der Straße herab. Weg ist er. Plötzlich
kommt er mit Polizei wieder. Wir harmlose Pilger werden
als Einbrecher angesehen. Doch mein Kollar rettet uns. Mein

Begleiter war ganz in Zivil.
Von Kloster zu Kloster geht der Weg. Der Gast ist frei

gehalten, doch ist es nicht zu empfehlen, zu wenig Trinkgeld
zu geben. Einige Klöster machen einen sehr guten Eindruck.

525



Ein Klosteroberer lädt mich ein, mich am Offizium der
Mönche im Chor zu beteiligen. Es geht eine Weile sehr gut.
Doch wie ich die günstige Gelegenheit benützen will, mein

Breviergebet zu verrichten, da kommt ein weißhaariger
Mönch mit einem sehr bestimmten »Allez-vous-en« zu mir.
Ein Oberer ist damit nicht zufrieden. Doch ist die Lage so,
daß ich freien Abzug vorziehe. Lateinisches Breviergebet
kann dort offenbar nicht gut vertragen werden. Einzelne
Klöster liegen in heftigem liturgischen Kalenderstreit mitein-
ander. Dieser Streit schien da und dort sehr menschliche,
auch persönliche Formen angenommen zu haben. Weibliche
Wesen dürfen den Möns Athos nicht betreten. Aber mondäne
Bilder aus Pariser Modejournalen, Ausschnitte aus Zeit-

Schriften, konnten ungestört in den Klostergängen ausge-
hängt bleiben. In einem der Klöster waren direkt unanstän-

dige Bilder vorhanden. Und mitten unter diesem »Wand-
schmuck« fand ich unsere Madonna del Sasso. Wohl das

einzige lateinische Muttergottesbild in jener Gegend. Dabei
wußten die Mönche wahrscheinlich gar nicht, um v/as es

sich eigentlich handelte. In einem Kloster traf ich mitten im
Hof einen ständigen Polizeiposten. Wegen einer Abtwahl
waren die Bewohner in zwei Parteien gespalten, die sich

mit Hauswaffen erhebliche Verletzungen beibrachten. Es

hatte eine Doppelwahl stattgefunden. Keiner der beiden

wollte zurücktreten. Scharfe feindliche Blicke trafen sowohl
mich wie die bewaffnete begleitende Macht. Reich sind die

Schätze einzelner Klöster. Groß ihre geschichtliche Vergan-
genheit. Aber vieles in den religiösen Uebungen ist starr
geworden. Merkmal der Ostkirchen! Den besten Eindruck
machen die russischen Klöster. Wirklich sehr arm und er-

greifend zuvorkommend waren diese guten Menschen. Einst
sehr reich, hat der Bolschewismus — im Plane der Vor-
sehung — durch äußerste Verarmung diese geweihten Stät-

ten auf ihre ureigenste Ewigkeitsbestimmung zurückgeführt.
Ein rumänisches Kloster bildete die letzte Etappe.

Ein russisch sprechender Bruder wurde mir als Be-

gleiter und zugleich Betreuer meines Esels beigegeben. Doch

er kannte den Weg nicht. Tüchtig verirrten wir uns. Auf ein-

mal waren wir unten am Meere. Verschwunden ist der Ru-

mäne mit seinen Tieren. Was mache ich auf dieser Halbinsel!
Etwa zwei Stunden lang mag die Fahrt nach dem sichtbaren

Einschiffunp-shafen dauern. Heute abend fährt das Schiff

nach Saloniki zurück in acht Tagen das nächste. Mein

Gott, nochmals acht Tape hier bleiben! Eine Barke ist da.

Die Mönche werden gebeten, mir zu helfen. Nichts zu ma-
chen. Sie arbeiten seelenruhig- weiter. Am Verzweifeln bin
ich. Was tun? Doch da kommt der rettende Gedanke:

Geld. Daß man nicht schon früher an diese uralte Ge-

schichte dachte! Ein naar griechische Banknoten vor die Au-

gen gehalten. Es ruht die Arbeit. Der eine holt eine Muschel,

ruft etwas in die Felsen hinein. Das wirkt. Kaum eine Vier-
telstunde snäter erscheint ein fertiger Mechaniker in modern-

stem Arbeitsüberkleid Mehrere Leute tauchen Mötzlich noch

auf. Ins Meer gestoßen wird das Boot. Mehr denn zehn

Personen steigen ein. Also doch! Daß alles auf meine Kosten

fährt, ist im Orient eigentlich selbstverständlich. Auf
hoher See muß der Fahrnreis bezahlt werden. Was ver-
schlägt's. In Gottes Namen! Die Hauntsache ist: wieder zu-

rück auf euronäisches Festland. Der Hafen kommt in un-
mittelbare Sicht. Wie die Leute klein werden, sobald Polizei-

mützen sichtbar werden! Ein Offizier der Hafenpolizei fragt
mich sofort nach dem bezahlten Fahrpreis. »C'est bien.«
Blicke der Geängstigten danken mir. Mit stundenlanger Ver-

spätung geht's zurück nach Thessalonich, zurück vom »hei-

ligen Berg«. V. v. H.

Totentafel
Ueber dem Schicksal der katholischen Laienführer

L u z e r n s schwebt eine eigene Tragik, die wie ein Myste-
rium anmutet. Vor kaum zwei Jahrzehnten erlag Dr. Franz

Bühler, der erste Präsident der Schweiz. Caritaswerke, der
hochstrebende Kulturpolitiker, der seiner Vaterstadt die an-

gestammte Bedeutung als Vorort der katholischen Schweiz

zurückgewinnen wollte, als 44jähriger im kräftigsten Man-
nesalter an den Folgen eines Sturzes vom Pferde im aktiven

Militärdienst. Vor Jahresfrist nahm das Grab einen der ge-
wandtesten und geistvollsten Journalisten der katholischen

Schweizerpresse auf: Redaktor Auf der Maur, Nachfolger
von Dr. Bühler als Redaktor am »Vaterland« und als Prä-
sident der Schweiz, katholischen Caritas. Und in diesen

Herbsttagen stand Katholisch-Luzern und die Vertreter der
katholischen Schweiz kurz nacheinander zweimal auf dem

einzigschönen Gottesacker des Friedentals am Grabe von
ausgezeichneten Männern der Führergilde. Am letzten Sep-

tembertag trug man Professor Dr. Hans Dommann im Alter
von erst 48 Jahren in dem vom Schweizerkreuz geschmückten
Sarge zur irdischen Ruhe, und seine Waffenkameraden schos-

sen ihm die Ehrensalve über das offene Grab. Professor Dr.
Dommann war im Grenzdienst auf einem nächtlichen

Gange bei der Ruine Dorneck gestürzt und bewußtlos lie-

gengeblieben. Ein Schädelbruch führte nach kurzem Kran-
kenlager zum allzu frühen Tod. Neben seinem Lehrerberufe

an der Kantonsschule in Luzern, neben seiner fruchtbaren
Arbeit als Geschichtsforscher, als Mitarbeiter an verschiede-

nen historischen und pädagogischen Zeitschriften und, mei-

stens in leitender Stellung, in verschiedenen Wissenschaft-

liehen Gesellschaften, trat er, angetrieben von seiner tiefver-

wurzelten, mannhaften Glaubensüberzeugung, an die Spitze
mehrerer Organisationen von ausgesprochen kirchlichem
und kulturpolitischem Charakter oder half sie schaffen oder

erneuern, so die Spielgesellschaft von der »Bekrönung des

Herrn«, den Katholischen Männer- und Volksverein, den

Katholischen Lehrerverband der Schweiz. Er war Schrift-
leiter der »Schweizer Schule«, die er zu einer der angesehen-
sten pädagogischen katholischen Monatsschriften im deut-

sehen Sprachgebiet auszugestalten verstand. Wesen und Ar-
beiten des verdienten Mannes waren getragen von der tiefen

Ueberzeugung eines lebendigen Christusglaubens.
Dem Verstorbenen ebenbürtig an Charakter und selbst-

losem Schaffen für die christliche Gestaltung des öffentlichen

Lebens in der katholischen Schweiz war der Mitte Oktober

im Alter von 47 Jahren ins frühe Grab gebettete Dr. Paul

Widmer in Luzern. Dr. Widmer kam von der Jurisprudenz

her, war Jahre hindurch Sekretär eines andern großen ka-

tholischen Eidgenossen, von Bundesrat Motta, dessen Mit-
arbeiter im Politischen Departement in Bern und an den

Völkerbundsversammlungen in Genf. Er hatte zuvor Studien

in Genf, Paris und England obgelegen. Im staatlichen Leben

526



von Kanton und Vaterstadt wirkte er zuerst als Anwalt und
ais Präsident des kantonalen Kriminalgerichtes. In seiner

Jugend rang er um seine religiöse Ueberzeugung; aber
einmal durcngerungen, wurde es ihm tielstes seelisches

Bedürfnis, das gewohnheitslahme christliche Bewußtsein
im Volke zu wecken und dem christlichen ülauoen
seinen Platz als belebendem und gestaltendem Laktor
im Familienleben und in der Uehentiiclikeit wieder zurück-

zugeoen. Daiur nahm er sich der nxerzitienbewegung an,
ließ sich an die Spitze des Ignatianischen Mannerbundes der
Schweiz stellen, Hielt ungezanite Vortrage in Manner- und

Jungmannerversammiungen, um das Gedankengut dieser

Bewegung unter aas Voik zu tragen, gao eine Keine wert-
vouer öcnrilten heraus (»Kathoiiscne zenenarbeit«, »Katho-
liscne ivianneraroeit«, »Keiigiose Manneraroeit in der Piar-

rei«, »Priesterwünscne — Laienwunscne«), sprach wieder-
holt an schweizerischen Seelsorgertagungen, wurde der m-
time Mitaroeiter seines Uoernirten, Zentraiprasident des

Schweizeriscnen Katnoiiscnen Voiksvereins, scnut eine un-

entgeltliche Kechtsoeratung lür die Piarrgenossen, sucnte

an rfrautieutetagungen die zukünltigen intern tür das ideal
der christlichen the und tamine und trziehung zu oegei-
stern, das er selber persönlich in seiner giuckücnen tamine
vorlebte. Nicht weniger war diesem Apostel des christlichen
Lebens das wichtige Werk der inlandiscnen Mission seelische

Angelegenheit. Anes in allem: der vorondiicne Apostel des

christlichen üiaubens und Lebens m der auigewühhen neuen
Zeit! — War es zuviel gesagt, wenn der Sprecher des igna-
dänischen Mannerbundes am ohenen ürabe den Danin-
geschiedenen, der wie ein Job — in die höhere verklärende

Sphäre des Christentums erhoben —, die schweren Tage
und Stunden eines schmerzvollen Krankenlagers mit heroi-
schem Starkmut ertrug und den Tod als treundlichen Diener

Gottes, als Führer zur beseligenden Anschauung des Aller-
höchsten begrüßte mit einem seiner letzten Worte: »Ich treue

mich auf Gott«, — diesen kostbaren Mann den »Heiligen
der katholischen Aktion der Schweiz« nannte!?

Die katholische Schweiz darf trotz aller Trauer sich
freuen und stolz sein, solche Edelgestalten als Laienführer
ihr eigen zu nennen, -— Charaktergestalten, geformt und ge-
tragen vom christlichen Glauben, von einem Licht und einer
Kraft, die nicht von dieser Welt sind, sondern »von oben,
vom Geber alles Guten« stammen! R. I. P. H. J.

Semaines religieuses
Co/tz/izu/mV««. Sur l'initiative et sous la présidence de Mgr.

l'Evêque, les Aumôniers cantonaux des Mouvements d'A.C. se sont
rencontrés avec un groupe de prédicateurs de différentes maisons

religieuses de Suisse romande pour établir les sujets de conférences
à traiter dans le cadre des Smzzzzzfs zWzgzVws«.

La Semaine religieuse a pour but de prolonger et d'étendre
à toute une paroisse les bienfaits des retraites fermées. Elle est

destinée à une catégorie de paroisssiens, pères ou mères de famille,
jeunes gens ou jeunes filles, et s'applique à présenter concrètement
et pratiquement les problèmes et les responsabilités propres à chaque
état de vie.

La Semaine religieuse comporte une série de 6 ou 7 conférences

qui se donnent le soir et que clôture une Communion générale.
Elle ne remplace donc pas la mission populaire, ni la retraite

fermée, mais vise surtout à mettre chacun en face de ses respon-
sabilités individuelles et sociales.

Les Semaines religieuses peuvent facilement s'échelonner sur
une période de quatre ans à raison d'une par année et par catégorie
de iidèies.

Le Secrétariat catholique de Delémont se tient à la disposition
de MM. les Curés pour leur faire parvenir la liste des prédicateurs
et leur donner les renseignements qui pourraient leur être utiles.

Chaque curé reste entièrement lihre dans le choix du prédica-
teur et peut taire appel à toute autre personne ne tigurant pas sur
notre liste.

Monseigneur est persuadé que les Semaines religieuses seront
bien accueillies par les paroissiens et l'expérience prouve qu'elles ont
contribué dans une large mesure à la formation et à la vie spirituelle
des paroisses. Abbé Amgwerd.

Rezension
R. ATfe/zazzz/zze/v Sa/zAf Of/zzar. Ein Heiliger der Heimat. Sepa-

ratabzug aus der Thurgauer Volkszeitung, 1944. 58 S.

Auf dem Gebiete der neueren St. Galler Forschung begegnet

man sehr oft dem Namen des ersten Abtes, St. Otmar. Sein Schicksal
wurde für die jugendliche Abtei, die er auf der unbedeutenden Gal-
luszelie aufgebaut hatte, zum großen Verhängnis. Jedoch waren es

bisher Klosterlragen, die das Interesse der Forschung geweckt hat-

ten, die Persönlichkeit des großen Abtes war vor ihnen in den Hin-
tergrund getreten. Nun hat der hochverdiente Hüter des Otmar-
heiligtums auf der Insel Werd es unternommen, erstmals ein wissen-

schaitlich begründetes Lebensbild zusammenzustellen. Zu dieser Auf-
gäbe war er schon berufen durch seine gründlichen Studien über die
Insel Werd und die Pfarrei Eschenz. Die Absicht des erlauchten
Verfassers ging nicht in erster Linie auf persönliche Forschung,
sondern auf Zusammenfassung und Darstellung des Otmarlebens
auf Grund der heutigen Forschungslage. Was er über Leben und

Verehrung des Heiligen bietet, läßt sich denn auch nicht mehr ver-
gleichen mit den früheren traditionellen Darstellungen über den

Heiligen. Ist es auch noch nicht dz« Geschichte des hl. Otmar, die

ähnlich wie Blanke im Leben der hl. Columban und Gallus, allen

Einzelzügen und Problemen bis ins letzte Detail nachgeht, so bietet
das sehr gewissenhaft und sorgfältig gearbeitete Bändchen doch eine

sehr wertvolle Zusammenfassung der bisherigen Forschungsergeb-
nisse. Dabei konnte es auch nicht anders sein, als daß der Scharf-
blick des geübten Forschers eine Reihe von Punkten berührt, die der

Forschung lehrreiche Winke geben. Das schöne Büchlein dürfte vor-
bildlich sein für jede populär-wissenschaftliche Heiligenbiographie.
Und weil es sich um einen »Heiligen der Heimat« handelt — es

besteht kein Zweifel, daß St. Otmar ein Kind der heutigen Schweizer
Erde war —, freut man sich doppelt der erquickenden Gabe.

P. O. Sch.

//i der » 5c^w;eizerisc/ie7i TTirc/ien -Ze^wng«

rezensierte und inserierte ßüc/ier

Zie/er£ dte ßwcMarad/ung" i? ä 6 e r & Cie., TYanZcensZraße, Luzern

Jbach P.NIGG Schruyz

SmXüOWWA- Jkûvwf! —

Der katholische Staatsbürger
Von Nationalrat Dr. K. Wiek. Fr. 1.20
Ein politisches Vademecum von bleibendem Wert

FerJag JRäber & Oe. Lirzern.

527



ergänzt die Studienmappe: Frau

""'J Kirche. Wer letztere hat,

' " Kraupnt aiifnbraucht auch

„23fe ^d)toei3cdn"

10 Hefte nur Fr. 5.—. Bestellungen
bei Ihrem Buchhändler od. durch den

Benziger Verlag Einsiedeln

Atelier für kirchliche Kunst
A. BLANK VORM. MARMON dt BLANK

WIL ST OALLEN

Ausführung von Altären, Statuen u. kunstgewerblichen
Arbeiten für Kirchen Kapellen u. das christliche Heim. Re-

stauration alter Schnitzwerke u. Gemälde. Diebessichere
Tabernakeleinbauten. Kunstgewerbliche Holzgrabzeichen

RUDOLF SUESS Kunstglaserei Zürich 6
Letzistraße 27 Werkstatt: Langackerstraße 65 Telephon 6 08 76

Verlangen Sie unverbindlich Offerten und Vorschräge

imimH
g>

SU 112111
KENSTGEW. GOLD-+SILBERARBEITEN

KIRCBENK11NST
Telephon 2 42 44 Bahnhofstraße 22 a

4 > 1

Kleriker-Kleidung

dipl. Schneidermeister
Freiestraße 52 Basel Tel. 31157

Cellophan-Papier
für den Beichtstuhl,
aus hygienischen Gründen unent-
behrlich für jeden Priester, lie-
fert in jeder gewünschten Größe

per Nachnahme

Räber & Cie., Luzern

Harmoniums
Klaviere

feine Occasionen (Harmoniums schon
zu Fr. 150.-, 185.-, 275.- bis 750.-)
sowie ganz neue verkaufe wieder
günstig, auch in Teilzahlung.
J. H u n z i k e r, Pfäffikon (Zürich).
Verlangen Sie Offerte.

Gesucht

Haushälterin
welche tüchtig ist in allen Haus
geschäften und dem Haushalt evtl
auch vorstehen kann. Gegend Tog
genburg. Lohn nach Uebereinkuntt
Adresse zu erfragen unter 1828 bei
der Expedition der Schweizerischen
Kirchenzeitnng.

Gelegenheit
Prächtiges

Orgel-Harmonium
22 Register, elektrisch.
Besichtigung : Möbel - Wirth,
Basel, Nauenstraße 10 a, Tele-
phon 2 73 31.

I i'n/i
Vorhänge ^»B,h,«iuzfRN

Luzern, Winkelriedstraße 20

Telephon 29304

Werkstatt« für kirchliche Kunst

Katholischeri anbahnung, diskret, streng

r II fi reell erfo 1 greich
Kirchliche Billigung

Auskunft durch Neuland-Bund,
Basel 15 H Fach 35603

Eingetr. Marke JAKOB HUBER - EBIKON-Luzem
Kaspar Koppstr., Chalet Nicolai
Tel. 2 44 00 Postcheck VII 5569

Kirchengoldschmied
Gute und reelle Bedienung zu bescheidenen Preisen
Kelche, Monstranzen, Tabernakel etc. Renovationen.

BRIEFMARKEN
Sammlung (Europa und Uebersee) gegen Kassa

zu kaufen gesucht. Beste Referenzen stehen zu
Diensten. Senden Sie zu, was Sie verkaufen wollen.
Sie werden mit uns zufrieden sein!

ATLAS STAMP LTD., ZÜRICH
BAHNHOFSTRASSE 74, EINGANG URANIASTRASSE 4

•TABERNAKEL
• OPFERKÄSTEN

• KELCHSCHRÄNKE

• KASSENSCHRÄNKE

MEYER-DUHM* CIE. A.G.

I II 7 CD M VONMATTSTRASSE 20
LULLIIII TELEPHON NR. 21 .874

Meßweine
sowie Tisch- u. Flaschenweine

beziehen Sie vorteilhaft
von der vereidigten, altbekannten
Vertrauensfirma

Fuchs & Co. Zug
Telephon 4 OO 41

lnseraten-Annahme durch Räber & Cie.,
Buchdruckerei, Luzern, Frankenstraße 9

Die einspaltige Millimeterzeile
oder deren Raum kostet 12 Cts.

528


	

