Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 112 (1944)
Heft: 44

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHE

KIRC

N-ZEITLIN

Redaktion: Mgr. Dr. VIKTOR v. ERNST, Can., Prof. theol., St. Leodegarstrafie 9, Luzern. - Tel. 202 87
Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof. theol., Adligenswilerstrafie 8, Luzern. - Tel. 2 65 93

Verlag und Expedition: Rdber & Cie., Buchdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstr. 7—9, Telephon 274 22, — Abonnementspreise:
bei der Expedition bestellt jGhrlich Fr. 12.—, halbjéhrlich Fr. 6.20 (Postcheck VIl 128) — Postabonnemente 30 Cts. Zuschlag. Fir das Ausland
kommt das Auslandporto hinzu. Einzelnummer 30 Cts. — Erscheint je Donnerstag. — Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder
deren Raum 12 Cts. — Schluf3 der Inseratenannahme Dienstag morgens. Jeder Offerte ist zur Weiterleitung 20 Cts. in Marken beizulegen.

Luzern, 2. November 1944

112, Jahrgang ¢ Nr. 44

Inhalts-Verzeichnis. Ein Heiliger ohne Namen — »Ein heiliger und heilsamer Gedanke« — Protestantische Abendmahlsnot — Una Sancta Catholica
— Zum Pastoralproblem der Ehescheidung — Meine Erlebnisse auf dem Berge Athos — Totentafel — Semaines religieuses — Rezensionen.

Ein Heiliger ohne Namen

Abt Leodegar Hunkeler stellt in seinem Schweizer Hei-
ligenkalender den »heiiigen Bischof ohne Namen«, wie er
in der offiziellen Sprache der schweizerischen Heiligen-
legende heit, an den SchluB des Jahres, mit der Begriin-
dung, daB fiir seine Verehrung kein spezieller Tag bestimmt
sei (Katholisches Handbuch der Schweiz, S. 26). H. Murer
(Helvetia sancta, S. 137) notiert in einer Randbemerkung:
«Im Jahr 1000, um den 1. Februar«, und der Bollandist,
dessen einzige Quelle Murer ist, versetzt den »sanctus episco-
pus Belga anonymus Cham in Helvetia« an den 2. Februar
(AA SS Tom. I. Febr. p. 247). Sachlich steht er auBerhalb
des Schweizer Heiligenverzeichnisses — soll er doch nach
der Legende nur bei seiner Durchreise durch unser Land
den Tod und das Grab in der Schweizer Erde gefunden ha-
ben. Er hat sich denn auch in der Heiligengeschichte unse-
res Landes festgesetzt, ohne den Heimatschein oder irgend-
welchen biirgerlichen Ausweis abzugeben.

Damit versetzt er auch die Forschung in einige Ver-
legenheit. Seit unvordenklichen Zeiten zeigt man in der Pfarr-
kirche von Cham sein Grab. Urspriinglich stand es im
Chor. Nach dem Abbruch der Kirche wurde er im Jahre
1786 in einen aus Sandstein gehauenen Sarg in der nord-
lichen Mauer des Langhauses beigesetzt. Doch ist der Dek-
kel des Sarges, der einen Bischof darstellt mit dem MeB-
gewande bekleidet, den Bischofsstab in der Linken und die
Rechte zum Segen erhoben — jedoch ohne Brustkreuz —
viel alter. Er dirfte iiberhaupt das alteste Zeugnis fiir den
Heiligen bilden. Dr. L. Birchler halt dafiir, daB »die Platte
erst um 1300 entstanden ist als Kopie eines alteren Grab-
reliefs« (Die Kunstdenkméler des Kantons Zug. 1. Halbband.
Basel 1934, S. 134 fi.). Die Er6finung des Grabes anfangs
1942 fithrte zur Feststellung, daB der Deckel unten stark
hohl gehauen war. Vermutlich war er, dhnlich der Grab-
platte des sel. Bruder Klaus, iiber einer noch é&lteren Platte
mit erhabener Bildhauerarbeit gefertigt worden. In der Sa-

kristei der Kirche zeigt man das MeBgewand des Heiligen
aus griiner Seide mit einer Musterung von kleinen Vier-
ecken (Birchler, S. 140 ff. — Stiickelberg, Die Schweizeri-
schen Heiligen des Mittelalters, Ziirich 1903, S. 17 ff.).

Die éalteste schriftliche Nachricht itber den Hei-
ligen verdanken wir H. Murer. Aus dem Munde des da-
maligen Pfarrers von Cham hatte er im Jahre 1635 vernom-
men, daB in weit zuriickliegender Zeit, vielleicht um das
Jahr 1000, moglicherweise aber auch vorher oder nachher,
ein Bischof mit seinem Begleiter aus den Niederlanden auf
einer Pilgerfahrt nach Rom bis Cham gekommen sei, dort
aber im Pfarrhause wegen Schwindsucht Rast halten muBte.
Als er wieder einmal die hl. Messe lesen konnte, sei er am
Schlusse beim Segen vor dem Austeilen des Weihwassers
in seinem Melgewande am Altare tot niedergesunken und
in der Kirche beigesetzt worden. Er fand beim Volke hohe
Verehrung und wurde namentlich bei Kinderkrankheiten und
Schwindsucht durch Beriihrung des MeBgewandes angeru-
fen. (Vgl. die Legende erzihlt bei E. Fischer, Schweizer
Legendenbuch. Einsiedeln 1943, S. 201 f.)

Erst bei AnlaB der Restaurierung des Sankt An-
dreas-Kirchleins im »Stadtli« Cham im Jahre 1942
(vgl. dariiber L. Birchler, Die »Villa Chama«. Neue Ziircher
Nachrichten, 18. Sept. 1942, Nr. 217 und: »St. Andreas in
Cham«. Neue Ziircher Nachrichten, 22. Dez. 1942, Nr. 298.
Austfiihrlich E. Villiger, Der heilige Bischof ohne Namen in
Cham, Zug 1944), wurde das Leben des Heiligen einer erst-
maligen kritischen Untersuchung unterzogen und in neue
Zusammenhédnge gestellt. Der jetzige Bau des gotischen
Kirchleins stammt nachweisbar aus dem Jahre 1488. Aus-
grabungen legten unter seinem Boden eine »Unterkirche«
bloB, an der sich wiederum zwei verschiedene Bauperioden
unterscheiden lassen. Charakteristisch sind zwei Brand-
schichten {iber den Fundamentsmauern. Das annihernd
quadratische Schiff muB alter sein als die Apsis. E. Villiger
nimmt an, daB es urspriinglich von den Romern als heid-
nischer Kultusraum erstellt und dann im Laufe des 5. Jahr-

517

fameaJdeld

i

1Zuaen



hunderts von den einziehenden Alamannen als Opferstatte
libernommen worden sei. Ist doch die Cella festgemauert,
wahrend die Alamannen nur rioizoauten kannten; ander-
seits entdeckte man in der Brandschicht Knochen von Haus-
schwemn und Haushuhn, die bei den Alamannen beliebte
Optertiere waren. Den Beweis fiir die urspriingliche Zweck-
bestimmung als Opierstatte glaubt er in der Brandschicht
zu sehen. Nach Lbuntiihrung des Christentums wurde die
Cella in ein christliches Missionskirchlein umgewandelt und
tir den Gottesdienst eingeweiht. Ohne Zweiiel ist die Ka-
peile das élteste bis jetzt bekannte Bauwerk der Inner-
schweiz. Als sie dann bald fiir die Bediirinisse des Gottes-
dienstes zu klein wurde, erbaute man aui der anderen Seite
der »Lorenze« auf dem Biihl eine groBere Kirche, die heu-
tige Plarrkirche. Die alte Kultstatte wurde fortan als Reli-
quienkapelle der beiden ersten christlichen Priester von
Cham, vermutlich Priester der irischen Mission, benutzt. Aus
der Urkunde vom 10. April 858, durch die Ludwig der
Fromme den Hof in. Cham auf Veraniassung seiner Tochter
Hildegard dem Fraumiinster in Ziirich schenkte, wird die
Bedeutung der Niederlassung ersichtlich. Damals mochte
im Zusammenhang mit andern Bauarbeiten zur Einrichtung
oder Verbesserung des koniglichen Hofes auch die urspriing-
lich gerade geschlossene und hintermauerte Apsis — sofern
itberhaupt eine solche bestand — abgerissen und an ihrer
Stelle die nicht ganz halbrunde hintermauerte Apsis an
dickem Chorbogenmauerwerk erstellt worden sein. Im In-
nern ist die Apsis halbrund und mit dem Chorbogenmauer-
werk recht tief. Hinter dem in seiner Form ungewohnlichen
Altar lag ein Graben, der die Apsis fast ausfiillte; er hat
Aehnlichkeit mit einem altchristlichen Arkosolgrab. Offenbar
lag darin ein mit der Apsis und dem Chorbogenmauerwerk
vermauerter Sarg. In diesen wurden die Schidel, die Ge-
beine und die Bursa der vielverehrten beiden ersten Priester
des Ortes gelegt. Die Sarkophagéiinung wurde dann zu ge-
ruchsicherem VerschluB8 bis mindestens zur halben Hohe mit
Lehm ausgefiillt, die Oberildche des Sarges mit flachen, un-
behauenen Steinen bedeckt und vermortelt, spiter mit einer
Bischofsdarstellung aus Stein geschmiickt. So wurde die ur-
spriingliche Kultstatte in die Grabkammer der beiden ersten
christlichen Priester von Cham verwandelt. Nach einer Ur-
kunde vom 29. September 1282 wurde Patron der alten
Grabkapelle der hl. Andreas. Da die Bauern am See auch
Fischer waren, ist dieses Fischerpatrozinium erklarlich. Dar-
aus 1aBt sich aber auch erkliren, daB die Namen der darin
verehrten Missiondre in der Erinnerung des Volkes verloren
gingen.

Als in der ersten Halfte des 14. Jahrhunderts die Burg
St. Andreas vermutlich aus einem Ringwall erbaut wurde,
wurde offenbar die alte, in den Erdwall eingebaute Grab-
kapelle bis auf die Wallhohe abgebrochen und dariiber, ca.
1,70 m iiber dem alten Boden, das neue Kirchlein erstellt.
Dabei wurde das Grab gedfinet, die sterblichen Ueberreste
mit allen Reliquienschrein- und Kleiderresten samt anhaften-
der Erde und der aufgefundenen Bursa nach der Pfarrkirche
tibertragen und dort in einem &dhnlichen Grabe beigesetzt,
der schadhaft gewordene alte Sarkophagdeckel aber spiter
mit einem neuen {iberdeckt.

Bei AnlaB der Wiedererdfinung des Grabes im Jahre
1942 wurden die Reliquien nach ihrem anthropologi-

518

schen Befunde fachmannisch untersucht. Im Sarge iand man,
vouig durciemanderiiegend, die Schadel und Gebpeine
zZweier erwachsener Menscien, dazu aucil Schadei- und Kno-
chenteile eines Kkieinen Kindes von i—2 jaiien — oiien-
bar war emer der perden Manner voriler an ewer aiigemel-
nen Graostatte bestatiet worden. Beide rersonen waren
mannliciien Ueschiecites und hatten typisch aiamanmische
Schadeltormen, worin man aoer keien euldeuiigen Beweis
fur ihre Rassenzugenorigkeit senen kann. Dem Alter nach
diirfte der emne von innen in den vierziger, der andere um
die fiiniziger jahre gestorben sem. Bet diesem letzten sient
man in jeder sSchlatenbemnschuppe ein nach dem lode her-
vorgebrachtes kunstliches Locti, das oitenvar tur die Aul-
stellung des Schadels zu Verenrungszwecken gemacut wor-
den war. Linen Anhaltspunkt tur die Annanme, das der
Sarkophag zuerst in der St. Andreaskapelie geruit hat, sient
man darin, daB sich in ihm Teile der Brandscmicnt, d. h.
Schutt mit deutlichen Spuren von Brandschiciit fanden, aber
auch Lehm, wie er von gieicher Art im Graoe von St. An-
dreas zu finden ist.

Soweit der Rekonstruktionsversuch, wie er
vom Leiter der Ausgrabungen, Emil Villiger in Cham, auf-
gestellt wurde. Wird man auch die innere Moglich-
keit dieser Aufstellungen nicht bezweifeln, so scheinen doch
gewichtige Bedenken gegen deren Wahrscheinlich-
k eit zu sprechen. Sie treffen nicht so fast die Baugeschichte
der St. Andreaskapelle, deren Ueberpriifung Sache der Fach-
gelehrten ist. Das »Stadtli« Cham war otfenbar eine bedeu-
tende keltische oder alamannische Niederlassung, die schon
in der merowingisch-frankischen Zeit koniglicher Verwal-
tungssitz war. Daraus erklart sich auch die Angabe der
Vita s. Meginrati, daB der hl. Meinrad vor seiner Nieder-
lassung im Finsteren Walde sich die Erlaubnis dazu in der
Villa Cham holte.

Man wird auch kaum etwas einzuwenden haben gegen
eine Verbindung des »heiligen Bischofsohne
Namen« mit dem Grdbe in der St. Andreas-
kapelle Auch wenn der Inhalt des Sarkophages, der frei-
lich fiir sich allein kaum einen durchschlagenden Beweis
bildet, nicht auf einen Zusammenhang hinweisen wiirde, so
legt schon das Arkosolgrab die Vermutung nahe, daf3 es
einst die Grabstitte des hl. Leibes war, der heute in der
Pfarrkirche ruht. Die Wahrscheinlichkeit liegt nahe, daf er
bei Gelegenheit der Erneuerung der Kapelle iibertragen
wurde. Freilich diirfte dann der Heilige ziemlich frithe ge-
lebt haben — scheint doch die Apsis spatestens ins 8. Jahr-
hundert zuriickzugehen, Die Legende des hl. Bischofs laBt
denn auch einen sehr weiten Spielraum.

Die Bedenken beginnen, wo es um das Leben des
Heiligen selbst geht. Die urspriinglichst iiberlieferte Le-
bensgeschichte ist ohne Zweifel enthalten auf dem Sarg-
deckel. Was die erste schriftliche Aufzeichnung sagt, ist of-
fensichtlich vom Sargdeckel abgelesen worden. Sicher haben
wir es in der altesten Legende mit einem Bischof zu tun.
Dabei 148t sich kaum an einen Wanderbischof im Sinne
eines christlichen Missiondrs denken. Schon die Namenlosig-
keit des Heiligen spricht gegen die Annahme, daB es sich
um einen einstmals bekannten Mann gehandelt habe. Alle
Anhaltspunkte weisen doch auf eine offenbar kontinuierliche
Verehrung hin. Von allen Heiligen, die an ihrer Kultstitte



gelebt, haben sich wenigstens Name und Todesdatum sicher
erhalten, auch wenn die niheren Lebensumstinde in Ver-
gessenheit geraten sind und ihnen deshalb, wie bei der The-
baischen Legion, bei den hl. Luzius, Florin, Himerius, Ve-
rena, Fridolin u. a, eine Vita nach einem allgemeinen
Schema zugedichtet wurde. Wenn man auch erst neulich
wieder von »durchs Land ziehenden zahlreichen Wander-
bischéfen, ohne bestimmte festumgrenzte Ditzese, ohne ge-
schlossene Territorialmacht« geschrieben hat, die die ver-
héltnismaBig rasche Christianisierung der Schweiz erklaren
sollen (L.W., Die wirtschaftliche Bedeutung der Kloster-
griilndung in St. Gallen. Neue Ziiricher Zeitung, 10. Okt.
1944, Nr. 1719), so sind diese in der Schweiz keine geschicht-
liche Erscheinung. Der hl. Pirmin war ein ins Frankenreich
verschlagener Klosterbischof. In derselben spanisch-bene-
diktinischen Klosterbewegung standen auch die hl. Abt-Bi-
schéfe Ursizin von Disentis und Adalbert von Piafers. Sie
hatten Weihegewalt nur fiir die Bediirfnisse ihres Klosters.
Auch der hl. Valentin im 5. Jahrhundert war wohl durch
die Invasion der Alamannen vielleicht aus Augsburg ver-
schlagen worden und hat das ostritische Bistum in die
Berge im Siiden, vielleicht nach Sében, iibertragen, ohne daB
er in der Schweiz als Wanderbischof wirkte. Die Auffassung
sodann, daB das Hauptgewicht der Christianisierung in der
Schweiz auf das irische Ménchtum entfalle, hat ihren Grund
in der Tatsache, daB die Geschichte als einzig beglaubigte
Beispiele die Missionsversuche der hl. Columban und Gallus
aufbewahrt hat. Sie haben indessen griindlich fehlgeschla-
gen! Die Missionierung der Alamannen geschah groBtenteils
durch innervolkische Krafte. Wenn auch auf die Kloster ein
bedeutender Anteil entfillt, hauptsichlich weil sie an den
vielen, ihnen unterstellten Hofen fiir Ansteflung von Geist-
lichen sorgten, so war doch der Hauptherd das Alamannen-
bistum Konstanz. Sicher wurde am frankischen Kénigshofe
Cham frithzeitig ein Geistlicher angestellt, der aber nicht iri-
scher Monch, sondern Weltgeistlicher war.

Aber der erste Pfarrer des Ortes ist nicht der »hl. Bi-
schof ohne Namen«. Die alte Legende weist in ihren Haupt-
ziigen nichts auf, was nicht innerlich und &uBerlich wahr-
scheinlich klingt, sich aber auch nicht ungezwungen in den
baugeschichtlichen Befund der St. Andreaskapelle fiigt.

Weite Reisen schon im 6. Jahrhundert waren keine Sel-
tenheit (vgl. M. Besson, Nos origines chrétiennes, p. 26). Die
Vita s. Wandregisili bringt ein sprechendes Beispiel freilich
erst aus dem 7. Jahrhundert. Auch fiir frithzeitige Wallfahr-
ten nach Rom fehlt es nicht an einem Beispiel aus der
Schweiz: um die Mitte des 8. Jahrhunderts trat Beata am
oberen Ziirichsee mit ihrem Gemahl eine Reise nach Rom
an. DaB Cham nicht an der damaligen StraBe nach Rom
lag, hat wenig zu sagen. Gewi8 wurde der GotthardpaB,
zu dem der Weg iiber Cham normalerweise gefiihrt hiitte,
erst im 12, Jahrhundert aufgetan. Frither muBte man iber
den GroBlen St. Bernhard in der Westschweiz oder iiber
einen der Biindner Passe ziehen. Aber wenn auch damals
die landschaftlichen Schonheiten der Schweiz das Auge der
Pilger noch kaum lockten, so mochte man sich doch schon
damals Freiheiten in der Reiseroute vorbehalten, die Um-
wege nicht ausschlieBen. Cham als Wohnsitz eines frianki-
schen Beamten mochte Grund genug bieten, vom geraden
Wege abzubiegen. DaB Pilger auch auf dem Wege sterben

konnten, wissen wir aus derh Schicksal der soeben genann-
ten Beata, die offenbar nicht mehr heimkehrte. Auch pil-
gernde Bischofe konnten demselben Lose verfallen. In der
Schweizerischen Hagiographie hat der hl. Bischof ohne Na-
men ein auffallendes Seitenstiick in den sel. Angelsachsen
in Sarmenstorf, mit dem Unterschiede, da8 er infolge einer
Krankheit stirbt, diese aber auf der Reise ermordet wurden.

Wenn sich im Sarkophage auch Gebeine anderer Per-
sonen finden, so kann der Grund, wie Villiger andeutet, sehr
leicht darin liegen, daB der hl. Bischof erstmals auBer der
Kirche beerdigt wurde, wie dies die Legende z. B. auch vom
hl. Florin annimmt. Man wiirde das auch leicht begreifen,
weil der Mann bei seinem Tode noch wenig bekannt war
und offenbar erst spiter Zeichen seiner Wundermacht gab.
Sicher weist nur e in Schidel Zeichen einer besonderen Ver-
ehrung auf.

Will man sich {iberhaupt noch an etwas Bestimmtes hal-
ten und nicht der Willkiir alle Tore 6ffnen, so muB man so
lange an der Tradition festhalten, als sie nicht widerlegt
wird. Auf jeden Fall halte ich dafiir, daB auch die Ausgra-
bungen in der St. Andreaskapelle die alte Legende nicht er-
schiittert, sondern hochstens vertieft haben. Ich glaube auch
kaum, daB der Kern der alten Legende in einer bloBen
Uebertragung von Reliquien von auswérts nach Cham zu
suchen ist, wie das die neue Forschung beziiglich der Stadt-
heiligen Felix und Regula annimmt. In diesem Falle hitte
man, wie bei den letztgenannten, den Namen eher mitgeteilt.
Nach wie vor halte ich daran fest, daB hinter dem in Cham
verehrten »hl. Bischof ohne Namen« ein wirklicher Bischof
steht, der schon im ersten Jahrtausend auf einer Wallfahrt in
Cham Halt machen muBte und dort den Tod gefunden hat.

P. O. Sch.

»Ein heiliger und
heilsamer Gedankec«
2. Makkabier 12, 43-45

F. A. H. Luther iibersetzt: »Darnach lieB er sie eine ste-
wer zusammenlegen, zweitausend drachmas silbers, die
schicket er gen Jerusalem zum siindopffer, und thit wohl
und fein daran, daB er von der Auferstehung eine Erinne-
rung thit;

dann wo er nicht gehoffet hitte, daB die, so erschlagen
waren, wiirden aufferstehen, wire es vergeblich und eine
tohrheit geweBt, fiir die todten zu bitten.

Weil er aber bedacht, daB die, so in rechtem glauben
sterben, frewde und seligkeit zu hoffen haben, ist es eine
gute und heilige meynung geweBt.

Darum hat er auch fiir diese todten gebatten, daB jhnen
die siinde vergeben wiirde.«

Diese Uebersetzung stimmt mit der allgemein gebrauch-
ten Neuiibersetzung von Kautzsch iiberein. Hochstens der
Ausdruck »eine Erinnerung thét« bringt Kautzsch mit »auf
die Auferstethung Bedacht nahmk, welcher Ausdruck
etwas besser ist, da dialogizesthai erw#gen heit. Auch statt
des etwas farblosen »darum hat er auch fiir diese todten ge-
batten«, iibersetzt Kautzsch genauer »daher verrichtete er
fiir die Getoteten das Sithnopfer«. Der Lateiner hat richtig
dafiir »exorare«, was besinftigen oder versdhnen bedeutet,
nicht bloB orare, bitten.

519



Die lateinische Kircheniibersetzung konstruiert aller-
dings den letzten Satz anders:

». .. Und weil er bedachte, da3 die, welche in Religidsi-
tat entschlafen sind, das schonste Gnadengeschenk hinterlegt
besitzen. Ein heiliger und heilsamer Gedanke also ist es, fiir
die Toten Sithne zu leisten, damit sie von ihren Siinden er-
16st werden.«

Woher stammt die Verschiedenheit der Uebersetzung?
Im griechischen Text haben wir einen Anakoluth:

»Sodann in Betracht ziehend, daB den in Religidsitat
in die Ruhe Eingegangenen das schonste Gnadengeschenk
(Gnadenfest) gesichert sei. Ein heiliger und frommer Ge-
danke (oder Glaube, Auffassung, Annahme)! Darum hat er
fiir die Toten eine Sithnung veranstaltet, damit die Siinden
getilgt werden.«

Am Inhalt und am Sinne &ndert das nicht. Am besten
zieht man: »und weil er bedachte« zum vorausgehenden
Satz, und faBt »ein heiliger und heilsamer Gedanke« als
Zwischenruf, und fahrt mit Luther und Kautzsch mit einem
neuen Satz fort.

Protestantische Abendmahlsnot

In einem Vortrage an der »Interfac 1944« im Gwatt be-
faBte sich der Basler protestantische Pfarrer Walter Liithi
mit der Abendmahlsfrage in den protestantischen Gemein-
den. Dieses Referat ist in verschiedener Hinsicht aufschlu$3-
reich auch fiir den katholischen Seelsorger. Es wird da ein
Querschnitt geboten nicht nur etwa iiber die verschiedenen
Abendmahlsauffassungen, sondern iiber den Stand der
Abendmahlsfrequenz,bzw. Nichtirequenz, derenGriinde und
ihre Behebung. Wir konnen zwar nicht direkt lernen von
dieser Lage, denn es gibt keine Vergleichspunkte. Unsere
Auffassung von der Coena Domini ist etwas ganz anderes
als die protestantische Auffassung vom Abendmahle. Immer-
hin gibt dieses Referat einen guten Einblick in eine konkrete
kirchlich-religiése Situation. Dieser Einblick und dieses Ver-
stindnis ist von Nutzen, wenn man in der Konvertitenseel-
sorge diesbeziiglich von wirklichen Ankniipfungspunkten
ausgehen will. Ohne daB L. Kontroverstheologie betreiben
will in seinem Referate, das rein praktischen Bediirfnissen
dient, so fallen doch Bemerkungen und werden Seitenblicke
getan auf die katholische Eucharistielehre, die uns zeigen,
wie man dritben unsere Auffassung wiirdigt und darstellt.
Fiir den Hausgebrauch, d. h. fiir die Darbietung der Eucha-
ristielehre und fiir die Praxis der Opferfeier mit dem Volke
und die Kommunikantenpastoration, mag daraus mancher
Fingerzeig entnommen werden.

Im Protestantismus existiert tatsichlich eine Abend-
mahlsfrage, ja eine eigentliche Abendmahlsnot. L. sucht sich
Rechenschaft zu geben, worin diese Not eigentlich besteht.
Es gibt ndmlich auch eine sehr unangebrachte, ja unselige
Klage iiber Abendmahlsnot. Wege, die man sucht, und Mit-
tel, die man vorschldgt, um aus der Abendmahlsnot heraus-
zukommen, miissen tauglich sein, diirfen nicht unmdglich
sein. Es gibt eine Abendmahlsnot, die, naher besehen, gar
keine ist. Beispielsweise kann die bloBe Tatsache einer

520

schwachen Abendmahlsbeteiligung an sich nicht ohne wei-
teres schon als Abendmahlsnot angesprochen werden. Es
fallt das Wort vom eucharistischen Massenbetrieb, der noch
lange keine Gewéhr biete, die Abendmahlsnot zu beheben.
Abendmahlsscheu und Abendmahlstlucht haben tiefere Wur-
zeln. AeuBere MaBnahmen wie Einzelkelch, alkoholfreier
Wein, sitzende statt wandelnde Kommunion, Vermehrung
der Feiern usw. beheben sie nicht. Immerhin muB3 der allge-
meine und unwiirdige Zustand so oder anders geindert wer-
den, daB die Gemeindefeier des Abendmahles in dem Augen-
blicke beginnt, wo die halbe, an manchen Orten fast die
ganze Gemeinde sich entfernt hat (s. Karl von Greyerz, Jahr-
zehntbericht iiber die evangelisch-reformierte Kirche des
Kantons Bern, p. 801.).

Der Referent unterscheidet zwei Arten von Abendmahls-
pot. Die erste ist im Wesen des protestantisch verstandenen
Abendmahles selber enthalten, die zweite wird von der Ge-
meinde verursacht. Die dem Abendmahle innewohnende
Not muB3 bejaht und getragen werden. Jeder Versuch, ihr
zu begegnen, ware verkehrt, toricht, ja verwerflich. Die
auBere, verschuldete Abendmahlsnot hingegen muB mit taug-
lichen Mitteln {iberwunden werden. Die innere Abendmahls-
not wird im Referat, in Analogie zum Aergernis des Kreuzes,
Aergernis des Abendmahles genannt. Das kann nicht ge-
mildert oder gar aufgelost werden, es ist »legitime« Abend-
mahlsnot!

Warum ist neben und auBer dem Worte von der Ver-
gebung und vom ewigen Leben noch das Abendmahl nétig,
friagt sich der Referent mit Fragestellern aus der Gemeinde.
Es sei ja mehr als geniigend, sich aus dem verkiindigten
Worte die Vergebung der Siinden und die Versicherung des
ewigen Lebens zusprechen zu lassen, mehr brauche es ge-
miB personlicher Erfahrung nicht. Selbst regelméaBige Pre-
digtbesucher gehen nie zum Abendmahl und bekennen offen,
es sage ihnen nichts; andere sprechen das nicht gerade her-
aus, denken aber dasselbe. Es ist dem Protestanten ein kraf-
tiges Aergernis, daB er die Vergebung der Siinden und die
Vergewisserung des ewigen Lebens nicht nur horen, sondern
auch noch »schmecken und sehen« (Ps 34), ja essen und trin-
ken soll! L. gibt zu, das Wort konnte geniigen und hétte
geniigen koénnen, weist jedoch auf die Einsetzung durch
Christus hin, die jede diesbeziigliche Diskussion als miiBig
erscheinen 148t. Wer meint, das Abendmahl ablehnen zu
miissen, lehnt etwas ab, dessen Stifter Christus ist. Aus dem
gleichen Subjektivismus heraus konnte dann auch die Kirche
abgelehnt werden. Die Frage nach der Wiinschbarkeit und
Notwendigkeit des protestantisch verstandenen Abendmahles
kann gestellt und beantwortet werden, ohne eine parallele
Frage katholischerseits aufkommen zu lassen in bezug auf
das allerheiligste Sakrament.

Mit groBer Erwartung und Freude und ebensolcher
Enttiuschung hért man von Liithi dann die herrliche Bot-
schaft, daB Christus sich selber, seinen Leib und sein Blut
im Abendmahle seiner Gemeinde anbietet. Diese Worte ver-
lieren aber sofort ihren Sinn, weil sie im zwinglischen Ver-
stehen als leibhaftiges Angebot des Heiles, handgreifliche
Uebermittlung der hochsten Giiter, leibliche communio
Christi besonderer Lebens- und Erlosungskraft gedeutet wer-
den. Es mutet fast wie ein unbegreifliches Wortspiel von
wahrhaft ernster. Tragik an, wenn einerseits vom Angebote



des Leibes und Blutes Christi gesprochen wird und anderer-
seits wieder das eben Gesagte entwertet wird. Leib und Blut
Christi ist eben nicht ein und dasselbe mit besonderer Le-
bens- und Erlosungskrait, obwohl selbstverstdndlich dem
Leib und Blut diese Kraft eigen ist, aber eben nur dem Leibe
und Blute Christi und der communio des Leibes und Blutes
Christi. Die, sagen wir einmal, pragmatische und »sakra-
mentale« Heilsverkiindigung, wie sie der Protestantismus
allein als Wesen des Abendmahles ansieht, ist eben nur eine
neue Form der Verkiindigung. Ihr haftet eine fatale Unwahr-
haftigkeit an. Es soll durch den Glauben an etwas, was gar
nicht vorhanden ist, die Wirkung des Geglaubten hervor-
gerufen werden. Der nichtvorhandene Leib Christi und das
nichtvorhandene Blut Christi muB gegenwirtig geglaubt
werden: Die Gegenwart des Glaubens ersetzt die Gegenwart
der Wirklichkeit und deren Wirkungen! Dabei ist erst noch
die Schwierigkeit, wie sich diese geglaubte Gegenwart des
Leibes und Blutes Christi erklart in der protestantischen Auf-
fassung. Es erscheint hier neben der substantiellen Gegen-
wartsweise des katholischen Dogmas noch eine offenbar in-
tentional-moralische Gegenwartsweise des Leibes und Blutes
Christi, wenn anders der »Gegenwart« Christi ein wenn auch
noch so diirftiger Sinn gegeben und erhalten werden soll
in der protestantisch-zwinglischen Abendmahlsauifassung.

Ohne ersichtlichen Zusammenhang kommt dann L. zur
Verneinung der Wiederholung des Opfers Christi am Kreuze
und zur Ablehnung der »eigenméchtigen Wandlungslehre«,
die als »bibeliremd und eingeschoben« bezeichnet wird. Ein
etwas sonderbares Konversionsbeispiel eines naturwissen-
schaftlich Gebildeten wird herangezogen, um zu behaupten,
die katholische Verwandlungslehre sei leichter anzunehmen
als die protestantische Abendmahlsauffassung. Als dem Kon-
versionskandidaten gesagt wurde, allein durch den Glauben
werden Leib und Blut Christi im Abendmahl empfangen,
erklirte derselbe, er wolle ja schon glauben, aber er wolle
nicht allein glaub e n, daB er den Leib und das Blut Christi
empfange, er wolle das wissen, den Leib und das Blut Christi
so sichtbar und greifbar haben, wie irgendeinen Stoff im
Reagenzglas, den er analysiert habe. Richtig sieht der Kon-
vertit, daB Glaube an etwas, was nicht da ist, eine starke
Zumutung bedeutet. Wenn seine Forderung, dem Glauben
miisse die Wirklichkeit entsprechen, nichts anderes bedeutet,
als die wahrhaftige, wirkliche und wesentliche Gegenwart,
dann ist die Forderung berechtigt. Ein MiBverstdndnis liegt
dann nur im »Reagenzglas«, denn bekanntlich schlieBt die
substantielle Gegenwart so etwas aus, die sakramentalen Ge-
stalten reagieren wie Brot und Wein, eine experimentelle
Nachpriifung der sakramentalen Gegenwart Christi ist aus-
geschlossen, auch der Katholik glaubt, muBl glauben, wenn
er allerdings auch sicher und gewif »weiB«, daB seinem
Glauben die Wirklichkeit entspricht.

Wie Liithi von einer Realpriasenz Christi des Auferstan-
denen, zusammen mit allen Heiligen (gibt es denn so etwas
protestantischerseits?) und Engeln sprechen kann bei der
Abendmahlsfeier, wenn den Worten ein Sinn entsprechen
soll, ist schwer einzusehen. Intentionale, geglaubte Gegen-
wart ist doch keine Realprisenz? Wie darf da gesagt wer-
den, der Leib des Herrn im protestantischen Abendmahl
solle unterschieden werden von gewohnlicher Speise? Be-

greiflich, daB da von einer Abendmahlsnot, von einem Aer-
gernis des Abendmahles die Rede ist, wenn Brot und Wein
bloB wegen des Glaubens, der mit ihnen verbunden wird,
mit der herrlichen Gegenwart des Auferstandenen verkniipft
sein sollen. Das buchstébliche Verstehen des katholischen
Dogmas verlangt gewil auch Glauben, aber gewiBl weniger
Glauben als das protestantische Abendmahlsverstandnis, wie
es hier dargeboten wird: Glauben an etwas, was nicht vor-
handen ist, sondern erst durch Glauben gegenwértig (wie?)
werden soll. Ist es wirklich n6tig und geboten, bloB um die
katholische Lehre von der Realpridsenz nicht annehmen zu
miissen, eine Realprdsenz des Glaubens, die doch sicherlich
auch ihre Schwierigkeiten hat, aufzustellen?

Es trifft AeuBerlichkeiten, wenn es heiBt, die unerhorte
Hoheit des protestantischen Abendmahles bediirfe keines
Glockensignales und dramatischen Kniefalles, oder wenn ge-
sagt wird, es wére eine Torheit, dem Abendmahl mit mensch-
lich-allzumenschlichen Hilfsmitteln aufhelfen zu wollen durch
Kerzenlicht, gldnzende Gewander, durch jede Art betonter,
mystischer Stimmung, durch Aesthetik, es wire eine Ver-
kehrtheit, durch gespielte und aufgefiihrte Abendmahle, durch
eine Bereicherung der Liturgie das Abendmahl gleichsam
filllen und anreichern zu wollen. Diese Seitenblicke auf die
katholische Opferfeier treffen gewiB nicht den Kern der
Sache. Diese Dinge legen sich vielmehr um den Kern der
Sache herum, und jeder Protestant muB zugeben, daB unter
Voraussetzung der Richtigkeit der katholischen Eucharistie-
auffassung nichts genug und nichts zuviel ist, um die Ehr-
furcht des glaubigen Menschen zu wecken und auszudriik-
ken vor Demjenigen, der wahrhaft, wirklich und wesentlich
zugegen ist. Diese Abendmahlsnot der Armut, ja Aermlich-
keit und Diirftigkeit protestantisch verstandener »Realpra-
senz«, d. h. der sichtbaren Erscheinung, ist eine innere
Abendmahlsnot, welcher gewiBlich durch die angefiihrten
AeuBerlichkeiten nicht abgeholfen werden kann. In der ka-
tholischen Eucharistieauffassung existiert diese Not nicht,
es sei denn in der duBeren Unscheinbarkeit der eucharisti-
schen Gestalten, die aber etwas wirklich Vorhandenes be-
zeichnen und zeigen, nicht aber mit der Zeichenhaftigkeit
sich begniigen und darin wirklich eine groBe Not bedeuten
wiirden.

Eine letzte innere Abendmahlsnot sieht der Referent in
der leidenden, gestorten und fehlenden Gemeinschait. Sehr
schoén wird dargelegt, daB das Abendmahl, weil Gemein-
schait der Glieder mit dem Haupte Christus, auch Gemein-
schaft der Glieder untereinander ist, Zeichen und Verwirk-
lichung der briiderlichen Gemeinschaft. Fr weiB von Bei-
spielen der Verschnung zu berichten, von denen ein Seel-
sorger an Abendmahlssonntagen berichten konne, wenn er
seine Gemeinde auch nur halbwegs fleiBig hirtet. Wer un-
ter gestorter oder iiberhaupt mangelnder Gemeinschaft unter
Menschen leidet (Ehescheidung, Berufs- und Volkergemein-
schaft), fiir den soll der Gang zum Abendmahl ein Zeichen
der zukiinftigen, erhofften und ersehnten Gemeinschaft wer-
den. Das ist gewiB eine Not, aber keine innere, dem Abend-
mahle wesentliche, sondern eine von Menschen verschuldete
Not, da ihm zum BewuBtsein kommt, was ihm mangelt aus
eigener oder fremder Schuld. A. Sch.

(SchluB folgt)

521



Una Sancta Catholica

Grundsitzliches zur Wiedervereinigung
der Christenheit

Von Prof. Dr. R. Erni, Rektor der Theol. Fakultit,
Luzern.

(Fortsetzung statt SchluB})
IL

Als zweite groBe kirchliche Gemeinschaft — gleichsam
als Mittelglied zwischen der Ostlichen Orthodoxie und dem
abendlandischen Protestantismus — wird die anglika-
nische Kirchengemeinschaft aufgefiihrt. Das ist
irgendwie richtig.

1. Es muB aber auch der Anglikanismus nach der Zwei-
teilung — Glaubensspaltung oder Kirchenspaltung — be-
trachtet werden. In seiner Entstehung diirfte er dem orienta-
lischen Schisma verwandt sein, wobei aber die Griinde zur
Trennung bekanntlich andere waren. In seiner Weiterent-
wicklung aber hat er sich gewiB weitgehend der festléindi-
schen Glaubensspaltung angeglichen, und zwar schon frith,
wie einige der »Anglikanischen Artikel« zeigen. Wenn man
untersuchen will, zu welcher Seite er gehdre, muB man be-
achten, daB der Begriff »anglikanisch« theologisch kein ein-
deutiger Begriff ist. Der Anglikanismus bietet den verschie-
densten Richtungen und Anschauungen Platz. Selbst in der
High Church oder Established Church, der englischen
Staatskirche, haben verschiedene Stromungen und Ansich-
ten Platz; mit den Ritualisten oder Anglo-Katholiken kann
man katholisierend denken und sogar an die Unfehlbarkeit
des Papstes glauben 7, mit den Evangelikalischen protestan-
tisch und mit den Liberalen modernistisch.

So ist der Anglikanismus in seinen verschiedenen Rich-
tungen vielgestaltig und kann nicht allgemein eindeutig be-
stimmt und eingereiht werden 8.

2. Derobjektive Anknipfungspunktist of-
fensichtlich am meisten beim Anglo-Katholizismus vorhan-
den, der Weiterfithrung der Oxford-Bewegung, die um das
Jahr 1833 als Reaktion gegen die theologische Verflachung
entstanden war. Katholische Rechtgldubigkeit und Einheit
mit der katholischen Christenheit waren ihr ideales Ziel, wie
auch neuerdings in einem Manifest anglikanischer Geistlicher
zur Jahrhundertfeier der Bewegung wieder dargelegt wird 9.

Tatsichlich hat eine groBe Zahl aus jener Bewegung
dieses Ziel im vollsten Sinne erfiillt; es sei nur an zwei ganz
GroBe, Newman und Manning, erinnert. — Im Laufe der
Zeit drohte aber auch dieser Bewegung die Verflachung
durch den Geist des Kompromisses und des Modernismus,
wie das genannte Manifest klagt. Zudem machte sich der
partikularistische Geist breit, der den Namen Anglo-Katho-
lisch in unlogischer Weise mehr auf dem ersten als dem

7 Ueber die Entwicklung der anglokatholischen Bewegung bis
zum 20, Jht. siehe Thureau-Dongin, La Renaissance catholique en
Angleterre au XIX. siécle. 2 Bde.

8 Ci. Bell, Die Kirche von England. Ekklesia, Bd. I. Heft 1.
Gotha 1934.

9 The Oxford Movement, A Centenary Manifesto. 1932, —
Deutsche Uebersetzung bei Bauhofer, Einheit im Glauben. Einsie-
deln 1935.

522

zweiten Worte betonte. Gegen diese abfallende Entwicklung
wenden sich jene 51 Geistlichen, die das Manifest unter-
schrieben und darin die volle Riickkehr zum urspriinglichen
Sinne der Oxford-Bewegung fordern.

Es wire verlockend, auf das dogmatische Be-
kenntnis dieses Manifestes griindlich einzugehen, doch
wiirde es den Rahmen dieser Darstellung sprengen. Es sol-
len nur einige Gedanken herausgehoben werden.

Alles, was die gottliche Inspiration und Autori-
tat der HI. Schrift antastet, wird abgewiesen und die Ver-
fasser bekennen, »daB allein die katholische Kirche das Recht
und die Vollmacht besitzt, dieselbe verbindlich zu erklaren«.
Die gottliche Offenbarung und Absolutheit der katholischen
Religion wird kompromiBlos verteidigt und daraus die Fol-
gerung gezogen: »Die letzte und absolute Autoritat zur Er-
klarung und Definition des Glaubens liegt bei der von un-
serem Herrn gegriindeten, sichtbaren, historischen katho-
lischen Kirche.« Den Verlautbarungen der anglikanischen
Bischofe wird daher nur Autoritét zuerkannt, soweit sie dem
katholischen Glauben und Brauch entsprechen. Mit eiserner
Konsequenz muB darum die Idee einer besonderen anglika-
nischen Religion auBerhalb des universellen Katholizismus
abgelehnt werden. Es kann nur eine Kirche geben, auf Pe-
trus gebaut, mit Petri Nachfolger als sichtbarem Oberhaupt.
Die Wiedervereinigung mit dem romischen Bischofssitz muf3
darum unentwegt das Ziel sein.

Das ist gewiB ein sehr erfreulicher Ankniipfungspunkt.
Er darf aber nicht die Sicht auf andere Tatsachen verdecken
und zu utopistischer Hoffnung verleiten. Mancherlei
Schwierigkeiten stehen dem im Manifest verkiindeten
Ziel einer Wiedervereinigung mit Rom entgegen.

Finmal ist zu beachten, daB das Manifest nicht die
Stimme des Anglikanismus ist, auch nicht der Hochkirche,
ja nicht einmal des Anglokatholizismus, sondern der Kas-
sandra-Ruf einiger weniger Geistlichen, die zur Besinnung
auf die idealen Anfinge der Bewegung aufrufen. Der Epi-
skopat steht nicht in dieser Bewegung. Die Bischofe der
Hochkirche werden vom Premierminister ernannt, dessen
Kandidat vom betreffenden Kathedralkapitel gewahlt werden
muB. Es besteht aber keine Notwendigkeit, daB der Premier
Anglo-Katholik oder auch nur Hochkirchler oder iiberhaupt
rnur Anglikaner sein miiBte. Er kann auch Jude oder Frei-
denker sein und keine oder falsche kirchliche Interessen ha-
ben!

Ferner ist sehr zu bedenken, daB die Hochkirche, die
gleichsam die Mutter der andern anglikanischen Gemein-
schaften ist und ihnen vorangehen miiB3te, gar keinen solchen
Schritt zur Finheit tun kann. Sie ist in einem vollendeten
Sinne Staatskirche, abhingig von Oberhaus und Parlament.
Die Geschichte mit der geplanten Revision des Prayer Book
zeigt das drastisch. Dieses Buch, in dem der Glaube, die
Liturgie und Verfassung der anglikanischen Kirche nieder-
gelegt ist, und auf das jeder Geistliche verpilichtet ist, ent-
hielt in seinen revidierten Formen ein leichtes Entgegenkom-
men an die Anglokatholiken. Es wurde aber beidemal, 1927
und 1928, vom Unterhaus verworfen und damit zu Grabe
getragen, fiir die Hochkirche, wéihrend es von andern, freien
anglikanischen Kirchengemeinschaften beniitzt wird.

Trotzdem sich diese politischen Momente so ungebiih-
rend in den Vordergrund dringen, ist das Kernproblem doch



ein dogmatisches. Es ist in erster Linie wieder der Begriit
der Kirche, um den es geht. Die Anglikaner und die Anglo-
Katholiken im besondern ringen darum. Nicht alle kommen
zu den gleichen Folgerungen. Die einen erkannten, daf3 es
keine theologische Berechtigung fiir die Sonderexistenz einer
anglikanischen Kirche gebe und kehrten darum in den SchoB
der universalen Kirche zuriick, gemaB ihrem Programm der
Wiedervereinigung. Andere aber, die mehr psychologisch als
theologisch ausgerichtet sind, werden durch die anglokatho-
lische Bewegung eher bei der anglikanischen Kirche zuriick-
gehalten. Ihr Verlangen nach katholischer Frommigkeit kann
nun auch dort gestillt werden, da die tagliche MeBfeier, die
Beicht u. a. Fingang gefunden hat und benediktinische Kl6-
ster, franziskanisches Monchtum und andere ordensdhnliche
Genossenschaften entstanden sind. So kommen sie zu einem
falschen SchlufB3 {iber das Kernproblem und glauben oder
suchen zu glauben, daf3 die anglikanische Kirche, so wie sie
ist, fiir sie die Kirche Christi ist. So verblaBt fiir sie sogar
der Gedanke der Wiedervereinigung oder er wird auf ein
falsches Geleise verschoben. Darum ist, wenn Anglokatho-
liken den Ausdruck »katholisch« gebrauchen, zu beachten,
zu welcher Richtung sie gehdren, um zu wissen, ob sie ihn
im Sinne der Universalkirche oder in einem partikularisti-
schem Sinne nehmen. Sonst kann man leicht groBen Tau-
schungen anheimfallen.
(SchluB3 folgt)

Zum Pastoralprobiem
der Ehescheidung

1L

Die rechte und vollstandige Erkenntnis ehelicher Kon-
flikte, bzw. ihrer Ursachen ist von selbstverstiandlicher Be-
deutung fiir den Scheidungsrichter, Er kann erst aus dieser
Erkenntnis heraus eine Ehescheidung aussprechen oder
ablehnen, oder was noch besser ist, eheliche Konilikte be-
heben und heilen, ohne es zur Scheidung kommen zu lassen,
selbst wenn nach dem Buchstaben des Gesetzes eine Schei-
dung ausgesprochen werden konnte. Es ist erfreulich, wenn
fiir den Scheidungsrichter nicht nur der erste Gesichtspunkt
maBgebend ist, sondern auch der letztgenannte Beriicksich-
tigung findet. Fiir den Seelsorger als ehelichen »Friedens-
richter« kommt dieser natiiriich allein in Frage, es sei denn,
es handle sich um die Trennung von Tisch und Bett. Mag
diese praktisch auch auf eine Scheidung hinauslaufen, so wird
doch das Eheband nicht geldst. Der Scheidungsrichter ist
deshalb sogut wie der Seelsorger interessiert, zu vernehmen,
was der Psychologe oder gar der Psychiater zur Erkenntnis
ehelicher Konflikte, bzw. ihrer Ursachen zu sagen hat. Der
Seelsorger wird sich dabei bewuBt bleiben, daB beide zwar
ein wichtiges Wort sprechen konnen, aber weder das einzige
noch das letzte Wort in jedem Falle eines Ehekonfliktes zu
sprechen haben. Sie kommen ohnehin mehr nur fiir die
Diagnose in Frage, weniger fiir die Therapie. Tatsachlich
wird natiirlich viel {ibermarcht. Man hat eben den ganzen
Menschen vor sich. So kann sich der Psychologe und Psy-
chiater versucht fiihlen, sich seelsorgerlich zu betatigen, ohne
dafiir ausgewiesen zu sein. Ehekonflikte sind meist auch

Seelsorgsfélle. Psychologe und Psychiater sind dann zwar
willkommene Helfer, aber nur dienende Helfer des Seel-
Sorgers. /

Am Nachmittage des ersten Tages des Ferienkurses
»Ehescheidung und Scheidungsverfahren« behandelte Dr.
H. Hanselmann die Ehekonflikte von der Warte des Psycho-
logen aus mit seinem Referate »Die psychologische Beleuch-
tung der Ehekonflikte, Ursachen und Behandlung«. Man
wird seiner Warnung beipflichten, daB nicht alles in grob
vereinfachender Weise aus bloB einer Ursache erklért
werden darf, und noch weniger mit einem einzigen Heil-
mittel behoben werden kann, etwa der Verscharfung der
gerichtlichen Scheidungspraxis. Ganz abwegig wire es,
von Ehekonflikten, mit denen man sich beschaftigt, zu
schlieBen, es gebe {iberhaupt nur Konfliktsehen. Jede Ehe
ist eine immerwahrende Auseinandersetzung zweier Kréfte;
nicht der Konflikt an sich schafit schon die Ehenot (man
kann geradezu von einem sinnvollen Ehekonflikt sprechen!),
sondern erst dessen Entartung, Ehe ist nicht nur Gabe, son-
dern auch Aufgabe, im Gegensatz zu Statik immerwéhrende
Auseinandersetzung.

Die Entartungserscheinungen der Ehekonflikte haben
nicht nur allgemein menschliche Wurzeln, sondern auch
individuelle Ursachen. Ihre Erkenntnis soll nicht nur die
Ehescheidung durch Verbesserung des Scheidungsverfah-
rens erschweren, sondern ganz allgemein eine Vertiefung
der Ehefithrung erméglichen helfen. Mit dieser Zielsetzung,
die allerdings nahelag, wurde iiber den Rahmen des Ferien-
kurses hinausgewiesen. Eheberatung auf psychologischer
Grundlage ist notwendig und erfolgreich; sie steht im
Dienste der Parole, »vorbeugen und heilen« hinsichtlich der
Ehekonflikte und Scheidungsgefahren.

Unter den allgemeinen Ursachen, die Hanselmann
nennt, wird an erster Stelle, etwas weit hergeholt, der Ge-
gensatz zwischen Maénnlichkeit und Weiblichkeit bezeich-
net. Dasselbe ist zu sagen, wenn der tiefgehende Zerfall der
Personlichkeit, verursacht durch die heutige Zivilisation,
herangezogen wird, oder die Emanzipation der Frau, die
eine weitgehende Entweiblichung zur Folge hatte. Diese
Ueberlegungen spielen ihre Rolle und sind berechtigt, wei-
sen jedoch auf entfernte Ursachen hin. Ob die Beobachtung
richtig ist, daB wir in der Schweiz, vor allem bei den Mén-
nern, eine dauernde sexuelle Ueberreizung feststellen miis-
sen, ist nicht leicht nachzupriifen. Wenn das der Fall wire,
so wire darin sicherlich eine Ursache ehelicher Konflikte
gegeben. Das wiirde aber auch der weiteren und wichtigeren
Frage rufen, woher denn diese sexuelle Ueberreizung
komme und wie man ihr zu begegnen gedenke. Eine wei-
tere allgemeine Konfliktsquelle sozusagen sympathischer
Natur soll nach Hanselmann die namentlich bei jungen
Menschen oft anzutreffende, maBlos iibersteigerte Gliicks-
erwartung von der Ehe sein, die Verillusionierung des ge-
wéahlten Partners. Beidem folgt dann notwendigerweise in
der harten Ehewirklichkeit die Erniichterung und Enttau-
schung. Weitere Ursachen zu Ehekonflikten allgemeiner
Natur liegen in der Eifersucht (nur in gewissen Formen
ihrer AeuBerung) sowie in der Einstellung zum wirklichen
oder zum nicht gezeugten Kinde, endlich die allgemein
mangelhafte voreheliche Erziehung der Jugend zur Ehe.
Hanselmann spricht vom groBen Unbehagen in unserer

523



Kultur, der Sehnsucht nach endgiiltiger Geborgenheit, die
oft die Triebfeder fiir den EheabschluB bildet. Die Ehe
wird zur verkappten Religion und an den Ehepartner wer-
den Forderungen gestellt, die nicht erfiillt werden konnen.
Die Enttduschung schliagt dann leicht zur Erkenntnis um:
Wir passen nicht zueinander! Der Seelsorger sieht, welche
unter den genannten allgemeinen Ursachen gewissensbe-
dingt sind und gewil vom Psychologen weder allein rich-
tig erkannt, noch viel weniger behoben werden konnen,

Unter den individuellen Konfliktsursachen nennt Han-
selmann die Anlagen eines der beiden oder beider Ehepart-
ner, die Erziehung und Bildungseigenart und -verschie-
denheit, die Impotenz des Mannes und die Frigiditat der
Frau, wirtschaftliche Momente usw. Mit Recht ist in einer
Besprechung darauf hingewiesen worden, es sei sehr er-
staunlich, daB die Psychologen kaum ein Wort dariiber
verlieren, daB die konfessionelle Verschiedenheit der Ehe-
gatten, die Tatsache der Mischehe, zahlreiche Ehen schei-
tern 14Bt und eine wichtige Ursache der Scheidungshiufig-
keit darstellt. Der Statistiker beweist das, aber der Psycho-
loge weil} nichts davon oder spricht wenigstens nichts da-
von! Wenn Konfessionsverschiedenheit erwiesenermaBen
eine groBe Rolle spielt bei Ehescheidungen, dann sicher-
lich noch viel mehr bei Ehekontlikten. Konfessionsverschie-
denheit ist deshalb eine sehr wichtige individuelle Kon-
fliktsursache. Der Seelsorger kann das mehr als nur be-
statigen, das ist ja auch einer der Griinde, weshalb man
von der gemischten Ehe abrat, um ungliickliche Ehen zu
verhindern.

Die Eheberatung, welcher dann der Referent berech-
tigterweise das Wort redete, kann den Eheleuten die Ge-
sundung der Ehe nicht abnehmen. Es ist viel, ja alles er-
reicht, wenn sie reif macht zu eigener EntschluBfassung
und den Berater sobald als méglich {iberfliissig macht. So
lassen sich Ergebnisse erzielen, die zu geméaBigtem Opti-
mismus berechtigen. Die Ehe ist eine lebenslingliche Probe
des Zusammenpassens und Zusammengehens. Bei Ehekon-
flikten vorgebrachte Scheidungsmetive sind fast immer nur
Symptome, nicht Ursachen des Kontliktes. Diese Bemerkung
lehrt den Seelsorger als Eheberater, den Dingen auf den
Grund zu sehen und zu gehen. Der gute Wille mufl ge-
weckt und ermutigt werden. Nur cum grano salis wird der
Rat befolgt werden konnen, wenigstens was den seelsor-
gerlichen Eheberater betrifft, daB der Eheberater nur Kla-
gemauer sein soll, nicht Dozent. Kein Seelsorger verkennt
den Wert des bloBen Sichaussprechenkdénnens. Wenn das
geniigt, dann gut. Aber oft genug muB doziert und sogar
ernsthaft ermahnt und getadelt werden usw. Seelsorge ist
mehr als nur Psychologie! Beipflichten wird man der an
Richter und Anwalte gestellten Forderung, vor einer Schei-
dung fiir Beiziehung eines Beraters besorgt zu sein.

Die abnormen Ehekonflikte sind vielfach dem Zustén-
digkeitsbereiche des Psychiaters zuzuweisen. Prof. Dr. H.
Binder behandelte in seinem diesbeziiglichen Referate das
Scheidungsproblem deshalb in sehr aufschluBreicher Weise
mehr vom Standpunkt des Mediziners, als Fachmann der
Psychiatrie, in psychiatrischer Beleuchtung, Diagnose und
Therapie der Ehescheidung. Nach seiner Auffassung ist
eine Verschiarfung der gegenwértigen Scheidungspraxis
nicht am Platze in bezug auf Fhen Geisteskranker und

524

Trinker. Hingegen soll bei Vorliegen gewisser psychisch
bedingter, sexuell abnormaler Zustéinde ein &rztlicher Be-
handlungsversuch angezeigt sein, bevor einem Scheidungs-
begehren stattgegeben wird. Die eigentlichen geistigen Er-
krankungen, die weder eine dauernde Versorgung noch ein
Eheverbot (Art. 97, Abs. 2 SZGB) erfordern, kénnen ange-
sichts der Gefiililsroheiten und Verschrobenheiten eines Pa-
ralytikers oder leicht Schizophrenen das Zusammenleben
fiir den gesunden Ehepartner zu einer Hélle machen. Nur
1,8 % aller Scheidungen erfolgen wegen Geisteskrankhei-
ten. Die menschliche Tragik eines solchen Falles kann der
Seelsorger durchaus gelten lassen, ohne deshalb den Grund-
satz der Unauflosbarkeit der Ehe preisgeben zu miissen
oder zu konnen. Die Trennung muB} hier geniigen. Noch
viel mehr gilt das von Trinkerehen, deren Scheidung nach
Binder nicht verzogert werden soll, da damit der Schaden
nur vermehrt wiirde. Bis die Frau eines Alkoholikers ein
Scheidungsbegehren einreicht, sei es meist nicht zu friih,
sondern zu spét. Im allgemeinen sei vorher das Unmég-
lichste versucht worden, bevor der Scheidungsrichter ange-
rufen werde. '

Das eigentliche Kerngebiet der abnormen Ehekonflikte
sieht Binder in den Ehen von Psychopathen und Neurotikern,
wo eine unglaubliche Mannigfaltigkeit anzutreffen ist. Nach
dem Referenten sind von der Durchschnittsbevolkerung 10 %
psychopathisch oder doch zu abnormen seelischen Reaktio-
nen veranlagt! Aus dem weiten Grenzgebiete zwischen gei-
stig Gesunden und geistig Kranken griff Binder einige Re-
prasentanten in Auswahl heraus. Unter den Abwegigkeiten
in der Sexualsphire nannte er die sexuellen Perversionen,
die in der Regel lange vor der Ehe entstehen und nach ihm
einen Auflosungsgrund der Ehe darstellen. Man diirfe einem
gesunden Ehegatten nicht einmal das Abwarten von Be-
handiungsergebnissen zumuten! Hingegen kdnne bei schwe-
rer Impotenz des Mannes oder Frigiditat der Frau, die beide
begreiflicherweise zu tiefgehenden Zerriittungen der Ehe
fithren konnen, vor GutheiBung der Scheidungsklage das
Ergebnis eines griindlichen Behandlungsversuches durch
einen Facharzt abgewartet werden.

Bei einer groBeren Anzahl von Ehekonflikten spielen
ganz gewoOhnliche banale Eheschwierigkeiten des Alltags
eine Rolle: finanzielle Schwierigkeiten, ungeniigende haus-
wirtschaftliche Schulung der Frau, mangelhafte berufliche
Tiichtigkeit des Mannes, Gehissigkeiten zufolge unerwiinsch-
ter Schwangerschaften usw. Diese haben selbstverstindlich
nicht als abnorme Ehekonflikte zu gelten, die den Psychia-
ter beschiftigen. Sie sind jedoch weitaus am hiufigsten bei
Psychopathen, besonders, wenn beide Partner derartig ver-
anlagt sind. Diese letztere Bemerkung ist deshalb nicht iiber-
fliissig, weil statistisch erwiesenermaBen 80 % der Psycho-
pathen wieder Psychopathen heiraten! Die Konflikte duBern
sich in affektiven Kurzschliissen, Theaterszenen, abnormen
Verstimmungen, Depressionen, wachsendem Leichtsinn,
Fluchtgedanken usw. Die primitiven ehelichen Unstimmig-
keiten kann bei engerer Kontaktnahme jeder Richter auch
ohne Beizug von Sachverstindigen erkennen. Hier ist eine
Einschrankung der Scheidungsmoglichkeit durchaus zu be-
griiBen. Ehen moralisch Minderwertiger sollen auch aus der
Erwigung heraus nicht so leicht gelést werden, um nicht
nach vollzogener Scheidung die Eingehung einer neuen Ehe



zu ermoglichen, und damit neues Ungliick anzurichten.
Psychopathen verlangen die Ehescheidung vielfach nur aus
reinem Abwechslungsbediirfnis. Sie steigern und {iberwer-
ten voriibergehende Konflikte. Auch fiir den Psychopathen
geniigt dem Richter im allgemeinen gesunde Menschenkennt-
nis. Neurotiker hingegen gehoren in die Behandlung des
Nervenarztes. Die ehelichen Konflikte der Neurotiker haben
nicht so primitiven, unbédndigen Charakter wie diejenigen
der Psychopathen. Ihre Auseinandersetzungen sind gehal-
tener, geddmpfter. Um so mehr leiden die gesunden Part-
ner wegen der inneren Uneinheitlichkeit und Gespaltenheit
ihrer Gatten.

Der Seelsorger wird auch den Ausfithrungen des Psy-
chiaters mit groBem Interesse und Nutzen folgen. Der Psy-
chiater geht aber {iber seine Zustidndigkeit hinaus, wenn er
gestiitzt auf seine Tatsachen fiir Scheidung pladiert. War das
schon zu sagen fiir die Bewertung der Ehen von Geistes-
kranken und Trinkern, so gilt es auch fiir andere abnorme
Storungen, welche zu ehelichen Konflikten fithren und zur
Scheidung fiihren sollen. Es sei dankbar anerkannt, daf3 im-
merhin fiir gewisse Kategorien auch abnormer Ehekonflikte
eine Erschwerung oder praktisch gar Verunmoglichung der
Scheidung beantragt wird. Besser das, als gar nichts, oder
als die bisherige iiberaus large Scheidungspraxis. In die
eigentlich psychiatrischen Falle wird sich der Seelsorger
nicht einmischen. Aber wenn schon die engere menschliche
Kontaktnahme den Richter, der iiber ein gewisses psycholo-
gisches Fingerspitzengefiihl verfiigt, befahigt, auch ohne Bei-
zug von Sachverstindigen zu merken, was es geschlagen
hat, so gilt das sicherlich auch fiir den Seelsorger und sein
Anliegen in Ehekonflikten, die vor ihn gebracht werden oder
mit denen er sich von Amtes wegen zu befassen hat. Er wird
in diesem Falle soweit als moglich arztliche Hilfe heran-
ziehen zur Heilung eines Konfliktes und damit zur Rettung
der Ehe. Manchem gesunden Ehepartner, welcher keine Ein-
sicht hat in die seelische Erkrankung seines Partners und
doch sehr darunter leidet, kann damit geholfen werden, nicht
zuletzt auch dadurch, daB man um die Krankheit wei8 und
sich darnach richtet. Andere Falle mogen auch zur Tren-
nung fithren. A. Sch.

Meine Erlebnisse
auf dem Berge Athos

In Nr. 42 vom 19. Oktober habe ich mit Interesse den
Artikel »Wo man vom Kriege nichts weiB« gelesen. Das
Durchgehen dieser Gedankenwelt hat mir manche per-
sonliche Erinnerung an den »Heiligen Berg« wachgerufen.
Personlich gab mir der orthodoxe Erzbischof von Athen
das notwendige Empfehlungsschreiben, ohne welches der
Besuch dieses einzigartigen Berges nicht moglich ist. Die
Fahrt mit dem Autobus von Saloniki ins Grenzgebiet der
Moénchsrepublik war oft eine Tortur. Unglaublich, wie Men-
schen im entsetzlichen Schmutz dortiger Dorfer leben kon-
nen! An der Grenze hieB es: »Heute ist es unmoglich, den
Eingangshafen der Republik zu erreichen.« Ein Arzt versteht
etwas Deutsch. Er lddt mich — auf meine Doppelrechnung
— in die einzige Gaststétte des Ortes. Am frithen Morgen
geht es per Esel an die etwa 10 Kilometer entfernte Kiiste.

»Heute ist Feiertag«, bemerkt ein Schitfer, »wir fahren nicht!«
Was soll ich Tag und Nacht in dieser Einode machen? Grie-
chisches Geld bringt das Boot schlieBlich auch am Feiertag
noch ins Wasser. Ziemlich stiirmische Fahrt. Endlich in Hie-
risso. Ein Polizist der Monche in malerischer Tracht mustert
jeden Reisenden. Scharf sieht er allen ins Gesicht. Denn kein
weibliches Wesen darf diesen Boden betreten. Lange geht’s,
bis ein Esel zur Verfiigung steht. Viele Monche warten in
einer dumpfen Wirtschaft auf dieselbe Reisemoglichkeit.
Finer spricht gut franzdsisch. In Montreux hat er es gelernt.

Das Festungskloster Khilandari hat mir tiefen Eindruck
gemacht. In reinem Blau ist der Klosterhof gehalten. Eben
war grofes Putzen von riesigen Weinfassern. Gegen Abend
kommen wir nach Karyes. Der erste Weg geht zum Protepi-
stat, dem »ersten Manne auf dem Athos«. Da sehe ich
ein unvergeBliches Bild. Eben ist der Rat der Epistaten zu-
sammengetreten. Typen aus echtestem Orient. Sie alle beten
mehr oder weniger mit einer Art Rosenkranz, der stin-
dig durch ihre Finger gleitet. Der Gouverneur der Athener
Regierung ist mit Polizei in Uniform erschienen. Der Gou-
verneur begriiBt mich sofort und 1adt mich ein, an seiner
Seite Platz zu nehmen. Die Verhandlungen sind sehr er-
regt, zwei-, dreimal springt der Gouverneur vom Sitze auf
und droht. . . Bedichtig, dann unwillig abwehrend, werden
weiBe Haupter und Bérte geschiittelt. Pl6tzlich 1adt mich der
Regierungsstatthalter zu einem Gange ein und verldBt mit
der Polizei gruBlos den Saal. — Das Schreiben des Athener
Erzbischofes wird gepriift. Ich erhalte einen GruBbrief
des Protepistaten an alle Kloster des heiligen Berges.
Der Gouverneur zeigte sich sehr iiberrrascht, in mir einen
Schweizer zu finden. Er kannte Ziirich von seiner Zeit als
Leipziger Student her. Es gefiel ihm nicht gut auf dem
»Berge der Heiligen«, wie er sich ausdriickte. Vor kurzem
war eben Venizelos als Ministerprisident dort gewesen und
hatte den Monchen Verschiedenes diktiert, was ihnen gar
nicht paBte. Seine schwierige Aufgabe war es, den Geset-
zen der Regierung Achtung zu verschaifen. Wir machen
einen gemeinsamen, frohen Spaziergang. Es begegnet uns
ein kirchlicher Wiirdentrager mit seinem Diener. »Der Erz-
bischof von Patras«, sagt er, »der HI. Synod hat ihn fiir acht
Monate in die Verbannung des heiligen Berges geschickt.«
Der Erzbischof scheint an meinem rémischen Kollar keine
besondere Freude zu haben. Und doch war dieses Kollar vor
einigen Tagen gerade in Patras meine Rettung gewesen.

Das kam so: Mit einem franzdsischen Jesuiten von Lyon
spat abends in Patras angekommen, wollte ich absolut das
Heiligtum des hl. Apostels Andreas sehen. Hier hat er sich
ja die Krone einer glorreichen Ewigkeit geholt. Die Kapelle,
seine einstige Grabstitte, wollte ich sehen. SchlieBlich kam
auch mein Lyoner Freund mit. Von der StraBe her steigen
wir in die Krypta hinunter. Ein hohes eisernes Tor ver-
schlieBt den Zugang. Doch lassen viele Ampeln ein deut-
liches Bild des geheiligten Raumes erkennen. Ein Klosterbru-
der beachtet uns von der StraBe herab. Weg ist er. Plotzlich
kommt er mit Polizei wieder. Wir harmlose Pilger werden
als Einbrecher angesehen. Doch mein Kollar rettet uns. Mein
Begleiter war ganz in Zivil.

Von Kloster zu Kloster geht der Weg. Der Gast ist frei
gehalten, doch ist es nicht zu empfehlen, zu wenig Trinkgeld
zu geben. Einige Kloster machen einen sehr guten Eindruck.

525



Ein Klosteroberer 1adt mich ein, mich am Offizium der
Monche im Chor zu beteiligen. Es geht eine Weile sehr gut.
Doch wie ich die giinstige Gelegenheit beniitzen will, mein
Breviergebet zu verrichten, da kommt ein weiBhaariger
Monch mit einem sehr bestimmten »Allez-vous-en« zu mir.
Ein Oberer ist damit nicht zufrieden. Doch ist die Lage so,
daB ich freien Abzug vorziehe. Lateinisches Breviergebet
kann dort offenbar nicht gut vertragen werden. Einzelne
Kloster liegen in heftigem liturgischen Kalenderstreit mitein-
ander. Dieser Streit schien da und dort sehr menschliche,
auch personliche Formen angenommen zu haben. Weibliche
Wesen diirfen den Mons Athos nicht betreten. Aber mondéane
Bilder aus Pariser Modejournalen, Ausschnitte aus Zeit-
schriften, konnten ungestort in den Klostergdngen ausge-
hiingt bleiben. In einem der Kloster waren direkt unanstén-
dige Bilder vorhanden. Und mitten unter diesem »Wand-
schmuck« fand ich unsere Madonna del Sasso. Wohl das
einzige lateinische Muttergottesbild in jener Gegend. Dabei
wuBten die Monche wahrscheinlich gar nicht, um was es
sich eigentlich handelte. In einem Kloster traf ich mitten im
Hof einen stindigen Polizeiposten. Wegen einer Abtwahl
waren die Bewohner in zwei Parteien gespalten, die sich
mit Hauswaffen erhebliche Verletzungen beibrachten. Es
hatte eine Doppelwahl stattgefunden. Keiner der beiden
wollte zuriicktreten. Scharfe feindliche Blicke trafen sowohl
mich wie die bewaffnete begleitende Macht. Reich sind die
Schitze einzelner Kloster. GroB ihre geschichtliche Vergan-
genheit. Aber vieles in den religiosen Uebungen ist starr
geworden. Merkmal der Ostkirchen! Den besten Eindruck
machen die russischen Kloster. Wirklich sehr arm und er-
greifend zuvorkommend waren diese guten Menschen. Einst
sehr reich, hat der Bolschewismus — im Plane der Vor-
sehung — durch duBerste Verarmung diese geweihten Stat-
ten auf ihre ureigenste Ewigkeitsbestimmung zuriickgefiihrt.
Ein ruminisches Kloster bildete die letzte Etappe.

Ein russisch sprechender Bruder wurde mir als Be-
gleiter und zugleich Betreuer meines Esels beigegeben. Doch
er kannte den Weg nicht. Tiichtig verirrten wir uns. Auf ein-
mal waren wir unten am Meere. Verschwunden ist der Ru-
méne mit seinen Tieren. Was mache ich auf dieser Halbinsel!
Ftwa zwei Stunden lang mag die Fahrt nach dem sichtbaren
Finschiffunoshafen dauern. Heute abend fahrt das Schiff
nach Saloniki zuriick . . . in acht Tagen das néichste. Mein
Gott. nochmals acht Tage hier bleiben! Eine Barke ist da.
Die Ménche werden gebeten, mir zu helfen. Nichts zu ma-
chen. Sie arbeiten seelenruhio weiter. Am Verzweifeln bhin
ich. Was tun? Doch da kommt der rettende Gedanke:
Geld. . . DaB man nicht schon frither an diese uralte Ge-
schichte dachte! Fin naar griechische Banknoten vor die An-
gen oehalten. Es ritht die Arbeit. Der eine holt eine Muschel,
ruft etwas in die Felsen hinein. Das wirkt. Kanm eine Vier-
telstunde sniter erscheint ein fertiger Mechaniker in modern-
stem Artheitsiiberkleid. Mehrere Leute tauchen nlétzlich noch
auf. Tns Meer gestoRen wird das Boot. Mehr denn zehn
Personen steigen ein. Also doch! DaB alles auf meine Kosten
fahrt, ist im Orient eigentlich selbstverstindlich. Auf
hoher See muB der Fahrnreis bezahlt werden. Was ver-
schlagts. In Gottes Namen! Die Hauntsache ist: wieder zu-
riick auf euroniisches Festland. Der Hafen kommt in un-
mittelbare Sicht. Wie die Leute klein werden, sobald Polizei-

526

miitzen sichtbar werden! Ein Offizier der Hafenpolizei fragt
mich sofort nach dem bezahlten Fahrpreis. »C’est bien.«
Blicke der Gedngstigten danken mir. Mit stundenlanger Ver-
spatung geht’s zuriick nach Thessalonich, zuriick vom »hei-
ligen Berg«. V.v.H.

Totentafel

Ueber dem Schicksal der katholischen Laienfihrer
Luzerns schwebt eine eigene Tragik, die wie ein Myste-
rium anmutet. Vor kaum zwei Jahrzehnten erlag Dr. Franz
Biihler, der erste Prisident der schweiz. Caritaswerke, der
hochstrebende Kulturpolitiker, der seiner Vaterstadt die an-
gestammte Bedeutung als Vorort der katholischen Schweiz
zuriickgewinnen wollte, als 44jahriger im kraftigsten Man-
riesalter an den Folgen eines Sturzes vom Pierde im aktiven
Militardienst. Vor Jahresfrist nahm das Grab einen der ge-
wandtesten und geistvollsten Journalisten der katholischen
Schweizerpresse auf: Redaktor Auf der Maur, Nachfolger
von Dr. Biihler als Redaktor am »Vaterland« und als Pré-
sident der Schweiz. katholischen Caritas. Und  in diesen
Herbsttagen stand Katholisch-Luzern und die Vertreter der
katholischen Schweiz kurz nacheinander zweimal auf dem
einzigschonen Gottesacker des Friedentals am Grabe von
ausgezeichneten Méannern der Fiihrergilde. Am letzten Sep-
tembertag trug man Professor Dr. Hans Dommann im Alter
von erst 48 Jahren in dem vom Schweizerkreuz geschmiickten
Sarge zur irdischen Ruhe, und seine Watfenkameraden schos-
sen ihm die Ehrensalve iiber das offene Grab. Professor Dr.
Dommann war im Grenzdienst auf einem néchtlichen
Gange bei der Ruine Dorneck gestiirzt und bewuBtlos lie-
gengeblieben. Ein Schidelbruch fithrte nach kurzem Kran-
kenlager zum allzu frithen Tod. Neben seinem Lehrerberufe
an der Kantonsschule in Luzern, neben seiner fruchtbaren
Arbeit als Geschichtsforscher, als Mitarbeiter an verschiede-
nen historischen und pidagogischen Zeitschriften und, mei-
stens in leitender Stellung, in verschiedenen wissenschaft-
lichen Gesellschaften, trat er, angetrieben von seiner tiefver-
wurzelten, mannhaften Glaubensiiberzeugung, an die Spitze
mehrerer Organisationen von ausgesprochen kirchlichem
und kulturpolitischem Charakter oder half sie schaffen oder
ernevern, so die Spielgesellschaft von der »Bekronung des
Herrn«, den Katholischen Ménner- und Volksverein, den
Katholischen Lehrerverband der Schweiz. Er war Schrift-
leiter der »Schweizer Schule, die er zu einer der angesehen-
sten padagogischen katholischen Monatsschriften im deut-
schen Sprachgebiet auszugestalten verstand. Wesen und Ar-
beiten des verdienten Mannes waren getragen von der tiefen
Ueberzeugung eines lebendigen Christusglaubens.

Dem Verstorbenen ebenbiirtig an Charakter und selbst-
losem Schaffen fiir die christliche Gestaltung des 6ifentlichen
Lebens in der katholischen Schweiz war der Mitte Oktober
im Alter von 47 Jahren ins frithe Grab gebettete Dr. Paul
Widmer in Luzern. Dr. Widmer kam von der Jurisprudenz
her, war Jahre hindurch Sekretir eines andern groBen ka-
tholischen Fidgenossen, von Bundesrat Motta, dessen Mit-
arbeiter im Politischen Departement in Bern und an den
Volkerbundsversammlungen in Genf. Er hatte zuvor Studien
in Genf, Paris und England obgelegen. Im staatlichen Leben



von Kanton und Vaterstadt wirkte er zuerst als Anwalt und
ais Prasident des kantonalen Kriminalgerichtes. In seiner
Jugend rang er um seine religiose Ueberzeugung; aber
einmal durcngerungen, wurde es ihm tiefstes seelisches
Bedurinis, das gewohnheitsiahme christliche BewuBtsein
m Volke zu wecken und dem christiichen Glauben
seinen Platz als belebendem und gestaltendem I aktor
im Familienieben und 1n der Oeitentlichkeit wieder zuriick-
zugeoen. baiur nahm er sich der L£xerzitienbewegung an,
lieis sichh an die Spitze des Ignatianischen Mannerbundes der
Schweiz stellen, hielt ungezanlte Vortrage in Manner- und
Jungmannerversammiungen, um das Uedankengut dieser
b’tweghng unter aas Voik zu tragen, gao eine Keinhe weit-
voller dcuriiten heraus (»Kathouscne ceuenarbeitk, »Katho-
liscne Manneraroeit«, »Keligiose Mannerarpeit in der i’iar-
rei«, »Priesterwiinsche — Laienwunsche«), sprach wieder-
holt an scnweizerischen Seelsorgertagungen, wurde der in-
tume Mutarpeiter seines Opernirten, Zentraiprasident des
Schweizerischen Katnolischen Volksvereins, schut emne un-
enigeitiche Rechtsperatung tir die Prarrgenossen, suchite
an brautleutetagungen die zukiinitigen citern iur das ldeal
der christiichen Lhe und Famiue und Lrziehung zu begei-
stern, das er selper personlich in seiner giucklicnen Famulie
vorleote, Nicht wemger war diesem Apostel des christlichen
Lepbens das wichtige Werk der Inlandischen Mission seelische
Angelegenheit, Ales in allem: der vorbuducne Apostel des
christuichen Giaubens und Lebens in der autgewiihiten neuen
Zeit! — War es zuviel gesagt, wenn der Sprecher des lgna-
tiamischen Mannerbundes am ottenen Grabe den Danmn-
geschiedenen, der wie emn Job — in die honere verklarende
Sphare des Christentums erhoben —, die schweren Tage
und Stunden eines schmerzvollen Krankenlagers mit heroi-
schem Starkmut ertrug und den Tod als ireundlichen Diener
Gottes, als Fiihrer zur beseligenden Anschauung des Aller-
hochsten begriifte mit einem seiner letzten Worte: »Ich freue
mich auf Gott«, — diesen kostbaren Mann den »Heiiigen
der katholischen Aktion der Schweiz« nannte!?

Die katholische Schweiz darf trotz aller Trauer sich
freuen und stolz sein, solche Edelgestalten als Laientiihrer
ihr eigen zu nennen, — Charaktergestalten, geformt und ge-
tragen vom christlichen Glauben, von einem Licht und einer
Krait, die nicht von dieser Welt sind, sondern »von oben,
vom Geber alles Guten« stammen! R. I P. H. J.

Semaines religieuses

Communiqué. Sur Vinitiative et sous la présidence de Mgr.
PEvéque, les Auméniers cantonaux des Mouvements d’A.C. se sont
rencontrés avec un groupe de prédicateurs de différentes maisons
religieuses de Suisse romande pour établir les sujets de conférences
a traiter dans le cadre des Semaines religieuses.

La Semaine religieuse a pour but de prolonger et d’étendre
toute une paroisse les bienfaits des retraites fermées, Elle est

[~%

destinée A une catégorie de paroisssiens, peres ou meres de famille,
jeunes gens ou jeunes filles, et s’applique a présenter concretement
et pratiquement les probleémes et les responsabilités propres a chaque
état de vie.

La Semaine religieuse comporte une série de 6 ou 7 conférences
qui se donnent le soir et que cloture une Communion générale,

Elle ne remplace donc pas la mission populaire, ni la retraite
Iermée, mais vise surtout a mettre chacun en iace de ses respon-
sabilités individuelles et sociales,

Les Semaines religieuses peuvent facilement s’échelonner sur
une période de quatre ans a raison d’une par année et par catégorie
de Iideles.

Le Secrétariat catholique de Delémont se tient a la disposition
de MM. les Curés pour leur faire parvenir la liste des prédicateurs
et leur donner les renseignements qui pourraient leur éire utiles.

Chaque curé reste entierement libre dans le choix du prédica-
teur et peut taire appel a toute autre personne ne ligurant pas sur
notre liste.

Monseigneur est persuadé que les Semaines religieuses seront
bien accueillies par les paroissiens et 'expérience prouve qu'eiles ont
contribué¢ dans une large mesure a la formation et a la vie spirituelle
des paroisses. Abbé Amgwerd.

Rezension

R. Netzhammer: Sankt Otmar. Ein Heiliger der Heimat, Sepa-
ratabzug aus der Thurgauer Volkszeitung, 1944, 58 S.

Auf dem Gebiete der neueren St.Galler Forschung begegnet
man sehr oft dem Namen des ersten Abtes, St. Otmar. Sein Schicksal
wurde fiir die jugendliche Abtei, die er auf der unbedeutenden Gal-
luszelle autgebaut hatte, zum groBen Verhédngnis. Jedoch waren es
bisher Klosteriragen, die das Interesse der Iorschung geweckt hat-
ten, die Personlichkeit des groBen Abtes war vor ihnen in den Hin-
tergrund getreten. Nun hat der hochverdiente Hiiter des Otmar-
heiligtums auf der Insel Werd es unternommen, erstmals ein wissen-
schaitlich begriindetes Lebensbild zusammenzustellen. Zu dieser Aui-
gabe war er schon beruien durch seine griindlichen Studien iiber die
Insel Werd und die Pfarrei Eschenz. Die Absicht des erlauchten
Veriassers ging nicht in erster Linie auf personliche Forschung,
sondern aut Zusammenfassung und Darstellung des Otmarlebens
auf Grund der heutigen Forschungslage. Was er iiber Leben und
Verehrung des Heiligen bietet, 148t sich denn auch nicht mehr ver-
gleichen mit den iriiheren traditionellen Darstellungen iiber den
Heiligen. Ist es auch noch nicht die Geschichte des hl. Otmar, die
dhnlich wie Blanke im Leben der hl, Columban und Gallus, allen
Einzelziigen und Problemen bis ins letzte Detail nachgeht, so bietet
das sehr gewissenhait und sorgiiltig gearbeitete Bindchen doch eine
sehr wertvolle Zusammenfassung der bisherigen Forschungsergeb-
nisse, Dabei konnte es auch nicht anders sein, als daB der Schari-
blick des geiibten Forschers eine Reihe von Punkten beriihrt, die der
Forschung lehrreiche Winke geben. Das schéne Biichlein diirfte vor-
bildlich sein fiir jede populdr-wissenschaitliche Heiligenbiographie.
Und weil es sich um einen »Heiligen der Heimat« handelt — es
besteht kein Zweifel, daB St. Otmar ein Kind der heutigen Schweizer
Erde war —, freut man sich doppelt der erquickenden Gabe.

P. O. Sch.

In der »Schweizerischen Kirchen-Zeitung«

rezensierte un.a INSerierte gicker

liefert die Buchhandlung Riber & Cie., Frankenstrafie, Luzern

Jbach p NIGG Schmgz

qm\w_

- M- i

Der katholische Staatsbiirger

Von Nationalrat Dr. K. Wick. Fr. 1.20
Ein politisches Vademecum von bleibendem Wert

Verlag Riber & Cie. Luzern

527



Atelier fiir kirchliche Kunst
A. BLANK VORM. MARMON & BLANK
WIL ST GALLEN

F 3 Ausfithrung von Altdren, Statuen u. kunstgewerblichen

Arbeiten fiir Kirchen Kapellenu. das christliche Heim. Re-
stauration alter Schnitzwerke u. Gemilde. Diebessichere
' Tabernakeleinbauten. Kunstgewerbliche Holzgrabzeichen

S~

S

» />
&
]

7

%

88

Ergénzt die Studienmappe: Frau
und Kirche, Wer letztere hat,
braucht auch

. Die Jdhweizerin®
10 Hefte nur Fr. 5—. Bestellungen

bei Ihrem Buchhéndler od. durch den
Benziger Verlag Einsiedeln

Bie Jdhweizerin

RUDOLF SUESS | Kunstglaserei Ziirich 6 :
LetzistraBe 27 Werkstatt: Langankerstra(’e 65 Telephon 60876
Verlangen ‘Sie unverbindlich Offerten und Vorschlige

h Katholische
anbahnung, diskret, streng
Ehig;eit e, i
Auskunft durch Neuland-Bund,
Basel 15 H Fach 35603
KUNSTGEW. GOLD--+SILBERARBEITEN
KIRCHENKUNST
L Telephon 2 42 44 Bahnhofstrafie 22a )
[ Kleriker-Kleidung | s
eriker-Kleidung o : 2 l () ()
SN u(‘éi
: caminirrte | gy
ge Teppichhaus
"o v - beimBahnhot LUZERN
dipl. Schneidermeister i TN
\__ Freiestrafie 52 Basel Tel. 31157 =
Cellophan-Papier e TABERNAKEL
fiir den Beichtstuhl, € @ g £\ £ ) [ ] OPFERKASTEN

aus hygienischen Griinden unent-
behrlich fiir jeden Priester, lie-
fert in jeder gewiinschten GroBe
per Nachnahme

Riéber & Cie., Luzern

Harmoniums
Klaviere

feine Occasionen (Harmoniums schon
zu Fr. 150.-, 185.-, 275.- bis 750.-)
sowie ganz mneue verkaufe wieder
giinstig, auch in Teilzahlung.

J. Hunziker, Pfiffikon (Ziirich).
Verlangen Sie Offerte.

Gesucht

Haushalterin

welche tiichtig ist in allen Haus-
geschédtten und dem Haushalt evtl.
auch vorstehen kann. Gegend Tog-
genburg. Lohn nach Uebereinkuntt.
Adresse zu erfragen unter 1828 bei
der Expedition der Schweizerischen

Kirchenzeitnng.

Gelegenheit
Prichtiges

Orgel - Harmonium

22 Register, elektrisch.
Besichtigung : Mé&bel - Wirth,
Basel, Nauenstrale 10a, Tele-
phon 273 31.

528

@%4/ wnd @%%Mﬁ/m;éo/

Luzern, WinkelriedstraBe 20
Telephon 29304

Werkstiitte fitr kirchliche Kunst

JAKOB HUBER - EBIKO N-Luzern

| g Kaspar Koppstr., Chalet Nicolai
Tel. 24400 Postcheck VII 5569
Kirchengoldschmied

Gute und reelle Bedienung zu bescheidenen Preisen
Kelche, Monstranzen, Tabernakel etc. Renovationen.

Eingetr. Marke

|

R R

BRIEFMARKEN

Sammlung (Europa und Uebersee) gegen Kassa
zu kaufen gesucht. Beste Referenzen stehen zu
Diensten. Senden Sie zu, was Sie verkaufen wollen.
Sie werden mit uns zufrieden sein!

ATLAS STAMP LTD., ZURICH
BAHNHOFSTRASSE 74, EINGANG URANIASTRASSE 4

T T

@ KELCHSCH Ri:\.NKE
© KASSENSCHRANKE

MEYER-BURRI + GIE. A.G.
LUZER

VONMATTSTRASSE 20
TELEPHON NR. 21.874

°
MeBweine
sowie Tisch=-u. Flaschenweine

beziehen Sie vorteilhaft

von der vereidigten, altbekannten
Vertravensfirma

Fuchs & Co. Zug

Telephon 4 00 41

Inseraten-Annahme durch Ridber & Cie.,
Buchdruckerei, Luzern, FrankenstraBe 9

Die einspaltige Millimeterzeile
oder deren Raum kostet 12 Cts.




	

