
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 112 (1944)

Heft: 25

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KHWEIZKRIKHE

KIKHEN-ZEITUNG
Redaktion: Mgr. Dr. VIKTOR v. ERNST, Can., Prof, theol., St. Leodegarstraße 9, Luzern. - Tel. 20287

Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof. theol., Adligenswilerstraße 8, Luzern. - Tel. 2 65 93

Verlag und Expedition: Räber & Cie., Buchdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstr. 7—9, Telephon 2 74 22. — Abonnementspreise:
bei der Expedition bestellt jährlich Fr. 12.—, halbjährlich Fr. 6.20 {Postcheck VII 128) — Postabonnemente 30 Cts. Zuschlag. Für das Ausland
kommt das Auslandporto hinzu. Einzelnummer 30 Cts. — Erscheint je Donnerstag. — Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder
deren Raum 12 Cts. — Schluß der Inseratenannahme Dienstag morgens. Jeder Offerte ist zur Weiterleitung 20 Cts. in Marken beizulegen.

Luzern, 22. Juni 1944 112. Jahrgang Nr. 25

Inhalts-Verzeichnis. Die Enzyklika Orientalis Ecclesiae — Dankadresse des Postulators des Heiligsprechungsprözesses des seligen Nikolaus von Flüe
— Geschichtlicher Ueberblick der Beziehungen des Hl. Stuhles zum russischen Reiche — Um den konfessionellen Frieden — Klerus und Künstler —
Pastorale Fragen im Anschluß an die biblische Urgeschichte — Mutatur tertius versus — Wann lebte Nehemia — Zur Datierung beim eigenhändig
geschriebenen Testament — Aus der Praxis, für die Praxis — Kirchen-Chronik — Priester-Exerzitien — An die tit. Pfarrämter! — Inländische Mission

ro
-o

££ O

er

CS

s

CS

CT
©
£5

Die Enzyklika
Orientalis Ecclesiae

Zur 1500-Jahrfeier des Todes des hl. Cyrill von Alexan-
drien erließ Papst Pius XII. am Ostertage dieses Jahres, 9.

April 1944, ein Rundschreiben, das der »Osservatore Ro-

mano« am 23. April veröffentlichte (Nr. 97). In der Ein-
1 e i t u n g erinnert der Papst daran, daß die Kirche den hl.
Patriarchen von Alexandrien, den glorreichen Vorkämpfer
der Gottesmutterschaft Mariens, immer hoch gefeiert habe.
Zölestin I. nannte ihn einen trefflichen Verteidiger des katho-
lischen Glaubens, eine bewährteste Priestergestalt, einen

apostolischen Mann." Das Konzil von Chalzedon zog seine
Lehrweisheit zur Widerlegung neuer Irrtümer heran und zö-

gerte nicht, dieselbe mit der Weisheit eines hl. Leo d. Gr. zu
vergleichen, der seinerseits das Schrifttum des Kirchenleh-
rers deswegen pries und empfahl, weil es den Glauben der
hl. Väter getreulich widerspiegelt. Das zweite Konzil von
Konstantinopel sprach mit gleicher Ehrfurcht von der Autori-
tät des hl. Cyrill. Viele Jahre später wurde sowohl auf der
ersten Synode im Lateran und wie auf dem sechsten allge-
meinen Konzil seine Lehre vor dem Vorwurf des Monothele-
tismus in Schutz genommen. Nach dem Zeugnis des Papstes
Agatho war Cyrill ein Verteidiger der Wahrheit, ein stand-
hafter Verkünder des rechten Glaubens.

Sein makelloses Leben, sein Glaube, seine Tugend soll
bei diesem Anlasse vor aller Welt auf den Leuchter gestellt,
besonders aber der morgenländischen Kirche vor Augen ge-
stellt werden, die sich dieses Lichtes christlicher Weisheit und
dieses Kämpfers voll apostolischer Kraft rühmt. Im Jahre
412 wurde Cyrill auf den Patriarchenstuhl von Alexandrien
berufen und kämpfte mit Wort und Schrift zuerst gegen die

Novatianer, dann gegen andere Verderber und Hasser des

wahren Glaubens mit wachsamem und unerschrockenem
Sinn. Als dann die nestorianische Irrlehre im Morgenlande
auftauchte, da entdeckte er sofort als wachsamer Hirte ihre
Gefährlichkeit, hielt sie mit allem Eifer von seiner Herde fern
und erwies sich in jenen Stürmen vor allem auf dem Konzil

zu Ephesus als gründlicher Lehrer und unüberwindlicher
Verteidiger der Gottesmutterschaft der allerseligsten Jung-
frau Maria, der hypostatischen Union in Christus, des päpst-
liehen Primates. Papst Pius XI. hat anläßlich des XV. Zente-

nars in der Enzyklika Lux veritatis die hervorragende Rolle
des hl. Cyrill in diesen Belangen hervorgehoben und um-
schrieben.

Es genügte Cyrill jedoch nicht, gegen den Irrtum zu
kämpfen und die katholische Lehre unversehrt zu erhalten,
sondern er gab sich auch alle Mühe, die in die Irre gegan-
genen Brüder auf den rechten Weg und zur Wahrheit zu-
rückzurufen. Da die Bischöfe der Kirchenprovinz von Antio-
chien sich den Entscheidungen des Konzils von Ephesus
noch nicht gefügt hatten, bemühte er sich mit glücklichem
Erfolge, dieselben nach mancher Gefährde zur vollen Ueber-

einstimmung zu bringen. Im Jahre 444 entschlief er selig im
Herrn.

Die Christgläubigen der orientalischen Riten zählen Cy-
rill zu den »ökumenischen Vätern« und ehren ihn in ihren
Liturgien mit ausgesuchten Lobsprüchen. »Von den Flam-

men des Hl. Geistes erleuchtet im Geiste, so singen die Grie-
chen am 9. Juni, so hast du, wie die Sonne ihr Licht aus-

strahlt, deine Lehren verkündet bis an die Grenzen der gläu-
bigen Erde, hast alle Kirchen erleuchtet, alle Finsternis der
Irrtümer verscheucht in der Kraft Desjenigen, der aus der

Jungfrau geboren.« Mit vollem Recht rühmen sich die Gläu-
bigen der morgenländischen Kirche dieses hl. Kirchenlehrers.
Denn in ihm strahlen aufs hellste jene drei Eigenschaften des

Geistes, welche auch die übrigen morgenländischen Kirchen-
lehrer auszeichnen: Heiligkeit des Lebens, aus welcher vor
allem eine innige Verehrung der Gottesmutter hervorleuch-
tet; wundersame Lehre, um deretwillen er zum Kirchenlehrer
erhoben wurde; eifrige Tätigkeit, um die Angriffe der Irr-
lehrer unerschütterlich zurückzuweisen, den katholischen
Glauben zu verkünden, zu verteidigen und soweit als mög-
lieh zu verbreiten.

Wenn sich Papst Pius XII. auch sehr freut, daß alle

Christgläubigen der morgenländischen Kirche den hl. Cy-

289



rill ehren, so betrübt es ihn nicht minder, daß nicht alle zu
jener ersehntesten Einheit gelangten, die er so innig liebte
und förderte. Der Papst beklagt das heute vor allem, da
alle Christgläubigen mit vereinten Kräften sich um die eine

Kirche Jesus Christi scharen müßten, um den täglich heftiger
werdenden Anstürmen des Unglaubens in gemeinsamer
Front zu widerstehen. Das ist nur dann möglich, wenn alle
den Spuren des hl. Cyrill folgen und jene Gemeinschaft des

Geistes verwirklichen, die in jenem dreifachen Bande be-

steht: in der Einheit des katholischen Glaubens, in der Ein-
heit der Liebe zu Gott und allen Nächsten, in der Einheit des

Gehorsams und der Unterwürfigkeit unter die rechtmäßige,
von Christus dem Erlöser selber begründete Hierarchie. Fehlt
eines dieser drei Dinge, so kann von wahrer und wirklicher
Einheit in der Kirche Christi keine Rede sein.

I.

Der hl. Patriarch von Alexandrien erwies schon einst zu
seiner Zeit voll der Stürme sich als Bewahrer dieser Einheit;
er möge auch in gegenwärtiger Zeit deren Lehrer und leuch-

tendes Vorbild sein. Jedermann weiß, mit welchem Eifer
(»mordicus!«) er für die Einheit im Glauben eintrat. »Unsere

Freundin ist die Wahrheit und die Lehren der Wahrheit, wir
werden auf keinen Fall den Irrgläubigen folgen, sondern den

Spuren der hl. Väter, und das Erbe der Offenbarung Gottes

gegen alle Irrtümer bewahren.« Um diesen Kampf bis zum
Tode zu kämpfen, war er bereit, selbst das Schlimmste zu

ertragen. »Es ist mein größter Wunsch, für den Glauben
Christi zu arbeiten, zu leben und zu sterben. Mich bewegen
weder Unrecht, noch Beschimpfung, noch Lästerung, wenn
nur der Glaube unversehrt und heil bleibt.« Er strebte hoch-

sinnigen Herzens nach der Palme des Martyriums: »Ich habe

mir vorgenommen, um des Glaubens Christi willen jede An-

strengung zu unternehmen, alle Leiden zu ertragen, selbst

diejenigen, welche als die schwersten gelten, ja sogar den

Tod dafür würde ich freudig erdulden. Denn wenn wir zu-
rückschrecken würden, die Wahrheit zu verkündigen zur
Ehre Gottes, um nicht belästigt zu werden, mit welcher Stirn
dürften wir da noch die Kämpfe und Triumphe der hl. Mär-

tyrer vor dem Volke hochpreisen?«
Da sich in den Mönchsgemeinschaften Aegyptens viele

heftigste Auseinandersetzungen abspielten über die Irrlehre
des Nestorius, da warnte er die Mönche vor den Fallstricken
und Gefahren dieser Lehre, nicht um Streit und Wortgezänk
zu fördern, sondern um dem Irrtum die Wahrheit entgegen-

zuhalten, damit sie dem Verderben des Irrtumes entgehen

und andere in geeigneter Weise belehren, den überlieferten

Glauben wie eine kostbare Perle zu bewahren. Jedermann,
der seine Korrespondenz in der Antiochener Angelegenheit

kennt, wird feststellen, daß Cyrill diesen Christenglauben,
der mit aller Kraft zu bewahren und zu schätzen ist, aus der

Hl. Schrift und der Ueberlieferung der hl. Väter abgeleitet
hat sowie aus dem lebendigen, unfehlbaren Lehramte der

Kirche. Da nämlich die Bischöfe der antiochenischen Kirchen-

provinz die Wiederherstellung des Friedens genügend im

nizänischen Glaubensbekenntnis verankert erachteten, da

verlangte Cyrill von seinen Amtsbrüdern im Episkopate auch

die Verurteilung der nestorianischen Irrlehre, um die Ein-

heit wiederherzustellen. Denn er wußte wohl genug, daß es

nicht genügt, willig die früheren Dokumente des kirchlichen

Lehramtes anzunehmen, sondern daß auch alles das mit un-
terwürfigem Sinne getreulich angenommen werden muß,
was die Kirche kraft ihrer höchsten Autorität auch später uns
zu glauben vorstellt. Unter dem Vorwande, die Einheit wie-
der herstellen zu wollen, darf kein einziger Glaubenssatz
zurückgestellt werden: »Den Frieden zu wünschen ist ein
höchstes und vorzüglichstes Gut, doch darf darob nicht die
Ergebenheit gegen Christus hintangestellt werden.« Des-

wegen führt der Weg nicht zu der sehr erwünschten Heim-
kehr der irrenden Brüder zur Einheit in Christus, welcher
den Vorschlag macht, nur jene Lehrpunkte ihr zugrunde-
zulegen, in denen sich entweder alle oder doch die meisten
christlichen Gemeinschaften einig sind, sondern nur jener,
der alle von Gott geoffenbarten Wahrheiten unversehrt als
Grundlage der christlichen Einheit annimmt.

Ob seiner starkmütigen Glaubenstreue ist der hl. Cyrill
ein Vorbilcf für alle. Kaum hatte er den Irrtum des Nestorius
aufgedeckt, da widerlegte er ihn brieflich, appellierte an den

Papst und verurteilte auf dem Konzil zu Ephesus als päpstli-
eher Legat unerschrocken die Irrlehre. Alle Konzilsväter wa-
ren nach Verlesung seines sogenannten dogmatischen Briefes

einhellig der Auffassung, die sie feierlich verkündeten, er
entspreche durchaus der richtigen Glaubensauffassung. We-

gen dieser apostolischen Unerschrockenheit wurde Cyrill
von seinem Bischofssitz schmählich vertrieben und erduldete
die Verurteilung eines illegitimen Konziliabulums, Kerker
und Mühsal sonder Zahl heiteren, unverwüstlichen Ge-

mütes. Ja, er zögerte nicht, sogar dem Kaiser in gewissen-
haftester Amtstreue offen zu widerstehen. In seinen fast un-
zähligen Schriften leuchten auf das helle Licht seiner Weis-

heit, die unerschütterliche Standhaftigkeit seines Herzens
und die treue Hirtensorge. A. Sch.

(Schluß folgt)

Dankadresse des Postulators
des Heiligsprechungsprozesses
des seligen Nikolaus von Fliie
an den Papst
Nach der Promulgation und Verlesung des Dekretes

über die päpstliche Anerkennung derWunder im Heiligspre-
chungsprozesse des seligen Bruder Klaus richtete der Po-

stulator der Causa, Msgr. Dr. Paul Krieg, Kaplan der

Schweizergarde, folgende Dankadresse an den Hl. Vater,
Papst Pius XII.:

Es war ein Augenblick von wahrhaft geschichtlicher
Bedeutung für die katholische Kirche in der Schweiz, ja für
die ganze schweizerische Eidgenossenschaft, da Ew. Heilig-
keit sich gütigst würdigte, die zwei Wunder anzuerkennen,
welche für die Heiligsprechung des seligen Nikiaus von
Flüe vorgebracht wurden. Dieser Akt beschleunigt nämlich
die Verwirklichung eines der teuersten Wünsche der ka-

tholischen Eidgenossen, eines Wunsches, der 450 Jahre

hindurch genährt worden ist.

Die zahllosen Bittschriften, welche aus der Schweiz nach

Rom gesandt wurden vom Zeitpunkt des Todes von Nikiaus

von Flüe (1487), fast alle Gesandtschaften, welche von
den Eidgenossen über die Alpen gesandt wurden anläßlich

der Krönung eines neuen Papstes, und die so zahlreichen

290



Vorstellungen der Tagsatzungen bei den Apostolischen
Nuntien unterstützten diesen Wunsch. Die Stunde der Vor-
sehung hatte jedoch noch nicht geschlagen.

Unterdessen verbreitete sich die Verehrung Bruder
Klausens in aller Stille, nicht allein in seiner Heimat, sondern
auch in den angrenzenden Gegenden, in Süddeutschland, im
Elsaß, in Oesterreich, in Norditalien und schließlich sogar
in den überseeischen Ländern, wohin Missionäre und Aus-
wanderer aus der Schweiz das Bild des großen Friedens-
Stifters aus dem Ranfte gebracht hatten. Sogar im Staate

Ew. Heiligkeit selber erlaubte ein päpstliches Sonderprivi-
legium die Errichtung eines Altares zu Ehren des Seligen
in der Kirche des hl. Pellegrinus.

Der erste Weltkrieg brachte einen außerordentlichen
Aufschwung der Verehrung des seligen Bruder Klaus. Das
katholische Volk schrieb die Tatsache, daß die Schweiz heil
aus jener schrecklichen Katastrophe herauskam und ihre

Unabhängigkeit bewahrte, mit unentwegter Ueberzeugung
der Fürbitte Bruder Klausens zu. Und als vor fünf Jahren
ein neuer und noch schrecklicherer Sturm über Europa
hereinbrach, der die schweizerische Eidgenossenschaft noch
mehr in Gefahr brachte — und diese Gefahr besteht immer
noch weiter! —, da stellte sich die Schweiz noch einmal
unter den Schutz ihres Seligen, der bis heute, so ist die

allgemeine Auffassung, seine schützende Hand über seine

Heimat hielt, die er sichtbar bewahrt hat vor dem Elende
des Krieges.

Die Schweiz erfreute und erfreut sich der Möglichkeit,
im Geiste der Kirche und der Auffassungen Ew. Heiligkeit,
ihre gesegnete Mission ausüben zu können zur Milderung
der Kriegsnöte in der ganzen Welt. Es ist deshalb sicherlich
nicht ohne Absicht der Vorsehung gewesen, daß Gott vor
Beginn des jetzigen Krieges inmitten des Schweizervolkes auf

Fürbitte des seligen Nikiaus von Flüe zwei Heilungen
wirkte, deren übernatürlichen Charakter Ew. Heiligkeit heute

im Dekrete anerkannt hat, zur großen Freude der katholi-
sehen Schweizer. Gott wollte offenbar das Vertrauen des

Schweizervolkes zum seligen Bruder Klaus in diesen schwe-

ren Zeiten noch vertiefen und seine Persönlichkeit vor groß
und klein in helles Licht stellen.

In der Tat haben Gestalten, wie Borromäus, der einst
zwei Stunden im Gebete vor dem Grabe des Seligen verweilte
und ihn einen großen Heiligen nannte; wie Petrus Kanisius,
der eine Lebensbeschreibung von ihm verfaßte und das sog.
Große Gebet veröffentlichte; wie Robert Bellarmin, der sich
angelegentlich um den Prozeß annahm, in besonderer Weise

Bruder Klaus verehrt, ebenso wie auch Matthäus Schiner,
der im Jahre 1518 die Uebertragung seiner Reliquien leitete.

Und so gewann auch das gläubige Volk seinen Seligen im
Ranfte lieb. Aber erst in den letzten Jahren errang die Per-
sönlichkeit des Bruders Klaus unbeschränkte Anerkennung.

Dank gewissenhafter Forschungen schauen wir ihn
heute als aufrechten, unbestechlichen Magistraten und Rieh-

ter, der die Gerechtigkeit allem andern voranstellte, als edlen
und tief christlichen Familienvater, der seine 10 Kinder für
Gott erzog, für die Kirche und die Heimat; als frommen
Soldaten und pflichtgetreuen Rottmeister, der eintrat für
Gefährdete, der in einer Hand »Pike und Hellebarde und in
der anderen den Rosenkranz trug«; als Staatsmann und
erleuchteten Friedensstifter, der in schwerer Schicksals-

stunde, da ein schrecklicher Bürgerkrieg die alte Eidgenos-
senschaft zu zerstören drohte, die friedliche Lösung fand;
als wahren Vater des Vaterlandes, zu dem sich Große und
Kleine, Behörden und Volk um Rat und Hilfe wandten.

Wir ersehen auch, wie historisch feststeht, daß er sich

zwanzig Jahre ausschließlich von der eucharistischen Speise
nährte, daß er zu den größten Mystikern aller Zeiten zählt,
daß er von Gott mit gnadenvollen Gesichten beschenkt
wurde seit seiner ersten Jugend und vor allem während
seines langen Einsiedlerlebens. Hell leuchtet seine Gestalt
in unserer dunklen Zeit und an seinem Grabe kommen nicht
nur ungezählte Pilger zusammen, sondern auch viele Schwei-
zerische Patrioten jeden Ranges und jeder Konfession. Und
auch Ew. Heiligkeit hat am Grabe dessen gebetet, welcher
der »größte Eidgenosse« genannt wird.

Deswegen betrachten die ganze katholische Schweiz und
alle Eidgenossen geraden Sinnes, die anderen religiösen Be-

kenntnisses sind, das heutige Dekret als eine hohe Ehre, die
Ew. Heiligkeit Bruder Klaus erweisen wollte, und ich weiß
mich als Interpreten der Gefühle eines Jeden, aber besonders
der hochwst. schweizerischen Bischöfe, wenn ich zu Füßen
Ew. Heiligkeit den Ausdruck tiefsten Dankes derselben Bi-
schöfe niederlege, sowie der katholischen Behörden, des

Obwaldnervolkes, der Geistlichkeit und der Pfarrei von
Sachsein und des Bruderklausenbundes.

Das Schweizervolk kennt sehr wohl das hohe Wohl-
wollen und das väterliche Interesse Ew. Heiligkeit für seine

von Gott so gesegnete Heimat und weiß das zu schätzen.
Das heutige Dekret wird die Ehrfurcht und die Liebe der
katholischen Schweizer für die erhabene Person Ew. Heilig-
keit verstärken und vertiefen, ebenso wie ihre Treue zur
Kirche und zum Hl. Stuhle. A. Sch.

Geschichtlicher Ueberblick
der Beziehungen des Hl. Stuhles
zum russischen Reiche
(Schluß)

IV.

Zu Beginn der Regierung des Kaisers Alexander I.

(1801—1825) besserten sich die Beziehungen zur katholi-
sehen Kirche noch um ein Beträchtliches. Der sardinische
Botschafter Graf Joseph de Maistre, der berühmte Verfasser
der »Soirées de Saint-Petersbourg«, förderte die katholischen
Interessen durch seine glänzenden Verbindungen in der Ge-

Seilschaft und zum Hochadel. Französische Emigranten wur-
den gern als Erzieher und Lehrer in russischen Familien
gesehen und trugen dazu bei, daß die heranwachsende Ju-
gend im katholischen Sinne beeinflußt wurde, was insbeson-
ders durch die Gründung eines Pensionates für die jungen
Aristokraten, das von französischen Emigranten geleitet
wurde, eine Förderung erfuhr. Seit dieser Zeit bestand bis

zur Revolution 1917 in den höheren Schichten in Rußland
die Sitte, ausländische Erzieher für die Kinder zu halten, und
diese vielfach erst eine fremde und dann die eigene Mutter-
Sprache lernen zu lassen. Der damalige Innenminister Kot-
schubej vertrat sogar die Meinung, man müsse den Jesuiten
den Auftrag geben, bei den Mohammedanern und Heiden im
russischen Reiche zu predigen, da dieses dem Staat nützen

291



würde. Durch Ukas vom 12. Januar 1812 wurde das Jesui-

tenkollegium in Polotzk zur Akademie erhoben, unter gleich-
zeitiger Verleihung der Privilegien einer Universität. Hin-
sichtlich des Erziehungswesens unterstand diese Anstalt dem

Minister für Volkserziehung, in allen anderen Fragen aber
ausschließlich dem Ordensgeneral. Alle anderen Jesuiten-
schulen wurden dieser Akademie unterstellt. In einer am 1.

März 1812 erteilten Urkunde wurden die Einzelheiten der

Verwaltung der Akademie festgelegt und zugleich die Tei-
lung in drei Fakultäten, für Sprachen, für freie Künste (zu
denen auch die Philosophie, Naturwissenschaft und »Bürger-
liehen Wissenschaften« zugezählt wurden) und Theologie
verfügt (Nr. 24952 und 25019 a. a. O.).

Diese erfreuliche Entwicklung erlitt den ersten Schlag,
als Oruber, der auch bei dem neuen Kaiser (Alexander I.) in
hoher Gunst stand, in der Nacht vom 25. auf den 26. März
1805 in einer Feuersbrunst, die das Jesuitenkollegium heim-

suchte, tödlich verunglückte. Mit ihm ging der Mann unter,
dem das Verdienst für die meisten Erfolge in der Unions-
frage zukam. Weitere Unglücksfälle sollten folgen.

Wenn die Lage der katholischen Kirche in Rußland ge-
gen Ende der Regierungszeit des Kaisers Alexander I. durch
die liberalen Strömungen der Epoche, die in ihr eine reak-
tionäre Kraft sahen, schon genügend erschwert wurde, so

trugen einzelne rein äußere Umstände dazu bei, sie einfach

untragbar zu machen. So ereignete sich ein Vorfall, der zu
Lebzeiten Grubers undenkbar gewesen wäre: In der St. Ka-
tharinenkirche in Petersburg hielt der Jesuitenpater Balandré
öffentlich eine Predigt, in welcher er alle Konfessionen,
außer der katholischen, aufs heftigste angriff und ihre Leh-

ren zu widerlegen suchte, wobei er die Grenzen der zuläs-

sigen Polemik weit überschritt. Es löste einen Entrüstungs-
stürm aus. Der Kaiser, der bereits Mühe genug hatte, der
öffentlichen Meinung, die damals unter dem Einflüsse der
liberalen Ideen der katholischen Kirche weniger freundlich
als ehedem gesonnen war, Widerstand zu leisten, mußte sich
nunmehr entschließen, einen Ukas am 20. Dezember 1815

zu unterschreiben, durch welchen die Jesuiten aus St. Peters-

bürg ausgewiesen und ihnen der Aufenthalt in dieser Haupt-
stadt und in der »alten Hauptstadt« Moskau untersagt wurde
(Nr. 26032 a. a. O.). Es wurde nunmehr nur katholischen
Kindern gestattet, katholische Schulen zu besuchen; die Je-
suitenschulen in St. Petersburg wurden geschlossen. Die da-

mais verfügte Ausweisung kam allerdings erst fünf Jahre
später zum Vollzug und blieb auf Wunsch des Kaisers zu-
nächst toter Buchstabe, jedoch wurde dann auch die Aka-
demie in Polotzk am 13. März 1820 aufgelöst, ebenso wie
alle ihr unterstehenden Schulen. Das bewegliche und unbe-

wegliche Vermögen der Jesuiten wurde konfisziert. Die Ein-
nahmen der in staatliche Regie genommenen Immobilien soll-
ten für die katholische Geistlichkeit Verwendung finden, wel-
eher, unter der Bedingung der Nichtzugehörigkeit zum Je-

suitenorden, der weitere Aufenthalt in Rußland gestattet
wurde.

Einen vernichtenden Schlag erhielten die Beziehungen
zum Vatikan durch den polnischen Aufstand von 1830 bis
1832, in welchem die Regierung die Hand der katholischen
Kirche zu erblicken glaubte. Zwar wurden die offiziellen
Beziehungen durch den Abschluß des Konkordates vom 22.

Juli 1847 wieder aufgenommen, jedoch bestand auch dieses

Konkordat keine 20 Jahre. Der zweite polnische Aufstand
von 1863 führte nicht nur zu einer Aufhebung des Konkor-
dates, sondern zu einem vollständigen Abbruch der diplo-
matischen Beziehungen, die erst erheblich später, 1894, und
auch dann nur auf dem Papier, wieder aufgenommen wur-
den.

Kurz nach dem Abbruch der diplomatischen Beziehun-

gen erfolgte im Jahre 1868 durch die Enzyklika »Arcano
Divinae Providentiae« Pius' IX. eine Einladung zur Teil-
nähme am Vatikanischen Konzil, die vom Hl. Stuhle auch

an die orthodoxen Bischöfe gerichtet war. Dieser Ein-
ladung wurde damals keine Folge geleistet. Sie wird aber

jetzt von den Anhängern einer Annäherung der beiden
Kirchen vielfach zum Beweise dafür ins Treffen geführt,
daß der Vatikan die Stimmberechtigung der orthodoxen Bi-
schöfe grundsätzlich anerkenne, und daß es somit durchaus

möglich sei, auch umgekehrt den Hl. Stuhl zur Teilnahme
an einer orthodoxen Kirchenkonferenz einzuladen, wodurch
die Beziehungen denkbar gebessert werden könnten. (Das
ist freilich dogmatisch unmöglich. Man vgl. das neueste Ver-
bot des Hl. Stuhles für Katholiken, an den sogen, ökumeni-
sehen Konferenzen teilzunehmen. Denz. 2199. V. v. E.)

Der letzte Kaiser Nikolaus II. stand persönlich durch-
aus nicht ablehnend zur katholischen Kirche, weshalb eine

beträchtliche Zahl Personen aus seiner Umgebung zum Ka-
tholizismus übertraten. Großes Aufsehen erregte allerdings
der Uebertritt des ältesten Generaladjutanten des Kaisers, des

Fürsten Konstantin Bélosselsky-Bélozersky, der jedoch haupt-
sächlich infolge der Prominenz des Konvertiten auffiel.

Unter dem Sowjetregime, das nach wie vor offiziell
atheistisch ist, haben alle offiziellen Beziehungen zwischen
dem Hl. Stuhl und Rußland aufgehört.

Fürst Nikolaus Massalsky.

Um den konfessionellen Frieden
Der Heiligsprechungsprozeß des sei. Bruder Klaus ist

mit den bekannten letzten Akten, dem Erlaß der päpstlichen
Dekrete de miraculis und de tuto (s. letzte Nr. der KZ)
abgeschlossen. Die Feier der Heiligsprechung in St. Peter
wird aber erst nach Schluß des Weltkrieges stattfinden
können.

Um so befremdender ist eine offizielle Erklärung des

Schweizerischen Evangelischen Kirchen-
b u n d e s, unseres Wissens eine rein private Organisation,
durch den Mund seines Präsidenten, Pfarrer Köchlin, Basel.

Die Erklärung sei hier à titre de document festge-
halten. Sie lautet:

»Die römisch-katholische Kirche mag auf Grund ihres Wesens

und ihrer Lehre in eigener Verantwortung und Freiheit die Heilig-
sprechung des großen und frommen Christen, den Unterwaiden der
Schweiz geschenkt hat und der unserm Land in einem besonders
kritischen Augenblick seiner Geschichte einen entscheidenden Dienst
geleistet hat, vollziehen. Die evangelisch-biblische Erkenntnis und
Glaubensüberzeugung ist aber eine andere; sie verbietet uns jede
Bejahung der kirchlichen Heiligsprechung irgend eines Menschen,
so edel seine Persönlichkeit und so groß sein der Kirche oder seiner
Heimat geleisteter Dienst gewesen sein mag. Sie weiß von keinem
Mittler zwischen den Menschen und Gott, denn allein von Christus,

Die bevorstehende Heiligsprechung kann deshalb nur eine
innerkatholische Angelegenheit sein. Das schweizerische Volk als

292



Ganzes ist daran nicht beteiligt und niemals wird die evangelische
Schweiz Nikiaus von Flüe als Landesvater anerkennen. Es kann
auch nicht, wie es an maßgebender Stelle geschehen zu sein scheint,
die Heiligsprechung unter Berufung auf evangelische Würdigung
der geschichtlich-menschlichen Größe des Bruders im Ranft befür-
wortet werden. Der konfessionelle Friede kann nur gewahrt bleiben,

wenn von der römisch-katholischen Schwesterkirche wie von der
Regierung unseres Landes dieser unserer evangelischen Einstellung
Rechnung getragen wird. Wir wissen die Behörden unserer Schwei-

zerischen evangelischen Kirchen mit dieser Auffassung des Vor-
Standes des Kirchenbundes einverstanden.

Eine Diskussion darüber wird nicht notwendig sein. Wir hof-
fen auch mit dieser Erklärung einer konfessionellen Polemik vorzu-
beugen, die auf evangelischer Seite im Falle unseres Schweigens
unvermeidlich werden könnte. Es mag genügen, wenn nunmehr
öffentlich Klarheit über unsere Stellungnahme besteht.«

Dazu einige Bemerkungen, ohne Polemik. Herr Pfarrer
Köchlin hebt selber in schönen Worten gerade die s c h w e i-

zerische Bedeutung von Bruder Klaus hervor.
Er betont, daß die Heiligsprechung eine innerkatho-
lische Angelegenheit ist. Warum, frägt man sich,
dann der animose Ton, der sogar den konfessionellen Frie-
den als gefährdet erklärt? Die theologische Erklärung, daß
der Protestantismus keine Heiligsprechung kennt (ist deren

Bedeutung richtig erfaßt?) und ebenso wenig eine Für-
spräche der Heiligen, ist jedem katholischen Kind bekannt.

Möge der Glaube an Christus als Mittler und Erlöser
auch bei unsern reformierten Miteidgenossen recht leben-

dig sein! Das kann man nur lebhaft wünschen, beson-

ders daderGlaubeandieGottheitChristi, das
weiß Herr Pfarrer Köchlin sehr wohl, in weiten Kreisen
erschüttert oder gar erloschen ist. Ohne diesen Glauben fehlt
aber jedes Fundament für das Mittleramt und die Erlösung
durch den Gottmenschen Jesus Christus und ebenso für die

Bibel als Gottes Wort.
Wenn endlich einmal der armen Menschheit wieder

das Licht des Friedens leuchtet — vielleicht erst nach Jah-
ren — wird die Kanonisationsfeier in St. Peter stattfinden,
ob es dem Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund ge-
fällt oder nicht. Es wird auch jedem katholischen Schweizer
freistehen, an dieser Feier teilzunehmen und ebenso unsern
katholischen Kantonsregierungen und kath. Bundesräte.

Vorläufig gilt noch Art. 49 der Bundesverfassung, der die
Glaubens- und Kultusfreiheit gewährleistet. V. v. E.

Klerus und Künstler
Von P. Ernst W. R o e t h e 1 i.

Unser erster Aufsatz »Kunst und Klerus« schloß mit
dem »Bekenntnis«, daß eine Klärung unserer Auffassung
vom Wesen der Kunst nur möglich sei auf dem Weg einer
lebendigen Begegnung, mit dem Künstler. Dieser Begeg-

nung seien die folgenden Ausführungen gewidmet. Auch
sie wollen keine erschöpfende Darstellung des Themas, son-
dem nur Hinweis und Anregung sein. '

Ueber die Notwendigkeit einer solchen Begeg-

nung, sagen wir sogar ihre Dringlichkeit, brauchen wir

* Vgl. hierzu das mit tiefem Verständnis geschriebene Buch
von Erzbischof Gröber »Kirche und Künstler«, 1932, Herder.

nicht viel Worte zu verlieren. Sie ist gegeben, sobald wir
nicht mehr nur von Kunst einfachhin, aber von religiöser
Kunst und besonders von Kirchenkunst reden und dem-

entsprechend vom religiösen Künstler. Hier müssen sich
beide begegnen, der Künstler und der Priester. Und diese

Begegnung darf sich nicht auf einen gelegentlichen Besuch
des einen im Atelier, des andern im Pfarrhaus, beschrän-
ken, auf einen rein »geschäftlichen« Verkehr anläßlich
eines Auftrages, bei dem man nur immer wieder im geheimen
konstatiert, wie fremd man sich bleibt. Es muß eine Be-

gegnung der Geister und der Herzen sein, — oder sollte es

wenigstens. Wie viel freudiger und beschwingter wird ein
Künstler arbeiten, wenn er Verständnis und Vertrauen und
-— im Ringen um den geistigen Gehalt des Werkes — Auf-
Schluß und Führung findet. Und mit wie viel mehr Freude
wird der Priester dieses Werk in Empfang und treue Ob-
hut nehmen, wenn er nicht nur seine Entstehung miterlebt
hat, sondern auch das Seine dazu beigetragen hat und im-
stände ist, es seiner Gemeinde nahe zu bringen.

Damit stehen wir bereits bei der Frage: was können
sich Priester und Künstler gegenseitig geben?

*

Was die Begegnung mit dem Künstler dem Priester
zu geben vermag, das haben wir im ersten Aufsatz bereits

angetönt: sie lehrt ihn sehen. Wer nie eine Palette ge-
sehen hat und die Art, wie ein Maler die Farben mischt
und aufträgt, wie er malt, und wie ein Gemälde auf der
Leinwand oder an der Mauer wächst, der weiß nichts von
der zauberhaften Welt der Farbe, und zwar der Farbe, die
im schöpferischen Werk zum Formträger wird und die et-

was anderes ist als die Farbe, wie sie uns zuweilen aus der
Natur entgegenleuchtet. (Auch das muß man »sehen«, daß
ein blauer Himmel im Bild nicht ohne weiteres — himmel-
blau sein muß, um schön zu sein.) Auch mit den andern
äußeren Formfaktoren ist es so. Wie ganz anders z. B. ist
das Wissen um die gestaltende Kraft der Linie und des

Konturs, wenn man der Künstlerhand zusah, die eine solche
Linie hinsetzt, mit einem geheimnisvollen Leben geladen
und mit einer Unbedingtheit, die kein Schwanken kennt und
kein Anderssein zuläßt. Und erst die Plastik! Wer von
uns weiß wirklich, was die plastische Form im wesentlichen
ist und worin ihre spezifisch künstlerische Ausdruckskraft
beruht, wenn er keine Ahnung davon hat, wie eine Plastik
entsteht? Gewiß, man kann darüber Bücher lesen. Es steht
auch in der »Aesthetik« etwas davon, daß ein Relief keine

Vollplastik und eine Holzfigur keine Bronzestatue ist. Das
Wissen um die Eigenart des Werkstoffs und damit auch der
Form vermögen uns solche Abhandlungen kaum zu geben,
wenn dazu nicht das unmittelbare Sehen, die sinnliche Er-
fahrung kommt, die für das feiner entwickelte Empfinden
weniger mehr ein bloßes Sehen ist, sondern mehr schon ein

»Tasten«, das die plastische Form nicht nur als Linie, son-
dem als Körper aufnimmt.

Die Begegnung mit dem Künstler lehrt den Priester
noch mehr. Sie lehrt ihn, den Künstler selber verstehen.
Und durch ihn sein Werk. Die Art, wie der Künstler emp-
findet, wie er der Wirklichkeit, der materiellen und geisti-
gen gegenübersteht und wie er sich mit ihren Fragen und

293



Problemen auseinandersetzt, wie er lebt und ringt und —
leidet, seine ganze menschlich-künstlerische Eigenart also,
in ihrer spezifischen Struktur wie in ihrer individuellen
Bestimmtheit. Und weiter: die Art, wie der Künstler schafft,
wie er ein Thema anpackt (oder besser, wie er von ihm ge-
packt wird wie das Werk langsam (für Außenstehende
manchmal allzu langsam!) entsteht und unter einem be-

ständigen Wechsel seelischer Witterungen seiner Vollen-
dung entgegenreift. Auch die Eigenart des Werkes selbst:

warum es gerade so und nicht anders gestaltet ist und war-
um der Künstler, der echte Künstler wenigstens, nicht mit
sich markten läßt, was seine künstlerische Ausdrucksweise
betrifft. Mit andern Worten: warum er nicht »in jedem Stil
etwas Rechtes machen kann«.

Es ist hier nicht der Ort, eine Künstler-Psychologie
zu schreiben. ~ Wir wollen uns damit begnügen, auf fol-
gende Züge hinzuweisen: Künstler sind meistens sehr sen-
sible Naturen und wenn sie manchmal eine rauhe Schale

haben, so ist das für sie ein Schutz, kann aber manchmal
auch eine angeborene Hemmung sein, die sie schmerzlich
empfinden. Dem wahren Künstler, besonders dem ausge-
reiften, älteren »Meister«, ist fast immer eine Schlichtheit
eigen, die etwas Rührendes hat, weil darin noch etwas von
dem »entzückten Staunen heller Kinderaugen« lebendig
bleibt, das — wir andern leider nicht kennen. Auch davon
weiß die zünftige »Aesthetik« nichts. Vor allem aber: der
Künstler sieht und erlebt anders als wir. Wir suchen nach
letzten Zusammenhängen, nach metaphysischen Hinter-
gründen und im Religiösen nach dogmatischer Sicherung.
Wir steigen von der Welt des Konkreten auf in die abstrakte
Welt universaler Ideen und Prinzipien. Der Künstler da-

gegen sucht — als Künstler! — nicht die abstrakte Idee,
sondern das konkrete Bild, das er nicht nur in all seiner

Sinnfälligkeit schaut, sondern gestaltet und sichtbar macht
im Kunstwerk. Er geht, namentlich in der Kirchenkunst,
von der Idee aus und kehrt zum »Ding« zurück. Dieses Ver-
haftetsein an die Weit des Konkreten, Ding- und Bildhai'-

ten, das ihm wesentlich ist, bringt nun den Künstler frei-
lieh in die Gefahr, sich darin zu verlieren, eine Gefahr, die
sich gerade auf dem Gebiete der religiösen und der kirch-
liehen Kunst doppelt verhängnisvoll auswirken muß und
sich tatsächlich nur zu oft schon ausgewirkt hat. Hier
braucht der Künstler einen verständnisvollen Mentor, Und
hier ist der Ort, wo die Begegnung zwischen Klerus und
Künstler eine neue Bedeutung erhält. Denn wer soll dem

Künstler hier Mentor sein, wenn nicht der Priester? Wenn
der Künstler auch, wie wir eben sahen, wesentlich auf das

sinnfällige Bild hin ausgerichtet ist, so heißt das nicht, daß

er auf die Welt der Ideen verzichten kann. Und wenn er,
auch in der religiösen und kirchlichen Kunst, nicht einfach
eine »Idee« darsteif, sondern sein Ideen-Erlebnis gestaltet,
sc mindert das die wesentliche Bedeutung der Idee keines-

wegs herab. Sie bleibt immer jener Faktor, der das Kunst-
schaffen und das fertige Werk dem Bereich der subjektiven
Willkür und Spielerei entrückt und es sinnvoll in die Be-

Ziehungen des Gesamtmenschlichen einordnet, der ihm (zu-
sammen mit den Gegebenheiten des »materiellen Werk-

2 Einen guten Einblick in die Eigenart des Künstlers gewährt
das erste Kapitel in Kreitmaier »Von Kunst und Künstlern«, 1926,
Herder.

Stoffs«, wie Farbe, Holz, Stein etc.) einen objektiven Boden
und einen allgemein gültigen Gehalt verleiht. Es ist darum
auch ganz natürlich, wie geistig interessiert die Künstler
durchwegs sind. Mag der eine und andere auch noch so

heftig gegen den »Intellektualismus« loswettern, auch er
ringt um die Idee und meist um so heftiger und leiden-

schaftlicher, als er dabei viel größere Schwierigkeiten zu
überwinden hat, als der abstraktive Denker. Es ist dies eine
der Feststellungen, die der Verfasser immer wieder gemacht
hat: wie tief die geistigen Interessen auch beim modernen
Künstler sind und wie ernst und verantwortungsbewußt
seine Auffassung von den Beziehungen zwischen Kunst
und Geisteswelt, vor allem auch zwischen Kunst und Re-

ligion. Er kann sich manchmal vielleicht nicht klar genug
ausdrücken, er formuliert zuweilen seinen Gedanken falsch,
er wirft Begriffe durcheinander, braucht Bilder und Ver-
gleiche, die den Gedanken im logischen Sinn eher verwir-
ren als klären. Die Tatsache bleibt trotzdem, daß hier, in

ergreifender Weise manchmal, ein Geist nach Erkenntnis
ringt. Die andere Feststellung, die man machen kann: wie
oft sich der Künster, auch der religiöse Künstler, in einem

Zustand geistiger Isoliertheit befindet und wie schwer er
innerlich an diesem Zustand leidet. Wenn heute einer die

ganze, fast hoffnungslose Zerrissenheit des modernen Den-
kons und die Fragwürdigkeit eines Weltbildes ohne klare
Metaphysik an der eigenen Seele bitter empfindet, dann ist
es der Künstler, der den Dingen dieser Welt viel näher steht
und der nicht einfach abstrahieren kann, um sich in das

Glasgehäuse idealer Spekulationen zurckzuziehen. Bezeich-
nend dafür ist, was Richard Seewald bei einer Polemik über
»Die Kunst in der Zeit« an Hans Urs von Balthasar (also
einem Priester) schrieb: »Geben Sie uns, die Sie so streng
mit uns sind, die menschliche Gemeinschaft, in der alle
Dinge, also auch die Kunst, wieder die rechte Stelle ein-
nehmen nach der echten Hierarchie: ich verspreche Ihnen,
die Künstler werden nicht meinen, daß es die erste sei!«'''
Der gleiche Künstler sagt irgendwo, daß man dem Maler
keinen größern Dienst erweisen könne, als daß man ihm
nicht nur einfach einen Auftrag, sondern zugleich auch
eine kleine Idee von dem gibt, was er malen soll. Es ist
köstlich zu lesen, wie er von der Ausmalung der Verkün-
digungskapelle von Ronco erzählt: Auf meine Frage, was
soll ich malen, erhielt ich vom Pfarrer eine präzise Ant-
wort. »Malen Sie«, sagte er, »die Verkündigung, wie der
Ort es verlangt, und damit die neue Eva, dazu die alte Eva
im irdischen Paradies, damit sichtbar ist, was wir hier ver-
ehren: wie durch ein Geschöpf, eine Frau, die Sünde in die
Welt kam, durch eine andere, gleichfalls ein Geschöpf, aber
das erhabenste, die Krone der Schöpfung, der Grund gelegt
wurde zu des Uebels Vernichtung.« ''

Was der schaffende Künstler aus seiner Begegnung
mit dem Priester schöpfen wird oder schöpfen sollte, ist
dies: zunächst einmal eine Klärung und Vertiefung seiner

geistigen Sicht, besonders in Fragen, die den Zusammen-
hang der Kunst mit den übrigen Bezirken des geistigen Le-

bens berühren. Hierher gehören z. B. Probleme wie: Kunst
und Moral, Kunst und Weltanschauung, Kunst als Offen-
barung Gottes. Sodann, wenn es um ein bestimmtes Thema

•' Schweiz. Rundschau, Oktober 1940/41, S. 402.
4 Seewald, »Gestehe, daß ich glücklich bin«, S. 64.

294



geht: die tiefere Erfassung des geistigen Gehaltes und der

»dogmatischen Tragweite« dieses Themas (in der Kirchen-
kunst!), z. B. eines Glaubensgeheimnisses, das im Bildwerk
eine sichtbare Gestaltung finden soll. Ferner — und wie-
derum besonders im Hinblick auf das religiöse und kirch-
liehe Kunstschaffen: eine gewisse Vertiefung seiner eigenen

religiösen Haltung, nicht durch Predigen und Schulmei-

stern, aber durch — das eigene Beispiel und Gebet. Wie
muß der Kontakt mit einem wahrhaft religiösen Menschen
den Künstler anregen und befruchten, und welch ein Trost,
welche Sicherung bedeutet es für ihn, zu wissen, daß ein

Priester durch sein Gebet immer wieder den Segen des Hei-

ligen Geistes auf sein Schaffen herabruft. »Wenn Sie für
mich beten«, schrieb ein Künstler einem Priester noch un-
längst, »dann bitten Sie, daß der Heilige Geist mir beistehe

bei diesem Werk (es handelt sich um ein kirchliches Wand-
bild). Daß Sie mich aber in Ihr priesterliches Gebet ein-

schließen, gehört zu meinen größten Freuden .«

*

Es fragt sich nun, wie sich die Begegnung zwischen
Klerus und Künstler praktisch ermöglichen ließe. Eine

Möglichkeit bietet sich gewiß im Einzelfall dann, wenn es

um einen bestimmten Auftrag an einen Künstler geht. Eine
andere praktische Gelegenheit ergibt sich vielleicht, wenn
die von Dr. Birchler wiederholt vorgeschlagene Aussprache-
Tagung zustande kommt, an der alle, die Kirchenkunst be-

treffenden Fragen zur Behandlung kommen sollen. Nicht
daß auf einer solchen Tagung alle diese Fragen gelöst zu
werden vermöchten. Aber sie wird den Kontakt herstellen
und so Anlaß zu näherer Begegnung werden können. Eine
dritte Möglichkeit sehen wir vor allem darin, daß dem einen
und andern ernsten Künstler Gelegenheit geboten wird, sich
in geistlichen Kreisen über Fragen von gemeinsamem In-
teresse zu äußern, etwa vor den Alumnen des Seminars, bei

Priesterkapiteln oder in zwangloserer Form bei Gelegenheit
eines Konveniats. Kämen bei solchen Anlässen mehr grund-
sätzliche Fragen zur Sprache, so könnten gemeinsame Aus-

stellungs- und Atelierbesuche unter Führung eines Kiinst-
lers Gelegenheit zur unmittelbaren Berührung mit dem
künstlerischen Schaffen selber und zur persönlichen Aus-
einandersetzung mit dem Kunstwerk bieten. Der engere
Kontakt, den wir bei unseren Ausführungen vor allem im
Auge hatten, wird sich freilich nicht immer schon bei der
ersten Begegnung herstellen lassen. Es werden hüben und
drüben noch manche falsche Ansichten zu korrigieren, man-
cherlei Enttäuschungen zu vergessen und viel Mißtrauen
zu überwinden sein. Möglichkeiten, wie wir sie nannten,
können die Wege weisen. Das tiefere Verständnis freilich
ergibt sich erst aus der innigeren Begegnung von Mensch
zu Mensch, die weniger Sache von Tagungen, Kursen und
Diskussionen ist, als vielmehr das Geschenk einer guten
Stunde und — eine Fügung der Vorsehung.

*

Eines sei zum Schlüsse nochmals betont: die Begeg-
nung zwischen Klerus und Künstler ist notwendig für beide
Teile. Sie ist es für den Künstler, der Verständnis und För-

derung braucht und Vertrauen. Mit dem Auttrag allein ist

es nicht getan. Aber auch nicht mit kategorischen Vorschrif-
ten und mit einer »Kritik«, die nicht aus der Einsicht in
das Wesensgefüge der Kunst, sondern aus dem starren
Festhalten an übernommenen Vorstellungen kommt. Und
die Begegnung ist notwendig für den Priester, im Einzel-
fall dort, wo es um einen bestimmten Auftrag geht; aber
auch ganz allgemein aus der Beziehung der Kunst zur
Kirche und der Kirche zur Kunst. Und aus. der Tatsache,
daß ein tieferes Verständnis für die Probleme der Kirchen-
kunst nicht möglich ist ohne Einblick in die Probleme der
Kunst überhaupt und in die Welt des Künstlers. Und zwar
des Künstlers von heute.

Pastorale Frauen Im Anschluß
an die biblische Urgeschichte
(Schluß)

II. Kampf gegen die Sünde.

Im katechetischen Unterricht und in der Sittenlehre wird,
um die Notwendigkeit und die Möglichkeit des Kampfes ge-

gen die Sünde zu begründen, gerne Gen. 4,0. 7 angeführt:
»Nicht wahr, wenn du gut handelst, kannst du frohen Sinnes
sein; wenn du aber nicht gut handelst, lauert vor der Türe
die Sünde, und ihr Wunsch ist nach dir; du aber kannst
(sollst) sie beherrschen.« So nach dem Urtext; Vulg. hat fast

gleichlautend: ». Tust du aber Böses, wird da nicht die
Sünde vor der Türe sein? Aber ihre Begier soll unter dir
sein und du sollst herrschen über sie.« Jeder Leser einer auf
Urtext oder Vuig. fußenden Uebersetzung wird gestehen, daß

diese Warnung Gottes an den gegen seinen Bruder Abel
Unheil brütenden Kain ganz den Umständen angepaßt sei

und erstmals in der Bibel eine religiös-sittliche Wahrheit aus-

spreche, die allen Mahnungen und Warnungen der spätem
Gottesmänner zugrunde liege: Entweder herrschest du über
deine Begierlichkeit, oder sie herrscht über dich und richtet
dich zugrunde.

Wer nun nur die Vulg. vor sich hat, hat keinen Grund,
an diesem Text und Wortlaut etwas auszusetzen; nur bleibt
in der ersten Alternative unklar, was als Objekt zu reeipies
zu ergänzen ist. Gewöhnlich ergänzen die Uebersetzer, sinn-

gemäß, Verzeihung« oder Gnade« oder etwas Analoges.
Wer aber auf die Vorlage der Vulg., auf den hebräischen
Text zurückgreift, entdeckt, neben dem genannten Mangel
eines Objekts beim Verb der ersten Alternative, noch stö-
rende Unebenheiten in der zweiten Alternative: das Subjekt
»chattät« Sünde) ist weiblich, das Prädikats-Partici-

pium (nicht Nomen!) »robéss« »auf der Lauer liegend«,
dagegen ist männlich; auf einen männlichen Träger
oder Inhaber der »t'schuqäh« »Begierde« weist auch das

die Rolle des besitzanzeigenden Fürwortes erfüllende Suffix

»o« hin: »t'schuqatö« »seine Begierde, sein Verlan-

gen«; männlichen Geschlechtes ist auch das Objekt, über
das Kain herrschen soll: »timschol-bö« »du sollst über

ihn herrschen.« Diese Lesarten sind nicht etwa das Werk
der spätem Punktatoren, die den hebräischen Konsonanten-
text mit Vokalzeichen versehen haben, sondern sind schon

durch den Konsonantentext vorgeschrieben. Das verwendete

295



Bild von dem an der Türe lauernden Raubtier erfordert kei-

neswegs den Wechsel des Geschlechtes; Neutra und Ab-
strakta, wenn solche beabsichtigt wären, wären erst recht
mit den weiblichen Verbalformen und Suffixen ausge-
drückt. Man wird also gestehen müssen, daß im heutigen
hebräischen Text, der auch dem hl. Hieronymus, dem Schöp-
fer der lateinischen Kirchenbibel, vorlag, etwas nicht in
Ordnung sein könne: wenn nicht in dem sog. K'tib, d. h.

dem geschriebenen (Konsonanten-) Text, so doch in
dem Kre, d. h. dem gelesenen, punktierten Text. In der

Vulg. freilich tritt diese Unebenheit nicht zutage. Greift nun
ein Bibliker, um Klarheit zu bekommen, zur textkritischen
Ausgabe der Hebräischen Bibel von Kittel-Kahle (Stuttgart,
1937), so findet er zu dieser Stelle nur Konjekturen (Vor-
schlüge zu einer verbesserten Lesung) und den Hinweis auf
die alexandrinische Uebersetzung, die sog. LXX. Hier lautet

nun die ganze Stelle: oux, t'ac Je

,7/7/ Jt£À7/ç, 7/,(/apreg; '//oü/aow. ZZpog er« 7/ «.foo'rpor/v/ «i'rod,
û"ù ap<^£7$ aüroii. Damit stimmt genau überein der Text

der sog. Vetus Latina, der vorhieronymianischen Vulgata:
Nonne, si recte offeras, recte autem non dividas, peccasti?
Quiesce. Ad te conversio eius, et tu dominaberis illius. Ein
Hebräist, der diesen Text zurückübersetzt, bemerkt nun
gleich, daß den Urhebern der alexandrinischen Ueberset-

zung, von wenigen Unterschieden abgesehen, dasselbe

K' t i b vorlag wie später dem hl. Hieronymus, daß aber
das K r e und damit die Satzkonstruktion ganz anders ist.

Dieselbe Konsonantengruppe »cht't« las man im 3. vorchrist-
liehen Jahrhundert als Verbum finitum »Du hast gesündigt«,

vom 2. nachchristlichen Jahrhundert ab als Hauptwort
»Sünde«, das noch eines Prädikates bedurfte. Dasselbe K'tib
»rbss« las man früher als Imperativ (»Lagere dich sei

ruhig«) und selbständigen Satz, später alsParticipiummasc.
(»auf der Lauer liegend«) und faßte es als Prädikat zum

Hauptwort »chT«. Bei den Verben »guthandeln« und »dar-

bringen« ist früherer Infinitiv Adverb) in späteres Ver-

bum finitum verwandelt und umgekehrt Verbum finitum in
Infinitiv. An der Stelle endlich des spätem »lepétach«

»vor der Tür« stand früher ein anderes K'tib, ein Verbum

finitum, das sich allerdings nicht sicher bestimmen läßt.

Der Sinn aber dieser ältesten fremdsprachlichen Wieder-

gäbe des hebräischen Urtextes ist nun doch offenbar der:

Wenn Kain zwar richtige Opfer gaben darbringt, aber

nicht in richtiger Weise, so hat er gesündigt — worin diese

richtige Weise bzw. Verteilung besteht, können wir freilich
nicht mehr bestimmen. — Aber das ist noch kein Grund,
sich aufzuregen, denn des Bruders Zuneigung bleibt ihm
immer noch erhalten, und er wird weiter Abel gegenüber die

Rechte des Erstgeborenen, die Herrschaft, ausüben. — Frei-

lieh, die Worte »dein Bruder« bzw. Abel stehen nicht im

Text, aber unter den gegebenen Umständen waren sie ent-

behrlich, denn Kains Gedanken drehten sich ausschließlich

um Abel, und seine Befürchtung war, daß durch des Bru-
ders Gnade vor Gott seine eigene soziale Vorrangstellung
gefährdet sei. Diese Befürchtung wird durch den Gottes-

spruch als unbegründet hingestellt, und somit besteht für
Kain kein Grund mehr zu einer unrichtigen »Verteilung«,
und damit zur Sünde.

Durch diese Erklärung von Gen 4, 7 geht freilich dem

Moraltheologen und dem Prediger bezw. Katecheten eine

äußerst passende Stelle verloren, die Notwendigkeit und
Möglichkeit des Kampfes gegen die Versuchung und die
Sünde zu beweisen, biblisch zu begründen, und es mag man-
ehern ergehen, wie jenen Dogmatikern, die sich sehr unge-
halten zeigten, als die Textkritiker einwandfrei die Unecht-
heit des sog. Komma joanneum (I Jo 5, 7) nachwiesen. Aber
wie man das Dogma der Dreifaltigkeit aus genügend andern
Stellen begründen kann, —- sonst wäre es mit dem Schrift-
beweis für dieses Dogma schlecht bestellt —, so gibt es noch
genügend andere Bibelstellen, um die genannte Sittenlehre
zu begründen und zu bekräftigen. Wer beim Studium und
bei der Benützung und Auswertung der Hl. Schrift sich an
die Richtlinien hält, die Papst Pius XII. in seinem Rundschrei-
ben »Divino afflante Spiritu« vom 30. September 1943 über
die Hl. Schrift hält, der »verschanzt« sich nicht hinter der

nur für die lateinische Kirche als juridisch (nicht kritisch)
beweiskräftig erklärten Vulgata, wenn es ihm um ein B i -

b e 1 wort zu tun ist, sondern bemüht sich zunächst um einen

sichern Text und dann um die Wissenschaft-
lichhaltbareDeutungdesgesichertenTex-
tesL Nun fußt der Vulgata-Text auf einem an unserer
Stelle verderbten hebräischen Text, dessen ursprüng-
liches K'tib und Kre mittels der alten Textzeugen bald mit
Sicherheit, bald mit einiger Wahrscheinlichkeit sich wieder-
herstellen läßt.

Als alte Textzeugen kämen an sich auch noch in Frage
der samaritanische Pentateuch — mindestens
nicht minder wertvoll als die alexandrinische Uebersetzung,
mit der er sehr oft gegen den späte.rn masoretischen Text

zusammengeht —, das jüdische und das samaritanische

Targum, d. h. Uebersetzung in die aramäische Landes-

spräche, und die syrische Uebersetzung, die sog. P e -

s c h i 11 o. Alle diese Texte stehen übersichtlich nebeneinan-

der und mit lateinischer Uebersetzung in den Bibel-Poly-
glotten von Paris (1629—45) und London (1653—57)

— dem Verfasser stand die letztgenannte zu Gebote. Aber
in dem vorliegenden Falle tragen diese Textzeugen nichts
zur Kläruung der Lage bei. Der samaritanische Pen-

tateuch bietet dasselbe K'tib (ohne Kre) wie der hebräisch-

masoretische Text; nur werden nach »rbss« fehlerhaft und

widersinnig zwei Wörter aus dem vorangehenden wieder-

holt: »du handelst gut« und »vor der Tür«. Die erst in

christlicher Zeit aus dem Hebräischen übersetzte Peschitto

gibt bei den beiden Alternativen genau den masoretischen

Text wieder, im zweiten Teil wird das Satzverhältnis gerade

umgekehrt: »du wendest dich ihr (der Sünde) zu, und sie

wird über dich herrschen.« — Das an sich wertvolle T a r-

gum des Juden Onkelos ist an unserer Stelle eine

äußerst freie Paraphrase, zumal bei den strittigen Worten
und Wortformen; z. B. »wenn du deine Werke nicht gut
verrichtest, wird auf den Tag des Gerichtes deine Sünde auf-

i Vergangenen Herbst erzählte dem Verfasser ein Konsultor
der Päpstl. Bibelkommission: Als der Sekretär dieser Behörde,

P. Vosté OP. dem Papste seine Freude darüber ausdrückte, daß er

in dem Rundschreiben »Mystici corporis« die Bibelstellen immer nach

dem Wortlaut und dem Sinn des Urtextes anführe, erhielt er zur
Antwort, er, der Papst, brauche in solchen Dokumenten nie eine

Bibelstelle der Vulg., die vom Urtext abweiche. Auf die Frage, ob er,
P. Vosté, davon Gebrauch machen dürfe, erwiderte der Papst: »Ja,

machen Sie davon nur recht freien- und reichen Gebrauch«. (Sa-

pienti sat!)

296



bewahrt. Dann wird an dir Rache genommen werden, wenn
du dich nicht bekehrst.« Nichts Besseres bietet auch das

samaritanische Targum.
Bei diesem Versagen der andern alten Textzeugen an

unserer Stelle sind wir bei ihrer textkritischen Untersuchung

ganz auf die a 1 e x a n d r i n i s c h e Uebersetzung ange-
wiesen 2. Ein unvoreingenommenes Vergleichen und Abwä-

gen des jüngern masoretischen Textes und der ältern Vor-

läge der griechischen Uebersetzer muß, wie in vielen andern

Fällen, so auch hier, dem vormasoretischen Text bzw. der

griechischen vorchristlichen Uebersetzung den Vorzug ge-
ben. Mag einem anfänglich die neue Deutung der betreffen-
den Stelle auch nicht behagen; so gelte auch hier: Amicus

Plato, magis arnica Veritas.
Dr P. Theodor Schwegler, OSB, Einsiedeln.

Mutator tertius versus
F. A. H. Wenn es sich nicht um den Todestag eines

Confessors handelt, sondern um irgendeinen andern wich-

tigen Lebenstag oder gar bloß um einen willkürlich gewähl-
ten Tag, dann wird im Hymnus Iste confessor die dritte
Strophe geändert. Warum geschieht dasselbe nicht auch im
Laudeshymnus, der ebenso änderungsbedürftig ist? Nun
steht in meinem alten Pultbrevier eine solche Aenderung
handschriftlich eingetragen. Sie lautet:

Anni reverso tempore
dies refulsit lumine

quo sanctus hic a coetibus

nostris laudatur omnibus.

Was sagen die Herren von der Rubrizistik und der

Liturgiegeschichte dazu?

Wann lebte Nehemia

F.A.H. In der KZ Nr. 21 greift -b- die Darstellung
Vokingers an, wonach Nehemia die neue Stadtmauer Jeru-
salems im Jahre 444 erbaut habe. Das stimme nicht; denn

Nehemia sei identisch mit Zorobabel und habe die Mauer
538 erstellt. So lauten, sagt der Einsender, die chronologi-
sehen Angaben Rießlers in seiner Bibel-Uebersetzung.

-b- hätte auch hinweisen können auf Herzog, Träger
der Offenbarung, Luzern 1907, Seite 76/77, wo auf Grund
der Arbeit Rießlers in Bibl. Zeitschr. 1, 232 der Mauerbau
ins Jahr 533 gesetzt wird.

Aber das war mein großer Hereinfall, der 1905, wo ich
das Büchlein schrieb, entschuldbar war. Aber kaum war
das Büchlein im Januar 1908 erschienen, wurden auch schon
die 1902 und 1905 entdeckten Assuan-Papyri bekannt, die

plötzlich helles Licht auf die letzten Jahre vor 400 warfen.
Darin werden die Söhne des Sanaballat genant, des un-
versöhnlichen Gegners des Nehemia, und genannt wird auch
der Hohepriester Johannan, der zur Zeit Nehemias am-
tete.

2 Da die Vetus Latina die wortgetreue Uebersetzung der sog.
LXX ist, kommt ihr in unserer Frage keine eigene Zeugniskraft
ZU.

Damit aber ist der Hypothese Rießlers der Boden ent-

zogen und Vokingers Ansätze sind richtig, wenigstens
grundsätzlich. P. F. X. Kugler berechnet astronomisch den

52 Tage dauernden Mauerbau auf 12. Äugst (Dienstag)
bis 2. Oktober (Donnerstag) 445. (Von Moses bis Paulus
1922. S. 225.)

Für die Heimkehr Esras berechnet Kugler (1. c. S. 218)
folgende Daten:

Sammlung am Ahawafluß 8. April 458 Sabbat
Aufbruch 19. April 458 Mittwoch
Ankunft in Jerusalem 4. Äugst 458 Freitag
Mischehenversammlung 19. Dezemb 458 Dienstag

Die Esra-Nehemia-Chronologie ist ein Schulbeispiel
dafür, daß man in schwierigen Fragen ruhig die Zeit ab-

warten muß. Man soll nicht alle Schwierigkeiten jetzt schon
lösen wollen. Der Boden Vorderasiens birgt noch viel Ma-
terial und legt es bei Gelegenheit einem glücklichen Finder
vor den Spaten.

Zur Datierung beim eigenhändig
geschriebenen Testament

Ein neuerer bundesgerichtlicher Entscheid hat über den

Ort der Datierung bei der eigenhändigen letztwilligen Ver-

fügung eine amtliche Erklärung gebracht, die auch den

hochw. Klerus interessieren dürfte.

Nach diesem Entscheide ist ein Testament auch dann

gültig, wenn die Datierung von Ort und Zeit unter der
Unterschrift steht. In einem frühern Entscheide hatte das

Bundesgericht die Frage offen gelassen, ob diese Art der
Datierung, die nicht selten vorkommt, gültig sei (BGE 51

II, 373; »Praxis des BG« 14 Nr. 164). Nun macht dieselbe
Zeitschrift (März 1944, Nr. 33, S. 83) bekannt, daß das

Bundesgericht die Frage bejaht, daß also die letztwillige
Verfügung auch gültig ist, wenn die Datierung von Ort
und Zeit unter der Unterschrift steht.

Das BG begründet diesen Entscheid folgendermaßen:
»ZGB 505 schreibt weder ausdrücklich noch sinngemäß
vor, daß nicht nur der Text, sondern auch das Datum der
eigenhändigen letztwilligen Verfügung durch die Unter-
schrift gedeckt sein müsse, indem es darüber oder doch da-

vor auf gleicher Höhe anzubringen sei. Die Orts- und Zeit-
angabe bedarf nach der Natur der Sache der Bekräftigung
nicht, die dem Text der Verfügung dadurch zuteil werden
muß, daß die Unterschrift ihn schon durch ihre räumliche
Stellung in der Urkunde als Ausdruck des letzten Willens
des unterzeichnenden Erblassers bestätigt.« (vgl. auch Tuor,
Kommentar zu ZGB 505, Dr. 25). B. M.

Aas der Praxis, für die Praxis
Sacra Congregatio rituum. Decretum de usu salivae

in administratione baptismi. Quanta cura ac vigilantia ca-
tholica ecclesia ritus et caeremonias in sacrosancto missae

sacrificio ac sacramentorum administratione apostolicis tra-
ditionibus sanetorumque patrum decretis constituta obser-

vare studuerit, compertum est e constanti sollicitudine, qua

297



liturgicos libros ediderit et ubique fideliter servandos con-
stituerit. Ipsa insuper sacra Tridentina synodus (sess. VII
cap. XIII) de his ritibus decrevit in haec verba: »Si quis
dixerit receptos et approbatos ecclesiae catholicae ritus in
solemni sacramentorum administratione adhiberi consuetos,
aut contemni aut sine peccato a ministris pro libito omitti
aut in novos alios per quemcunque ecclesiarum pastorem
mutari posse, anathema sit.«

Haec autem minime officiunt, quominus, ubicunque gra-
vis ratio suadeat, ritus aut caeremoniae a competenti aucto-
ritate mutari possent, ne fideles a sacramentorum susceptione
alienentur. Quum vero plures sacrorum antistites, sacerdotes
et missionales notum fecerint, quandoque in administratione
baptismi tarn parvulorum quam adultorum contagionis
adesse periculum aures naresque baptizandorum saliva oris
sui tangendo, Sacra Rituum Congregatio, de mandato SSmi
D. N. Pii PP. XII., rubricam Ritualis Romani (tit. II, cap. II,
n. 13) ita reformandam decrevit: »Postea sacerdos pollice
accipit de saliva oris sui (quod omittitur, quotiescunque ra-
tionabilis adest causa munditiei tuendae aut periculum morbi
contrahendi vel propagandi) et tangit aures et nares in-
fantis«, et in futuris eiusdem Ritualis Romani editionibus
inserendam mandavit. Quibuscunque contrariis non obstan-

aibus, die 14 Januarii 1944 f C. Card. Salotti, Ep. Praenest.,
Praefectus, A. Carinci, secretarius.

Vorliegendes Dekret trägt Verhältnissen Rechnung,
ohne deswegen die biblisch-symbolisch bedeutsame Zere-
monie abzuschaffen. In deren Ausführung war ja schon bis-
her bei der Taufe eine selbstverständliche und begreifliche
Zurückhaltung üblich, da der Zeichenhaftigkeit durch An-

deutung Genüge getan werden konnte. In dieser Praxis ist
weder für die mundities noch für das periculum contagionis
zu fürchten gewesen. Wo diese Gründe vorlagen, konnte
schon bisher sicherlich von der Rubrik abgegangen werden,
was nun ausdrücklich durch das Dekret vorgesehen und
erlaubt wird. In unseren Gegenden dürfte hoffentlich keine

Befürchtung am Platze für die mundities baptizandi aut
baptizantis! Es wird offenbar der Täufling geschützt, aber
ebenso der Taufende, wenn mehrere Taufen gleichzeitig ge-
spendet werden und die Zeremonie (singulariter singulis!)
vollzogen wird. Wäre der Täufer irgendwie infiziert, dann
dürfte wohl nicht nur diese Zeremonie unterlassen werden,
sondern auch die exsufflatio, wenn nicht sogar eine weiter-
gehende Herausnahme aus der Seelsorge angezeigt ist.

A. Sch.

Kath. Vereine und Pfarrgottesdienst.

Aus einer größeren Ortschaft kam am Pfingst-Heiligtag
die Pfadfinderabteilung (ca. 20 größere und
kleinere Mitglieder) in eine andere Pfarrei zum offiziellen
Vormittagsgottesdienst. — Quid ad casum?

Es wäre halt doch passender gewesen, wenn am Hoch-
fest des Geistes diese Pfadfinder daheim dem öffentlichen
Gottesdienst beigewohnt hätten. Die Pfarrkinder in der

Pfarrkirche! Warum fort von der Pfarrkirche weg?
Auch wäre es bei der heute so stark zu betonenden Be-

deutung des Familiensinnes angezeigt gewesen, wenn die

einzelnen Pfadfinder in ihrem Familienkreise geblie-
ben wären, statt sich vom Elternhaus zu entfernen. Oder soll

die Familie nicht einmal an den Hochfesten unserer hl.
Kirche daheim beisammen sein? B. Pfr.

*

Wenn der vorgelegte Fall eine Ausnahme war, so
könnte man ihn auch milder beurteilen und passieren lassen.

Der Familiensinn darf durch die Vereine nicht Schaden lei-
den. Es ist aber zu beachten, daß die moderne Familie den

jungen Leuten leider oft keine religiöse Erbauung bietet; sie

finden den religiösen Halt dann manchmal nur im katholi-
sehen Verein. Gewiß will die Kirche prinzipiell, daß die

Gläubigen den Gottesdienst in ihren Pfarrkirchen besuchen:
»Die Gläubigen sind zu ermahnen, wenn es ohne Unzu-
kömmlichkeit geschehen kann (»si commode fieri possit«) ihre
Pfarrkirchen fleißig (»frequenter«) zu besuchen und dort
dem Pfarrgottesdienst beizuwohnen und das Wort Gottes zu
hören« (Can 467, § 2). Es wäre also durchaus verfehlt, wenn
die Mitglieder katholischer Vereinsorganisationen, seien es

nun Pfadfinder oder Jungmannschäftler, Kongreganisten
etc. an Sonn- und Festtagen gewohnheitsmäßig
durch eigene Gottesdienste, Ausflüge oder Wallfahrten dem
Besuch des Pfarrgottesdienstes entfremdet würden. Es wäre
eine solche Sabotage des Pfarrgottesdienstes gehörig abzu-
stellen. Wir sehen hier von Studentengottesdiensten ab, an
denen die Schüler teilzunehmen verpflichtet sind, und wo sie
als Sänger und Ministranten freudig teilnehmen, wie z. B.
in der Luzerner Jesuitenkirche.

Die Einschränkung in Can. 467, § 2 »ubi commode
fieri potest« weist übrigens darauf hin, daß auf die örtlichen
Verhältnisse und die persönlichen Bedürfnisse gebührend
Rücksicht zu nehmen ist. In den Städten kann der Be-
such des Pfarrgottesdienstes sowieso nicht urgiert werden.
Man muß zufrieden sein, wenn die Gottesdienstpflicht ir-
gendwo erfüllt wird. Auch Klosterkirchen dienen da man-
cherorts einer gesegneten Mission.

Das schließt nicht aus, daß der Pfarrer seine Pfarrkin-
der eindringlich und liebevoll ermahne, in erster Linie den

Pfarrgottesdienst zu besuchen. Freilich soll dieser dann auch
bez. Zeremonien und Predigt möglichst gediegen und nicht
zu lang sein. Es war ein Hauptpostulat des großen Luzer-
ner Seelsorgers Subregens Wilhelm Meyer (f 1912), daß das

Hochamt samt Predigt und Verkündigungen, selbst auf dem

Lande, besonders aber in der Stadt, nicht länger als 1%

Stunden dauern solle. Und seither ist die Welt noch viel
raschlebiger geworden.

Die »Flucht aus dem Hochamt« ist eine religiöse Deka-

denzerscheinung. Gerade die Gebildeten und höheren Stände
sollten es sich zur Ehrenpflicht machen, das Hochamt zu
besuchen. Da war unser erste katholische Bundesrat Dr. Jo-
seph Zemp vorbildlich. Jeden Sonntag sah man seine Ma-

gistratengestalt im Hochamt am bestimmten Platz, und er
hat würdige Nachfolger gefunden. V. v. E.

Unrichtige Sprechformen.

Bis anhin sprach und schrieb man von Tempelweihe,

Kirchweihe, Altarweihe, Kerzenweihe, Palmweihe, und
meinte damit die Weihe all dieser Dinge für Gott und seinen

hl. Dienst. Hingegen jetzt gebrauchen einige die Ausdrücke:

Marienweihe, Herz-Jesu-Weihe, als ob die allerseligste Jung-

298



frau Maria und das heiligste Herz Jesu erst noch geweiht
werden müßten. Selbstverständlich sind diese Ausdrücke
nicht so gemeint, aber doch geeignet, bei den Gläubigen Ver-

wirrung zu schaffen. Darum sollte man sprachlich richtig
sagen und schreiben: Weihe an Maria, Weihe an das hlst.
Herz Jesu.

Zwar sprachlich richtig, aber nicht schön ist und wirkt
es, wenn drei und noch mehr Worte zu einem Ausdrucke

zusammengezogen werden, indem man verkündet: Kirchen-
heizungsopfer, Familienbruderschaftsandacht oder gar Gut-
todbruderschaftsandacht. Da würde man doch besser sagen
und schreiben: Opfer für die Kirchenheizung, Andacht von
der Bruderschaft zur hl. Familie.

Zwar nicht gerade unschön, aber sprachlich unrichtig,
dürfte die Wendung Theresia vom Kinde Jesu sein, welche

Wendung entstanden ist vom Ausdrucke Theresia a Jesu
Infante. Dieser Ausdruck sollte übersetzt werden mit den

Worten: Theresia vom Kindejesus oder Theresia vom Jesus-
kinde. Grammaticus.

Kirchen«Chronik
Persönliche Nachrichten.

Bistum St. Gallen. Die toggenburgische Pfarrei
Bütschwil feierte am 11. Juni a. c. das 50jährige Priester-
jubiläum des H. H. A1 o i s B e r t s c h. Derselbe war anno
1889 durch Bischof Augustinus Egger zum Priester geweiht
worden, kam als Kaplan nach Bütschwil, wo er auch an der

dortigen Realschule Unterricht übernahm, zuerst als Hilfs-
und dann als Hauptlehrer, weswegen er auf die Kaplanei
resignierte. Im Jahre 1933 verließ Bertsch altershalber den

Schuldienst, leistet aber immer noch seelsorgerliche Aus-
hilfe in der großen Pfarrei Bütschwil. Alle 50 Jahre des

priesterlichen Wirkens des Jubilaren galten also ein und
derselben Gemeinde. Eine wahrhaft goldene Treue, welche

begreiflicherweise Anlaß bot zu einem religiösen Freudenfest
des katholischen Volkes. Dem Jubilaren, welcher auch ge-
legentlicher Mitarbeiter der KZ ist, sei herzlicher Glück- und
Segenswunsch entboten! A. Sch.

Diözese Basel.
K t. L u z er n. H.H. Johann Schmidlin, zurzeit

Pfarrhelfer in Hitzkirch, wurde zum Kaplan in Neuen-
k i r c h und H.H. Josef Marbet, zurzeit Vikar in
Zell, zum Kaplan in R e i d en ernannt.

Bern. Am Sonntag, 18. Juni, fand die Installa-
tion des neuen Pfarrers der St. Antoniuskirche in Bern-

Bümpliz, H.H. J. B. S t a m m i n g e r, durch Dekan Mgr.
Nünlist statt. Die Feier erhielt dadurch einen eigenen Cha-

rakter, daß es das erstemal seit der staatlichen Anerken-

nung der katholischen Kirchgemeinden des alten Kantons-
teils war, daß der Vertreter des Staates, der Regierungs-
Statthalter, die Amtseinsetzung vornahm.

Diözese Lausanne-Genf-Freiburg. Am
13. Juni beging S. Exc. Mgr. Marius Besson am
Wallfahrtsort Notre-Dame des Marches (Broc) den 2 5.

Jahrestag seiner Bischofskonsekration.
Wir entbieten dem hwst. Jubilar, dessen hervorragendes
Wirken als Seelsorger, geistlicher Redner und Schriftstel-
1er nicht nur schweizerischen, sondern internationalen Ruf

besitzt, ehrfurchtsvolle Glückwünsche! Möge es Mgr. Bes-

son vergönnt sein, bald in voller Kraft seine providentielle
Tätigkeit wieder aufnehmen zu können!

Apost. Administratur des Tessin. Mgr.
P e d r e 11 i ist vom Amte eines Erzpriesters von Locarno,
das er seit 1911 bekleidete, zurückgetreten. Zu seinem Nach-

folger wurde Don Rinaldo Fontana, bisher Pfarrer
von Melide, ernannt. V. v. E.

$

Priester-Exerzitien
in Bad Schönbrunn ob Zug 26.—30. Juni (H.H. Fritz Streicher),
30. Juni bis 8. Juli, 7 Tage (H.H. Hugo Rahner); Anmeldungen:
Tel. Menzingen 4 31 88; im Kollegium Maria Hilf in Schwyz vom
17.—21. Juli 1944.

An die tit. Pfarrämter
Die Opferstockmarder sind wieder an der Arbeit. In Erma-

tingen mußte der Pfarrer anfangs Juni feststellen, daß beide Opfer-
stocke aufgerissen und geleert wurden. Die Einrichtung ist aller-
dings sehr primitiv. Aber frühzeitiges Leeren wird da wohl das

beste sein.

Inländische Mission
A. Ordentliche Beiträge:

Uebertrag
100; Wettin-

Fr. 9,121.30

Kt. A a r g a u : Boswil, aus Stiftung Sophie Keusch sel.
gen, Hauskollekte 860;

Kt. B a s e 1 1 a n d : Pfeffingen pro 1943

Kt. Freiburg: Cheyres, Legat von Frl. Marie Blanc sel., Colom-
bier 200; Estavennes, durch Abbé Weibel 38;

Kt. Graubünden : Seth, Hauskollekte 50; Bivio-Marmels 30; Cazis,
Kollekte pro 1943 170; Peiden 40; Brusio, Filiale Campocologno,
Hauskollekte 42; Chur, aus Katharina-Federspiel-Stiftung 21.20;
Tiefencastel, Kollekte 60; Surava, Hauskollekte 85; Tomils, Haus-
kollekte 80; Alvaschein, Hauskollekte 85; Brienz, Hauskollekte 52;
Lenz, Hauskollekte 135;

Kt. L u z e r n : Hitzkirch a) zum Andenken an Frau Seminarlehrer
Elis. Spieler-Widmer sei. 100, b) Gabe von A. H. 6, c) Gabe
von Ungenannt 20; Luzern, Fastenopfer der ehrw. Spitalschwestern
100; Hildisrieden, Gabe von Farn. F. 12;

Kt. Neuenburg: Le Locle, durch Abbé Weibel
Kt. N i d w a 1 d e n : Stans a) Hauskollekte u. Legate 2,700; b) Frauen-

kloster St. Klara 50, c) St. Josefsbruderschaft 25, d) Opfer der
Studenten am Kollegium St. Fidelis 200; Wolfenschießen, Kaplanei
Oberrickenbach, Hauskollekte 170;

Kt. O b w a 1 d e n : Engelberg, Missionssektion des Kollegiums
Kt. Schwyz : Altendorf, Legate (Fr. Wwe. Karol. Winet-Schnyder

sei. 20, Fr. Wwe. alt Kantonsrat M. Ant. Knobel-Steinegger sei.
10, Fr. M. Antonia Züger-Scheuber sei. 5) 35; Küßnacht, Kaplanei
Merleschachen, Nachtrag pro 1943 5; Alpthal, Hauskollekte 139;
Muotathal, Frühlingsopfer 305;

Kt. Solothurn: Solothurn, Bruderschaft St. Urs und Viktor 40;
Trimbach, Haussammlung 458; Ölten, Gabe von Ungenannt 500;

Kt. S t Gallen: Schmerikon, Vergabung 50; Bazenheid, Testat von
Wwe. Rosa Bösch-Grämiger sei. 100; Goßau, Gabe von A. AI.
50; Rieden, Testat von Wwe. Martina Sophie Steiner-Schwitter sei.,
Büßerberg 100; Stein, Kollekte 80;

Kt. Thurgau : Dießenhofen a) Extragabe von A. F. 5; b) Extra-
gäbe von B. P. 5; St. Pelagiberg, Antoniusbrot von Ungenannt in
W.-G. 25, b) Gabe von J. K. 25;

Kt. U r i : Andermatt 150; Altdorf, Gabe von Ungenannt 20;

Kt. Wallis: Gabe von Ungenannt im Wallis 50; Simplon-Dorf,
Legat der Frau Philomena Zenklusen-Zumkeni sei. 500;

Kt. W a a d t : Leysin, Gabe von Dr. W. Fr.
Kt. Zug: Cham, Nachtrag zur Hauskollekte pro 1943

Kt. Zürich: Zollikon, Fastenopfer von Ungenannt

Fr.
Fr.

Fr.

Fr.

Fr.
Fr.

Fr.
Fr.

Fr.

Fr.

Fr.

Fr.
Fr.

Fr.
Fr.
Fr.
Fr.

960.-
5.—

238.—

850.20

238.—
50.—

3,145.—
50.—

484.—

998.—

380.—

60.—
170.—

550.—
10.—

200.—
100.—

Total Fr. 17,600.50

B. Außerordentliche Beiträge:
Uebertrag Fr.

Kt. Graubünden: Legat des Hochw. Herrn Professor Dr. Martin
Ruoß sei. in Chur

Kt. Luzern: Vergabung von Ungenannt im Kt. Luzern
Vergabung von Ungenannt in Luzern mit Auflage

Kt. O b w a 1 d e n : Vermächtnis von Jüngling Beat Gasser sei. in
Lungern

Kt. St. Gallen: Testat der Frau Wwe. C. Fäh-Romer sei. in
Uznach

Kt. Thurgau : Legat der Frl. Carolina Beerli sei. von Hörhausen,
gest. in St. Katharinathal

Kt. U r i : Legat des Herrn alt Landammann Isidor Meyer sei. von
Andermatt

Fr.
Fr.
Fr.

Fr.

Fr.

Fr.

Fr.

19,000.—

1,000.—
1,000.—
2,000.—

1,000.—

2,981.65

1,500.—

1,000.—

Total Fr. 29,481.65

C. Jahrzeitstiftungen:
Jahrzeitstiftung von Ungenannt in Luzern mit jährlich einer hl. Messe

in Kloten Fr. 150.—

Zug, den 17. Mai 1944.
Der Kassier (Postscheck VII 295): Albert Hausheer.

299



36jährige Tochter sucht Stelle als

in Pfarrhaus. Nähe Basel bevorzugt.
Adresse unter 1795 bei der Expedition.

Q e s u c h t
wird in ein Pfarrhaus der Inner-
Schweiz eine tüchtige

Angebot unter Chiffre 1799 an die
Schweizerische Kirchen-Zeitung.

Suche während der Ferienzeit eine

ß&A«.
Wer sagt die Expedition unter 1798.

0 Fergessen Sie nicht

zur Weifer&e/örcfernng /Arer 0//erfe
das Porto fieizuiegen / 0

Für geistlichen Herrn neuer

Gehrockanzug
aus Privathaus. Bundw.95cm. Fr. 120.

Frau Baumgartner, Basel,
Klingelbergstraße 61.

Ein Familienbuch!
Pater Salvator Maschek 0. M. C.

Katholisches
Hansbuch
ZurErbauungund Belehrung
für die Familien und für die
lieben Kranken, geb.Fr. 8.25

Buchhandlung Räber & Cie., Luzern

Meßwein
sowie in- und ausländische

Tisch- und Flaschenweine
empfehlen

Gebrüder Nauer
Weinhandlung

Bremgarien
Beeidigte Meßweinlieferanten

# Das Aktuellste für den Schriftenstand

gfeldjtfprûâje
Öeo

feI.2taiÖei:Jttati0,
fein politise*
Wtamenf

Von P. Alban Stöckli
2. Auflage. 40 Seiten. Preis 50 Rp.

Xißtlaß 33clffoc5enoacritcoïe

FlUeli
Flüeli-RanftTelephon 3 62 04 P7085Lz

Ideales Ferienplätzchen in erhöhter Lage über dem
Sarnersee. Es empfiehlt sich den Feriengästen.
Hochzeiten, Vereinen, Schulen und Pilgern der
neue Pächter Familie Karl Burch-Ehrsam.

/m
sc/zönezi lontresina

Con/er IVr. 23

Ferien im P/arr/iazfs /

Der Meßwein-Versand
des Schweiz. Priestervereins

PROVIDENTIA
empiiehlt seine auserwählten und preiswerten Qualitätsweine

yTrtfc/c/ ZW/fearÄww/tß«

100 Jahre Institut Mensingen

MUTTER
MARIA RERNARDA

HEIMGARTNER
von

HILDEGARDIS JUD

/n den £hrensaal der JEfeimaf ge/iört iftrßild. Fleute,
nac/i burtäerf Jabre langem Scbiceigen, icird in diesem
Händchen lebensnah berichtet, uier sie trar and teas

sie Gro/Ses tat im Schiceiserland, die bisher I7nbe-

bannte von jFisJisbach im ^targau. Ganz besonders
aber teird es jeden Leser /reuen, zu er/abrera, icie
sie alles tuirfcte, denn im Stil und in der IFeise ihres
IFesens liegt das FFander and Geheimnis ihrer GröjSe.

224 Seiten in 8" mit 9 Einschaltbildern
Der kartonierte Band: Fr. 3.60
Der Ganzleinenband : Fr. 5.—
(zuzüglich Porto und Steuer)

VERLAG DER PAULUSDRUCKEREI FREIBURG

^ i\El ^

Ferien im BUndneriand

Hospiz IIIUI III kllllll Truns
Wallfahrtskirche,Zelebrieren zu jeder
Zeit, Stipendia.
Auskunft durch die Direktion.

JOHANN S TA EHE LIN

Katholisch oder
Reformiert

Römischer und Heidelberger
Katechismus à Fr. 2.—

hat sich schnell die Gunst erobert.
Er erscheint bereits in zweiterAuflage
mit kirchlicher Druckerlaubnis und
Anhang über den Begriff von Allein-
seligmachend und über den Ablaß
nach Wesen und Werden.

Erhältlich durch jede Buchhandlung
oder durch Pfarramt Brüggen (St.G.)

Bleiverglasungen
n e u e, und R e p a r a t u r e 11 liefert
Glasmalerei JOS.BUCilBlt,BaSSl
Amerbachstraße 51 Tel. 4 08 44

2 Gehröcke
zu verkaufen
reine Wolle, wenig getragen, mit
Gilet und Hosen, ohne Coupons.
Günstiger Preis.
Offerten unter Chiffre O FA 1417 B
an Orell Füßli-AnnoncenAG.
Bern.

In der Schweizerischen Kirchen-Zeitung inserierte oder rezensierte Bücher liefern Räber £ Cie. Luzern

Kruzifixe
Metallkörper holzgeschnitzt

Rosenkränze
gefaßt in Weißmetall u. Silber

Heiligen-Bildchen
Gesellschaft für christl. Kunst
Abtei Ettal
Ars sacra
Moderne Spruchbildchen

Statuen
in Gips und Holz

Weihwassergetiiße
Keramik Holz Metall

ßiicA- und ATunsfAandZimg

Räber & Cie.
Luzern

300


	

