Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift fir Theologie und

Seelsorge
Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz
Band: 112 (1944)
Heft: 25

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZERISCHE

Redaktion: Mgr. Dr. VIKTOR v. ERNST, Can., Prof. theol., St. Leodegarstrae 9, Luzern. - Tel. 20287
Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof. theol., Adligenswilerstrafie 8, Luzern. - Tel. 2 6593

Verlag und Expedition: Réber & Cie., Buchdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstr. 7—9, Telephon 274 22. — Abonnementspreise:
bei der Expedition bestellt jGhrlich Fr. 12—, halbjéhrlich Fr. 6.20 (Postcheck VIl 128) — Postabonnemente 30 Cts. Zuschlag. Fir das Ausland
kommt das Auslandporto hinzu. Einzelnummer 30 Cts. — Erscheint je Donnerstag. — Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder
deren Raum 12 Cts. — Schluf3 der Inseratenannahme Dienstag morgens. Jeder Offerte ist zur Weiterleitung 20 Cts. in Marken beizulegen.

Luzern, 22, Juni 1944

112, Jahrgang * Nr. 25

Inhalts -Verzeichnis. Die Enzyklika Orientalis Ecclesiae — Dankadresse des Postulators des Heiligsprechungsprozesses des seligen Nikolaus von Fliie
— Geschichtlicher Ueberblick der Beziehungen des HI. Stuhles zum russischen Reiche — Um den konfessionellen Frieden — Klerus und Kiinstler —
Pastorale Fragen im AnschluB an die biblische Urgeschichte — Mutatur tertius versus — Wann lebte Nehemia ? — Zur Datierung beim eigenhindig
geschriebenen Testament — Aus der Praxis, fiir die Praxis — Kirchen-Chronik — Priester-Exerzitien — An die tit. Pfarrimter! — Inlidndische Mission

Die Enzyklika zu Ephesus als griindlicher Lehrer und uniiberwindlicher

Orientalis Ecclesiae

Zur 1500- Jahrieier des Todes des hl. Cyrill von Alexan-
drien erlieB Papst Pius XII. am Ostertage dieses Jahres, 9.
April 1944, ein Rundschreiben, das der »Osservatore Ro-
mano« am 23. April ver6ifentlichte (Nr. 97). In der Ein-
leitung erinnert der Papst daran, daB die Kirche den hl.
Patriarchen von Alexandrien, den glorreichen Vorkimpfer
der Gottesmutterschaft Mariens, immer hoch gefeiert habe.
Zdlestin 1. nannte ihn einen trefilichen Verteidiger des katho-
lischen Glaubens, eine bewihrteste Priestergestalt, einen
apostolischen Mann.” Das Konzil von Chalzedon zog seine
Lehrweisheit zur Widerlegung neuer Irrtiimer heran und z6-
gerte nicht, dieselbe mit der Weisheit eines hl.'Leo d. Gr. zu
vergleichen, der seinerseits das Schrifttum des Kirchenleh-
rers deswegen pries und empfahl, weil es den Glauben der
hl. Vater getreulich widerspiegelt. Das zweite Konzil von
Konstantinopel sprach mit gleicher Ehrfurcht von der Autori-
tat des hl. Cyrill. Viele Jahre spater wurde sowohl auf der
ersten Synode im Lateran und wie auf dem sechsten allge-
meinen Konzil seine Lehre vor dem Vorwurf des Monothele-
tismus in Schutz genommen. Nach dem Zeugnis des Papstes
Agatho war Cyrill ein' Verteidiger der Wahrheit, ein stand-
hatter Verkiinder des rechten Glaubens.

Sein makelloses Leben, sein Glaube, seine Tugend soll
bei diesem Anlasse vor aller Welt auf den Leuchter gestellt,
besonders aber der morgenlindischen Kirche vor Augen ge-
stellt werden, die sich dieses Lichtes christlicher Weisheit und
dieses Kampfers voll apostolischer Kraft rithmt. Im Jahre
412 wurde Cyrill auf den Patriarchenstuhl von Alexandrien
berufen und kampfte mit Wort und Schrift zuerst gegen die
Novatianer, dann gegen andere Verderber und Hasser des
wahren Glaubens mit wachsamem und unerschrockenem
Sinn. Als dann die nestorianische Irrlehre im Morgenlande
auftauchte, da entdeckte er sofort als wachsamer Hirte ihre
Geféhrlichkeit, hielt sie mit allem Eifer von seiner Herde fern
und erwies sich in jenen Stiirmen vor allem auf dem Konzil

Verteidiger der Gottesmutterschaft der allerseligsten Jung-
frau Maria, der hypostatischen Union in Christus, des pépst-
lichen Primates. Papst Pius XI. hat anlaBlich des XV. Zente-
nars in der Enzyklika Lux veritatis die hervorragende Rolle
des hl. Cyrill in diesen Belangen hervorgehoben und um-
schrieben.

Es geniigte Cyrill jedoch nicht, gegen den Irrtum zu
kdmpfen und die katholische Lehre unversehrt zu erhalten,
sondern er gab sich auch alle Miihe, die in die Irre gegan-
genen Briider auf den rechten Weg und zur Wahrheit zu-
riickzurufen. Da die Bischofe der Kirchenprovinz von Antio-
chien sich den Entscheidungen des Konzils von Ephesus
noch nicht gefiigt hatten, bemiihte er sich mit gliicklichem
Erfolge, dieselben nach mancher Gefahrde zur vollen Ueber-
einstimmung zu bringen. Im Jahre 444 entschlief er selig im
Herrn.

Die Christglaubigen der orientalischen Riten zihlen Cy-
rill zu den »6kumenischen Vitern« und ehren ihn in ihren
Liturgien mit ausgesuchten Lobspriichen. »Von den Flam-
men des HI. Geistes erleuchtet im Geiste, so singen die Grie-
chen am 9. Juni, so hast du, wie die Sonne ihr Licht aus-
strahlt, deine Lehren verkiindet bis an die Grenzen der glau-
bigen Erde, hast alle Kirchen erleuchtet, alle Finsternis der
Irrtiimer verscheucht in der Kraft Desjenigen, der aus der
Jungfrau geboren.« Mit vollem Recht rithmen sich die Glau-
bigen der morgenlandischen Kirche dieses hl. Kirchenlehrers.
Denn in ihm strahlen aufs hellste jene drei Eigenschaften des
Geistes, welche auch die iibrigen morgenldndischen Kirchen-
lehrer auszeichnen: Heiligkeit des Lebens, aus welcher vor
allem eine innige Verehrung der Gottesmutter hervorleuch-
tet; wundersame Lehre, um deretwillen er zum Kirchenlehrer
erhoben wurde; eifrige Téatigkeit, um die Angriffe der Irr-
lehrer unerschiitterlich zuriickzuweisen, den katholischen
Glauben zu verkiinden, zu verteidigen und soweit als mog-
lich zu verbreiten.

Wenn sich Papst Pius XII. auch sehr freut, daB alle
Christglaubigen der morgenlandischen Kirche den hl. Cy-

289



rill ehren, so betriibt es ihn nicht minder, daB nicht alle zu
jener ersehntesten Einheit gelangten, die er so innig liebte
und forderte. Der Papst beklagt das heute vor allem, da
alle Christglaubigen mit vereinten Kraften sich um die eine
Kirche Jesus Christi scharen miiten, um den taglich heftiger
werdenden Anstiirmen des Unglaubens in gemeinsamer
Front zu widerstehen. Das ist nur dann moglich, wenn alle
den Spuren des hl. Cyrill folgen und jene Gemeinschaft des
Geistes verwirklichen, die in jenem dreifachen Bande be-
steht: in der Einheit des katholischen Glaubens, in der Fin-
heit der Liebe zu Gott und allen Néchsten, in der Einheit des
Gehorsams und der Unterwiirfigkeit unter die rechtmiBige,
von Christus dem Erloser selber begriindete Hierarchie. Fehit
eines dieser drei Dinge, so kann von wahrer und wirklicher
Einheit in der Kirche Christi keine Rede sein.

L

Der hl. Patriarch von Alexandrien erwies schon einst zu
seiner Zeit voll der Stiirme sich als Bewahrer dieser Einheit;
er moge auch in gegenwadrtiger Zeit deren Lehrer und leuch-
tendes Vorbild sein. Jedermann weiB, mit welchem Eifer
(»mordicus!«) er fiir die Einheit im Glauben eintrat. »Unsere
Freundin ist die Wahrheit und die Lehren der Wahrheit, wir
werden auf keinen Fall den Irrglaubigen folgen, sondern den
Spuren der hl. Viter, und das Erbe der Offenbarung Gottes
gegen alle Irrtiimer bewahren.« Um diesen Kampf bis zum
Tode zu kdmpfen, war er bereit, selbst das Schlimmste zu
ertragen. »Es ist mein groBter Wunsch, fiir den Glauben
Christi zu arbeiten, zu leben und zu sterben. Mich bewegen
weder Unrecht, noch Beschimpfung, noch Lésterung, wenn
nur der Glaube unversehrt und heil bleibt.« Er strebte hoch-
sinnigen Herzens nach der Palme des Martyriums: »Ich habe
mir vorgenommen, um des Glaubens Christi willen jede An-
strengung zu unternehmen, alle Leiden zu ertragen, selbst
diejenigen, welche als die schwersten gelten, ja sogar den
Tod dafiir wiirde ich freudig erdulden. Denn wenn wir zu-
riickschrecken wiirden, die Wahrheit zu verkiindigen zur
Ehre Gottes, um nicht beléstigt zu werden, mit welcher Stirn
diirften wir da noch die Kampfe und Triumphe der hl. Méar-
tyrer vor dem Volke hochpreisen?«

Da sich in den Monchsgemeinschaften Aegyptens viele
heftigste Auseinandersetzungen abspielten iiber die Irrlehre
des Nestorius, da warnte er die Monche vor den Fallstricken
und Gefahren dieser Lehre, nicht um Streit und Wortgezénk
zu fordern, sondern um dem Irrtum die Wahrheit entgegen-
zuhalten, damit sie dem Verderben des Irrtumes entgehen
und andere in geeigneter Weise belehren, den iiberlieferten
Glauben wie eine kostbare Perle zu bewahren. Jedermann,
der seine Korrespondenz in der Antiochener Angelegenheit
kennt, wird feststellen, daB Cyrill diesen Christenglauben,
der mit aller Kraft zu bewahren und zu schitzen ist, aus der
HI. Schrift und der Ueberlieferung der hl. Véter abgeleitet
hat sowie aus dem lebendigen, unfehlbaren Lehramte der
Kirche. Da namlich die Bischofe der antiochenischen Kirchen-
provinz die Wiederherstellung des Friedens geniigend im
nizanischen Glaubensbekenntnis verankert erachteten, da
verlangte Cyrill von seinen Amtsbriidern im Episkopate auch
die Verurteilung der nestorianischen Irrlehre, um die Ein-
heit wiederherzustellen. Denn er wuBte wohl genug, daB es
nicht geniigt, willig die fritheren Dokumente des kirchlichen

290

Lehramtes anzunehmen, sondern daB auch alles das mit un-
terwiirfigem Sinne getreulich angenommen werden muB,
was die Kirche kraft ihrer hochsten Autoritat auch spéter uns
zu glauben vorstellt. Unter dem Vorwande, die Einheit wie-
der herstellen zu wollen, darf kein einziger Glaubenssatz
zuriickgestellt werden: »Den Frieden zu wiinschen ist ein
héchstes und vorziiglichstes Gut, doch darf darob nicht die
Ergebenheit gegen Christus hintangestellt werden.« Des-
wegen fithrt der Weg nicht zu der sehr erwiinschten Heim-
kehr der irrenden Briider zur Einheit in Christus, welcher
den Vorschlag macht, nur jene Lehrpunkte ihr zugrunde-
zulegen, in denen sich entweder alle oder doch die meisten
christlichen Gemeinschaften einig sind, sondern nur jener,
der alle von Gott geoffenbarten Wahrheiten unversehrt als
Grundlage der christlichen Einheit annimmt.

Ob seiner starkmiitigen Glaubenstreue ist der hl. Cyrill
ein Vorbild fiir alle. Kaum hatte er den Irrtum des Nestorius
aufgedeckt, da widerlegte er ihn brieflich, appellierte an den
Papst und verurteilte auf dem Konzil zu Ephesus als pépstli-
cher Legat unerschrocken die Irrlehre, Alle Konzilsviter wa-
ren nach Verlesung seines sogenannten dogmatischen Briefes
einhellig der Auffassung, die sie feierlich verkiindeten, er
entspreche durchaus der richtigen Glaubensauffassung. We-
gen dieser apostolischen Unerschrockenheit wurde Cyrill
von seinem Bischofssitz schmahlich vertrieben und erduldete
die Verurteilung eines illegitimen Konziliabulums, Kerker
und Miihsal sonder Zahl heiteren, unverwiistlichen Ge-
miites. Ja, er zogerte nicht, sogar dem Kaiser in gewissen-
haftester Amtstreue offen zu widerstehen. In seinen fast un-
zahligen Schriften leuchten auf das helle Licht seiner Weis-
heit, die unerschiitterliche Standhaftigkeit seines Herzens
und die treue Hirtensorge. A. Sch.

(SchluB folgt)

Dankadresse des Postulators
des Heiligsprechungsprozesses
des seligen Nikolaus von Fliie
an den Papst

Nach der Promulgation und Verlesung des Dekretes
iiber die papstliche Anerkennung der Wunder im Heiligspre-
chungsprozesse des seligen Bruder Klaus richtete der Po-
stulator der Causa, Msgr. Dr. Paul Krieg, Kaplan der
Schweizergarde, folgende Dankadresse an den HI. Vater,
Papst Pius XII.:

Es war ein Augenblick von wahrhaft geschichtlicher
Bedeutung fiir die katholische Kirche in der Schweiz, ja fiir
die ganze schweizerische Eidgenossenschaft, da Ew. Heilig-
keit sich giitigst wiirdigte, die zwei Wunder anzuerkennen,
welche fiir die Heiligsprechung des seligen Niklaus von
Flile vorgebracht wurden. Dieser Akt beschleunigt nidmlich
die Verwirklichung eines der teuersten Wiinsche der ka-
tholischen Eidgenossen, eines Wunsches, der 450 Jahre
hindurch gendhrt worden ist.

Die zahllosen Bittschriften, welche aus der Schweiz nach
Rom gesandt wurden vom Zeitpunkt des Todes von Niklaus
von Flite (1487), fast alle Gesandtschaften, welche von
den Fidgenossen iiber die Alpen gesandt wurden anléBlich
der Kronung eines neuen Papstes, und die so zahlreichen



Vorstellungen der Tagsatzungen bei den Apostolischen
Nuntien unterstiitzten diesen Wunsch. Die Stunde der Vor-
sehung hatte jedoch noch nicht geschlagen.

Unterdessen verbreitete sich die Verehrung Bruder
Klausens in aller Stille, nicht allein in seiner Heimat, sondern
auch in den angrenzenden Gegenden, in Siiddeutschland, im
ElsaB, in Oesterreich, in Norditalien und schlieBlich sogar
in den iiberseeischen Landern, wohin Missiondre und Aus-
wanderer aus der Schweiz das Bild des groBen Friedens-
stifters aus dem Ranfte gebracht hatten. Sogar im Staate
Ew. Heiligkeit selber erlaubte ein papstliches Sonderprivi-
legium die Errichtung eines Altares zu Ehren des Seligen
in der Kirche des hl. Pellegrinus.

Der erste Weltkrieg brachte einen auBerordentlichen
Aufschwung der Verehrung des seligen Bruder Klaus. Das
katholische Volk schrieb die Tatsache, daf die Schweiz heil
aus jener schrecklichen Katastrophe herauskam und ihre
Unabhéngigkeit bewahrte, mit unentwegter Ueberzeugung
der Fiirbitte Bruder Klausens zu. Und als vor fiinf Jahren
ein neuer und noch schrecklicherer Sturm iiber Europa
hereinbrach, der die schweizerische Eidgenossenschaft noch
mehr in Gefahr brachte — und diese Gefahr besteht immer
noch weiter! —, da_stellte sich die Schweiz noch einmal
unter den Schutz ihres Seligen, der bis heute, so ist die
allgemeine Auffassung, seine schiitzende Hand iiber seine
Heimat hielt, die er sichtbar bewahrt hat vor dem Elende
des Krieges.

Die Schweiz erireute und erfreut sich der Moglichkeit,
im Geiste der Kirche und der Auffassungen Ew. Heiligkeit,
ihre gesegnete Mission ausiiben zu kénnen zur Milderung
der Kriegsnote in der ganzen Welt. Es ist deshalb sicherlich
nicht ohne Absicht der Vorsehung gewesen, daB Gott vor
Beginn des jetzigen Krieges inmitten des Schweizervolkes auf
Fiirbitte des seligen Niklaus von Fliie zwei Heilungen
wirkte, deren {ibernatiirlichen Charakter Ew. Heiligkeit heute
im Dekrete anerkannt hat, zur groBen Freude der katholi-
schen Schweizer. Gott wollte offenbar das Vertrauen des
Schweizervolkes zum seligen Bruder Klaus in diesen schwe-
ren Zeiten noch vertiefen und seine Persénlichkeit vor grof3
und klein in helles Licht stellen.

In der Tat haben Gestalten, wie Borroméus, der einst
zwei Stunden im Gebete vor dem Grabe des Seligen verweilte
und ihn einen grofien Heiligen nannte; wie Petrus Kanisius,
der eine Lebensbeschreibung von ihm verfaBte und das sog.
GroBe Gebet verdifentlichte; wie Robert Bellarmin, der sich
angelegentlich um den ProzeB annahm, in besonderer Weise
Bruder Klaus verehrt, ebenso wie auch Matthaus Schiner,
der im Jahre 1518 die Uebertragung seiner Reliquien leitete.
Und so gewann auch das glaubige Volk seinen Seligen im
Ranfte lieb. Aber erst in den letzten Jahren errang die Per-
sonlichkeit des Bruders Klaus unbeschrankte Anerkennung.

Dank gewissenhafter Forschungen schauen wir ihn
heute als aufrechten, unbestechlichen Magistraten und Rich-
ter, der die Gerechtigkeit allem andern voranstellte, als edlen
und tief christlichen Familienvater, der seine 10 Kinder fiir
Gott erzog, firr die Kirche und die Heimat; als frommen
Soldaten und pfilichtgetreuen Rottmeister, der eintrat fiir
Gefédhrdete, der in einer Hand »Pike und Hellebarde und in
der anderen den Rosenkranz trug«; als Staatsmann und
erleuchteten Friedensstifter, der in schwerer Schicksals-

stunde, da ein schrecklicher Biirgerkrieg die alte Eidgenos-
senschaft zu zerstoren drohte, die friedliche Losung fand;
als wahren Vater des Vaterlandes, zu dem sich GroBe und
Kleine, Behorden und Volk um Rat und Hilfe wandten.

Wir ersehen auch, wie historisch feststeht, daB er sich
zwanzig Jahre ausschlieBlich von der eucharistischen Speise
nahrte, daB er zu den groBten Mystikern aller Zeiten zéhit,
daB er von Gott mit gnadenvollen Gesichten beschenkt
wurde seit seiner ersten Jugend und vor allem wahrend
seines langen Einsiedlerlebens. Hell leuchtet seine Gestalt
in unserer dunklen Zeit und an seinem Grabe kommen nicht
nur ungezihlte Pilger zusammen, sondern auch viele schwei-
zerische Patrioten jeden Ranges und jeder Konfession. Und
auch Ew. Heiligkeit hat am Grabe dessen gebetet, welcher
der »groBte Eidgenosse« genannt wird.

Deswegen betrachten die ganze katholische Schweiz und
alle Eidgenossen geraden Sinnes, die anderen religiésen Be-
kenntnisses sind, das heutige Dekret als eine hohe Ehre, die
Ew. Heiligkeit Bruder Klaus erweisen wollte, und ich weif§
mich als Interpreten der Gefiihle eines Jeden, aber besonders
der hochwst. schweizerischen Bischofe, wenn ich zu Fiien
Ew. Heiligkeit den Ausdruck tiefsten Dankes derselben Bi-
schéfe niederlege, sowie der katholischen Behorden, des
Obwaldnervolkes, der Geistlichkeit und der Pfarrei von
Sachseln und des Bruderklausenbundes.

Das Schweizervolk kennt sehr wohl das hohe Wohl-
wollen und das véterliche Interesse Ew. Heiligkeit fiir seine
von Gott so gesegnete Heimat und wei das zu schétzen.
Das heutige Dekret wird die Ehrfurcht und die Liebe der
katholischen Schweizer fiir die erhabene Person Ew. Heilig-
keit verstirken und vertiefen, ebenso wie ihre Treue zur
Kirche und zum HI. Stuhle. A. Sch.

Geschichtlicher Ueberblick

der Beziehungen des Hl. Stuhles
zum russischen Reiche

(SchluB)

V.

Zu Beginn der Regierung des Kaisers Alexander I.
(1801—1825) besserten sich die Beziehungen zur katholi-
schen Kirche noch um ein Betrdchtliches. Der sardinische
Botschafter Graf Joseph de Maistre, der berithmte Verfasser
der »Soirées de Saint-Petersbourg, forderte die katholischen
Interessen durch seine glanzenden Verbindungen in der Ge-

" sellschaft und zum Hochadel. Franzosische Emigranten wur-

den gern als Erzieher und Lehrer in russischen Familien
gesehen und trugen dazu bei, daB die heranwachsende Ju-
gend im katholischen Sinne beeinflut wurde, was insbeson-
ders durch die Griindung eines Pensionates fiir die jungen
Aristokraten, das von franzosischen Emigranten geleitet
wurde, eine Forderung erfuhr. Seit dieser Zeit bestand bis
zur Revolution 1917 in den hoéheren Schichten in RuBland
die Sitte, auslandische Erzieher fiir die Kinder zu halten, und
diese vielfach erst eine fremde und dann die eigene Mutter-
sprache lernen zu lassen. Der damalige Innenminister Kot-
schubej vertrat sogar die Meinung, man miisse den Jesuiten
den Auftrag geben, bei den Mohammedanern und Heiden im
russischen Reiche zu predigen, da dieses dem Staat niitzen

291



wiirde. Durch Ukas vom 12. Januar 1812 wurde das Jesui-
tenkollegium in Polotzk zur Akademie erhoben, unter gleich-
zeitiger Verleihung der Privilegien einer Universitat. Hin-
sichtlich des Erziehungswesens unterstand diese Anstalt dem
Minister fiir Volkserziehung, in allen anderen Fragen aber
ausschlieBlich dem Ordensgeneral. Alle anderen Jesuiten-
schulen wurden dieser Akademie unterstellt. In einer am 1.
Marz 1812 erteilten Urkunde wurden die Einzelheiten der
Verwaltung der Akademie festgelegt und zugleich die Tei-
lung in drei Fakultiten, fiir Sprachen, fiir freie Kiinste (zu
denen auch die Philosophie, Naturwissenschaft und »Biirger-
lichen Wissenschaften« zugezahlt wurden) und Theologie
verfiigt (Nr. 24952 und 25019 a. a. O.).

Diese erfreuliche Entwicklung erlitt den ersten Schlag,
als Gruber, der auch bei dem neuen Kaiser (Alexander 1.) in
hoher Gunst stand, in der Nacht vom 25. auf den 26. Mérz
1805 in einer Feuersbrunst, die das Jesuitenkollegium heim-
suchte, tédlich verungliickte. Mit ihm ging der Mann unter,
dem das Verdienst fiir die meisten Erfolge in der Unions-
frage zukam. Weitere Ungliicksfalle sollten folgen.

Wenn die Lage der katholischen Kirche in RuBland ge-
gen Ende der Regierungszeit des Kaisers Alexander 1. durch
die liberalen Strémungen der Epoche, die in ihr eine reak-
tiondre Kraft sahen, schon geniigend erschwert wurde, so
trugen einzelne rein duBere Umstinde dazu bei, sie einfach
untragbar zu machen. So ereignete sich ein Vorfall, der zu
Lebzeiten Grubers undenkbar gewesen wére: In der St. Ka-

tharinenkirche in Petersburg hielt der Jesuitenpater Balandré

offentlich eine Predigt, in welcher er alle Konfessionen,
auBer der katholischen, aufs heftigste angriff und ihre Leh-
ren zu widerlegen suchte, wobei er die Grenzen der zulas-
sigen Polemik weit iiberschritt. Es 16ste einen Entriistungs-
sturm aus. Der Kaiser, der bereits Miihe genug hatte, der
otffentlichen Meinung, die damals unter dem Einflusse der
liberalen Ideen der katholischen Kirche weniger freundlich
als ehedem gesonnen war, Widerstand zu leisten, muBte sich
runmehr entschlieBen, einen Ukas am 20. Dezember 1815
zu unterschreiben, durch welchen die Jesuiten aus St. Peters-
burg ausgewiesen und ihnen der Aufenthalt in dieser Haupt-
stadt und in der »alten Hauptstadt« Moskau untersagt wurde
(Nr. 26032 a. a.0.). Es wurde nunmehr nur katholischen
Kindern gestattet, katholische Schulen zu besuchen; die Je-
suitenschulen in St. Petersburg wurden geschlossen. Die da-
mals verfiigte Ausweisung kam allerdings erst fiinf Jahre
spéter zum Vollzug und blieb auf Wunsch des Kaisers zu-
néchst toter Buchstabe, jedoch wurde dann auch die Aka-
demie in Polotzk am 13. Méarz 1820 aufgelost, ebenso wie
alle ihr unterstehenden Schulen. Das bewegliche und unbe-
wegliche Vermogen der Jesuiten wurde konfisziert. Die Ein-
nahmen der in staatliche Regie genommenen Immobilien soll-
ten fiir die katholische Geistlichkeit Verwendung finden, wel-
cher, unter der Bedingung der Nichtzugehorigkeit zum Je-
suitenorden, der weitere Aufenthalt in RuBland gestattet
wurde.

Einen vernichtenden Schlag erhielten die Beziehungen
zum Vatikan durch den polnischen Aufstand von 1830 bis
1832, in welchem die Regierung die Hand der katholischen
Kirche zu erblicken glaubte. Zwar wurden die offiziellen
Beziehungen durch den AbschluB des Konkordates vom 22.
Juli 1847 wieder aufgenommen, jedoch bestand auch dieses

292

Konkordat keine 20 Jahre. Der zweite polnische Aufstand
von 1863 fiihrte nicht nur zu einer Authebung des Konkor-
dates, sondern zu einem vollstindigen Abbruch der diplo-
matischen Beziehungen, die erst erheblich spater, 1894, und
auch dann nur auf dem Papier, wieder aufgenommen wur-
den.

Kurz nach dem Abbruch der diplomatischen Beziehun-
gen erfolgte im Jahre 1868 durch die Enzyklika »Arcano
Divinae Providentiae« Pius’ IX. eine Einladung zur Teil-
nahme am Vatikanischen Konzil, die vom HI Stuhle auch
an die orth odoxen Bischofe gerichtet war. Dieser Ein-
ladung wurde damals keine Folge geleistet. Sie wird aber
jetzt von den Anhingern einer Anndherung der beiden
Kirchen vielfach zum Beweise dafiir ins Treffen gefiihrt,
daB der Vatikan die Stimmberechtigung der orthodoxen Bi-
schofe grundsétzlich anerkenne, und daB es somit durchaus
moglich sei, auch umgekehrt den HI. Stuhl zur Teilnahme
an einer orthodoxen Kirchenkonferenz einzuladen, wodurch
die Beziehungen denkbar gebessert werden konnten. (Das
ist freilich dogmatisch unmoglich. Man vgl. das neueste Ver-
bot des HI. Stuhles fiir Katholiken, an den sogen. 6kumeni-
schen Konferenzen teilzunehmen, Denz. 2199. V. v. E.)

Der letzte Kaiser Nikolaus II. stand personlich durch-
aus nicht ablehnend zur katholischen Kirche, weshalb eine
betrichtliche Zahl Personen aus seiner Umgebung zum Ka-
tholizismus {ibertraten. GroBes Aufsehen erregte allerdings
der Uebertritt des altesten Generaladjutanten des Kaisers, des
Fiirsten Konstantin Bélosselsky-Bélozersky, der jedoch haupt-
séchlich infolge der Prominenz des Konvertiten auffiel.

Unter dem Sowjetregime, das nach wie vor offiziell
atheistisch ist, haben alle offiziellen Beziehungen zwischen
dem HI. Stuhl und RuBland aufgehort.

Fiirst Nikolaus Massalsky.

Um den konfessionellen Frieden

Der HeiligsprechungsprozeB des sel. Bruder Klaus ist
mit den bekannten letzten Akten, dem ErlaB der papstlichen
Dekrete de miraculis und de tuto (s. letzte Nr. der KZ)
abgeschlossen, Die Feier der Heiligsprechung in St. Peter
wird aber erst nach SchluB des Weltkrieges stattfinden
konnen.

Um so befremdender ist eine offizielle Erkldrung des
Schweizerischen Evangelischen Kirchen-
bundes, unseres Wissens eine rein private Organisation,
durch den Mund seines Prasidenten, Pfarrer Kochlin, Basel.

Die Erkldrung sei hier a titre de document festge-
halten. Sie lautet:

»Die romisch-katholische Kirche mag auf Grund ihres Wesens
und ihrer Lehre in eigener Verantwortung und Freiheit die Heilig-
sprechung des grofien und frommen Christen, den Unterwalden der
Schweiz geschenkt hat und der unserm Land in einem besonders
kritischen Augenblick seiner Geschichte einen entscheidenden Dienst
geleistet hat, vollziehen. Die evangelisch-biblische Erkenntnis und
Glaubensiiberzeugung ist aber eine andere; sie verbietet uns jede
Bejahung der kirchlichen Heiligsprechung irgend eines Menschen,
so edel seine Personlichkeit und so groB sein der Kirche oder seiner
Heimat geleisteter Dienst gewesen sein mag. Sie weil von keinem
Mittler zwischen den Menschen und Gott, denn allein von Christus.

Die bevorstehende Heiligsprechung kann deshalb nur eine
innerkatholische Angelegenheit sein. Das schweizerische Volk als



Ganzes ist daran nicht beteiligt und niemals wird die evangelische
Schweiz Niklaus von Fliie als Landesvater anerkennen. Es kann
auch nicht, wie es an maBgebender Stelle geschehen zu sein scheint,
die Heiligsprechung unter Berufung auf evangelische Wiirdigung
der geschichtlich-menschlichen GréBe des Bruders im Ranft befiir-
wortet werden. Der konfessionelle Friede kann nur gewahrt bleiben,
wenn von der romisch-katholischen Schwesterkirche wie von der
Regierung unseres Landes dieser unserer evangelischen Einstellung
Rechnung getragen wird, Wir wissen die Behorden unserer schwei-
zerischen evangelischen Kirchen mit dieser Auffassung des Vor-
standes des Kirchenbundes einverstanden.

Eine Diskussion dariiber wird nicht notwendig sein. Wir hoi-
fen auch mit dieser Erklirung einer konfessionellen Polemik vorzu-
beugen, die auf evangelischer Seite im Falle unseres Schweigens
unvermeidlich werden konnte. Es mag geniigen, wenn nunmehr
offentlich Klarheit iiber unsere Stellungnahme besteht.<

Dazu einige Bemerkungen, ohne Polemik. Herr Piarrer
Kochlin hebt selber in schénen Worten gerade diesch wei-
zerische Bedeutung von Bruder Klaus hervor.
Er betont, daB die Heiligsprechung eine innerkatho-
lische Angelegenheit ist. Warum, fragt man sich,
dann der animose Ton, der sogar den konfessionellen Frie-
den als gefahrdet erklart? Die theologische Erkldarung, dafl
der Protestantismus keine Heiligsprechung kennt (ist deren
Bedeutung richtig erfaBt?) und ebenso wenig eine Fiir-
sprache der Heiligen, ist jedem katholischen Kind bekannt.

Moége der Glaube an Christus als Mittler und Erloser
auch bei umsern reformierten Miteidgenossen recht leben-
dig sein! Das kann man nur lebhaft wiinschen, beson-
ders da der GlaubeandieGottheit Christi, das
weifl Herr Pfarrer Kochlin sehr wohl, in weiten Kreisen
erschiittert oder gar erloschen ist. Ohne diesen Glauben fehit
aber jedes Fundament fiir das Mittleramt und die Erlosung
durch den Gottmenschen Jesus Christus und ebenso fiir die
Bibel als Gottes Wort.

Wenn endlich einmal der armen Menschheit wieder
das Licht des Friedens leuchtet — vielleicht erst nach Jah-
ren — wird die Kanonisationsfeier in St. Peter stattfinden,
ob es dem Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund ge-
fallt oder nicht. Es wird auch jedem katholischen Schweizer
freistehen, an dieser Feier teilzunehmen und ebenso unsern
katholischen Kantonsregierungen und kath. Bundesréte.
Vorlaufig gilt noch Art. 49 der Bundesverfassung, der die
Glaubens- und Kultusfreiheit gewahrleistet. V.v.E.

Klerus und Kiinstler
Von P. Ernst W. Roetheli.

Unser erster Aufsatz »Kunst und Klerus« schlof mit
dem »Bekenntnis«, daB eine Klarung unserer Auffassung
vom Wesen der Kunst nur méglich sei auf dem Weg einer
lebendigen Begegnung. mit dem Kiinstler. Dieser Begeg-
nung seien die folgenden Ausfithrungen gewidmet. Auch
sie wollen keine erschopfende Darstellung des Themas, son-
dern nur Hinweis und Anregung sein.*

Ueber die Notwendigkeit einer solchen Begeg-
nung, sagen wir sogar ihre Dringlichkeit, brauchen wir

1 Vgl. hierzu das mit tiefem Verstindnis geschriebene Buch
von Erzbischof Grober »Kirche und Kiinstler«, 1932, Herder,

nicht viel Worte zu verlieren. Sie ist gegeben, sobald wir

nicht mehr nur von Kunst einfachhin, aber von religiéser

Kunst und besonders von Kirchenkunst reden und dem-
entsprechend vom religiosen Kiinstler. Hier miissen sich
beide begegnen, der Kiinstler und der Priester. Und diese
Begegnung darf sich nicht auf einen gelegentlichen Besuch
des einen im Atelier, des andern im Pfarrhaus, beschran-
ken, auf einen rein »geschaftlichen« Verkehr anlaBlich
eines Auftrages, bei dem man nur immer wieder im geheimen
konstatiert, wie fremd man sich bleibt. Es muB eine Be-
gegnung der Geister und der Herzen sein, — oder sollte es
wenigstens. Wie viel freudiger und beschwingter wird ein
Kiinstler arbeiten, wenn er Verstéindnis und Vertrauen und
—- im Ringen um den geistigen Gehalt des Werkes — Aui-.
schluB und Fithrung findet. Und mit wie viel mehr Freude
wird der Priester dieses Werk in Empfang und treue Ob-
hut nehmen, wenn er nicht nur seine Entstehung miterlebt
hat, sondern auch das Seine dazu beigetragen hat und im-
stande ist, es seiner Gemeinde nahe zu bringen.

Damit stehen wir bereits bei der Frage: was kdnnen
sich Priester und Kiinstler gegenseitig geben?

*

Was die Begegnung mit dem Kiinstler dem Priester
zu geben vermag, das haben wir im ersten Aufsatz bereits
angetont: sie lehrt ihn sehen. Wer nie eine Palette ge-
sehen hat und die Art, wie ein Maler die Farben mischt
und auftragt, wie er malt, und wie ein Gemailde auf der
Leinwand oder an der Mauer wéchst, der weil nichts von
der zauberhaften Welt der Farbe, und zwar der Farbe, die
im schopferischen Werk zum Formtrager wird und die et-
was anderes ist als die Farbe, wie sie uns zuweilen aus der
Natur entgegenleuchtet. (Auch das muBl man »sehen«, daBl
ein blauer Himmel im Bild nicht ohne weiteres — himmel-
blau sein muBl, um schén zu sein.) Auch mit den andern
duBeren Formfaktoren ist es so. Wie ganz anders z. B. ist
das Wissen um die gestaltende Kraft der Linie und des
Konturs, wenn man der Kiinstlerhand zusah, die eine solche
Linie hinsetzt, mit einem geheimnisvollen Leben geladen
und mit einer Unbedingtheit, die kein Schwanken kennt und
kein Anderssein zulaBt. Und erst die Plastik! Wer von
uns weil wirklich, was die plastische Form im wesentlichen
ist und worin ihre spezifisch kiinstlerische Ausdruckskraft
beruht, wenn er keine Ahnung davon hat, wie eine Plastik
entsteht? GewiB, man kann dariiber Biicher lesen. Es steht
auch in der »Aesthetik« etwas davon, daB ein Relief keine
Vollplastik und eine Holzfigur keine Bronzestatue ist. Das
Wissen um die Eigenart des Werkstoffs und damit auch der
Form vermégen uns solche Abhandlungen kaum zu geben,
wenn dazu nicht das unmittelbare Sehen, die sinnliche Er-
fahrung kommt, die fiir das feiner entwickelte Empfinden
weniger mehr ein bloBes Sehen ist, sondern mehr schon ein
»Tasten, das-die plastische Form nicht nur als Linie, son-
dern als Kérper aufnimmt.

Die Begegnung mit dem Kiinstler lehrt den Priester
noch mehr. Sie lehrt ihn, den Kiinstler selber verstehen.
Und durch ihn sein Werk. Die Art, wie der Kiinstler emp-
findet, wie er der Wirklichkeit, der materiellen und geisti-
gen gegeniibersteht und wie er sich mit ihren Fragen und

293



Problemen auseinandersetzt, wie er lebt und ringt und —
leidet, seine ganze menschlich-kiinstlerische Eigenart also,
in ihrer spezifischen Struktur wie in ihrer individuellen
Bestimmtheit. Und weiter: die Art, wie der Kiinstler schafit,
wie er ein Thema anpackt (oder besser, wie er von ihm ge-
packt wird . . .), wie das Werk langsam (fiir AuBenstehende
manchmal allzu langsam!) entsteht und unter einem be-
standigen Wechsel seelischer Witterungen seiner Vollen-
dung entgegenreift. Auch die Eigenart des Werkes selbst:
warum es gerade so und nicht anders gestaltet ist und war-
um der Kiinstler, der echte Kiinstler wenigstens, nicht mit
sich markten 1468t, was seine kiinstlerische Ausdrucksweise
betrifft. Mit andern Worten: warum er nicht »in jedem Stil
etwas Rechtes machen kann«.

Es ist hier nicht der Ort, eine Kiinstler-Psychologie
zu schreiben.® Wir wollen uns damit begniigen, auf fol-
gende Ziige hinzuweisen: Kiinstler sind meistens sehr sen-
sible Naturen und wenn sie manchmal eine rauhe Schale
haben, so ist das fiir sie ein Schutz, kann aber manchmal
auch eine angeborene Hemmung sein, die sie schmerzlich
empfinden. Dem wahren Kiinstler, besonders dem ausge-
reiften, dlteren » Meister, ist fast immer eine Schlichtheit
eigen, die etwas Rithrendes hat, weil darin noch etwas von
dem »entziickten Staunen heller Kinderaugen« lebendig
bleibt, das — wir andern leider nicht kennen. Auch davon
weiB3 die ziinftige »Aesthetik« nichts. Vor allem aber: der
Kiinstler sieht und erlebt anders als wir. Wir suchen nach
letzten Zusammenhdngen, nach metaphysischen Hinter-
griinden und im Religidsen nach dogmatischer Sicherung.
Wir steigen von der Welt des Konkreten auf in die abstrakte
Welt universaler Ideen und Prinzipien. Der Kiinstler da-
gegen sucht — als Kiinstler! — nicht die abstrakte Idee,
sondern das konkrete Bild, das er nicht nur in all seiner
Sinnfalligkeit schaut, sondern gestaltet und sichtbar macht
im Kunstwerk. Er geht, namentlich in der Kirchenkunst,
von der Idee aus und kehrt zum »Ding« zuriick. Dieses Ver-
haftetsein an die Welt des Konkreten, Ding- und Bildhai-
ten, das ihm wesentlich ist, bringt nun den Kiinstler frei-
lich in die Gefahr, sich darin zu verlieren, eine Gefahr, die
sich gerade auf dem Gebiete der religiésen und der kirch-
lichen Kunst doppelt verhdngnisvoll auswirken muf3 und
sich tatsdchlich nur zu oft schon ausgewirkt hat. Hier
braucht der Kiinstler einen verstindnisvollen Mentor. Und
hier ist der Ort, wo die Begegnung zwischen Klerus und
Kiinstler eine neue Bedeutung erhélt. Denn wer soll dem
Kiinstler hier Mentor sein, wenn nicht der Priester? Wenn
der Kiinstler auch, wie wir eben sahen, wesentlich auf das
sinnfallige Bild hin ausgerichtet ist, so heiBt das nicht, da3
er auf die Welt der Ideen verzichten kann. Und wenn er,
auch in der religiosen und kirchlichen Kunst, nicht einfach
eine »Idee« darstelt, sondern sein Ideen-Erlebnis gestaltet,
sc mindert das die wesentliche Bedeutung der Idee keines-
wegs herab. Sie bleibt immer jener Faktor, der das Kunst-
schaffen und das fertige Werk dem Bereich der subjektiven
Willkiir und Spielerei entriickt und es sinnvoll in die Be-
ziehungen des Gesamtmenschlichen einordnet, der ihm (zu-
sammen mit den Gegebenheiten des »materiellen Werk-

2 Einen guten Einblick in die Eigenart des Kiinstlers gewihrt
das erste Kapitel in Kreitmaier »Von Kunst und Kiinstlern«, 1926,
Herder. .

204

stoffs«, wie Farbe, Holz, Stein etc.) einen objektiven Boden
und einen allgemein giiltigen Gehalt verleiht. Es ist darum
auch ganz natiirlich, wie geistig interessiert die Kiinstler
durchwegs sind. Mag der eine und andere auch noch so
heftig gegen den »Intellektualismus« loswettern, auch er
ringt um die Idee und meist um so heftiger und leiden-
schaftlicher, als er dabei viel gréBere Schwierigkeiten zu
iiberwinden hat, als der abstraktive Denker. Es ist dies eine
der Feststellungen, die der Verfasser immer wieder gemacht
hat: wie tief die geistigen Interessen auch beim modernen
Kiinstler sind und wie ernst und verantwortungsbewuBt
seine Auffassung von den Beziehungen zwischen Kunst
und Geisteswelt, vor allem auch zwischen Kunst und Re-
ligion. Er kann sich manchmal vielleicht nicht klar genug
ausdriicken, er formuliert zuweilen seinen Gedanken falsch,
er wirft Begriffe durcheinander, braucht Bilder und Ver-
gleiche, die den Gedanken im logischen Sinn eher verwir-
ren als kldren. Die Tatsache bleibt trotzdem, daB hier, in
ergreifender Weise manchmal, ein Geist nach Erkenntnis
ringt. Die andere Feststellung, die man machen kann: wie
oft sich der Kiinster, auch der religiose Kiinstler, in einem
Zustand geistiger Isoliertheit befindet und wie schwer er
innerlich an diesem Zustand leidet. Wenn heute einer die
ganze, fast hoffnungslose Zerrissenheit des modernen Den-
kens und die Fragwiirdigkeit eines Weltbildes ohne klare
Metaphysik an der eigenen Seele bitter empfindet, dann ist
es der Kiinstler, der den Dingen dieser Welt viel naher steht
und der nicht einfach abstrahieren kann, um sich in das
Glasgehause idealer Spekulationen zurckzuziehen. Bezeich-
nend dafiir ist, was Richard Seewald bei einer Polemik tiber
»Die Kunst in der Zeit« an Hans Urs von Balthasar (also
emnem Priester) schrieb: »Geben Sie uns, die Sie so streng
mit uns sind, die menschliche Gemeinschaft, in der alle
Dinge, also auch die Kunst, wieder die rechte Stelle ein-
nehmen nach der echten Hierarchie: ich verspreche Ihnen,
die Kiinstler werden nicht meinen, daB es die erste seil«?®
Der gleiche Kiinstler sagt irgendwo, daB man dem Maler
keinen gréBern Dienst erweisen kénne, als daB man ihm
nicht nur einfach einen Auftrag, sondern zugleich auch
eine kleine Idee von dem gibt, was er malen soil. Es ist
kgstlich zu lesen, wie er von der Ausmalung der Verkiin-
digungskapelle von Ronco erzihlt: Auf meine Frage, was
soll ich malen, erhielt ich vom Pfarrer eine prédzise Ant-
wort. »Malen Sie«, sagte er, »die Verkiindigung, wie der
Ort es verlangt, und damit die neue Eva, dazu die alte Eva
im irdischen Paradies, damit sichtbar ist, was wir hier ver-
ehren: wie durch ein Geschopf, eine Frau, die Siinde in die
Welt kam, durch eine andere, gleichfalls ein Geschdpf, aber
das erhabenste, die Krone der Schépfung, der Grund gelegt
wurde zu des Uebels Vernichtung.« *

Was der schaffende Kiinstler aus seiner Begegnung
mit dem Priester schopfen wird oder schopfen sollte, ist
dies: zunéchst einmal eine Klarung und Vertiefung seiner
geistigen Sicht, besonders in Fragen, die den Zusammen-
hang der Kunst mit den iibrigen Bezirken des geistigen Le-
bens beriihren. Hierher gehoren z. B. Probleme wie: Kunst
und Moral, Kunst und Weltanschauung, Kunst als Offen-
barung Gottes. Sodann, wenn es um ein bestimmtes Thema

3 Schweiz. Rundschau, Oktober 1940/41, S. 402.
4 Seewald, »QGestehe, daB ich gliicklich bin«, S. 64.



geht: die tiefere Erfassung des geistigen Gehaltes und der
»dogmatischen Tragweite« dieses Themas (in der Kirchen-
kunst!), z. B. eines Glaubensgeheimnisses, das im Bildwerk
eme sichtbare Gestaltung finden soll. Ferner — und wie-
derum besonders im Hinblick auf das religiose und kirch-
liche Kunstschaffen: eine gewisse Vertiefung seiner eigenen
religitsen Haltung, nicht durch Predigen und Schulmei-
stern, aber durch — das eigene Beispiel und Gebet. Wie
muB der Kontakt mit einem wahrhaft religiésen Menschen
den Kiinstler anregen und befruchten, und welch ein Trost,
welche Sicherung bedeutet es fiir ihn, zu wissen, daB ein
Priester durch sein Gebet immer wieder den Segen des Hei-
ligen Geistes auf sein Schaffen herabruft. »Wenn Sie fiir
mich beten«, schrieb ein Kiinstler einem Priester noch un-
langst, »dann bitten Sie, daB der Heilige Geist mir beistehe
bei diesem Werk (es handelt sich um ein kirchliches Wand-
biid). DaB Sie mich aber in Ihr priesterliches Gebet ein-
schlieBen, gehdrt zu meinen gréBten Freuden . . .«

Es fragt sich nun, wie sich die Begegnung zwischen
Klerus und Kinstler praktisch erméglichen lieBe. Eine
Moglichkeit bietet sich gewil im Einzelfall dann, wenn es
um einen bestimmten Auftrag an einen Kiinstler geht. Eine
andere praktische Gelegenheit ergibt sich vielleicht, wenn
die von Dr. Birchler wiederholt vorgeschlagene Aussprache-
Tagung zustande kommt, an der alle, die Kirchenkunst be-
treffenden Fragen zur Behandlung kommen sollen. Nicht
daB auf einer solchen Tagung alle diese Fragen gelost zu
werden verméchten. Aber sie wird den Kontakt herstellen
und so AnlaB zu naherer Begegnung werden kénnen, Eine
dritte Moglichkeit sehen wir vor allem darin, daB dem einen
und andern ernsten Kiinstler Gelegenheit geboten wird, sich
in geistlichen Kreisen {iber Fragen von gemeinsamem In-
teresse zu duBern, etwa vor den Alumnen des Seminars, bei
Priesterkapiteln oder in zwangloserer Form bei Gelegenheit
eines Konveniats. Kdmen bei solchen Anlidssen mehr grund-
satzliche Fragen zur Sprache, so konnten gemeinsacie Aus-
stellungs- und Atelierbesuche unter Fiithrung eines Kiinst-
lers Gelegenheit zur unmittelbaren Berithrung mit dem
kiinstlerischen Schaffen selber und zur persénlichen Aus-
einandersetzung mit dem Kunstwerk bieten. Der engere
Kontakt, den wir bei unseren Ausfithrungen vor allem im
Auge hatten, wird sich freilich nicht immer schon bei der
ersten Begegnung herstellen lassen. Es werden hiiben und
driiben noch manche falsche Ansichten zu korrigieren, man-
cherlei Enttduschungen zu vergessen und viel MiBtrauen
zu iiberwinden sein. Méglichkeiten, wie wir sie nannten,
konnen die Wege weisen. Das tiefere Verstandnis freilich
ergibt sich erst aus der innigeren Begegnung von Mensch
zu Mensch, die weniger Sache von Tagungen, Kursen und
Diskussionen ist, als vielmehr das Geschenk einer guten
Stunde und — eine Fiigung der Vorsehung.

Eines sei zum Schlusse nochmals betont: die Begeg-
nung zwischen Klerus und Kiinstler ist notwendig fiir beide
Teile. Sie ist es fiir den Kiinstler, der Verstindnis und For-

derung braucht und Vertrauen. Mit dem Auitrag allein ist
es nicht getan. Aber auch nicht mit kategorischen Vorschrif-
ten und mit ciner »Kritik«, die nicht aus der Einsicht in
das Wesensgefiige der Kunst, sondern aus dem starren
Festhalten an iibernommenen Vorstellungen kommt. Und
die Begegnung ist notwendig fiir den Priester, im Einzel-
fall dort, wo es um einen bestimmten Auftrag geht; aber
auch ganz allgemein aus der Beziehung der Kunst zur
Kirche und der Kirche zur Kunst. Und aus. der Tatsache,
daB ein tieferes Verstandnis fiir die Probleme der Kirchen-
kunst nicht moglich ist ohne Einblick in die Probleme der
Kunst {iberhaupt und in die Welt des Kiinstlers. Und zwar
des Kiinstlers von heute.

Pastorate Fragen im Anschiuf
an die biblische Urgeschichte
(SchluB)

If. Kampf gegen die Siinde.

Im katechetischen Unterricht und in der Sittenlehre wird,
um die Notwendigkeit und die Moglichkeit des Kampfes ge-
gen die Siinde zu begriinden, gerne Gen. 4,0.7 angefiihrt:
»Nicht wahr, wenn du gut handelst, kannst du frohen Sinnes
sein; wenn du aber nicht gut handelst, lauert vor der Tire
die Siinde, und ihr Wunsch ist nach dir; du aber kannst
(sollst) sie beherrschen.« So nach dem Urtext; Vulg. hat fast
gleichlautend: ». . . Tust du aber Boses, wird da nicht die
Siinde vor der Tire sein? Aber ihre Begier soll unter dir
sein und du sollst herrschen iiber sie.« Jeder Leser einer auf
Urtext oder Vulg. fuBenden Uebersetzung wird gestehen, daB
diese Warnung Gottes an den gegen seinen Bruder Abel
Unheil briitenden Kain ganz den Umstinden angepalBt sei
und erstmals in der Bibel eine religids-sittliche Wahrheit aus-
spreche, die allen Mahnungen und Warnungen der spédtern
Gottesmanner zugrunde liege: Entweder herrschest du iiber
deine Begierlichkeit, oder sie herrscht iiber dich und richtet
dich zugrunde.

Wer nun nur die Vulg. vor sich hat, hat keinen Grund,
an diesem Text und Wortlaut etwas auszusetzen; nur bleibt
in der ersten Alternative unklar, was als Objekt zu recipies
zu erganzen ist. Gewdohnlich ergénzen die Uebersetzer, sinn-
gemaB, »Verzeihung« oder »Gnade« oder etwas Analoges.
Wer aber auf die Vorlage der Vulg., auif den hebréischen
Text zuriickgreift, entdeckt, neben dem genannten Mangel
eines Objekts beim Verb der ersten Alternative, noch sto-
rende Unebenheiten in der zweiten Alternative: das Subjekt
»chattat« (= Siinde) ist w eib lich, das Pradikats-Partici-
pium (nicht Nomen!) »robéss« = »aut der Lauer liegend,
dagegen ist mannlich; auf einen mannlichen Trager
oder Inhaber der »t’schuqah« = »Begierde« weist auch das
die Rolle des besitzanzeigenden Fiirwortes erfiillende Suffix
»0« hin: »t'schuqaté« == »seine Begierde, sein Verlan-
gen«; mannlichen Geschlechtes ist auch das Objekt, iiber
das Kain herrschen soll: »timschol-b6« = »du sollst iiber
i hn herrschen.« Diese Lesarten sind nicht etwa das Werk
der spitern Punktatoren, die den hebraischen Konsonanten-
text mit Vokalzeichen versehen haben, sondern sind schon
durch den Konsonantentext vorgeschrieben. Das verwendete

295



Bild von dem an der Tiire lauernden Raubtier erfordert kei-
neswegs den Wechsei des Geschlechtes; Neutra und Ab-
strakta, wenn solche beabsichtigt wiren, wiren erst recht
mit den weiblichen Verbaliormen und Suffixen ausge-
driickt. Man wird also gestehen miissen, dal3 im heutigen
hebriischen Text, der auch dem hl. Hieronymus, dem Schop-
fer der lateinischen Kirchenbibel, vorlag, etwas nicht in
Ordnung sein kdnne: wenn nicht in dem sog. K’tib, d. h.
dem geschriebenen (Konsonanten-) Text, so doch in
dem Kre, d. h. dem gelesenen, punktierten Text. In der
Vulg. freilich tritt diese Unebenheit nicht zutage. Greift nun
ein Bibliker, um Klarheit zu bekommen, zur textkritischen
Ausgabe der Hebraischen Bibel von Kittel-Kahle (Stuttgart,
1937), so findet er zu dieser Stelle nur Konjekturen (Vor-
schldge zu einer verbesserten Lesung) und den Hinweis auf
die alexandrinische Uebersetzung, die sog. LXX. Hier lautet
nun die ganze Stelle: o0vx, éav dpdés mpoveviyxng, dpdwg 08
un 0uédng, fuaores; 4avyacor. [Ipog oé 9 dx0aToRy avro,
xat ov doferg avrov. Damit stimmt genau {iberein der Text
der sog. Vetus Latina, der vorhieronymianischen Vulgata:
Nonne, si recte offeras, recte autem non dividas, peccasti?
Quiesce. Ad te conversio eius, et tu dominaberis illius. Ein
Hebriéist, der diesen Text zuriickiibersetzt, bemerkt nun
gleich, daB den Urhebern der alexandrinischen Ueberset-
zung, von wenigen Unterschieden abgesehen, dasselbe
K’tib vorlag wie spater dem hl. Hieronymus, daf8 aber
das Kre und damit die Satzkonstruktion ganz anders ist.
Dieselbe Konsonantengruppe »cht’t« las man im 3. vorchrist-
lichen Jahrhundert als Verbum finitum »Du hast gesiindigtx,
vom 2. nachchristlichen Jahrhundert ab als Hauptwort
»Siinde«, das noch eines Pridikates bedurfte. Dasselbe K’tib
»rbss« las man frither als Imperativ (»Lagere dich = sei
ruhig«) und selbstindigen Satz, spéter als Participium masc.
(»auf der Lauer liegend«) und faBte es als Pradikat zum
Hauptwort »ch’t«. Bei den Verben »guthandeln« und »dar-
bringen« ist fritherer Infinitiv (= Adverb) in spateres Ver-
bum finitum verwandelt und umgekehrt Verbum finitum in
Infinitiv. An der Stelle endlich des spatern »lepétach« =
svor der Tiir« stand friiher ein anderes K’tib, ein Verbum
finitum, das sich allerdings nicht sicher bestimmen 148t.

Der Sinn aber dieser iltesten fremdsprachlichen Wieder-
gabe des hebriischen Urtextes ist nun doch offenbar der:
Wenn Kain zwar richtige Opfergab en darbringt, aber
nicht in richtiger Weise, so hat er gesiindigt — worin diese
richtige Weise bzw. Verteilung besteht, kénnen wir freilich
nicht mehr bestimmen. — Aber das ist noch kein Grund,
sich aufzuregen, denn des Bruders Zuneigung bleibt ihm
immer noch erhalten, und er wird weiter Abel gegeniiber die
Rechte des Erstgeborenen, die Herrschait, ausiiben. — Frei-
lich, die Worte »dein Bruder« bzw. Abel stehen nicht im
Text, aber unter den gegebenen Umstinden waren sie ent-
behrlich, denn Kains Gedanken drehten sich ausschlieBlich
um Abel, und seine Befiirchtung war, daB durch des Bru-
ders Gnade vor Gott seine eigene soziale Vorrangstellung
gefihrdet sei. Diese Befiirchtung wird durch den Gottes-
spruch als unbegriindet hingestellt, und somit besteht fiir
Kain kein Grund mehr zu einer unrichtigen »Verteilungg,
und damit zur Siinde.

Durch diese Erklarung von Gen 4,7 geht freilich dem
Moraltheologen und dem Prediger bezw. Katecheten eine

296

duBerst passende Stelle verloren, die Notwendigkeit und
Moglichkeit des Kampfes gegen die Versuchung und die
Siinde zu beweisen, biblisch zu begriinden, und es mag man-
chem ergehen, wie jenen Dogmatikern, die sich sehr unge-
halten zeigten, als die Textkritiker einwandirei die Unecht-
heit des sog. Komma joanneum (I Jo 5, 7) nachwiesen. Aber
wie man das Dogma der Dreifaltigkeit aus geniigend andern
Stellen begriinden kann, — sonst wire es mit dem Schrift-
beweis fiir dieses Dogma schlecht bestellt —, so gibt es noch
gentigend andere Bibelstellen, um die genannte Sittenlehre
zu begriinden und zu bekréitigen. Wer beim Studium und
bei der Beniitzung und Auswertung der HI. Schrift sich an
die Richtlinien halt, die Papst Pius XII. in seinem Rundschrei-
ben »Divino afilante Spiritu« vom 30. September 1943 iiber
die HI Schrift halt, der »verschanzt« sich nicht hinter der
nur fiir die lateinische Kirche als juridisch (nicht kritisch)
beweiskraftig erklirten Vulgata, wenn es ihm um ein Bi-
b el wort zu tun ist, sondern bemiiht sich zunéchst um einen
sichern Text und dann um die wissenschaft-
lichhaltbareDeutungdesgesicherten Tex-
tes!. Nun fuBt der Vulgata-Text auf einem an unserer
Stelle verderbten hebrdischen Text, dessen urspriing-
liches K’tib und Kre mittels der alten Textzeugen bald mit
Sicherheit, bald mit einiger Wahrscheinlichkeit sich wieder-
herstellen 148t.

Als alte Textzeugen kdmen an sich auch noch in Frage
der samaritanische Pentateuch — mindestens
nicht minder wertvoll als die alexandrinische Uebersetzung,
mit der er sehr oft gegen den spite.rn masoretischen Text
zusammengeht —, das jiidische und das samaritanische
Targum, d. h. Uebersetzung in die araméische Landes-
sprache, und die syrische Uebersetzung, die sog. Pe-
schitto. Alle diese Texte stehen iibersichtlich nebeneinan-
der und mit lateinischer Uebersetzung in den Bibel-Poly-
glotten von Paris (1629—45) und London (1653—57)
— dem Verfasser stand die letztgenannte zu Gebote. Aber
in dem vorliegenden Falle tragen diese Textzeugen nichts
zur Kliruung der Lage bei. Der samaritanische Pen-
tateuch bietet dasselbe K’tib (ohne Kre) wie der hebréisch-
masoretische Text; nur werden nach »rbss« fehlerhaft und
widersinnig zwei Worter aus dem vorangehenden wieder-
holt: »du handelst gut« und »vor der Tiir«. Die erst in
christlicher Zeit aus dem Hebraischen iibersetzte Peschitto
gibt bei den beiden Alternativen genau den masoretischen
Text wieder, im zweiten Teil wird das Satzverhiltnis gerade
umgekehrt: »du wendest dich ihr (der Siinde) zu, und sie
wird iiber dich herrschen.« — Das an sich wertvolle T a r-
gum des Juden Onkelos ist an unserer Stelle eine
AuBerst ireie Paraphrase, zumal bei den strittigen Worten
und Wortformen; z. B. »wenn du deine Werke nicht gut
verrichtest, wird auf den Tag des Gerichtes deine Siinde auf-

1 Vergangenen Herbst erzihlte dem Verfasser ein Konsultor
der Pipstl. Bibelkommission: Als der Sekretir dieser Behorde,
P. Vosté OP. dem Papste seine Freude dariiber ausdriickte, daB3 er
in dem Rundschreiben »Mystici corporis« die Bibelstellen immer nach
dem Wortlaut und dem Sinn des Urtextes anfiihre, erhielt er zur
Antwort, er, der Papst, brauche in solchen Dokumenten nie eine
Bibelstelle. der Vulg., die vom Urtext abweiche. Auf die Frage, ob er,
P. Vosté, davon Gebrauch machen diirfe, erwiderte der Papst: »]Ja,
machen Sie davon nur recht freien und reichen Gebrauch«. (Sa-
pienti sat!)



bewahrt. Dann wird an dir Rache genommen werden, wenn
du dich nicht bekehrst.« Nichts Besseres bietet auch das
samaritanische Targum.

Bei diesem Versagen der andern alten Textzeugen an
unserer Stelle sind wir bei ihrer textkritischen Untersuchung
ganz auf die alexandrinische Uebersetzung ange-
wiesen 2. Ein unvoreingenommenes Vergleichen und Abwé-
gen des jiingern masoretischen Textes und der &ltern Vor-
lage der griechischen Uebersetzer muB, wie in vielen andern
Fillen, so auch hier, dem vormasoretischen Text bzw. der
griechischen vorchristlichen Uebersetzung den Vorzug ge-
ben. Mag einem anfinglich die neue Deutung der betreffen-
den Stelle auch nicht behagen; so gelte auch hier: Amicus
Plato, magis amica Veritas.

Dr. P. Theodor Schwegler, OSB, Einsiedeln.

Mutatur tertius versus

F.A.H. Wenn es sich nicht um den Todestag eines
Confessors handelt, sondern um irgendeinen andern wich-
tigen Lebenstag oder gar bloB um einen willkiirlich gewahl-
ten Tag, dann wird im Hymnus Iste confessor die dritte
Strophe geédndert. Warum geschieht dasselbe nicht auch im
Laudeshymnus, der ebenso 4nderungsbediirftig ist? Nun
steht in meinem alten Pultbrevier eine solche Aenderung
handschriftlich eingetragen. Sie lautet:

Anni reverso tempore

dies refulsit lumine

quo sanctus hic a coetibus
nostris laudatur omnibus.

Was sagen die Herren von der Rubrizistik und der
Liturgiegeschichte dazu?

Wann lebte Nehemia ?

F.A.H. In der KZ Nr. 21 greift -b- die Darstellung
Vokingers an, wonach Nehemia die neue Stadtmauer Jeru-
salems im Jahre 444 erbaut habe. Das stimme nicht; denn
Nehemia sei identisch mit Zorobabel und habe die Mauer
538 erstellt. So lauten, sagt der Einsender, die chronologi-
schen Angaben RieBlers in seiner Bibel-Uebersetzung.

-b- héatte auch hinweisen kénnen auf Herzog, Trager
der Offenbarung, Luzern 1907, Seite 76/77, wo auf Grund
der Arbeit RieBlers in Bibl. Zeitschr. 1, 232 der Mauerbau
ins Jahr 533 gesetzt wird.

Aber das war mein groBer Hereinfall, der 1905, wo ich
das Biichlein schrieb, entschuldbar war. Aber kaum war
das Biichlein im Januar 1908 erschienen, wurden auch schon
die 1902 und 1905 entdeckten Assuan-Papyri bekannt, die
plotzlich helles Licht auf die letzten Jahre vor 400 warfen.
Darin werden die Sohne des Sanaballat genant, des un-
versdhnlichen Gegners des Nehemia, und genannt wird auch
der Hohepriester Johannan, der zur Zeit Nehemias am-
tete.

2 Da die Vetus Latina die wortgetreue Uebersetzung der sog.
LXX ist, kommt ihr in unserer Frage keine eigene Zeugniskraft
zu.

Damit aber ist der Hypothese RieBlers der Boden ent-
zogen und Vokingers Anséitze sind richtig, wenigstens
grundsétzlich, P. F. X. Kugler berechnet astronomisch den
52 Tage dauernden Mauerbau auf 12. Augst (Dienstag)
bis 2. Oktober (Donnerstag) 445. (Von Moses bis Paulus
1022. S. 225)

Fiir die Heimkehr Esras berechnet Kugler (1. c. S. 218)
folgende Daten:

Sammlung am AhawafluB 8. April 458 Sabbat

Aufbruch 19. April 458 Mittwoch
Ankunft in Jerusalem 4. Augst 458 Freitag
Mischehenversammlung  19. Dezemb 458 Dienstag

Die Esra-Nehemia-Chronologie ist ein Schulbeispiel
dafiir, daB man in schwierigen Fragen ruhig die Zeit ab-
warten muB3. Man soll nicht alle Schwierigkeiten jetzt schon
lésen wollen. Der Boden Vorderasiens birgt noch viel Ma-

terial und legt es bei Gelegenheit einem gliicklichen Finder
vor den Spaten.

Zur Datierung beim eigenhiindig
geschriebenen Testament

Ein neuerer bundesgerichtlicher Entscheid hat iiber den
Ort der Datierung bei der eigenhindigen letztwilligen Ver-
fiigung eine amtliche Erklarung gebracht, die auch den
hochw. Klerus interessieren diirfte.

Nach diesem Entscheide ist ein Testament auch dann
giiltig, wenn die Datierung von Ort und Zeit unter der
Unterschrift steht. In einem frithern Entscheide hatte das
Bundesgericht die Frage offen gelassen, ob diese Art der
Datierung, die nicht selten vorkommt, giiltig sei (BGE 51
I1, 373; »Praxis des BG« 14 Nr. 164). Nun macht dieselbe
Zeitschrift (Marz 1944, Nr. 33, S. 83) bekannt, daB das
Bundesgericht die Frage bejaht, daB also die letztwillige
Verfiigung auch giiltig ist, wenn die Datierung von Ort
und Zeit unter der Unterschrift steht.

Das BG begriindet diesen Entscheid folgendermaBen:
»ZGB 505 schreibt weder ausdriicklich noch sinngeméiB
vor, daB nicht nur der Text, sondern auch das Datum der
eigenhandigen letztwilligen Verfiigung durch die Unter-
schrift gedeckt sein miisse, indem es dariiber oder doch da-
vor auf gleicher Hohe anzubringen sei. Die Orts- und Zeit-
angabe bedarf nach der Natur der Sache der Bekraftigung
nicht, die dem Text der Verfiigung dadurch zuteil werden
muB, daB die Unterschrift ihn schon durch ihre rdumliche
Stellung in der Urkunde als Ausdruck des letzten Willens
des unterzeichnenden Erblassers bestitigt.« (vgl. auch Tuor,
Kommentar zu ZGB 505, Dr. 25). . B. M.

Aus der Praxis, fiir die Praxis

Sacra Congregatio rituum. Decretum de usu salivae
in administratione baptismi. Quanta cura ac vigilantia ca-
tholica ecclesia ritus et caeremonias in sacrosancto missae
sacrificio ac sacramentorum administratione apostolicis tra-
ditionibus sanctorumque patrum decretis constituta obser-
vare studuerit, compertum est e constanti sollicitudine, qua

297



liturgicos libros ediderit et ubique fideliter servandos con-
stituerit. Ipsa insuper sacra Tridentina synodus (sess. VII
cap. XIII) de his ritibus decrevit in haec verba: »Si quis
dixerit receptos et approbatos ecclesiae catholicae ritus in
solemni sacramentorum administratione adhiberi consuetos,
aut contemni aut sine peccato a ministris pro libito omitti
aut in novos alios per quemcunque ecclesiarum pastorem
mutari posse, anathema sit.«

Haec autem minime officiunt, quominus, ubicunque gra-
vis ratio suadeat, ritus aut caeremoniae a competenti aucto-
ritate mutari possent, ne fideles a sacramentorum susceptione
alienentur. Quum vero plures sacrorum antistites, sacerdotes
et missionales notum fecerint, quandoque in administratione
baptismi tam parvulorum quam adultorum contagionis
adesse periculum aures naresque baptizandorum saliva oris
sui tangendo, Sacra Rituum Congregatio, de mandato SSmi
D. N. Pii PP.XII., rubricam Ritualis Romani (tit.II, cap.I],
n. 13) ita reformandam decrevit: »Postea sacerdos pollice
accipit de saliva oris sui (quod omittitur, quotiescunque ra-
tionabilis adest causa munditiei tuendae aut periculum morbi
contrahendi vel propagandi) et tangit aures et nares in-
fantis«, et in futuris eiusdem Ritualis Romani editionibus
inserendam mandavit. Quibuscunque contrariis non obstan-
aibus, die 14 Januarii 1944 1 C. Card. Salotti, Ep. Praenest.,
Praefectus, A. Carinci, secretarius.

Vorliegendes Dekret tragt Verhiltnissen Rechnung,
ohne deswegen die biblisch-symbolisch bedeutsame Zere-
monie abzuschaffen. In deren Ausfithrung war ja schon bis-
her bei der Taufe eine selbstverstindliche und begreifliche
Zuriickhaltung iiblich, da der Zeichenhaftigkeit durch An-
deutung Geniige getan werden konnte. In dieser Praxis ist
weder fiir die mundities noch fiir das periculum contagionis
zu fiirchten gewesen. Wo diese Griinde vorlagen, konnte
schon bisher sicherlich von der Rubrik abgegangen werden,
was nun ausdriicklich durch das Dekret vorgesehen und
erlaubt wird. In unseren Gegenden diirfte hoffentlich keine
Befiirchtung am Platze fiir die mundities baptizandi aut
baptizantis! Es wird offenbar der Taufling geschiitzt, aber
ebenso der Taufende, wenn mehrere Taufen gleichzeitig ge-
spendet werden und die Zeremonie (singulariter singulis!)
vollzogen wird. Ware der Taufer irgendwie infiziert, dann
diirfte wohl nicht nur diese Zeremonie unterlassen werden,
sondern auch die exsufflatio, wenn nicht sogar eine weiter-

gehende Herausnahme aus der Seelsorge angezeigt ist.
A. Sch.

Kath. Vereine und Pfarrgottesdienst.

Aus einer groBeren Ortschaft kam am Pfingst-Heiligtag
die Pfadfinderabteilung (ca. 20 groBere und
kleinere Mitglieder) in eine andere Pfarrei zum offiziellen
Vormittagsgottesdienst. — Quid ad casum?

Es ware halt doch passender gewesen, wenn am Hoch-
fest des Geistes diese Pfadfinder daheim dem 6ffentlichen
Gottesdienst beigewohnt hatten. "Die Pfarrkinder in der
Pfarrkirche! Warum fort von der Pfarrkirche weg?

Auch wire es bei der heute so stark zu betonenden Be-
deutung des Familiensinnes angezeigt gewesen, wenn die
einzelnen Pfadfinder in ihrem Familienkreise geblie-
ben wiren, statt sich vom Elternhaus zu entfernen. Oder soll

208

die Familie nicht einmal an den Hochfesten unserer hl.
Kirche daheim beisammen sein? B. Pir.

*

Wenn der vorgelegte Fall eine Ausnahme war, so
kénnte man ihn auch milder beurteilen und passieren lassen.
Der Familiensinn darf durch die Vereine nicht Schaden lei-
den. Es ist aber zu beachten, daB die moderne Familie den
jungen Leuten leider oft keine religiése Erbauung bietet; sie
finden den religiosen Halt dann manchmal nur im katholi-
schen Verein. GewiB will die Kirche prinzipiell, da die
Glaubigen den Gottesdienst in ihren Pfarrkirchen besuchen:
»Die Gldubigen sind zu ermahnen, wenn es ohne Unzu-
kommlichkeit geschehen kann (»sicommode fieri possit«) ihre
Piarrkirchen fleiBig (»frequenter«) zu besuchen und dort
dem Pfarrgottesdienst beizuwohnen und das Wort Gottes zu
héren« (Can 467, § 2). Es wire also durchaus verfehlt, wenn
die Mitglieder katholischer Vereinsorganisationen, seien es
nun Pfadfinder oder Jungmannschiftler, Kongreganisten
etc. an Sonn- und Festtagen gewohnheitsmiaBig
durch eigene Gottesdienste, Ausfliige oder Wallfahrten dem
Besuch des Pfarrgottesdienstes entiremdet wiirden. Es wire
eine solche Sabotage des Pfarrgottesdienstes gehorig abzu-
stellen. Wir sehen hier von Studentengottesdiensten ab, an
denen die Schiiler teilzunehmen verpflichtet sind, und wo sie
als Sénger und Ministranten freudig teilnehmen, wie z. B.
in der Luzerner Jesuitenkirche.

Die Einschrankung in Can. 467, § 2 »ubi commode
fieri potest« weist iibrigens darauf hin, daB auf die 6rtlichen
Verhiltnisse und die personlichen Bediirfnisse gebiihrend
Riicksicht zu nehmen ist. In den Sta dten kann der Be-
such des Pfarrgottesdienstes sowieso nicht urgiert werden.
Man muB zufrieden sein, wenn die Gottesdienstpflicht ir-
gendwo erfiillt wird. Auch Klosterkirchen dienen da man-
cherorts einer gesegneten Mission.

Das schlieBt nicht aus, daB der Pfarrer seine Pfarrkin-
der eindringlich und liebevoll ermahne, in erster Linie den
Pfarrgottesdienst zu besuchen. Freilich soll dieser dann auch
bez. Zeremonien und Predigt moglichst gediegen und nicht
zu lang sein. Es war ein Hauptpostulat des groBen Luzer-
ner Seelsorgers Subregens Wilhelm Meyer (1 1912), daB das
Hochamt samt Predigt und Verkiindigungen, selbst auf dem
Lande, besonders aber in der Stadt, nicht l4nger als 1%
Stunden dauern solle. Und seither ist die Welt noch viel
raschlebiger geworden.

Die »Flucht aus dem Hochamt« ist eine religiose Deka-
denzerscheinung. Gerade die Gebildeten und héheren Stéande
sollten es sich zur Ehrenpilicht machen, das Hochamt zu
besuchen. Da war unser erste katholische Bundesrat Dr. Jo-
seph Zemp vorbildlich. Jeden Sonntag sah man seine Ma-
gistratengestalt im Hochamt am bestimmten Platz, und er
hat wiirdige Nachfolger gefunden. V.v.E.

Unrichtige Sprechformen.

Bis anhin sprach und schrieb man von Tempelweihe,
Kirchweihe, Altarweihe, Kerzenweihe, Palmweihe, und
meinte damit die Weihe all dieser Dinge fiir Gott und seinen
hl. Dienst. Hingegen jetzt gebrauchen einige die Ausdriicke:
Marienweihe, Herz- Jesu-Weihe, als ob die allerseligste Jung-



frau Maria und das heiligste Herz Jesu ‘erst noch geweiht
werden miiBten. Selbstverstindlich sind diese Ausdriicke
nicht so gemeint, aber doch geeignet, bei den Glaubigen Ver-
wirrung zu schaffen. Darum sollte man sprachlich richtig
sagen und schreiben: Weihe an Maria, Weihe an das hlst.
Herz Jesu.

Zwar sprachlich richtig, aber nicht schén ist und wirkt
es, wenn drei und noch mehr Worte zu einem Ausdrucke
zusammengezogen werden, indem man verkiindet: Kirchen-
heizungsopfer, Familienbruderschaftsandacht oder gar Gut-
todbruderschaftsandacht. Da wiirde man doch besser sagen
und schreiben: Opfer fiir die Kirchenheizung, Andacht von
der Bruderschaft zur hl. Familie.

Zwar nicht gerade unschon, aber sprachlich unrichtig,
diirfte die Wendung Theresia vom Kinde Jesu sein, welche
Wendung entstanden ist vom Ausdrucke Theresia a Jesu
Infante. Dieser Ausdruck sollte iibersetzt werden mit den
Worten: Theresia vom Kinde Jesus oder Theresia vom Jesus-
kinde. Grammaticus.

Kirchen~Chronik
Persénliche Nachrichten.

Bistum St. Gallen. Die toggenburgische Pfarrei
Biitschwil feierte am 11. Juni a.c. das 50jéhrige Priester-
jubildum des H. H. Alois Bertsch. Derselbe war anno
1889 durch Bischof Augustinus Egger zum Priester geweiht
worden, kam als Kaplan nach Biitschwil, wo er auch an der
dortigen Realschule Unterricht iibernahm, zuerst als Hilfs-
und dann als Hauptlehrer, weswegen er auf die Kaplanei
resignierte. Im Jahre 1933 verlieB Bertsch altershalber den
Schuldienst, leistet aber immer noch seelsorgerliche Aus-
hilfe in der groBen Pfarrei Biitschwil. Alle 50 Jahre des
priesterlichen Wirkens des Jubilaren galten also ein und
derselben Gemeinde. Eine wahrhaft goldene Treue, welche
begreiflicherweise AnlaB bot zu einem religiosen Freudenfest
des katholischen Volkes. Dem Jubilaren, welcher auch ge-
legentlicher Mitarbeiter der KZ ist, sei herzlicher Gliick- und
Segenswunsch entboten! A. Sch.

Didézese Basel

Kt Luzern HH. Johann Schmidlin, zurzeit
Piarrhelfer in Hitzkirch, wurde zum Kaplan in Neuen-
kirch und HH. Josef Marbet, zurzeit Vikar in
Zell, zum Kaplan in Reiden ernannt.

Bern. Am Sonntag, 18. Juni, fand die Installa-
tion des neuen Pfarrers der St. Antoniuskirche in Bern-
Biimpliz, HH. J. B.Stamminger, durch Dekan Mgr.
Niinlist statt. Die Feier erhielt dadurch einen eigenen Cha-
rakter, daB es das erstemal seit der staatlichen Anerken-
nung der katholischen Kirchgemeinden des alten Kantons-
teils war, daB der Vertreter des Staates, der Regierungs-
statthalter, die Amtseinsetzung vornahm.

Diézese Lausanne-Genf-Freiburg. Am
13. Juni beging S. Exc. Mgr. Marius Besson am
Wallfahrtsort Notre-Dame des Marches (Broc) den 2 5.
Jahrestag seiner Bischofskonsekration.
Wir entbieten dem hwst. Jubilar, dessen hervorragendes
Wirken als Seelsorger, geistlicher Redner und Schriftstel-
ler nicht nur schweizerischen, sondern internationalen Ruf

besitzt, ehrfurchtsvolle Gliickwiinsche! Moge es Mgr, Bes-
son vergénnt sein, bald in voller Kraft seine providentielle
Tatigkeit wieder aufnehmen zu kénnen!

Apost. Administratur des Tessin. Mgr.
Pedretti ist vom Amte eines Erzpriesters von Locarno,
das er seit 1911 bekleidete, zuriickgetreten. Zu seinem Nach-
folger wurde Don Rinaldo Fontana, bisher Pfarrer
von Melide, ernannt. V.v.E.

Priester-~-Exerzitien

in Bad Schonbrunn ob Zug 26.—30. Juni (H.H. Fritz Streicher),
30. Juni bis 8. Juli, 7 Tage (H.H. Hugo Rahner); Anmeldungen:
Tel. Menzingen 4 3188; im Kollegium Maria Hilf in Schwyz vom

17.—21. Juli 1944.

An die tit. Pfarriimter?!

Die Opferstockmarder sind wieder an der Arbeit. In Erma-
tingen muBte der Pfarrer anfangs Juni feststellen, daB beide Opfer-
stocke aufgerissen und geleert wurden. Die Einrichtung ist aller-
dings sehr primitiv, Aber friihzeitiges Leeren wird da wohl das
beste sein.

Inliindisehe Mission
A. Ordentliche Beitriige:

Uebertrag Fr. 9,121.30
Kt. Aargau: Boswil, aus Stiftung Sophie Keusch sel. 100; Wettin-

gen, Hauskollekte 860; Fr. 960.—
Kt. Baselland : Pleffingen pro 1943 Fr. 5.—
Kt. Freiburg: Cheyres, Legat von Frl. Marie Blanc sel., Colom-

bier 200; Estavennes, durch Abbé Weibel 38; Fr. 238.—
Kt. Graubiinden : Seth, Hauskollekte 50; Bivio-Marmels 30; Cazis,

Kollekte pro 1943 170; ‘Peiden 40; Brusm Filiale Campocologno

Hauskollekte 42; Chur, aus Katharma Federsplel -Stiftung  21.20;

Tiefencastel, Kollekte 60; Surava, Hauskollekte 85; Tomils, Haus~

kollekte 80; Alvaschein, ‘Hauskollekte 85; Brienz, Hauskollekte 52;

Lenz, Hauskollekte 1355 Fr. 850.20
Kt. Luzern: Hitzkirch a) zum Andenken an Frau Seminarlehrer

Elis. Spieler-Widmer sel. 100, b) Gabe von A. H. 6, c) Gabe

von Ungenannt 20; Luzern, Fastenopfer der ehrw. prtalachwestern

100; Hildisrieden, ‘Gabe von Fam. F. 12; Fr. 238.—
Kt. Neuenburg: Le Locle, durch Abbe Weibel Fr. 50.—
Kt. Nidwalden : Stans a) Hauskollekte u. Legate 2,700; b) Frauen-

kloster St. Klara 50, c) St. Josefsbruderschaft 23 d) pler der

Studenten am Kollegxum St. Fidelis 200; Wolienschxeﬁen, Kaplanei

Oberrickenbach, Hauskollekte 170; Fr. 3,145.—
Kt. Obwalden: Engelberg, Missionssektion des Kollegiums Fr. 50.—
Kt Schwyz: Altendorf, Legate (Fr. Wwe. Karol. Winet-Schnyder

sel. 20, Fr. Wwe. alt "Kantonsrat M. Ant. Knobel- Steinegger sel.

10, Fr. M. Antonia Ziiger-Scheuber sel. 5) 35; Kiiinacht, Kaplanei

Merleschachen, Nachtrag pro 1943 5; Alpthal, Hauskollekte 139;

Muotathal, Friihlingsopler 305; Fr. 484.—
Kt. Solothurn: Solothurn, Bruderschaft St. Urs und Viktor 40;

Trimbach, Haussammlung 458; Olten, Gabe von Ungenannt 500; Fr. 998.—
Kt. St Gallen : Schmerikon, Vergabung 50; Bazenheid, Testat von

Wwe. Rosa Bo;ch Gréamiger sel. 100; GoBau, Gabe von A. Al

50; Rieden, Testat von Wwe. Martina Sophle Steiner-Schwitter sel.,

BuBerberg 100; Stein, Kollekte 80; Fr. 380.—
Kt. Thurgau: DieBenhofen a) Extragabe von A. F. 5; b) Extra-

gabe von B. P. 5; St. Pelaglberg, Antoniusbrot von Ungenannt in

W.-G. 25, b) Gabe von J. Fr. 60.—
Kt. Uri: Andermatt 150; Altdorf Gabe von Ungenannt 20; Fr. 170.—
Kt. Wallis: Gabe von Ungenannt im Wallis 50; Simplon-Dorf,

Legat der Frau Philomena Zenklusen-Zumkeni sel. 500; Fr. 550.—
Kt. Waadt: Leysin, Gabe von Dr. W. Fr. Fr. 10.—
Kt. Z u g : Cham, Nachtrag zur Hauskollekte pro 1943 Fr. 200.—
Kt. Ziirich: Zollikon, Fastenopfer von Ungenannt Fr. 100.—

Total Fr. 17,609.50

B. AuBerordentliche Beitriige:

Uebertrag Fr. 19,000.—
Kt. Graubiinden: Legat des Hochw. Herrn Professor Dr. Martin

RuoB sel. in Chur Fr. 1,000.—
Kt. Luzern: Vergabung von Ungenannt im Kt. Luzern Fr. 1,000.—

Vergabung von Ungenannt in Luzern mit Auflage Fr. 2,000.—
Kt. Obwalden: Vermichtnis von Jiingling Beat Gasser sel. in

Lungern Fr. 1,000.—
Kt. St. Gallen: Testat der Frau Wwe. C. Fih-Romer sel. in

Uznach Fr. 2,981.65
Kt. Thurgau: Legat der Frl. Carolina Beerli sel. von Hérhausen,

gest. in St. Katharinathal Fr. 1,500.—
Kt. Uri: Legat des Herrn alt Landammann Isidor Meyer sel. von

Andermatt Fr. 1,000.—

Total Fr. 29,481.65

C. Jahrzeitstiftungen:

Jahrzeitstiftung von Ungenannt in Luzern mit jéhrlich einer hl. Messe
in Kloten Fr. 150.—

Zug, den 17. Mai 1944.
Der Kassier (Postscheck VII 295): Albert Hausheer.

299



36jdhrige Tochter sucht Stelle als
in Pfarrhaus. Nihe Basel bevorzugt.
Adresse unter 1795 bei der Expedition.

Gesucht

wird in ein Pfarrhaus der Inner-
schweiz eine tiichtige

Angebot unter Chiffre 1799 an die
Schweizerische Kirchen-Zeitung.

Suche wihrend der Ferienzeit eine

Kéchin

Wer sagt die Expedition unter 1798.

@ Vergessen Sie nicht
zur Weiterbefordernng Ihrer Offerte
das Porto beizulegen! [ ]

Fiir geistlichen Herrn neuer

Gehrockanzug

aus Privathaus. Bundw. 95cm. Fr.120.

Frau Baumgartner, Basel,
KlingelbergstraBBe 61.

EinFamilienbuch!
Pater Salvator Maschek 0. M. C.

Katholisches
Hausbuch

Zur Erbauung und Belehrung
fiir die Familien und fiir die
lieben Kranken, geb. Fr. 8.25

Buchhandlung Riber & Cie., Luzern

MeBwein

sowie in- und auslindische

Tisch- und Flaschenweine
empfehlen

Gebriider Nauer
Weinhandlung

Bremgarten

Beeidigte MeBweinlieferanten

@® Das Aktuellste fiir den Schriftenstand

e Iehifpriiche

Des

fel. Diruder Hlaus,
[einy politifdhes
Teftament

Von P. Alban Stéckli
2. Auflage. 40 Seiten. Preis 50 Rp.

Yetlag Dritfordenszenteale Jdwyz

300

Telephon 8 62 84

Ideales Ferienpl&tzchen in erhdhterLage Giberdem
Sarnersee. Es empfiehlt sich den Feriengéasten,
Hochzeiten, Vereinen, Schulen und Pilgern der
neue Pachter Familie KarlBurch-Ehrsam.

g o [11-] | I8

Fleli-Ranft

P7085Lz

Im

schonen JONIP@SINA@  Ferien im Pfarrhaus!

Confer Nr. 23

Der Mefwein-Versand
des Schweiz. Prieslervereins
PROVIDENTIA
emphehll seine auserwahlten und preiswerlen Qualitatsweine

Arnold Defiling Bru Z

Ferien im Biindnerland

we MAPIALIGH ..

Wallfahrtskirche,Zelebrieren zu jeder
Zeit, Stipendia.
Auskunft durch die Direktion.

Katholische
anbahnung, diskret, streng
Ehe reell erfolgreich
Kirchliche Billigung
Auskunft durch Neuland-Bund,
Basel 15/H Fach 35603

JOHANN STAEHELIN

Katholisch oder
Reformiert

R6mischer und Heidelberger
Katechismus a Fr. 2.—

hat sich schnell die Gunst erobert.
Er erscheint bereits inzweiterAuflage
mit kirchlicher Druckerlaubnis und
Anhang iiber den Begriff von Allein-
seligmachend und iiber den Ablal
nach Wesen und Werden.

Erhéltlich durch jede Buchhandlung
oder durch Pfarramt Bruggen (St.G.)

Bléiverglasungen

Lueue,und Reparaturen liefert

elasmateret JOS.Buchert,Basel
Amerbachstrafe 51  Tel. 4 08 44

2 Gehrocke

zu verkaufen

reine Wolle, wenig getragen, mit
Gilet und Hosen, ohne Coupons.
Giinstiger Preis.

Offerten unter Chiffre O FA 1417 B
an Orell FiiBli-Annoncen AG.

{ NEU )
—

J

In der Schweizerischen Kirchen-Zeitung inserierte oder rezensierte Bacher liefern Raher & Cie. Luzern

Bern.
( R
L] L]
100 Jahre Institut Menzingen
MUTTER Kruzifixe
MARIA BERNARDA
HEIMGARTNER Rosenkrinze
gefafit in WeiBmetall u. Silber
von
HILDEGARDIS JUD
Heiligen-Bildchen
In den Ehrensaal der Heimat gehért ihr Bild. Heute, gle)::i“;}c:lt:? fiar christ]. Kunst
nach hundert Jahre langem Schweigen, wird in diesem Ars sacra
Bdéndchen lebensnah berichtet, wer sie war und was Moderne Spruchbildchen
sie Grofies tat im Schweizerland, die bisher Unbe-
kannte von Fislisbach im Aargau. Ganz besonders
aber wird es jeden Leser freuen, zu erfahren, wie Statuen
sie alles wirkte, denn im Stil und in der Weise ihres in Gips und Holz
Wesens liegt das Wunder und Geheimnis ihrer Grofie.
224 Seiten in 8 mit 9 Einschaltbildern welihr::i': s;‘;igzeﬁ'ei 3
Der kartonierte Band: Fr. 3.60 €
Der Ganzleinenband: Fr. 5.—
(zuziiglich Porto und Steuer)
VERLAG DER PAULUSDRUCKEREI FREIBURG Buely updl Kimafleordbng
. .
Réber & Cie.
\. J Luzern




	

