
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 111 (1943)

Heft: 16

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZERISCHE

KIRCHEN-ZEITUHC
Redaktion: Mgr. Dr. VIKTOR v. ERNST, Can., Prof, theol., St. Leodegarstraße 9, Luzern. - Tel. 20287

Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof, theol., Adligenswilerstraße 8, Luzern. - Tel. 2 65 93

Verlag und Expedition: Räber & Cie., Buchdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstr. 7—9, Telephon 2 74 22. — Abonnementspreise:
bei der Expedition besteilt jährlich Fr. 12.—, halbjährlich Fr. 6.20 (Postcheck VII 128) — Postabonnemente 30 Cts. Zuschlag. Für das Ausland
kommt das Auslandporto hinzu. Einzelnummer 30 Cts. — Erscheint je Donnerstag. — Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder
deren Raum 12 Cts. — Schluß der Inseratenannahme Dienstag morgens. Jeder Offerte ist zur Weiterleitung 20 Cts. in Marken beizulegen.

Luzern, 22. April 1943 III. Jahrgang • Nr. 16

Inhalts-Verzeichnis. »Dies venit, dies tua - In qua reflorent omnia« — Der biblische Sintflutbericlit nach Form und Inhalt — Das Verhältnis von
Staat und Kirche im Kanton St. Qallen und die staatsrechtliche Stellung der konfessionellen Kantonsteile — Aus der Praxis, für die Praxis — Totentafel
— Kirchen-Chronik — Kirchenamtlicher Anzeiger für das Bistum Basel — Zur Tagung der Schriftenstandleiter — Rezension

»Dies venit, dies tua - In qua reflorent omnia<

Kein Fest des Kirchenjahres läßt Natur und Ueber-
natur zusammenklingen und -jubeln wie Ostern. Das Früh-
lingserwachen wird zum Sinnbild der Auferstehung des
Christen zu einem neuen, besseren, ja ewigen Leben. Nach
Tertullians Worte ist uns so die Natur eine Lehrmeisterin
geoffenbarter Wahrheit: »quo facilius credas prophetiae
discipulus naturae« (de resur.carn.c. 12) und einem anderen
urchristlichen Künder der Auferstehung der Toten, dem

liebenswürdigen Minucius Felix, ist der Frühling gleichfalls
Trost kommender Unsterblichkeit: »Exspectandum nobis
etiam corporis ver est«. (Octavius.)

Und so ließ die große Pädagogin, die hl. Kirche, ihren
Priestern während der Bußzeit der Fasten immer wieder im
Hymnus der Laudes die natürliche und übernatürliche
Frühlingshoffnung aufleuchten: »Dies venit, dies tua, in
qua reflorent omnia« und am Ostertag da erstrahlt uns
nun der »Sol salutis«, Jesus, der verklärte, auferstandene
Heiland.

Christus selber vergleicht sein Gesetz des Opfers
und der Aufopferung und seine reichste Frucht, die Auf-
erstehung zu ewigem Leben, mit dem Weizenkorn, das nur
absterbend Frucht bringt: »Wahrlich, wahrlich, ich sage
euch: Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt und
stirbt, so bleibt es allein; wenn es aber abstirbt, bringt es
reiche Frucht«.

Und in seinem hohen Liede auf die Auferstehung des

Fleisches (I. Kor. 15), folgt der Völkerapostel dem Bilde
des Meisters: »Gesät wird in Verweslichkeit, auferweckt in
Unverweslichkeit .«

Die Auferstehung von den Toten ist uns nicht nur ein

Gefühl, vom Frühling in der Menschenbrust geweckt, ein

subjektives Gebilde, aufquellend aus dem Unterbewußtsein,
nur ein Symbol des Werdens und Vergehens im ewigen
Kreislauf des Lebens. Nein, die Auferstehung ist dem

Christen reale Wahrheit und Glaubensgewißheit: »Wir
wissen, daß der Jesum auferweckt hat, auch uns mit Jesus
auferwecken wird« (II. Kor. 4,14). »Omnia propter vos«

(Rom. 8, 11): wie Christus, das Haupt der Kirche, verklärt
ist, so sollen auch die Glieder seines mystischen Leibes einst

glorreich aus dem Grabe erstehen: »Nunc autem Christus
resurrexit primitiae dormientium«. Jesus ist uns vorange-
gangen als »Erstling der Entschlafenen«.

Christus, der zweite Adam, der Fürst des Lebens,
schwebt auch über den Millionengräbern des Weltkrieges
als Sieger über Tod und Hölle. Er hat als Erlöser der
Menschheit einen Weltsieg errungen; keinen »blutigen«
Sieg, sein Sieg schenkt uns das Leben.

Auch an Ostern 1943, mitten im zweiten Weltkrieg,
unter dem Kanonendonner der Schlachtfelder und dem

Krachen alles zerstörender Bomben jubelt die Kirche mit
dem Apostel: »Verschlungen ist der Tod im Sieg. Tod, wo
ist dein Sieg? Tod, wo ist dein Stachel?« (I. Kor. 15,54).

Der Tod sät mit voller Knochenhand in die Furchen,
die die Granaten reißen, in die Trichter, die die Bomben

graben. Er sät in Verweslichkeit; wie manches junge Leben

wird Tag für Tag, Stunde für Stunde, ja Minute, von seiner
Sense gemäht. Aber, der auf Christus hofft, wird einst auf-
erstehen in Unverweslichkeit. Das ist der einzige wahre
Trost der Sterbenden und ihrer Lieben.

Die Kinder dieser Welt hoffen selbst in diesem zweiten

Weltkrieg, daß durch den Krieg »ein Neues« werde. Vor-

macht, Weltmacht erhoffen die Gewaltmenschen, eine neue

Weltordnung, einen Weltfrieden die andern. Wer kann
noch daran glauben, da es der zweite Weltkrieg ist?
Nach dem ersten ist doch die Welt nach wie vor im Argen
geblieben.

Der Christ hofft nur auf jenen, der als Schöpfer uns die

Hoffnung gegeben: »Siehe, ich mache alles neu« (Apk. 21,5).

181



»Wir erwarten einen neuen Himmel und eine neue Erde
gemäß seinen Verheißungen, auf denen Gerechtigkeit
ihre Wohnstätte hat« (II. Petr. 3, 13), »in der Hoffnung,
daß auch die Schöpfung selbst befreit wird von der Knecht-
schaft der Vergänglichkeit zur herrlichen Freiheit der Kin-
der Gottes« (Rom. 8,21).

Im jetzigen Weltgeschehen kann man die Stimmung
der Urchristen nachfühlen und eigentlich erleben, die in der
Verfolgung ihre Hoffnung nur mehr auf das Ewige, auf
das Kommen des Herrn setzten. »Komm, Herr Jesus!«
(Apk. 22,21.)

Die einstige Auferstehung des Menschen mit Seele und
Leib zu einem volkommenen, göttlichen Leben, zur Verklä-
rung in Gott, ist das einzige bleibende, reale Kulturideal.
Was ist denn von den alten Kulturreichen, von ihrer Pracht
und Macht übrig geblieben als Trümmer zu archaeologi-
sehen Studien? Und die gottlose Kultur des 19. und 20.
Jahrhunderts ist auf dem »besten« Wege zum gleichen
Schicksal. Nur eins bleibt und wird bleiben: die in der
Ewigkeit verankerte, christliche Kultur.

Diese christliche Kultur gewinnt Leben schon hinie-
den durch Christus in seinem mystischen Leibe, der Kirche.
Sie braucht sich auch im 20. Jahrhundert, ja mitten im
Weltkrieg ihrer Fortschrittstheorie nicht zu schämen, wie

die Vertreter einer rein materialistischen Kultur, die nun in
die Brüche geht. Welch ein Fortschritt, der uns in Frist
einiger Lebensjahre aus den Tiefen des Nichts emporführt
zur Teilnahme an der Größe und der Seligkeit Gottes 1

Das furchtbare Zeitgeschehen, der uns rings umto-
bende Krieg, mahnen uns zur Innerlichkeit, zum Besinnen
auf die einzig bleibenden, die ewigen übernatürlichen Gü-

ter, »die der Rost nicht zerstört und die Motten nicht zer-
fressen«. Heute würde der Heiland wohl sagen: die die
Bomben nicht zerstören, die die Flammenwerfer nicht ver-
brennen, die die Kanonen nicht zusammenschießen können,
— »Suchet zuerst das Reich Gottes « — »Was nützt es dem

Menschen, wenn er die ganze Welt gewänne, aber Schaden

erlitte an seiner Seele! Oder was kann der Mensch ein-
tauschen für seine Seele?«

»Dies venit, dies tua,
In qua reflorent omnia«
Ostern ist die Blustzeit der Natur und der Uebernatur.

Und die Kirche singt weiter im Hymnus »Laetemur et nos,
in viam Tua redueti dextera.« Freuen wir uns, da uns die
Rechte Gottes durch die hl. Ostersakramente wieder

zurückgeführt hat auf den Weg, der aus allem irdischen
Leid emporführt zu einem ewigen Leben, zu einem unzer-
störbaren, ewigen Glück. V. v. E.

Der biblische Sintflutbericht
nach Form und Inhalt
Von Dr. P. Theodor Schwegler OSB., Einsiedeln.

Der Sintflut*-Bericht hat mit dem biblischen Schöp-
fungsbericht, außer dem Schatz an Lehren für das religiöse
und sittliche Leben der Gläubigen, auch das gemeinsam,
daß ihre heutige Erklärung eine wechselvolle Geschichte hin-
ter sich hat. Bei dem geringen Wissen über die Früh- und
Vorgeschichte sowohl der einzelnen Völker, wie der ganzen
Menschheit, und bei dem niedrigen Stand der naturwissen-
schaftlichen Kenntnisse bis noch vor wenigen Jahrhunderten,
konnte, geistesgeschichtlich gesehen, der eine und andere
Bericht von den Erklärern kaum anders als streng wörtlich
und streng geschichtlich^ verstanden und erklärt werden.
Wohl sind aus der Zeit der Väter einige Beispiele einer
freiem Erklärung bekannt, und manche Deutungen des ge-
nialen Augustin oder des rationalistischen Theodor von
Mopsuestia muten uns ganz modern an, aber diese Erklä-
rungen waren weniger ein bestimmtes und sicheres Wissen
als ein Ahnen der Wahrheit, und es blieben diese Männer
mit ihrer der Zeit vorauseilenden Schrifterklärung Einzel-
gänger. Immerhin hätte schon damals ein Umstand die Den-

* »Sintflut« stammt aus dem mittelhochdeutschen »sintfluot«
=:. »Große Flut«. Dasselbe besagen auch das hebräische Wort »mab-
bul«, das griechische Wort xaTaxAuofiog und das lateinische Wort
»diluvium«. Das meist gebräuchliche Wort »Sündflut« ist eine
sprachliche Neuschöpfung, und bezeichnet zugleich die moralische
Ursache der großen Flut, nämlich die Sünde. Nur aus sprachlichen
Gründen wird in dieser Arbeit dem alten Namen der Vorzug ge-
geben.

ker stutzig machen können, nämlich der klaffende Wider-
spruch zwischen dem Weltbild der Bibel und dem Weltbild
der griechischen Astronomie. In der Bibel erscheint die Erde

offenkundig als eine Scheibe, die auf dem Ozean schwimmt
und vom Firmament wie von einer festen Decke überwölbt
ist, die die untern von den obern Wassern scheidet. Die grie-
chischen Astronomen aber wußten bereits, daß die Erde Ku-
gelgestalt habe, und sie besaßen auch schon Methoden, ihre
Größe und das Verhältnis ihrer Abstände von der Sonne

und dem Mond zu bestimmen, nur waren ihre Beobach-

tungsmittel noch zu unvollkommen, um annähernd richtige
Ergebnisse zu erhalten. Die Stelle des Firmamentes, d. h. des

festen Gewölbes, nahmen im griechischen Weltbild die sie-

ben Sphären ein, in denen die Planeten sich bewegten. Aber
nur wenige christliche Gelehrte und Denker empfanden die-

sen Widerspruch und suchten, ihn zu überwinden. Augusti-
nus z. B. konnte bei der Erklärung des biblischen Schöp-
fungsberichtes, vom griechischen Weltbild aus, nichts an-
fangen mit den Wassern über dem Firmament, und wußte
sich nicht anders zu helfen, als daß er sie allegorisch erklärte
und als Symbol der himmlischen Geister nahm, obschon we-
der der biblische Sprachgebrauch noch der Zusammenhang
an Ort und Stelle eine solche Erklärung zulassen. Das mag
uns heute befremden, ist aber bezeichnend für die Stellung
der christlichen Gelehrten, zumal der Theologen, in der

Frage über das Verhältnis von Bibelglauben und Naturwis-
senschaften, und zwar bis in die Neuzeit hinein.

Nachdem Galilei (f 1642) im Kampf um das heliozen-
trische Weltsystem gegen die theologischen Autoritäten sei-

ner Zeit Recht bekommen hatte, wäre an sich die Schluß-

folgerung nahe gelegen gewesen: Wenn in diesem Falle die

Schrifterklärung sich als falsch erwiesen hat, so liegt nicht



ein Ausnahmefall vor, mit dem man sich abfinden

muß; es geht vielmehr um die grundsätzliche
Frage: Gehören die Naturwissenschaften zum Lehrgegen-
stand der Hl. Schrift oder nicht? Wäre diese Frage einmal
in allem Ernste gestellt und behandelt worden, so hätten die

damals herrschenden Auffassungen (sententiae communes)
über Offenbarung, Inspiration und Irrtumslosigkeit der
Hl. Schrift und über die Tragweite des consensus Patrum
überprüft werden müssen, und man hätte wohl gelernt, bes-

ser zu scheiden zwischen dem, was sicheres, weil geoffen-
hartes Glaubensgut ist, und dem, was nur zeit- und kultur-
bedingtes Wissen und Meinen ist; zu scheiden zwischen dem

eigentlichen Lehr gegenständ der Hl. Schrift und dem

Lehr mittel der biblischen Verfasser. Aber diesen Schluß

zogen die Theologen von damals gar nicht. Die konservativ
gerichteten Exegeten meinten noch lange, die naturwissen-
schaftlichen Partien der Hl. Schrift streng wörtlich verstehen

und erklären zu müssen. Sie huldigten eben der k o n k o r-
distischen Auffassung, wonach die biblischen Verfasser

auch die Dinge und Vorgänge in der Natur nach dem ob-

jektiven, Sachverhalte schilderten; man brauche nur ihre

Aussagen und Berichte recht zu deuten, und zwischen den

Angaben der Hl. Schrift und den Ergebnissen der modernen
Naturwissenschaften bestehe vollste Harmonie. Der objekti-
ven Wahrheit des religiösen Lehrgegenstandes müsse auch
die objektive Richtigkeit des Lehrmittels entsprechen, denn
dem Begriffe der Inspiration und der damit gegebenen

Irrtumslosigkeit der Hl. Schrift genüge es nicht, daß die bib-
lischen Verfasser und ihre Zeitgenossen subjektiv davon

überzeugt waren, das angewandte Lehrmittel entspreche
auch der Wirklichkeit, wenn das nicht der Fall war — so
noch P. Leopold Fonck SJ. in seiner 1907 erschienenen
Schrift »Die naturwissenschaftlichen Schwierigkeiten in der
Bibel«. Außerdem glaubte die Großzahl der konservativen
Exegeten, sie seien auch in den die Hl. Schrift betreffenden
naturwissenschaftlichen und literarkritischen Fragen an die
Autorität und den (wirklichen oder auch bloß vermeint-
liehen) consensus Patrum gebunden *. Dazu schrieb nun
Leo XIII. in seiner Bibel-Enzyklika »Providentissimus Deus«

vom 18. November 1893: »Wenn auch die Verteidigung der
Hl. Schrift mit Eifer zu betreiben ist, so folgt daraus nicht,
daß alle Ansichten auf gleiche Weise aufrechterhalten wer-
den müssen, die jeder einzelne Vater oder die nachfolgenden
Ausleger bei ihrer Erklärung ausgesprochen haben; denn
diese haben je nach den Anschauungen ihrer Zeit geurteilt
und bei der Erörterung von Stellen, wo physische Dinge in
Frage kommen, vielleicht nicht immer das Richtige getroffen,
so zwar, daß sie manches als sicher aufstellten, was jetzt
weniger Beifall finden könnte.« Trotz diesem wahrhaft be-
freienden Worte wagten unentwegte Vertreter der sogen,
»école stricte« noch lange nicht, von der eingeräumten Frei-
heit einen sinngemäßen Gebrauch zu machen. Nach wie vor
betrachteten sie jede Art freierer Erklärung auch der natur-

* Man vergleiche zum ganzen Fragenbereich (Einleitung und
Sündflutbericht) die Ausführungen z. B. von Schuster-Holzammer
Handbuch zur Biblischen Geschichte I BcF, besonders: Einleitung
25—34 (Die biblische Geschichte und die Naturwissenschaft) 30—83
(Parallel- oder Doppelberichte); Geschichte des A T 209—236 (Die
Sündflut). A. Sch.

wissenschaftlichen Stellen der Hl. Schrift als ein Kennzeichen
des sog. »liberalen Flügels«, der sog. »école large« unter
den Katholiken, und riefen gegen diese immer wieder die
»felsenschwere« Autorität der Kirche an, wie Aem. Schöp-
fer, ein bekannter Bibliker, im Vorwort zu seinem Buch
»Bibel und Wissenschaft« (Styria-Verlag, Innsbruck-Wien-
Münhchen; 2. Aufl. 1931) aus eigenen unliebsamen Erleb-
nissen zu erzählen weiß. Freilich mußte der Hl. Stuhl wie-
derholt Sätze und Meinungen von Vertretern der »école

large« zurückweisen, weil sie die Irrtumslosigkeit
der Hl. Schrift preisgaben oder in Frage stellten, indem sie

überhaupt alle geschichtlichen Ueberlieferungen aus der Ur-
zeit der Menschheit und aus der Vorzeit Israels, d. h. aus
der Patriarchenzeit, als folkloristische Sagen hinstellten. Nie
aber schritt das kirchliche Lehramt gegen die »école large«
deshalb ein, weil sie in der Erklärung der n a t u r w i s s e n-
schaftlichen Stellen der Hl. Schrift in bezug auf die
Form oder auf den Inhalt freiere Wege einschlug. Das sei

hier eigens bemerkt, damit diese Arbeit, und insbesondere
die nachfolgenden geschichtlichen Notizen, nicht als moder-
nistisch angesehen und beurteilt werden.

Schon früh erkannten die wissenschaftlichen Vertreter
und Verteidiger der Offenbarungsreligion, daß biblische Er-
eignisse, wie die Sintflut, umso mehr Aussicht haben, all-
gemein angenommen zu werden, je mehr Anklänge dazu sich
in den Ueberlieferungen der Völker finden. Nun kannte man
schon in der Väterzeit eine griechische und eine babylonische
Flutsage. Nach der griechischen Sage, die u. a. auch der
römische Dichter Ovid in seinen Metamorphosen bearbeitet
hat, wollte der Göttervater Zeus-Jupiter das Menschen-
geschlecht durch eine große Flut vernichten. Auf den Rat
seines Vaters Prometheus baute nun Deukalion, der Stamm-
vater der späteren Hellenen, für sich und seine Gemahlin
Pyrrha einen Kasten, in dem er während des 9-tägigen Guß-

regens Schutz fand. — Aehnlich die babylonische Sage, die
der babylonische Priester Berossus (3. Jahrh. v. Chr.) in
griechischer Sprache aufgezeichnet hat. Nach dieser Sage
ward der babylonische König Xisuthros durch einen Traum
gewarnt, vor der großen Flut, die über die ganze Erde kom-
men werde, sich und das Seinige auf ein großes Schiff zu
bringen; der Regen, der hierauf die Flut erzeugte, habe 7

Tage und 7 Nächte gedauert. — Als im Laufe der Zeit die

Ueberlieferungen auch anderer Völker bekannt wurden, fand
man solche Flutsagen unter den verschiedensten Himmels-
strichen. In einer eigenen ethnologisch-naturwissenschaft-
liehen Untersuchung, betitelt »Die Sündflut«, konnte 1906
der protestantische Gelehrte Riem 68 Flutsagen aufführen.
Von diesen erwiesen sich freilich mehrere als Ableger des

babylonischen oder des biblischen Flutberichtes; mehrere
können auch auf lokalen Ueberschwemmungen beruhen. Daß
aber alle Flutsagen der Kultur- und Naturvölker voneinander
abhängig oder lokalen Ursprunges seien, ist höchst unwahr-
scheinlich. Viel wahrscheinlicher ist es, daß sie ein Ereignis
aus der Urzeit der Menschheit festhalten, das im Gedächtnis
der Menschen um so eher haften blieb, wenn später ihm noch
örtliche Ueberschwemmungen folgten. Aber nicht nur lassen
sich nicht alle Flutsagen als eine allgemeine Erinnerung der
Menschheit an die Sintflut ansprechen, sondern Völker aus-
gedehnter Erdstriche, wie die Stämme Arabiens, die Chinesen
und die Japaner, auch verschiedene innerafrikanische Völ-

183



ker, kennen keine Flutsage. So willkommen dem Apolo-
geten die selbständigen Flutsagen der Natur- und Kultur-
Völker sein mögen, er dart doch beim Auswerten dieser Tat-
sache die eben genannten Ausnahmen nicht außer acht las-

sen.

Von den verschiedenen Flutsagen stehen dem biblischen
Flutbericht zwei babylonische besonders nahe, die in den

Ausgrabungen während des letzten Jahrhunderts zutage ka-

men, nämlich ein sumerischer Text aus Nippur und Tafel XI
des akkadischen Gilgamesch -Epos aus der Bibliothek
des Königs Assurbanipal in Ninive. Der Name Ziusudra des

sumerischen Textes und seine Geschicke decken sich

ganz mit denen des oben genannten Xisuthros, so daß man
annehmen muß, Berossus habe bei der Abfassung seiner

»Babylonischen Geschichte« diesen oder einen verwandten
Text vor sich gehabt. — Der andere Flutheld, König Utna-
pischtim, erzählt dem Gilgamesch: Als die Götter, einer
Laune folgend, eine allgemeine Flut über die ganze Erde
herbeizuführen beschlossen, habe der Gott Ea ohne Vorwis-
sen der andern Götter seinen Schützling Utnapischtim ange-
wiesen, ein großes Schiff zu bauen, um sich und seine Habe
darauf unterzubringen, den Leuten seiner Stadt aber zu er-

klären, er begebe sich aus dem Bereich des ihm ungünstig
gesinnten Gottes Enlil in den Bereich des Gottes Ea. Das
Schiff, das Utnapischtim darauf baute, sei 120 Ellen hoch

gewesen und habe sechs Stockwerke mit Kammern für seine

Schätze, seine Familie, die Handwerker und die verschiede-

neu Arten von Tieren umfaßt. Das Unwetter, das zur fest-

gesetzten Zeit hereinbrach, habe während 7 Tagen so ge-
wütet, daß selbst die Götter erschraken, sich verkrochen und
den Untergang der Menschen beweinten. Als der Sturm auf-
hörte und das Meer sich beruhigt hatte, habe Utnapischtim
eine Luke seines Schiffes geöffnet, und dann, am 7. Tag, um
zu erkunden, ob die Wasser verschwunden seien, zuerst eine

Taube, dann eine Schwalbe, und zuletzt einen Raben aus-

fliegen lassen. Als der Rabe nicht zurückkam, sei Utnapisch-
tim ausgezogen, und als er opferte, hätten die Götter wie
Fliegen sich über dem Opfer gesammelt und den lieblichen
Duft eingesogen, den sie so lange hatten entbehren müssen.

— Die stofflichen Aehnlichkeiten dieses Berichtes mit
der biblischen Fluterzählung sind gar nicht zu verkennen;
aber das Benehmen der Götter im Gilgamesch-Epos ist
höchst unwürdig, ungöttlich, und der rationalistische
Orientalist Gunkel hat gewiß recht, wenn er den biblischen
Bericht mit den Wassern eines frischen Bergquells, den ba-

bylonischen dagegen mit den verunreinigten Wassern einer

Dorfpfütze vergleicht.
Die so weit gehende stoffliche Verwandtschaft des bib-

lischen und des babylonischen Berichtes weist auf eine ge-
meinsame Quelle hin, eine einheitliche, ursprünglich wohl
monotheistische Darstellung des Ereignisses. Diese Darstel-

lung spaltete sich dann aber in zwei oder mehrere Ueber-

lieferungsströme; der eine (oder zwei; s. u.) von diesen, den

Abraham aus dem Zweiströmeland nach Kanaan mitnahm,
und an seine Nachkommen weitergab, bewahrte den ur-
sprünglich hohen religiös-sittlichen Gehalt, die andern Be-

richte dagegen nahmen allmählich eine polytheistische Fär-

bung an.

(Fortsetzung folgt)

DasVerhältnis von Staatund Kirche
im Kanton St. Gallen und
die staatsrechtliehe Stellung
der konfessionellen Kantonsteile
Vo/7 Dr. £//gwz /s^/r.

(Schluß)

II. Konstitutionell sind damit die konfessionellen Kan-
tonsteile als die körperschaftlich organisierten christlichen
Konfessionsparteien zu begreifen, denen der Staat zur
selbständigen Verwaltung einen Aufgabenkreis deferiert
hat, den er ursprünglich selbst betreute. Es bleibt noch

übrig, die Rechtsnatur der konfessionellen Kantonsteile
näher zu bestimmen. 1. Der Kt. St. Gallen hat die beiden
christlichen Konfessionsparteien stets als Körperschaften
mit öffentlich rechtlicher Rechtssubjektivität anerkannt. Er
hat den Körperschaftscharakter durch keinen Konstitutivakt
geschaffen, sondern ihn stets als mit dem Staate koexistent
betrachtet. Die Anerkennung der öffentlichrechtlichen
Rechtssubjektivität der Konfessionsteile findet sich seit
1814 in Verfassung und Gesetzgebung.

Im Gesetze fehlt allerdings die Benennung als öffent-
lich-rechtliche Körperschaft. Es wird aber den konfessio-
nellen Kantonsteilen dieselbe Rechtsstellung zugewiesen,
wie den anderen öffentlichrechtlichen Gebilden des Kan-
tons, die eine res publica zu verwalten haben.

In der juristischen Literatur wurde vielfach die Frage
erörtert, worin das charakteristische Kriterium der öffent-
lichrechtlichen kirchlichen resp. konfessionellen Körper-
schaffen begründet sei. Man fand ihre privilegierte Stel-

lung zunächst erklärt in ihrer historischen Verbindung
mit dem Staatswesen. In der Folge versuchte man aber
auch die rechtliche Bedeutung der Qualifikation grundsätz-
lieh zu fassen. Nach der herrschenden Meinung liegt das

Kriterium der öffentlichrechtlichen Korporation in einer die

Ordnung der privaten Interessen überragenden Bedeutung
der Zwecksetzung und Wirksamkeit eines Verbandes. Das
trifft für die Konfessionsteile im Kt. St. Gallen in eviden-
ter Weise zu. Schon in der rein formalen i?£/7£/z/z«/zg ß/s

/fo/z/<?sszo/zz7/£ (zfß//zo/zsz:/z£ ß/zz/ evß/zgWzsc/zeJ Kßßfoßs/^zYe

kommt ihre ethische Gleichordnung mit dem Staate (Sohm)
zum Ausdruck.

2. Der öffentlichrechtliche Charakter dieser Körper-
schaffen äußert sich darin, daß ihr Satzungsrecht Gesetzes-

natur besitzt, daß ihre Mitgliedschaft gesetzlich normiert
wird, daß ihren Organen Behördencharakter zukommt,
daß ihre Gliedkörper und Anstalten als öffentlichrechtliche
behandelt werden, daß ihnen Steuerhoheit zukommt, daß

ihnen die öffentliche Exekutionsgewalt zusteht und daß sie

unter besonderem strafrechtlichem Schutz stehen.

a) Dz> Äo/z/gssz'ozzzV/ezz /Cßflfozzs/«/« g<?/wz sze/z z/zz

/?ß/zßz£/z z/er Ver/ßssßzzg zzzzr/ z/es Oese/zes z'/zre Orgß/zz-
sß/zozz se//?s/, wze sz'e azze/z z'/zz /?ß/zzzzezz z/zw Orgß/zzsß/z'ß/z

er/ßssezz. Die Organisation bedarf der Genehmigung des

Großen Rates und die allgemein verbindlichen Verordnun-

gen der Genehmigung des Regierungsrates, womit sie Ge-

setzes- und Verordnungskraft erhalten (konfessionelles Ge-

184



setz von 1923, Art. 3 und 4). Es besitzen als die Kantons-
teile Autonomie.

Autonomie ist im heutigen Rechtssinne Satzungsge-
wait, d. h. die Befugnis zur Erzeugung objektiven gesetz-
ten Rechtes. Das kraft der Autonomie erzeugte Recht ist
objektives Recht, wie das Gesetz. Die Materie, über die sich
die Satzungsgewalt der Konfessionsparteien erstreckt, ist
öffentlichrechtlicher Natur, die ihnen vom Staate transfe-
riert worden ist. Sie wird in Verfassung und Gesetz be-

stimmt und umschrieben.
b) Zwgg/zôngteï z« fite« ist

nicht in das Belieben des Einzelnen gestellt und nicht von
dessen Beitrittsklärung abhängig. Vielmehr gehören ihnen
gemäß ihrem Organisationsstatut, und damit kraft Ge-

setzes, alle Konfessionsangehörien an, die im Kanton domi-
ziliert, oder außerhalb des Kantons wohnhaft, aber einer
st. gallischen Kirchgemeinde angeschlossen sind. Nur
durch förmliche Austrittserklärung kann man sich von den

Verpflichtungen gegenüber den Konfessionsteilen und ihren
Kirchgemeinden befreien.

c) Die orgûAzzsr/zé /Izzsg^s/a/fo/zg, — zum mindesten
des katholischen Kantonsteiles, ist durchaus /V/z^r des
Sfßüfes zzac/zg^/zz'/zAf. Das katholische Ko/Agzzz/zz nimmt
als oberstes Organ dieselbe Stellung ein wie die gz?se/z-

ge/zézzz/e Ag/zörzA im Staate, während der Ari/zzzzzzs/rafzozzs-

/-flf die Funktionen der Vo//zz7/zzz/zgs7z'/zorz/e ausübt. Zwi-
sehen diesen Behörden besteht das Verhältnis der Ueber-
und Unterordnung, indem der Administrationsrat dem

Kollegium verantwortlich ist. Die Bedeutung des Kolle-
giums steht indessen insofern hinter derjenigen des Admini-
strationsrates zurück, als die Interessen des katholischen
hauptsächlich auf dem Gebiete der Verwaltung liegen.

Beide Organe /zß/zezz £e/zö'rrfe/zc/zßrß£fer (Kantonsver-
fassung Art. 24 Abs. 5; Konfess. Gesetz Art. 1—3, 6—7).
Sie entfalten durch den Erlaß von allgemeinverbindlichen
Verordnungen, durch Verwaltung der ihnen zugewiesenen
öffentlichen Verbandsaufgaben, durch autoritative Ent-
Scheidungen über interne Konflikte und Streitigkeiten,
durch Beaufsichtigung untergeordneter Organe und Glied-
körper, eine öffentlichrechtliche Verbandsgewalt. Beschwer-
den gegen ihre Amtsführung sind nicht auf dem Zivilweg,
sondern auf dem Verwaltungsweg geltend zu machen und
von der untergeordneten an die obere konfessionelle Be-
hörde und von dieser an die staatliche Verwaltungsbehörde
weiterzuziehen. Die konfessionellen Behörden besitzen in
der Erfüllung ihrer Aufgaben einen Anspruch auf staat-
liehe Exekution ihrer Verfügungen.

d) Verfassung (Kantonsverfassung Art. 4) und Ge-
setz (konfess. Gesetz Art. 2) setzen die /Orc/zgmezVß/e als
Bestandteil der Organisation der konfessionellen Kantons-
teile voraus. Damit ist immerhin die Struktur der kon-
fessionellen Organisation noch nicht präjudiziert.

In der Tat haben denn auch die beiden Konfessions-
teile der Kirchgemeinde in ihrer Organisation eine ver-
schiedene Stellung zugedacht. Für den kath. Konfessions-
teil ist die Frage der Stellung der Kirchgemeinden lediglich
eine Frage der Zweckmäßigkeit. Sie nimmt in der kath.
konfessionellen Organisation die Stellung eines Gliedkör-
pers ein und steht als solcher im Verhältnis zum kath.
Kantonsteil, wie die Gemeinde zum Staat. Sie ist also eine

dem kath. Kantonsteil eingegliederte Körperschaft, die in
ihrem Verwaltungskreis die ortskirchlichen Belange be-
treut und unter der Ordnungsgewalt der konfessionellen
Oberbehörden steht. Nach der Idee der Reformatoren ist
dagegen die Gemeinde das Wesenselement der Kirche. Der
evang. Kantonsteil ist als solcher nicht nur Träger der
res mixtae, sondern auch kraft seines Verbandswillens
zugleich evangelische Landeskirche. In deren Organisation
muß der Kirchgemeinde die ihr gebührende Stellung zu-
kommen. In diesem Sinne bestimmte die evang. Organi-
sation von 1892 in Art. 1: »Die evangelische Kirche des

Kantons St. Gallen besteht in der Gesamtheit der im Kan-
ton befindlichen evangelischen Kirchgemeinden«. Die
evangelische Landeskirche war demnach ein körperschaft-
licher Verband von Kirchgemeinden. In der evangelischen
Kirchenverfassung von 1922 sind dagegen die Kirchge-
meinden nicht mehr Träger, sondern nurmehr die wesent-
liehen Organe der Kirche, die Kirche selbst ist die körper-
schaftliche Vereinigung der evangelischen Konfessions-
angehörigen.

Für die Organisation und Verwaltung der Kirchge-
meinden kommen im übrigen Verfassung und Gesetz (be-
treffend die Organisation der Verwaltungsbehörden vom
9. Mai 1867) zur Anwendung, soweit nicht die Organi-
sation des betreffenden Kantonsteiles und die von dessen

zuständigen Behörden, im Rahmen ihrer Befugnisse er-
lassenen Ausführungsverordnungen, auf Grund der be-
sonderen Verhältnisse der Kirchgemeinden, abweichende

Bestimmungen enthalten.
e) Wie Staat und Gemeinden zur Erfüllung ihrer Auf-

gaben besondere Anstalten und Institutionen besitzen, so
haben auch die konfessionellen Kantonsteile ihre beson-
deren A/zs/ß/fen ins Leben gerufen. Eine öffentliche Anstalt
im weitesten Sinne bedeutet eine zu einem bestimmten
Zweck zu einer Person des öffentlichen Rechtes hergerich-
tete Gesamtheit von Mitteln sachlicher oder persönlicher
oder gemischter Art. Die Doktrin unterscheidet öffentliche
und öffentlichrechtliche Anstalten. In beiden Fällen ist die
Anstalt öffentlichrechtlich organisiert. Im ersten Fall wird
die Anstalt auch öffentlichrechtlich genutzt, der Geschäfts-
verkehr bewegt sich also in den Formen der Nutzung des
öffentlichen Rechtes; im zweiten Fall unter grundsätzlicher
Beschränkung auf die Formen und Mittel des Privatrechts.
Unerheblich für den Begriff der Anstalt ist ihre Rechts-

fähigkeit. Solche mit Rechtsfähigkeit werden als selbstän-
dige, solche ohne Rechtsfähigkeit als unselbständige An-
stalten bezeichnet. Maßgeblich für die Frage der Rechts-

fähigkeit ist das Recht des Anstaltsherrn.
Das Organisationsgesetz des katholischen Kantons-

teiles kennt als unselbständige Anstalten die katholische
Kantonsrealschule für Knaben und die katholische Mäd-
chenrealschule und sodann eine Bank, die den Namen
»Sparkasse der Administration« trägt.

Ursprünglich beruhte das Erziehungs- und Schul-
wesen im Kt. St. Gallen auf rein konfessioneller Basis. Noch
im Verlaufe des XIX. Jahrhundert vollzog sich ein Säku-
larisierungsprozeß, indem der Staat selbst das öffentliche
Unterrichtswesen übernahm. Immerhin blieb auch den Kon-
fessionen das Recht der Errichtung und der Unterhaltung
von Schulen gewahrt. Die katholischen Realschulen für

185



Knaben und Mädchen werden im Organisationsstatut als
unselbständige Anstalten des katholischen Kantonsteiles
bezeichnet.

Die Verwaltung der Vermögensmassen, die vom säku-
larisierten Stifte auf den katholischen Konfessionsteil über-

gegangen sind, brachte einen ausgedehnten Geschäftsverkehr
mit sich. Im Jahre 1906 errichtete der Administrationsrat
eine eigene Sparkasse, indem er diesen Geschäftskreis der
katholischen Administration erweiterte und ihn den
Zwecken des katholischen Konfessionsteiles nutzbar zu
machen suchte. So wird dem Organisationsstatut von 1939
die »Sparkasse der Administration« als Anstalt des katho-
lischen Konfessionsteiles aufgeführt. Ihre rechtliche Grund-
läge erhält diese Anstalt im Organisationsgesetz des katho-
lischen Konfessionsteiles (Art. 82) und in ihrem beson-
deren Organisationsstatut vom 10./22. Juni 1937.

f) Die öffentlichrechtliche Rechtssubjektivität der Kon-
fessionsteile tritt auch im GzzèzWe z/<?s Stezzmrc/ztes und
zwar z/z //(?/" Sfez/é/7zo/zez7 ///z/7 z/z z7er Sfé//m7/z//z///zzYôï in
Erscheinung.

Zunächst besitzen die konfessionellen Kantonsteile und
die Kirchgemeinden die Steuerhoheit. Diese Steuerhoheit ist
ein Teil der vom Staate delegierten Gebietshoheit, die be-

zweckt, den Konfessionen die Deckung ihres öffentlich-
rechtlichen Finanzbedarfes zu ermöglichen, und sie ist ein
Teil der vom Staate den Konfessionen zugebilligten Selbst-

Verwaltung.
Die Steuerhoheit ist allerdings ausdrücklich weder in

der Verfassung, noch in der Gesetzgebung expressis verbis
delegiert. Die Steuerhoheit sowohl der konfessionellen
Kantonsteile, als auch der Kirchgemeinden wird aber in
der Gesetzgebung als Bestandteil der Autonomie als gege-
ben vorausgesetzt (vgl. z. B. konf. Gesetz Art. 7 Abs. 3).

Der katholische Konfessionsteil erhebt eine Zentral-
Steuer nach Maßgabe des Organisationsgesetzes und eine

Kirchgemeindesteuer nach Vorschrift der Verfassung und
des Steuergesetzes. Beschwerden betreffend die Steuer-

pflicht gegenüber einer Kirchgemeinde oder einem Kon-
fessionsteil sind von den konfessionellen Behörden zu be-

handeln, es kann aber deren Entscheid an die staatliche
Behörde weitergezogen werden (konf. Gesetz Art. 7 Abs. 3).

Der Steuerhoheit einerseits entspricht die Steuerimmu-
nität anderseits. Diese bedeutet eine Ausnahme von der

subjektiven Steuerpflicht und wird, wie die Steuerhoheit,
vom Staate kraft seiner Gebietshoheit gewährt. Sie besteht

regelmäßig für die Selbstverwaltungskörper mit abge-
leiteter Steuerhoheit gegenüber dem verbleibenden Gemein-

wesen. Das Ge/zztfzVzatestez/ßrgtfStffe vom 27. Januar 1859

eximiert in seinem Art. 7 von der Gemeindesteuer (Ver-
mögens- und Einkommenssteuer) das Kirchenvermögen,
womit auch die konfessionellen Kantonsteile von der sub-

jektiven Steuerpflicht gegenüber der Gemeinde befreit wer-
den. Das Stezzfsstez/^rgtfs^z vom 28. Dezember 1903 be-

freit sodann in Art. 6 das Kirchenvermögen von der Ver-
mögenssteuer. Die Vollziehungsverordnung vom 15. Okto-
ber 1923 eximiert in Art. 27 die Gemeinden — und damit
auch die Kirchgemeinden — von der Einkommensteuer und
schafft damit das Korrelat zur gesetzlichen Befreiung von
der Vermögenssteuer. In der Praxis wurden — und zwar
mit Recht — stets auch die konfessionellen Kantonsteile,

— deren Gliedkörper die Kirchgemeinden sind — als von
der staatlichen Einkommensteuer eximiert betrachtet.

Soweit eine Steuerexemption besteht, gilt sie für das

gesamte Vermögen der Kantonsteile, also auch für das-

jenige, das in den einzelnen Verwaltungszweigen und un-
selbständigen Anstalten nach der Art der stationes fisci
konzentriert ist. Steuerpflicht setzt grundsätzlich Rechts-

Subjektivität voraus. Wo das positive Steuerrecht eine
öffentliche unselbständige Anstalt als steuerpflichtig er-

klärt, kann dies nur auf Grund einer Fiktion geschehen.
Soweit eine solche nicht aufgestellt wird, teilen die öffent-
liehen Anstalten ohne Rechtssubjektivität steuerrechtlich
das Schicksal des Gemeinwesens, dem sie angehören (vgl.
Blumenstein, Schweiz. Steuerrecht I. 79). Die Rechtsnatur
der Anstalten des katholischen Konfessionsteiles ist festge-

legt im konfessionellen Organsationsgesetz, das Teil des

staatlichen öffentlichen Rechtes ist. Diese ist deshalb auch

für die staatlichen Behörden soweit beachtlich, als nicht das

staatliche Gesetz selbst eine für diese öffentlichrechtlichen
Anstalten abweichende lex specialis aufstellt. Nachdem eine

solche fehlt, ist es nicht möglich, eine Steuerpflicht dort zu
konstruieren, wo die Rechtssubjektivität nicht angenommen
werden kann.

g) Die öffentlichrechtliche Rechtssubjektivität äußert
sich des weitern darin, daß die Konfessionsteile Anspruch
besitzen auf das staatliche brachium zur VoZ/zzV/zzz/zg z&?r

Wr/zzgzz/zg^/z z/zra* AGzö/yA/z. Solche Verfügungen werden

vollzogen im Wege des Verwaltungsverfahrens und es sind
die Konfessionen nicht erst darauf angewiesen, ihre An-
Sprüche durch den Zivilrichter feststellen und im Wege der

zivilen Execution vollziehen zu lassen.

h) Endlich äußert sich die besondere Rechtsstellung
der Konfessionen darin, daß ihnen ein besonderer sfra/-
/•£eMzc/z£/- Sc/zzz/z verliehen wird. Art. 174 des Strafge-
setzes von 1886 stellte den konfessionellen Frieden unter
besondere strafrechtliche Schutzbestimmungen und be-

strafte die Verletzung der Glaubensfreiheit, die Störung
des konfessionellen Friedens und die Beschimpfung der

vom Staate anerkannten Religionsgesellschaften mit Geld-
büße und Freiheitsstrafe.

Ans der Praxis, für die Praxis
Die Taufgelübde-Erneuerung.

Bald kommt wieder der Weiße Sonntag mit der Feier

der Erstkommunion und der Erneuerung der Taufgelübde.
Vielleicht hat mancher Seelsorger auch schon wie der

Schreibende dieser Zeilen den Eindruck gewonnen, daß die

Erneuerung der Taufgelübde in gewöhnlicher Formulierung
dem kindlichen Verständnis wenig angepaßt ist. Man vergißt,
daß man Kinder, und nicht Erwachsene vor sich hat. Uns
kommt vor, daß man den kindlichen Ton noch nicht recht

gefunden hat. Es ist klar, daß die Erneuerung der Tauf-

gelübde sich eben an das Gelöbnis bei der Taufspendung
anlehnen muß: Absage an den Satan und Bekenntnis zu
Christus. Man vergesse aber nicht, daß die Taufzeremonien

und die dabei verwendeten Gebete mit ganz unwesentlichen

Aenderungen den Taufritus für Erwachsene, nicht für Kinder

186



darstellen, da ja im Altertum die meisten Christen erst im
Erwachsenenalter getauft wurden. Wenn das Taufgelöbnis,
wie es bei der Taufspendung selber abgelegt wird, im we-
sentlichen die Uebernahme des Taufgelöbnisses für Erwach-
sene bedeutet, wie es in der Urkirche üblich war, so mag
das angehen, da ja bei der Taufe eines Kindes heute tatsäch-
lieh Erwachsene, nämlich die Paten, antworten. Für sie wird
die Formulierung, wie sie das Rituale jetzt bietet, verständ-
lieh sein. Daß aber bei der Erneuerung der Taufgelübde,
welche die Kinder selbst ablegen, einfach die Formulierung
des Taufgelübdes aus dem Taufritus selbst ohne irgend-
welche Anpassung übernommen wird, scheint uns pädago-
gisch und psychologisch verfehlt. Man legt damit den Kin-
dem eine Formel vor, welche ihrer Ausdrucksweise und
ihrem geschichtlichen Werdegang nach eben nicht für Kin-
der, sondern für Erwachsene gedacht ist. Glücklicherweise
kommt das nun wohl nicht mehr so häufig vor, außer noch

dort, wo es nur alle hundert Jahre zu einem neuen Rituale

langt. Das neue Basler Rituale stellt in dieser Beziehung
gegenüber andern gebräuchlichen Formulierungen einen be-

merkenswerten Fortschritt dar.
Wir konnten vor einigen Jahren der Erstkommunion-

feier in der Pfarrei eines alten Practicus beiwohnen. Nach
dem Gebet des Apostolischen Glaubensbekenntnisses stellte

er die Fragen etwa in folgender Weise:

Was Ihr gesagt, glaubt Ihr's auch im Herzen?
Glaubt Ihr alles, was der liebe Gott und seine Kirche Euch

zu glauben lehren?
Glaubt Ihr, daß im heiligen Sakramente jedes Mal, wie heute

morgen, der Heiland selber in Eure Herzen wohnen
kommt?

Wollt Ihr bis zum Tode Euren Glauben treu bewahren und
bekennen?

Wollt Ihr lieber sterben, als den Glauben je verleugnen?

Besonders unverständlich ist den Kindern gewöhnlich
die Formel der Abschwörung von dem Satan, besonders

wenn man noch den Ausdruck verwendet: »Widersaget Ihr
dem Teufel und allem seinem Pomp?« Man frage einmal
die Kinder, was sie sich unter dem »Pomp des Teufels« oder
auch nur unter den »Werken des Teufels« vorstellen! Man
wird allerlei zu hören bekommen. Etwa: der Pomp des

Teufels seien die Heiden; die Werke des Teufels seien die
Hölle und das Fegfeuer. Mit dem »Pomp des Teufels« wer-
den selbst die meisten Erwachsenen nichts anfangen können.
Von der »pompa diaboli« spricht schon Tertullian, von der

»pompa diaboli« und den »opera diaboli« Origenes. Und
doch scheint man früher hier etwas elastischer gewesen zu
sein als heute; nach der Verschiedenheit der Täuflinge gab
man der Absage auch eine verschiedene Formulierung, z. B.
bei den Germanen kannte man eine auf das germanische
Heidentum Bezug nehmende Widersagungsformel. Die »Sta-

tuta Bonifacii« verlangen, daß die Widersagungsformel in
deutscher Sprache vorgelegt werde, damit man sie auch ver-
stehe. Der Gedanke, daß die Formulierung dem Täufling an-
gepaßt und daß sie möglichst verständlich gehalten sein

soll, war also nicht fremd.
Ziehen wir die praktische Schlußfolgerung: Heute gilt

es, sich dem kindlichen Fassungsvermögen anzupassen und

eine für Kinder verständliche Ausdrucksweise zu verwenden.
Unter den Werken des Teufels ist doch die Sünde zu ver-
stehen. Warum sollte man also nicht diesen Ausdruck ver-
wenden, der doch den Kindern viel geläufiger ist? Schwie-

riger ist die dritte Frage: »Et omnibus pompis eius.«

Man bekommt dafür etwa zu lesen: »Aller seiner Pracht, sei-

ner Hoffart, allem seinem Hochmut.« Mit der »Pracht des

Teufels« werden die Kinder nicht viel anfangen können; der
Ausdruck kommt ihnen sonderbar .vor, da sie sich doch den
Teufel als häßlich, mit Schwanz und Hörnern vorstellen;
was soll ihnen »Pracht des Teufels« da für einen Begriff ver-
mittein? Was für drollige Dinge sich Kinder unter der »Hof-
fart des Teufels« vorstellen, hat vielleicht der eine oder an-
dere Katechet auch schon bemerkt. Wir denken nur an jenen
Buben, der sich unter der Hoffart des Teufels eine »Fahrt
auf den Hof des Teufels« ausmalte! Weniger bekannte Worte
rufen eben unwillkürlich die bekanntern alltäglichen Vor-
Stellungen wach, und so ist bei einem Bauernbuben die er-
wähnte Entgleisung verständlich. Der »Hochmut des Teu-
fels« läßt die Kinder am ehesten an den Stolz beim Falle der

Engel denken; das will aber die Formel in unserem Zusam-

menhang nicht besagen. Wenn man die »pompa diaboli«
dann gar einfach mit »Pomp des Teufels« wiedergibt, hat
man die Schwierigkeit der Uebersetzung mutig umgangen,
und für das kindliche Verständnis erst recht nichts erreicht.
Der Weg zu Mißdeutungen, wie wir eben eine erwähnt ha-

ben, ist geöffnet, oder der kindliche Intellekt bleibt bei diesen

Worten einfach »tabula rasa«, weil das Kind mit dem »Pomp
des Teufels« keine Vorstellung verknüpfen kann. Gerade im
französischen Sprachgebiet ist z. B., falls man »pompa« mit
»pompes« übersetzt, die Bahn für alle möglichen Abschwei-
fungen und Verirrungen der Phantasie frei. Unser unvergeß-
liehe Pastoralprofessor Mgr. Joseph Beck erzählte uns von
den Kindern, welche dabei an die »Pumpen« oder die »Feuer-

spritzen« des Teufels dachten! Wie einleuchtend ist das für
ein kindliches Gemüt: »Pompe« ist die Feuerspritze, und wie
sollte der Teufel nicht eine solche brauchen, da es in der
Hölle so gewaltig brennt! »Pompa« bedeutet bekanntlich
jenen Festzug, der bei Beginn der Zirkusspiele stattfand, und
bei welchem in langer Prozession die Götterbilder mitgetra-
gen wurden. In diesem Sinne versteht Tertullian das Wort,
und er sagt, daß diese »pompa praecedens« noch etwas
»pompatior« sei als die Spiele selbst. Wegen dieser »pompa«
und der damit verbundenen heidnischen Kultäußerungen be-

kam auch die Teilnahme an den Zirkusspielen selbst den

Charakter des Götzendienstes. Daher spricht sich Tertullian
gegen die Teilnahme der Christen an solchen Spielen aus.
Konstantin untersagte dann zwar die »pompa« im eigent-
liehen Sinn; doch blieb den Theatervorstellungen noch ge-

nug Sittenwidriges und Sittengefährdendes anhaften. Sie bo-
ten immer noch mächtige Anreize zur Sinnlichkeit. Salvian
bezeichnet die Schauspiele und Aufzüge (pompae) als Werke
des Teufels. Man versteht daher, daß bei der Absage an den
Satan nach der Erwähnung der Werke des Teufels im all-
gemeinen diese besondere Art der Teufelswerke, die »pom-
pae«, erwähnt werden. Wenn man also die Formel wörtlich
deuten will, hat man darin die Absage der Christen an die

götzendienerischen, sittenwidrigen und sittengefährdenden
Umzüge und Schauspiele zu sehen. Es liegt der Formel so-
mit ein sehr bestimmter, relativ enger Sinn zugrunde, der

187



an zeitgebundene, konkrete, heute nicht mehr bestehende
Verhältnisse gebunden war. Wenn wir ein Aequivalent für
den Sinn finden wollten, den die Alten damit verbanden,
könnten wir vielleicht etwa an die unschicklichen Film- und
Theatervorführungen denken. Sie sind ja wirklich auch eine

»pompa diaboli«. Wir werden aber dem Sinne auch gerecht,,
wenn wir darunter einfach die verschiedenen Lockungen zur
Sünde, die nächsten Gelegenheiten zur Sünde, seien es Dinge,
Orte, Personen verstehen; die »pompa diaboli« ist dann alles,
was Anreiz zur Sünde bietet, und zur Sünde verführt.

Unser Praktiker hatte auch gefunden, daß eigentlich die

Taufgelübde-Erneuerung zu negativ eingestellt sei. Ne-
ben dem Glaubensbekenntnis enthält sie ja vor allem die Ab-
sage an Satan. Was der Christ positiv tun soll, wird zu we-
nig betont. Mit einem summarischen Hinweis auf die Gebote
Gottes und der Kirche und den Empfang der Sakramente
wird alles erledigt. Wir suchen nun die Absage an den Satan
und das darauf folgende positiv gehaltene Treuegelöbnis zu
einem christlichen Leben wiederzugeben, wie wir es aus dem
Munde des »Practicus« gehört haben.

Wollt Ihr dem Teufel widersagen?
Wollt Ihr auch der Sünde, die zum Teufel und zur Hölle

führt, auf immer widersagen?
Wollt Ihr überall und immer Gefahr und Lockung zur

Sünde fliehen?
Wollt Ihr immer treue Gotteskinder sein?
Wollt Ihr Gott aus ganzem Herzen lieben?
Wollt Ihr gern und täglich beten?

Wollt Ihr nie die heiligen Namen zum Scherz und Fluchen
brauchen?

Wollt Ihr stets dem Herrgott einen rechten Sonntag geben?
Wollt Ihr Euren Eltern stets gehorsam sein?
Wollt Ihr ihnen, wenn sie alt geworden, gerne helfen?
Wollt Ihr nie dem Nächsten an seinem Leibe oder seiner

Seele schaden?

Wollt Ihr allen Menschen stets nur Gutes tun und Gutes
wünschen?

Wollt Ihr gern, wenn Gott Euch Geld und Güter schenkt,
den Armen davon geben?

Wollt Ihr immer keusch und rein sein?

Wollt Ihr niemals, was nicht Euch gehört, behalten oder
nehmen?

Wollt Ihr stets die Wahrheit sprechen?
Wollt Ihr nie jemand an seiner Ehre oder seinem guten

Namen schaden?

Wollt Ihr unsern Heiland oft würdig in Euer Herz emp-
fangen?

Wollt Ihr für das ganze Leben die Muttergottes als Eure
Mutter lieben?

Wollt Ihr treu katholisch leben und einst sterben?

Der einfache Rhythmus gibt den Fragen einen gewissen
leichten Fluß; die Kinder geben darauf die entsprechende
Antwort. Uns persönlich hat diese Taufgelübde-Erneuerung,
die von der üblichen Schablone abweicht, sehr gut gefallen.
Vielleicht könnten erfahrene Jugendseelsorger eine ganz dem

kindlichen Gemüt angepaßte, schöne Taufgelübde-Erneue-

rung für die Feier der Erstkommunion zusammenstellen.

Hier möchte nur eine Anregung gegeben sein. R. St.

Oesterliche Gesangsregel:

»... cantet vox, cantet vita, cantent facta.«

Als lieben Boten der österlichen Festfreude begrüßen
wir jeweilen am Karsamstag nach der Epistel den Jubelruf
des Alleluja. Seit Septuagesima war dieses Lied des himm-
lischen Jerusalem stumm geworden. Die Kirche durchlebte
in der Liturgie die Stunden, in welchen die Mächte der Fin-
sternis zu triumphieren schienen. Rein und unberührt wie
eine zarte Frühlingsblume verkündet am Karsamstag das

Alleluja den Gnadenfrühling der Erlösung. »Das dreimal fest-
lieh erklingende, tief ergreifende Alleluja im Karsamstagoffi-
zium des römischen Ritus bleibt jedem unvergeßlich, der es

einmal mit Verständnis vernommen. .« (C. Blume). Füh-
len wir nicht alle, ob wir es anstimmen oder anhören, seinen
unwiderstehlichen heiligen Zauber? Noch nachhaltiger er-
greift das »Alleluja Auferstehung« bei der Pontifikalmesse
am Karsamstag, wenn der Subdiakon, bevor das Alleluja er-
tönt, dem Bischof mit lauter Stimme verkündet: ». An-
nuntio vobis gaudium magnum, quod est Alleluja.«
Gilt nicht gerade beim österlichen Alleluja für den Priester
die vom hl. Cäsarius von Arles im Anschluß an Augustinus
gegebene Mahnung: »Non tantum ad sonum attendite; cum
laudatis Deum, toti laudate: cantet vox, cantet vita, can-
tent facta.« Lippen und Leben sollen sich vereinen
zum einen österlichen Gotteslob. Das ganze L e b e n sei ein
Lied auf den Herrn.

Unsere Kirchenchöre haben vielleicht mit großem Fleiß
für den Ostertag eine neue Messe einstudiert, oder haben
sich sonst redlich Mühe gegeben, um durch eine gediegene
kirchenmusikalische Darbietung dem Osterfest als der Sol-
lemnitas sollemnitatum eine würdige »Note« zu geben. Un-
ser Volk singt bei außerliturgischen Andachten in den kom-
menden Wochen gern die siegesfrohen, vom Geiste des Alle-
luja getragenen Osterlieder. Auch da gelte wieder: »Non tan-
tum ad sonum attendite; toti Deum laudate; cantet vox,
vita, cantent facta.« Und beherzigen mögen alle, ob sie
Osterlieder singen oder hören, ein anderes Wort des Cäsa-
rius: »Licet nobis omni tempore, fratres carissimi, et ad
dicendum et ad audiendum suavis sit decantatio alleluiae,
specialiter tarnen in istis diebus. Alleluia enim interpre-
tatur ,Laudate Deum'. B r e v i s quidem sermo, sed m a g n a
laudatio. Et quia, quando alleluia cantamus, deum laudare
cognoscimur, fideliter observare debemus, ut quod so-
nat in ore, hoc teneatur in c o r d e: ne forte, quando Aile-
luia, id est laus Dei ex ore profertur, in corde aut turpis aut

* impia cogitatio tenetur; ne forte, dum lingua nostra Deum
laudat, animam nostram cogitatio maligna percutiat. Laude-
mus ergo Deum ore et corde, vita et lingua,
v o c i b u s et m o r i b u s. Sic enim sibi vult dici Deus aile-
luia, ut non sit in laudante discordia. Concordet
ergo prius in nobis ipsis lingua cum vita, os cum conscientia,
voces et mores: ne forte bonae voces testimonium di-
cant contra malos mores.« Erst die Harmonie von Lied und
Leben gibt dem österlichen Alleluja den echten, vollen
Klang. R. St.

Der Gebrauch des Birettes.

Sehr häufig kann man beobachten, daß Priester bei der
heiligen Messe weder beim Gang zum Altare, noch auf dem
Rückweg in die Sakristei das Birett tragen. Bei vielen ist
zweifellos die kirchliche Vorschrift unbewußt der Vergessen-
heit anheimgefallen. Im Ritus servandus in celebratione mis-
sae heißt es jedoch unter n. II: »De ingressu sacerdotis ad
altare« ausdrücklich: »Sacerdos capite cooperto
accedit ad altare .«; in n. XII, wo über den Schluß der
Meßfeier gehandelt wird, lesen wir: »Quibus omnibus ab-
solutis sacerdos facta reverentia aeeipit biretum
a ministro, caput cooperit, ac praecedente eodem mi-
nistro redit ad Sacristiam.« Darf man sich über diese

Vorschrift ohne weiteres hinwegsetzen? R. St.

188



Totentafel
In Blatten (Malters) ist H.H. Kaplan und Sextar Franz

Bieri im 86. Altersjahre an Altersschwäche gestorben. Er
war der Zweitälteste Priester des Kantons Luzern; älter
ist nur H.H. Can. Galliker in Beromünster. In seiner
Heimatgemeinde Escholzmatt hat der Verstorbene sich als
junger Mann und echter, vielseitiger Entlebucher auf vielen
ländlichen Arbeits- und Handwerksgebieten erfolgreich be-

tätigt. Als Spätberufener kam er erst mit 47 Jahren zum
Priestertum. Seine Studien machte er in Disentis, Freiburg,
Eichstätt und Luzern. Nach dem Schlußexamen sagte er
zu seinen Kursgenossen in Luzern: »Sie haben mich über
die Kirchenväter ausgefragt und wohl gemeint, ich hätte
den einen und andern noch gekannt!«

Franz Bieri war 1904/5 Vikar in Pfaffnau, dann 10

Jahre sehr geschätzter Kaplan in Großdietwil und seit
1915 Kuratplan in Blatten, wo er 28 Jahre lang in viel-
seitiger Betätigung, wie man sagt, allen alles geworden.
Da hat er vor allem in der Pastoration der großen Pfarrei
Malters getreulich mitgewirkt. Als Wallfahrtspriester ist er
stets tatkräftig für die Rechte und die Ehre der weithin
bekannten Kirche von St. Jost eingetreten. Einige nötigste
Renovationsarbeiten wurden durchgeführt, vieles wäre noch

zu tun. Die Amtsbrüder vom Kapitel Luzern-Land wählten
ihren lieben Senior 1929 zum Sextar. Kaplan Bieri lebte

für sich sehr einfach, hat aber für kirchliche Zwecke reich-
lieh gespendet unnd gültige Gastfreundschaft geübt. Es ist
gut, daß es solche väterliche alte Priester gibt, die Zeit
haben für andere, die aus der Unrast des Alltags kommen,
weltlichen und geistlichen Standes Sextar Bieri hatte
so etwas Patriarchalisches, Ueberzeitliches an sich, was
allseitig wohltuend wirkte. Er war vielseitiger, geschätzter
Ratgeber beim Volke weit herum, für Haus und Hof und
Gewerbe. Sein findiger Arbeitsfleiß als Imker brachte sogar
Wachskerzen für die Kirche zustande.

Der Verstorbene hat sich bei all dem nicht veräußer-
licht, er war ein frommer Priester, ein Mann des Gebets.

Seine Bemühungen waren gesegnet. Wegen seiner Viel-
seitigkeit und humorvollen Leutseligkeit war man ihm
auch in andern Lagern zugetan; dabei war seiner geraden
Grundsätzlichkeit nirgends was abzumarkten. Gott lohne
seinem getreuen Diener! E.

Nach 62 Priesterjahren mit vollgerütteltem Maß von
Arbeit ging am 6. März in Brig hochw. Ehrendomherr
Theodor Arnold in die ewige Ruhe ein. Seine Heimat war
das hochgelegene Simplon-Dorf; sein Geschlecht hat im
Laufe von Jahrhunderten nachweisbar mindestens 14 Prie-
ster hervorgebracht. Am 19. Mai 1857 wurde Theodor als
sechstes Kind seinen Eltern in die Wiege gelegt. Brig bot
ihm die humanistische Ausbildung, St. Maurice die philo-
sophische und in Sitten oblag er der Theologie. Der 24.

April 1881 führte ihn zu den Stufen des Altares. Seine

Laufbahn verlief vielseitig: von 1881—84 war er Schulherr
in Leuk, von 1884—86 Pfarrer im sonnigen Albinen, von
1886—94 in Varen, von 1894—1901 Katechet und Spiri-
tual im Mutterhaus vom Hl. Kreuz in Ingenbohl. 1901 bis
1917 arbeitete H.H. Arnold als Mann der katholischen
Presse in der Eigenschaft des Leiters des »Walliser Bote«;
zugleich war er Dombenefiziat an der Sittener Kathedrale.

Nach dem Rücktritt von der Redaktion nahm er wieder die

seelsorgerliche Arbeit auf, zunächst als Rektor von Agarn,
und nach zwei Jahren als Spiritual in Monthey in der
Anstalt Malévoz (1919—27), und als Spitalpfarrer von
Sitten (1927—29), und nach kurzer Ruhepause auf dem
heimatlichen Simplon abermals als Spitalpfarrer in Brig,
wo er noch bis 1939 tätig war. Von einem kurzen otium
cum dignitate in Ems führte ihn ein schweres, in christ-
licher Geduld ertragenes Leiden als Patienten in den

Briger-Spital zurück, wo er 1941 sein diamantenes Prie-
sterjubiläum feiern konnte. Am 6. März holte der Tod als
freundlicher Bote Gottes den verdienten Priestergreis zur
ewigen Belohnung ab. Dem Verstorbenen war der ausge-
sprochene Charakter des Oberwallisers zu eigen: energisch
und eigenwillig, zäh und ausdauernd, genügsam und an-
spruchslos, ein rastloser Arbeiter. Bleibende Verdienste
hat er sich besonders als Mann der Presse erworben durch
kluge und aufgeschlossene Leitung seines Blattes in einer
Zeit, als durch den Bahnbau und die Entwicklung des

Hotelwesens im Oberwallis moderne Strömungen herein-
brachen. Anerkennung wurde ihm durch Ernennung zum
Ehrendomherrn (1925) ausgesprochen, und noch mehr
durch die große Teihnahme des Volkes, des Landesbischofs
und von 60 Amtsbrüdern an der Totenfeierlichkeit.

Die Zürcher Diasporapfarrei Pfäffikon betrauert den

allzu frühen Verlust ihres neuen, noch jungen Pfarrers,
hochw. Herrn Georg Bamert, der am 23. März im jugend-
liehen Alter von 31 Jahren im Theodosianum einem langen,
schweren Leiden erlegen ist. Seine Wiege stand in Tuggen
(March), wo er am 18. Januar 1912 in eine kindergesegnete
Bauernfamilie hineingeboren wurde. Nach Besuch der Volks-
schule daheim in Tuggen und der Bezirksschule in Siebnen

wurde der ideale Knabe Student in Stans und Theologe in
Chur. Der 11. Juli 1937 führte ihn zu den Stufen des Altares.
Seine ersten vier Priesterjahre im Vikariat von St. Franziskus
in Wollishofen-Zürich wiesen ihn als vorzügliche Pastora-
tionskraft aus, besonderes in der Jungmännerseelsorge, als
Gesellen- und Jungmannschaftspräses und Gründer der dor-
tigen »Jungwacht«, wobei besonders seine gute musikalische

Begabung ihm die Herzen der jungen Menschen öffnete. Die
Diasporaseelsorge mit ihren vielen schweren Seiten begann
für ihn aber erst recht, als er im Mai 1941 Pfarrer in Pfäffi-
kon wurde. Er arbeitete sich hier so schnell ein und schuf
sich eine so angesehene Position, daß er schon nach einem

Jahre in die Schulbehörde gewählt wurde. Durch den frühen
Tod des begabten Seelsorgers sind viele Hoffnungen zunichte
geworden. J. H.

Kardinal Federico Cattani. Am 11. April starb der Ku-
rienkardinal Federico Cattani in seinem 87. Lebensjahre.
1887 kam er als Advokat der Rota an die römische Kurie
und wirkte Zeit seines Lebens in der Zentralverwaltung der
Kirche. 1924 wurde er von Pius XI. zum Sekretär des päpst-
liehen Kassationshofes, der Segnatura Apostolica, ernannt
und 1938 verlieh er ihm den Kardinalshut. Kardinal Cattani
zeichnete sich durch seine Geschäftsgewandtheit aus und
wurde schon von Pius X. und Benedikt XV. mit wichtigen
Missionen betraut. Durch seine große Wohltätigkeit war er
ein wahrer Vater der Armen Roms.

R. I. P.

189



Kirchen«Chroiiik
Bern. Seit die drei Pfarreien der Stadt Bern: Hl. Drei-

faltigkeit, St. Marien und St. Anton, vom Staate anerkannt
' worden sind und die wesentlichen Ausgaben für die Pfarr-

seelsorge aus der Kirchensteuer bestritten werden können,
entwickelt sich auch die Betreuung der Katholiken in den

noch nicht durchorganisierten Außenquartieren und Außen-
bezirken in erfreulicher Weise. Das »Korrespondenzblatt für
die römisch-katholische Gemeinde Bern« schreibt unter dem

Titel »Diaspora in der Diaspora«: »Die Kirchgemeinde Bern
ist zu einer starken und soliden Gemeinschaft geworden. Seit

1939 vom Staate anerkannt, umfaßt sie die Katholiken der

ganzen Bundesstadt, der großen Außengemeinden Bümpliz,
Ostermundigen, Köniz-Wabern-Liebefeld, Zollikon-Worblau-
fen, Worb usw. und darüber hinaus der Amtsbezirke des

bernischen Mittellandes. Rund 15,000 Katholiken unter
150,000 Andersgläubigen! Was aber zerstreut ist, muß zu-
sammengefaßt werden, d. h. hier: die Seelsorge muß vom
Zentrum aus organisiert werden, systematisch und rationell.«
Bümpliz-Holligen und Ostermundigen-Papiermühle haben
durch die Bemühungen der Pfarrer von Dreifaltigkeit und
St. Marien schon eigene Gottes- und Pfarrhäuser erhalten.
Neue Stationen wurden inzwischen in Köniz-Bielefeld, Zol-
likon-Worblaufen und Worb eröffnet, z. T. in ganz provi-
sorischen Lokalen.

Durch die Kirchensteuer werden nun auch solche Ele-
mente erfaßt, die sich bisher der Pflicht, einen ihren Vermö-
gensverhältnissen entsprechenden Beitrag an den Kultus zu
zahlen, mit mehr oder weniger schönen Gesten entzogen. Ein
Beispiel: eine Dame, Witwe eines schwerreichen Industriel-
len, fuhr jeweils in ihrem Wagen beim Pfarrhause vor und
übergab dem Pfarrer mit gütigem Lächeln eine Fünfzigernote
»pour tout potage«. Nun zahlt sie 1400 Fr. Kirchensteuer.
Wäre das nicht auch anderswo »gefundenes« Geld, z. B. in
Zürich? (s. letzte Nr. der K.-Z.). Basel hat in seinem Rö-
misch-kath. Kultusverein schon seit Jahren eine zentrale
Finanzverwaltung.

Rom. Bußprozession in St. Peter. Am Passionssonntag
fand in St. Peter eine Bußprozession statt. Der Hl. Vater ging
zu Fuß und trug ein großes Kreuz, das er am Schluß des

Gebetganges durch das Schiff der Basilika,auf dem Altar
der Konfession niederlegte. Außer den kirchlichen Würden-
trägern, dem päpstlichen Hofe, mehreren Kardinälen und
zahlreichen Bischöfen nahm das diplomatische Korps beim

Vatikan, in dem sich Vertreter aller kriegführenden Nationen
fanden, zehntausende von Gläubigen, u. a. die italienische

Kronprinzessin, an der Feier teil, die von Teilnehmern als

tiefergreifend geschildert wird. Die Allerheiligenlitanei und
die liturgischen Gesänge wurden vielfach vom ganzen Volk
mitgesungen. Wer schon einmal etwa eine Selig- oder Heilig-
sprechung in St. Peter miterlebte, wird sich eine Vision da-

von machen können. Die letzte Bußprozession, an der ein

Papst teilnahm, fand im Kolosseum durch Pius IX. statt.
V. v. E.

Persönliche Nachrichten.

Diözese St. Gallen. H.H. Arnold Acker-
mann, Kaplan in Uznach, wurde zum Pfarrer von V ä t -

t i s gewählt.

Diözese Sitten. H.H. Jakob Rieder, Kaplan
in Sitten, wurde zum Pfarrer von Montana und H.H.
Emil S c h m i d, Rektor in St. Nikolaus, zum Kaplan in

Sitten gewählt.

Diözese Chur. H.H. Prälat Dr. Scheuber,
Regens des Priesterseminars, wurde zum nichtresidierenden
Domherrn ernannt.

Kirchenamtlicher Anzeiger für das Bistum Basel

An die H.H. Pfarrämter der Diözese Basel.

Da der Vorrat für die H1. O e 1 e auch dieses Jahr knapp
ist, mögen auch die alten Hl. Oele aufbewahrt und verwen-
det werden.

Zur Tagung
der Sehriftenstandlelter
am 21. Juni in Luzern (Hotel St. Gotthard).

(Mitg.) Es sind bald zwei volle Jahre seit der letzten
Schulungstagung in Zürich verflossen, die einen unstreitigen
ideellen Gewinn für die Sache des Kleinschrifttums in der
Schweiz im Gefolge hatte, eine ganze Reihe neuer Gesichts-
punkte eröffnete, reiche Anregungen zu unverdrossenem Ar-
beiten im Sinne der päpstlichen und bischöflichen Anweisun-
gen gab und das Freundschaftsband wie die Interessen-
gemeinschaft zwischen Schriftenwart und Schriftenzentrale
enger knüpfte.

Wenn auch durch das monatlich erscheinende »Klein-
schriften-Apostolat« immerhin ein gewisser Kontakt der
Standleiter hergestellt und garantiert ist, macht sich doch
von Zeit zu Zeit das Bedürfnis nach mündlicher Aussprache
und Ideenaustausch kategorisch geltend. Und wir können
dem Herrgott nicht genug dankbar sein, daß er uns in einer
Zeit schwerster Konflikte unter den Völkern und Nationen
des gesamten Erdballs und dem Aufeinanderprallen ent-
gegengesetzter Ideologien gestattet, in aller Geruhsamkeit
und Gründlichkeit, in Frieden und Eintracht das Problem
der heute so dringlichen Kleinschriften-Aktion zu erörtern,
in seinen verschiedenen Aspekten zu durchdringen und aus
Vorträgen und Aussprache neuen Elan und wirksamen An-
trieb für unser Apostolat zu holen und zu verwerten.

Für das Hauptreferat über »Seelsorge und Kleinschrif-
ten-Apostolat« konnte Mgr. Dr. X. von Hornstein, Universi-
tätsprofessor in Freiburg, gewonnen werden.

In Kurzreferaten wird ebenfalls von Fachleuten aus dem

Priester-, Ordens- und Laienstand dargetan werden, welche
Bedeutung die Kleinschriften für Spitäler, Exerzitienhäuser,
Kollegien, Institute und Vinzenzkonferenzen haben resp. ha-
ben könnten.

Ein Schriftenstandleiter und eine Schriftenstandleiterin
werden Erfahrungen mitteilen und wertvolle Anregungen
machen.

Hochw. Herr Dr. Jos. Meier, Generalsekretär des

S.K.V.V., Luzern, wird die »Bedeutung des Kleinschriften-
turns für die religiöse Volksbildung« behandeln.

Für die Aussprache ist am Vormittag und Nachmittag
je eine Stunde reserviert.

Das ganze Programm wird später publiziert werden.
Alle Interessenten mögen sich schon jetzt den Montag

nach dem Dreifaltigkeitstag für diese Tagung freihalten, um
so wertvolle Anregungen zu gewinnen für den weiteren
Ausbau der heute so dringlichen Kleinschriftenbewegung in
der Schweiz. Kanisiuswerk, Freiburg.

190



Rezension
/os. R«di/t, Der £y/eé/z(5drô/tg. Seine psychologischen Grund-

lagen und pädagogische Auswertung. Luzern. Institut für Heilpäda-
gogik, 1942.

Aus der Reaktion einesteils gegen die Psychologie ohne Leben

(Herbart) und andernteils gegen die Psychologie ohne Seele (Aktuali-
sten) kam zu Anfang des Jahrhunderts wieder eine Wendung zum
lebendigen geistigen Subjekt, das in der intentionalen Auseinander-
setzung mit «lern Objekt sein Leben entfaltet. Neovitalismus, Ganz-
heits- und Gestaltpsychologie, verstehende Psychologie, Charakter-
forschung, Arbeitschule, Erlebnisschule rückten wieder die lebendige
Person und ihr Erleben ins Zentrum. Josef Rudin greift gerade in
diese Mitte hinein, unterzieht das einschlägige deutschsprachige
Material, besonders neueren Datums, einer Sichtung und legt als

Ergebnis eine sehr klar und systematisch aufgebaute Studie über das

Erlebnis und den Erlebnisdrang vor. Der Verfasser sieht die Fragen
und Lösungen nicht in erster Linie mit den Augen des theoretischen

Psychologen, sondern vorwiegend mit den Augen des Pädagogen,
der mit seinen Einsichten allen denen dienen will, die Bildungsarbeit
an der Jugend zu leisten haben.

Im 1. Kapitel werden Wesen und Einteilung des Erlebens unter-
sucht. Der pädagogischen Grundabsicht entsprechend beschränkt R.
sich auf das bedeutsame Erlebnis. »Ganz allgemein ist Erleben eine

Berührung des Subjekts mit einem Objekt, oder es vollzieht sich
in einer solchen Berührung.« Dieser Doppelsatz mit dem »oder«

enthält nun allerdings zwei Auffassungen vom Wesen des Erlebens,
die sich nicht decken, von denen ich die zweite halten möchte, indes
R. zur ersten steht. Dieser dem Verfasser zu allgemeine Erlebnis-

begriff wird nun auf einen ganz bestimmten Subjekt-Objekt-Kontakt
eingeschränkt. Dieser Subjekt-Objekt-Kontakt verlangt von Seiten
des Subjektes Innerlichkeit oder Ich-zugehörigkeit, Ernst oder Ich-
tiefe, Aktivität und Ganzheitseinstellung oder Beteiligung und Er-
griffenheit des totalen Menschen; von Seiten des Objektes Unmittel-
barkeit und sinnhafte Werterfülltheit. Frei von Reflexion und Abstrak-
tion soll es sein und doch in überindividuelle Zusammenhänge hinein
in die Welt des objektiven Geistes vorstoßen. Das eingeschränkte
bedeutsame Erleben ist »der psychische Vorgang, in dem der Mensch
als ganzheitlich aktives Subjekt in seiner Tiefe von einem Objekt
in dessen Unmittelbarkeit und werterfüllter Sinnhaftigkeit ergriffen
wird.« In der Subjekt-Objekt-Polarität wird alsdann auch der Ein-
teilungsgrund gefunden. Ebenso werden die Bedingungen für die

Möglichkeit des Erlebnisses polar in subjektive und objektive unter-
schieden, wovon beide, sowohl der Aufforderungscharakter der Dinge

als auch die kontaktfähige und kontaktbereite Innerlichkeit, gleich
wichtig sind. Von da ausgehend wird eine Erlebnistypologie versucht.

Das 2. Kapitel zeigt Wesen und Erscheinungsbild des Erlebnis-
dranges. Er ist eine triebhafte Strebung. Der Auffassung, die den
Trieb nicht als eigene Funktionalität sondern als Verhaltungsweise
nimmt (Lindworsky, Klages, Tumlirz) und der sich der Verfasser
anschließt, liegt eigentlich die scholastische Idee einer transcenden-
talen Daseinstendenz zugrunde. Entgegen der Auffassung von Phi-
lipp Lersch ist der Erlebnisdrang für R. eine wesenhafte transi-
tive Strebung. Er definiert ihn als transitive Strebung nach Wert-
ergriffenheit, worin die Vorstufe verantwortungsvollen, das Ich ver-
pflichtenden Einsatzes im Keim enthalten ist. Gehört aber das
transitive Moment wirklich zum Wesen des Erlebnisses und des

Erlebnisdranges? Wenn man das Erleben identisch setzt mit der
Berührung des Subjektes mit einem Objekt, ja; wenn aber diese Be-
rührung erst Voraussetzung ist und das eigentliche Erlebnis in der
Redundanz auf das Subjekt liegt, nein. Das Objekt wird durch die
Subjektivation erlebbar. Das Kernmoment im Erlebnisbegriff R. ist
die Wertergriffenheit und Werterhöhung. Nun ist aber diese eine

Ich-Aktuation, Ich-Vervollkommnung, Uebergang von Potenz in Akt,
Werdung und Erfüllung eines aktuierungsfähigen Ich, die immer
nur am Ich erlebbar ist, aber noch nicht selbst das Erlebnis ist. So

wäre Erleben das reflexe Innewerden seiner Selbst als Aktuations-
Zentrum, d. h. reflexes Innewerden der gerade eben aktuell vorsieh-
gehenden Ich-Erfüllung. Dementsprechend ginge auch der Erlebnis-
drang direkt und primär nur auf diese Erfüllung und erst indirekt
und sekundär auf das Woher und Wodurch der Erfüllung. Somit
fällt der Erlebnisdrang letztlich auf die subjektive Erlebnisfähigkeit
und die auf Vervollkommnung angelegte Natur zurück, und Erlebnis
ist nicht das Objekt des Erlebnisdranges, sondern dessen Aktuierung.
Damit möchte ich die Begriffsbestimmung R. nicht etwa umstürzen,
sondern lediglich einer größeren Abstraktion unterstellen. Im gleichen
Zusammenhang wäre auch eine begriffliche Konfrontierung von Er-
lebnis und Erfahrung wünschenswert. Sehr plastisch hat R. das

Erscheinungsbild des Erlebnisdranges dargestellt und mit wertvollen
pädagogischen Ausblicken begleitet.

Das 3. Kapitel gibt zu den vielen pädagogischen Hinweisen
noch eine eigene zusammenhängende Pädagogik des Erlebnisdranges.

Das Buch verdient unter Pädagogen, Lehrern und Seelsorgern
einen dankbaren Leserkreis, da es jedem, der an der Jugendbildung
mitarbeitet, Wichtiges zu sagen hat und es in einer leichtverständ-
liehen Weise sagt. Es ist ein wertvoller Beitrag zur Didaktik und
zur Psychologie des Lehrens und Lernens. * J. Röösli.

Der Meßwem-Versand
des Schweiz. Priestervereins

PROVIDENTIA
empfiehlt seine auserwählten und preiswerten Qualitätsweine

In der »Schweizerischen Kirchen-Zeitung« rezensierte Bücher

liefert die Buchhandlung Räber & Cie.

Für die dyarreiiueiA-e an das PnieJZecfcte Herz Marrae
und/ür die MaiandacAten:

Cdir preisen Dieb
FalimaZiefZ /ür J sZimroig'ere FbZ&sgesa/fg'
Smg-b/afZ à 10 Up. ; ab 100 Ft. Fr. 9.— ; ab 500 Ft. Fr. 8.— per I/under*

FZitfion „GZoria Dei" Dasei XZiiersZei/ieraZZee 44

Kleines Volksmeßbuch do
Fon P. Po m m

Leinwand Rotschnitt Fr. 2.80

10 Stück Fr. 2.75

25 Stück Fr. 2.70

50 Stück Fr. 2.60

Buchhandlung Räber & Cie., Luzern

191



Zu verkaufen
ein guterhaltener P32974Lz

Kassenschrank
Größe 160 x 75 x 58 cm
mit zwei Innentresoren

Bei Fr. Schlapbach • Burri,
Reinach (Aargau).

Große Auswahl

Kruzifixe
Metallkörper holzgeschnitzt
Bronze

Rosenkränze
gefaßt in Weißmetall u. Silber

Heiligen-Bildchen
Gesellschaft für christl. Kunst
Abtei Eltal
Ars sacra
Moderne Spruchbildchen

Statuen
in Gips und Holz

Weihwassergefäße
Keramik Holz Metall

ßucA- und Xunsf/randZungr

Räber & Gie.
Lurent

Jsommunfomtoaen
Handbemalt • Billige Preise

G. Ulrich
Devotionalien en gTos

ÖLTEN Tel. 5 27 39

Äecftfreftfg'e Aa/ga&e der 7/tserafe
hfefef Gewähr /är £ufe Aus/ührung
sowie ßmAaffun^ der Daten

der £rscftein«/i£,'

Soeben erscheint:

von M A G N1

Unsere Antwort
aufdieBotschaft

von Fatima
88 Seiten. Kartoniert 90 Rappen
Die Schrift gibt klare und einfache
Anleitung, wie jeder im eigenen
Leben die Botschaft der Mutter-
gottes von Fatima durchführen
und vor allem sein Gebetsleben
im Geiste dieser Botschaft für die
Nöten der Gegenwart fruchtbar

gestalten kann.

Kanifiuswerk Freiburg

Kund enurteil

Feinmaß. Maßkonfektion Vorteilh.Preise

R. Roos, Sohn, Luzern
Leodegarstraße 7 Telephon 2 03 88

•TABERNAKEL
• OPFERKÄSTEN

• KELCHSCHRÄNKE

• KASSENSCHRÄNKE

MEYER-BURR1 + GIE. A.G.

I II 7 ETP RJ VONHUTTSTRASS. 20
LU £ EL 11 11 TELEPHON NR« 11.874

Katholische
p I anbahnung, diskret, streng

r H fl reell erfolgreich" Kirchliche Billigung
Auskunft durch Neuland-Bund.
Basel 15/H Fach 35 603

ZVeiterscAeiraung-en ZeieAZer ATtrcAenZteder /ür 3 gdetcAe Stimmen :
z. Olesus, I^err der Seelen
2. {Daria Jmmaculata
3. <jdir preisen Dieb (F'aZtmaZied,)

/eäes der Z-ieder eiazeZ« eis Srngpartitfar /ür 3 gleiche Summen er&äitiicfr.
7 jE*. 25 i?p, ; aö 50 Sick. je 20 np.
Das Lied » JFir preisen Dich« auc/i mii Jsiimmig-em FoZAtfgesang- aus/üLr6ar.

Edition „Gioria Dei" Dasei TAier*tei„er««ee 44

Bereits in zweiter Auflage ist erschienen :

Dr. /. 5irefceZ

Geschiedene Ehen
Gedanken und Erfahrungen eines Richters

Kartoniert Fr. 4.80 ®

Die Schrift von Bundesrichter Strebel, die eines unsrer brennendsten
sozialen Probleme nach allen Seiten hin beleuchtet, gehört in die
Hand jedes Richters, jedes Sozialpolitiken, jedes Publizisten und
jedes Seelsorgers und nicht zuletzt in die Hand aller jener,
die von einer Ehescheidung ein neues Lebensglück erwarten. Die
Schrift dieses erfahrenen Richters befreit sie von einer verhäng-
nisvollen Illusion. Nat.-Rat. Dr. K. Wiek.

FerZag Räber & Cie., Ladern

Elektrische

Bekannt grösste Erfahrung
Unübertreffliche Betriebssicherheit

Job. Muff Ingenieur Triengen
Telephon 515 20

Vnrhänae Teppichhaus i Burgertor
"Ul Uuliy tun Hipsrhp.nnpnhen .Uliam Hirschengraben LUZERN

Kirchliche
Nachschlagewerke
Biblisches Beispiel-Lexikon

Die heilige Schrifl in Leben und Lehre
für Kalechese.und Predigl. 2 Bände,
Lexikonformaf. Leinen gebunden Fr. 55.35

Kurze Biblische Realkonkordanz
Das handliche Bibel-Lexikon in Ta-
schenformat für Schule und Predigt.

Leinen Fr. 9.55

Luegs: Biblische Realkonkordanz
2 Bände, Halbleder, 5. Aufl. Vergrif-
fen, nur soweit Vorrai. Antiquarisch Fr. 16.—

Handbuch der religiösen Gegenwartsfragen
Herausgegeb. von Erzbischof Dr. Con-
rad Gröber. Halbleinen Fr. 8.35

Kirchliches Handwörterbuch
Ein kurzgefaßtes Nachschlagewerk der
kirchlichen Dinge für Laie u. Schule.

Leinen Fr. 5.60

Lexikon für Theologie und Kirche
10 Bände. Leinen Fr. 396.90

Buchhandlung Räber&Cie.
Luzern

192


	

