
Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung : Fachzeitschrift für Theologie und
Seelsorge

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 109 (1941)

Heft: 47

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KHWEIZERIKHE

KIRCHEN-ZEITUNO
Redaktion: Mgr. Dr. VIKTOR v. ERNST, Can., Prof, theol., St. Leodegarstr. 9, Luzern, Tel. 20287

Dr. phil. et theol. ALOIS SCHENKER, Prof, theol,, Adligenswilerstr.8, Luzern, Tel. 2 65 93

Verlag und Expedition: Räber & Cie., Buchdruckerei und Buchhandlung, Luzern, Frankenstr. 7-9, Telephon 27422. — Abonnementspreise:
bei der Expedition bestellt jährlich Fr. 12.—, halbjährlich Fr. 6.20 (Postcheck VII128) — Postabonnemente 30 Cts. Zuschlag. Für das Ausland
kommt das Auslandsporto hinzu. Einzelnummer 30 Cts. — Erscheint je Donnerstag. — Insertionspreise: Einspaltige Millimeterzeile oder
deren Raum 12 Cts. — Schluß der Inseratenannahme Dienstag morgens. Jeder Offerte ist zur Weiterleitung 20 Cts. in Marken beizulegen.

Luzern, 20. November 1941 109. Jahrgang • Nr. 47

Inhalts'Verzeichnis Kirche und Pressezensur. — »Die Entstehung des christlichen Dogmas«. — Um das Bittgebet. — Biblische Miszellen. — Eine
Frühkirche auf der Landzunge am Sempachersee. — Totentafel. — Kirchen-Chronik. — Kirchenamtlicher Anzeiger. — Krippenaktion. — Inländische Mission.

Kirche und Pressezensur
Die Kirche hat aus wichtigsten Gründen des Glaubens

und der Sittlichkeit für ihren Bereich eine Zensur. Sie ist
darob vorn liberalen Aufkläricht her je und je als eng rück-
ständig verschrien worden und selbst aufgeklärte Katho-
liken werden etwas peinlich berührt, wenn sie wegen des

Index gefragt werden oder ihn respektieren sollten. Der mo-
derne Staat handhabt aber eine Zensur, gegen welche die
kirchliche Zensur ein Kinderspiel ist, wie die heutigen
Kriegsverhältnisse zeigen. Diese Tatsache soll nicht als

Rückenstärkung der kirchlichen Zensur vermerkt werden.
Sie hat das nicht nötig, ja die Empfehlung wäre eher eine

Belastung. Die Gebiete, die Motive und die Handhabung
der Zensur von Seite des Staates und der Kirche sind denn

wirklich zu grundverschieden, sie halten keinen Vergleich
aus miteinander: Glaube und Sittlichkeit auf der einen, poli-
tische, wirtschaftliche, finanzielle, militärische Gründe auf
der anderen Seite. Natürlich hätte der Staat ein Recht, ja
eine Pflicht zur Zensur. Aber dieses Recht nützt er recht

wenig, und dieser Pflicht genügt er zu wenig, wo es um
wichtigste Belange der Oeffentlichkeit geht. Würde er hier
seine Pflicht tun, so müßte er heute nicht so rigoros und
vielfach so aussichtslos seine Zensurmaßnahmen treffen.

Auch unsere Schweiz kam trotz der verfassungsmäßig
verbürgten Pressefreiheit nicht um jede Zensur herum, vor
allem um politisch-militärischer Gründe willen. Das kost-
bare Gut recht verstandener und gehandhabter Pressefrei-
heit muß in Kriegszeiten besonders behutsam funktionieren.
Als wichtigstes Element der Meinungsäußerung und Mei-
nungsbildung ist das gesicherte Spielen dieser Freiheit eine

Lebensfrage der Demokratie, wo das Volk König ist durch
seine Abstimmungen und Wahlen. Wie schon sehr erregte
Aussprachen in Presse und Parlament zeigten, hat sich das

gegenseitige Verhältnis zwischen Pressefreiheit und Presse-

zensur noch nicht reibungslos eingespielt. Mit Nachdruck
macht die Presse geltend, daß die politische und militärische
Neutralität nie und nimmer eine Gesinnungsneutralität be-

dinge oder ertrage: nur keinerlei Gleichschaltung, ganz
gleich, nach welcher Gleichheit und mit welcher Schaltung!

Eine Sonderlage stellt sich mit der Frage: Kirchliche
Presse und Zensur. Anscheinend überschneiden sich die In-
teressengebiete, ja sie scheinen hie und da gegensätzlich zu
sein. Die kirchliche Presse steht in einer Front mit der Ge-

samtpresse in der Ablehnung der Gesinnungsneutralität.
Für den Raum ihrer Berichterstattung und Beurteilung muß
sie sich eine unantastbare Freiheit wahren, denn die Güter,
die sie zu vertreten hat, stehen in der Hierarchie der Werte
an erster Stelle und haben keinerlei anderen zu weichen.
Das bedingt bei der weitgehend weltanschaulich geprägten
menschlichen Tätigkeit ein Hinausgreifen über den Bereich
des sog. rein Religiösen. Was religiös-kirchlich in der Welt
geschieht, dafür besteht in der Nachrichtenübermittlung ein

undiskutierbares Recht. Ein gleiches Freiheitsrecht muß für
die maßvolle und gerechte Beurteilung der Ereignisse vom
religiös-kirchlichen Standpunkte aus beansprucht werden,
niemand zu lieb und niemand zu leid.

Das Kriegsspiel mobilisiert begreiflicherweise alle Ein-
sätze. Es hat sich die seltsame Situation herausgebildet, daß

für keine der beiden Kriegsparteien der religiös-kirchliche
Faktor eine quantité négligeable ist, sondern ein Faktor, mit
dem man rechnen muß und rechnet, den man sogar gebrau-
chen und auch mißbrauchen möchte für eigene Ziele. Man
denke nur an die Kreuzzugsidee der Achsenmächte. Im
Ernste wird doch niemand glauben, daß der Krieg gegen
Rußland ein Kreuzzug sei, obwohl der Geschichtstheologe
die Nemesis der Weltgeschichte in dem verdienten Gerichte

erkennt, das über den Bolschewismus ergeht. Jeder Kultur-
mensch muß ja wünschen, daß dieses System den Krieg nicht
überdauert. Andererseits machen die Gegner der Achsen-

mächte, denen die rote Bundesgenossenschaft zugleich er-
wünscht und peinlich ist, zu ihren Gunsten die Behandlung
der Kirche in Deutschland geltend, welche selbstverständlich
in der ganzen Welt Aufsehen und Teilnahme erweckt. Der
wahrhaft Neutrale wird weder des einen noch des andern
Partei ergreifen, aber das Unrecht Unrecht heißen und ver-

553



urteilen, wo es geschieht, und denken, daß es den eigenen
Herrn schlägt. Die Weltgeschichte kann warten, ebenso wie
Gott und die Kirche, obwohl manchmal Gottes Mühlen
auch schnell mahlen können.

Sollte die kirchliche Presse in ihrem legitimen Bereich
durch die militärische Zensur behindert werden, so müßte
das als eine schwerwiegende Beeinträchtigung ureigenster
kirchlicher Belange angesehen werden und würde gewiß
auch von der kirchlichen Oeffentlichkeit so aufgenommen.
Freude und Bedauern mag einem zugleich überkommen, daß
in diesen Belangen protestantischerseits ein offenes, muti-
ges Wort gefallen ist: Freude, daß dieses Wort gesprochen
wurde, Bedauern, daß ihm die Gefolgschaft versagt wurde.
Der es gesprochen hat, war der Zürcher Synodalpräsident,
Oberrichter Dr. Max Wolf, bei der Eröffnung der Zürcher
Kirchensynode, die ihm jedoch die Gefolgschaft versagte.

Dr. Wolf wies auf die Uebergriffe der Zensur hin, die
sich in bedrohlicher Weise mehren und die freie kirchliche
Meinungsäußerung in Buch und Presse immer mehr in
Frage stellen, und nannte diesbezügliche Beispiele. Er ta-
xierte diese aller echt schweizerischen Tradition hohnspre-
chende Behandlung der kirchlichen Presse als einen unerhör-
ten Angriff auf die Freiheit des Wortes und der Verkündi-

gung. Das fordert unsern Protest umso mehr heraus, als ein

auffallender Gegensatz dazu besteht im langmütigen Ge-

währenlassen in- und ausländischer Presseerzeugnisse, die
bewußt auf den Untergang einer freien und unabhängigen
Schweiz hinarbeiten.

Wenn die militärische Pressekontrolle, soweit sie ihre
Maßnahmen überhaupt zu begründen versucht, den Stand-

punkt einnimmt, die Aufgabe der Kirche sei zum kleinsten
Teil auf dem Gebiete der Politik zu suchen und die Kirche
habe zu politischen Dingen nichts zu sagen, so ist diese Auf-
fassung für die reformierte Kirche und für reformierte Chri-
sten unannehmbar. Die Belehrung der Zensurbehörde, die

Christen sollen sich mit ihrem Bekenntnis zu Christus in den

Raum der Kirche zurückziehen und die Politik dem Staate

überlassen, widerspricht der Tatsache, daß Christus nicht
nur der Herr der Kirche ist, sondern auch der Herr der Welt.
Die Kirche kann daher nicht dulden, daß von politischer
Seite ihr Tätigkeitsbereich willkürlich eingeschränkt wird.
Man scheint heute bei den maßgebenden Zensurinstanzen
der Auffassung zu sein, man brauche zwar nicht die Un-
Wahrheit, aber auch nicht die volle Wahrheit zu sagen. Diese

Zumutung bedeutet in ihrer Konsequenz nichts mehr und
nichts weniger, als daß wir Recht und Unrecht grundsätzlich
einander gleichzusetzen haben.

Die Kirche würde ihrem Auftrag untreu, wenn sie sich
dies gefallen ließe, denn sie weiß, daß das Recht seinen Ur-
sprung in Gott hat und man Gott verleugnet, wenn Recht
und Unrecht nicht mehr bei ihrem Namen genannt werden
dürfen. Daß das Streben nach Wahrheit unsere außenpoli-
tische Lage nicht ernstlich beeinflussen kann, dürfte durch
die Erfahrungen so mancher Länder, die an Zurückhaltung
das Möglichste taten, genügend erhärtet und inzwischen
wohl zur weitverbreiteten Einsicht geworden sein.

Diesen mutigen, offenen und wahren Worten, welche
für die Pressefreiheit im Allgemeinen und für die Freiheit
der kirchlichen Presse als eines Teiles der göttlichen Sendung
der Kirche im Besondern eintreten, ist nichts hinzuzufügen.

Das war von jeher katholische Auffassung von der Totali-
tät der Religion, die im Christkönigsgedanken einen präg-
nanten zeitgemäßen Ausdruck gefunden gegenüber der im-

mer weiter fortschreitenden Säkularisierung aller Lebens-

gebiete. A. Sch.

»Die Entstehung
des christlichen Dogmas« *

Die Dogmengeschichte hat seit ihrer Entstehung als
Sonderfach an protestantischen theologischen Fakultäten
eine größere Bedeutung erlangt als bei uns. Die zersetzende

Kritik der liberalen Schule gab ihr auch fortwährend neuen
Antrieb. Doch beherrschen die Werke von A. von Harnack,
Fr. Loofs, R. Seeberg immer noch das Feld, ohne daß die in
ihnen behandelten altchristlichen Fragen seither von Grund
aus von jemand erneuert worden wären. Mit einem Plan der

Erneuerung tritt nun Martin Werner, Professor der Dog-
matik an der evangelisch-theologischen Fakultät der Uni-
versität Bern, vor die wissenschaftliche Welt, indem er die

Entstehung des christlichen Dogmas in einer neuartigen
Synthese zu erklären versucht. Der Verfasser des Geschichts-

werkes will ihm auch, sofern es die äußeren Umstände ge-

statten, in Bälde eine Dogmatik nachfolgen lassen, die von
der hier gewonnenen geschichtlichen Erkenntnis aus die

protestantische Dogmatik neu gestalten soll. Das umfang-
reiche, glänzend ausgestattete Buch ist denn auch in der

protestantischen Schweizerpresse sehr beachtet und begei-
stert gepriesen worden, freilich auch hier nicht ohne jeden
Vorbehalt

Ueber Harnacks Auffassung hinaus, nach der das alt-
christliche Dogma seinem Wesen nach eine Hellenisierung
des urchristlichen Glaubens ist, sucht W. nach den inneren

Bedingungen, unter denen der Vorgang der Hellenisierung
des Urchristentums überhaupt in Gang kommen konnte und
mußte. Den Ansatzpunkt dafür findet er in der konsequent
eschatologischen Auffassung Jesu und des Urchristentums,
wie sie von Joh. Weiß und besonders von Alb. Schweitzer

vorgetragen worden ist. Danach hielten Jesus und Paulus
und deren Anhänger im Anschluß an die spätjüdische apo-
kalyptische Eschatologie (Daniel, Henoch, IV Esdras) die
Parusie und mit ihr die Errichtung des messianischen Rei-

ches und die Verherrlichung Jesu als Menschensohn und
Messias für unmittelbar bevorstehend. Da sich die Parusie
immer wieder verzögerte, wurden die Christen von Stufe zu
Stufe vor neue Probleme gestellt, die zu einer nach logi-
sehen Gesetzen sich vollziehenden Lösung drängten. Was
nämlich bisher von der eschatologischen Auffassung her be-

stimmt war, wurde abgestreift, mußte umgeändert werden,
da die Geschichte wider Erwarten verlief. W. nennt diesen

Prozeß »Enteschatologisierung«. In dessen Verlauf wurden,
nachdem bereits die Lehre Jesu umgestaltet worden war,
die Fundamentallehren des paulinischen Christentums (Er-
lösungslehre, Lehre von der Person Christi) umgewandelt
(Abbau) und es entstand unter dem Einfluß der griechisch-

i MartinWerner, D/g £/z<steA«/zg rf?s cAn'stZic/?<?/z Dogmas.
Verlag Paul Haupt, Bern/Leipzig, 1941. XXII und 730 Seiten.

® Vgl. Bücherbeilage der »Neuen Zürcher Zeitung« Nr. 875 (12)
vom 8. VI. 41; »Der kleine Bund«, literarische Beilage des »Bund«
Nr. 28 vom 13. VII. 41.

554



römischen Philosophie und Religion logischerweise das neue
Dogma der katholischen Großkirche (Aufbau). In der Regel
hat übrigens die Häresie die Lösung der Probleme zuerst
erspäht. Die Großkirche, »selber ebenfalls eine Häresie ne-
ben anderen Häresien«, hat es aber verstanden, sich diese

Lösungen zunutze zu machen. Sie war erfolgreicher als ihre
Rivalinnen, »einmal deshalb, weil sie die kirchlich weitaus
am besten organisierte war. Dann aber auch, weil die groß-
kirchliche Theologie alle anderen Häresien im heftigen Kon-
kurrenzkampfe gerade als Leitfaden benutzte, an dem sie
sich ihren Ausweg ertastet aus der großen Krise je-
doch möglichst vorsichtig die abwegigsten und auffallend-
sten Extreme der Gegner vermeidet« (S. 138).

Abbau und Aufbau der Fundamentallehren vollzogen
sich nach W. im einzelnen wesentlich folgendermaßen:

Der Abbau begann mit dem Zerfall der Lehre vom
H e i 1 s w e r k des Christus. Als die Parusie wider Erwar-
ten Jesu nicht eintrat, wollte er selbst die der Parusie vor-
ausgehende »Enddrangsal herbeiführen, sie allein als per-
sönliches Leiden für die andern erdulden, damit für sie die
Sühne schaffen, die sie selbst hätten leisten müssen, und mit
diesem Opfer das bisher verzögerte Kommen des Reiches

veranlassen, wobei er selbst durch Tod und Auferstehung
hindurch zur Würde des Menschensohnes erhoben werden
soll« (S. 73 f.). »Dementsprechend erwartet seine Jünger-
schaft tatsächlich nach seinem Tode seine nahe Parusie. Sie

erlebt jedoch in visionärer Schau nur momentane, vorüber-
gehende Erscheinungen des Auferstandenen« (S. 75).

Die Verzögerung der Parusie nach der »Auferstehung«
führt zu einer doppelten Lösung, vorerst zu jener der juden-
christlichen Gemeinden: Die Parusie wird sich bald verwirk-
liehen. Die Taufe verbürgt kraft des Sühnetodes Jesu im
Hinblick auf das nahende Endgericht die Sündenvergebung.
»Die in der Höchstspannung der gesteigerten Naherwar-
tung eintretenden ekstatischen Erlebnisse werden
gedeutet als Wirkung der nunmehr erfolgten ,Ausgießung
des Geistes', womit gemäß der spätprophetischen Weis-

sagung (Joel 3, 1-5, vgl. Act. 2, 16-17), ein sichtbares Vor-
zeichen der nahenden Endzeit eingetreten ist« (S. 75).

Die zweite Lösung, jene des Paulus, verfährt grund-
sätzlicher: Trotz der augenscheinlichen Parusieverzögerung
ist mit Tod und Auferstehung Jesu die Zeitenwende tatsäch-

lieh, wenn auch nicht äußerlich sichtbar, eingetreten. Die
Engel dieser Welt sind gestürzt. Die jüdische Thora ist
außer Kraft gesetzt. Das Fleisch und die Sünde sind Vernich-
tet. Eine neue Auferstehungsleiblichkeit in Christus ist ge-
schaffen (S. 75 f., 185 ff.).

Wiederum aber trat die von Paulus immer noch als nahe
vorausverkündete Parusie nicht ein. Diese neue Verzögerung
führte im nachapostolischen Zeitalter zu einer weitern Krise,
deren Bestehen durch das »Massenphänomen der Häresie«
bewiesen ist. In langem Kampf entstand darauf durch »Ent-
eschatologisierung« der paulinischen Lehre (Abbau, Seite
185 ff.) ein neues Erlösungsdogma (S. 389 ff.). Die Ansätze
dazu liegen bereits vor im johanneischen Schrifttum und in
den Briefen des Ignatius von Antiochien. Die »Erlösung be-
steht nicht mehr im Miteinbezogenwerden der Erwählten in
das durch Tod und Auferstehung Jesu eingeleitete kosmische
Geschehen der Parusie Erlösung ist jetzt vielmehr zu
verstehen als ein Geschehen, das sich lediglich auf den (gläu-

bigen) Menschen bezieht« (Reduktion der kosmisch univer-
salen Bezogenheit auf eine rein anthropologische. S. 390).

Der Mensch stirbt und steht nicht mehr auf mit Christus

(Paulus). Er wird wiedergeboren und vergottet (Johannes).
Die zukünftige Auferstehung wird dem Fleische nur ver-

bürgt, weil sich der Geist mit ihm verbindet. Die physische

Vermittlung des Geistes (und der Vergottung) ist Wirkung
der Sakramente. Von diesen glaubt man, sie seien durch
den Tod Jesu »geschaffen« worden. Denn Jesus selbst hat
keine Sakramente eingesetzt. Die eschatologische Deutung
des Todes Jesu war so durch die sakramentale abgelöst
worden.

Parallel zur Erlösungslehre entwickelt sich die Lehre

von der Person des Christus (S. 302 ff., 512 ff.). »Für das

Urchristentum ist der Christus (als Menschensohn) in
Uebereinstimmung mit der spätjüdischen Apokalyptik ein

Wesen der höheren Engelwelt, von Gott erschaffen und aus-
erwählt zu der Aufgabe, am Ende der Zeiten den neuen Äon
des Reiches Gottes im Kampf mit den Geistermächten der
bestehenden Welt herbeizuführen« (S. 311). Jesus ist »nach

eigener Auffassung als irdisch-geschichtlicher Mensch noch
nicht der himmlische Messias-Menschensohn; er soll aber

irgendwie künftig in Wesen und Würde dieses Menschen-
sohnes erhoben«, wie die Urkirche glaubte, durch Tod und

Auferstehung verwandelt werden (S. 312 ff.).

Die Anschauung Pauli ist von dieser gleichen Grund-
Vorstellung der Verwandlung bestimmt, aber doch verschie-
den. Paulus nimmt die Präexistenz des Christus als eines

Engelwesens ernst. Dieses entäußert sich seiner »göttlichen
Gestalt« und verwandelt sich in die »Gestalt des Sünden-
fleisches«. Gottes Transzendenz verbietet indessen, dieses

wandelbare Engelwesen als wirklichen Gott zu bezeichnen

(S. 314 ff.).
Das paulinische Verwandlungsschema weicht im Ver-

lauf der »Enteschatologisierung« dem Zweinaturenschema:
Gottheit und Menschheit. Der Uebergang von der Engel-
christologie zum Dogma der Gottheit Christi vollzog sich
zwischen 70/170 mit »konfliktloser Leichtigkeit« (S. 519).
Die neue Erlösungslehre von der Vergottung des Menschen

war die Voraussetzung dazu. Denn nur ein Gott kann ver-
gotten. Das Heidenchristentum übertrug die Absolutheits-
prädikate des philosophischen Monotheismus auf die christ-
liehe Gotteslehre. Anderseits bot der relativierte Gottes-

begriff der polytheistischen Volksreligion die Möglichkeit
des Ueberganges vom Dogma von der Gottheit des Christus
(wörtliche Deutung der messianischen Titel, z. B. Sohn Got-
tes, Begriff der Zeugung, Verbindung mit philonischer Lo-
goslehre). »Das kirchliche Christentum degradierte
(so) einerseits die Götter der Volksreligion, um eben an ihre
Stelle Christus zu setzen« (S. 514 ff.). Erst in der Folge führt
die Frage nach dem Verhältnis der Gottheit des Christus
zur Gottheit des Vaters in langwierige dogmatische Kämpfe.
Die monarchianischen Lösungen wären als Reaktion zum
neuen Dogma zu bewerten. Die Arianer haben in echt alter-
tümlicher Denkweise es versucht, »die problematisch gewor-
dene Engelchristologie in einer der fortgeschrittenen Ent-

wicklung der neuen, andersartigen Christologie entsprechen-
den Weise zu vertreten und zu verteidigen« (S. 372). Die
altnizänische Lösung (Kreis der Theologen um das Konzil
von Nizäa) bedeutet eine Annäherung an den Modalismus

555



(S. 585 ff.). Die neunizänische Deutung (Kappadozier) nä-
hert sich wieder dem gnostischen Polytheismus (S. 590 f.)-
»Durch Anleihe beim sabellianischen Modalismus hat sich
die großkirchliche Lehre des gnostischen Polytheismus zu
entledigen gesucht.« »Die Auseinandersetzung mit dem Sa-

bellianismus hat sie gerade an entscheidenden Punkten mit
Hilfsmitteln durchfochten, die der Gnosis entlehnt sind: Es
sind dies die Grundbegriffe der Homousie und der Trinität
selbst« (S. 591).

Das Verhältnis der beiden Naturen in Christus (Seite
607 ff.) wurde im Zweisubstanzenschema zunächst im Sinne
einer wörtlich ausgelegten »Inkarnation« gelöst. »Danach
hätte sich im geschichtlichen Jesus der präexistente Logos-
Sohn, der Substanz nach Gott, mit der Substanz des mensch-
liehen Fleisches verbunden, d. h. er hätte einen menschlichen
Fleischesleib sozusagen wie ein Kleid angezogen« (S. 608),
sich somit bloß akzidentell mit ihm verbunden. Diese Lehre
wird als primitive Zweisubstanzen- oder Zweinaturenlehre
bezeichnet. Sie »wird in den Dokumenten der johanneischen
Theologie, im Evangelium und in den Briefen, nicht nur
vertreten, sondern gefordert und verteidigt und wird daher
weitverbreitete und langnachwirkende gemeinkirchliche Auf-
fassung« (S. 608). Sie wird durch das »differenzierte Zwei-
naturenschema« abgelöst. In ihm wird »Fleisch« im Sinne
einer vollständigen menschlichen Natur aufgefaßt: Leib,
Seele, seelische Tätigkeiten. Die Großkirche hat dieses zu-
erst in der Gnosis auftauchende Schema auch eingeführt,
weil sie dazu durch den Modalismus gezwungen worden
war (Texte aus Tertullian, Origenes). Die ursprüngliche pri-
mitive Auffassung findet sich noch in Irenäus, Apollinaris
von Laodizäa und Athanasius. Die Ablehnung der apolli-
naristischen Lehre konnte die Kirche wegen der durch die
arianischen Streitigkeiten geschaffenen neuen Lage nicht um-
gehen (S. 635).

Nebst den Dogmen von der Erlösung und von dem
Erlöser war auch das übrige Dogma der »Enteschatologi-
sierung« und damit der wesentlichen Umwandlung unter-
worfen. W. behandelt indessen diese Auswirkungen kürzer
(S. 636—724). Zu erwähnen wäre besonders der Wandel
des K i r c h e n b e g r i f f s (S. 636—666). Die Kirche ist
nach Jesus (genauer Henoch) »die ,Gemeinde der Heiligen'
oder der ,Gerechten', die mit dem endzeitlichen Offenbar-
werden des himmlischen Messias in Erscheinung trittt als
die prädestinierte Zahl derjenigen, die in der Gemeinschaft
mit dem Messias Anteil haben an der Herrlichkeit seines
Reiches als eines neuen Weltzustandes« (S. 637). Bei Paulus
»die Gesamtheit der erwählten Juden und Heiden der letz-
ten Generation berufen, die Gemeinschaft mit dem
Messias als das Mitsterben und Mitauferstehen mit ihm zur
neuen Leiblichkeit des neuen Äon zu erleben, um alsbald
mit ihm bei seiner nahen Parusie zur Herrlichkeit der mes-
sianischen Heilszeit eingehen und mit ihm ,herrschen' zu
können« (S. 638). Daher Zwang zur Mission, konkretere
Gestalt der Gemeinden.

Die »Enteschatologisierung« des ursprünglichen Kir-
chenbegriffes wird beschleunigt durch den Montanismus,
welcher gegen alle Augenscheinlichkeit an der nahen Paru-
sie und dem alten Kirchenbegriff festhält, und durch Mar-
kion, welcher der Kirche eine Organisation gibt, die auf
geschichtlichen Bestand berechnet ist. Die Großkirche paßt

sich in engem Anschluß an Markion den neuen Verhältnissen

an, trennt sich aber vom Rivalen, sofern sie sich nicht bloß
auf dem Weg der Mission, sondern auch (entgegen der ur-
sprünglichen eschatologischen Auffassung) durch den na-
türlichen Nachwuchs (Erlaubtheit der Ehe) erhält und ver-
mehrt. Der Prädestinationsgedanke tritt zurück. »Der ur-
sprüngliche Gegensatz der vergehenden natürlichen und der
kommenden übernatürlichen Weltzeit reduziert sich und er-
starrt zum permanenten Gegensatz von Diesseits und Jen-
seits« (S. 644). Der Begriff der Kirche als Leib Christi, der
bei Paulus ein messianischer Begriff war »erwählte An-
gehörige der Gemeinde des Messias, die teilnehmen an der
eschatologischen Verwandlung zur neuen Auferstehungs-
leiblichkeit«) wird vor allem Ausdruck der Einheit, der Ka-
tholizität, und auf Grund der sakramentalen Erlösungslehre
Ausdruck des Gedankens, daß die Kirche ein übernatür-
licher Organismus, sakramentale Heilsanstalt ist, außer wel-
eher es kein Heil gibt. Das ursprüngliche Heiligkeitsideal
wird durch das Zugeständnis einer zweiten Buße gelockert.
Die zweite Buße stellt die Frage nach der Zuständigkeit
der Wiederaufnahme der Sünder und damit die Frage nach
der hierarchischen Organisation der Kirche (S. 651 ff.). Der
Ursprung des monarchischen Episkopates und seiner Macht-
fülle würde sich nach Klemens durch den Einfluß des alt-
testamentlichen Priestertums erklären, nach Ignatius durch
die Wandlung der eschatologischen Vorstellung vom Mit-
herrschen der Märtyrer mit Christus. Ignatius »verallgemei-
nerte« die rein persönliche Folgerung, er werde bald als

Märtyrer mit Christus herrschen, »zu einer dogmati-
sehen Theorie über das bischöfliche Amt und Recht zur
Stellvertretung Christi überhaupt« (S. 656). Im Streit um die

Zuständigkeit der Sündenvergebung (Tertullian, Cyprian)
mußten die Märtyrer vor den Bischöfen zurücktreten. »Da-
mit verfällt auch das bedeutsame Herrenwort Mt. 16, 18 f.

endgültig der Enteschatologisierung. Denn seinem ursprüng-
liehen Wortlaut und Sinn zufolge redet es vom eschatolo-
gischen Reiche Gottes und vom zukünftigen Offenbarwerden
der messianischen Gemeinde, nicht aber von der spätem ge-
schichtlichen Größe der empirischen Kirche« (S. 659 f.).

Wir stehen somit vor der entwickelten offiziellen Lehre
der Kirche der Frühzeit, die ihr Dasein einer »logischen Ent-
eschatologisierung« des urchristlichen Glaubens verdankt.
Das ganze kirchliche Christentum ist eine logische Entwick-
lung eines ursprünglichen Irrtums, dem Jesus und seine Jün-

ger erlegen sind. O. P., Freiburg.
(Schluß folgt)

Um das Bittgebet
(Schluß)

II.

Welches sind nun die Autoritäten, die K. anführt
für seine Behauptung, daß man in rein irdischen Anliegen
nicht zu Gott beten soll mit der Erwartung auf Erhörung
der Bitte? Vorerst werden Klemens von Alexan-
d r i e n und Origenes genannt. Der erstgenannte stellt
diese Forderung in weiser Rücksichtnahme »auf die Ent-

wicklungsstufen des geistigen Lebens, wie im persönlichen
so im Völkerleben« wenigstens für den »Idealchristen«

(89). Origenes lehnt nach Karrer einfach das Gebet für das

556



»Irdische« ab. Auch die Vaterunser-Bitte: »Gib uns heute

unser tägliches Brot« deutet er im Sinne der übernatürlichen

Nahrung der Seele, wie dies einige ältere Theologen, nicht
aber die neuern tun. Der »epiüsios artos« des griechischen
Textes ist aber doch kaum mit »wesenhaftes Brot« zu über-

setzen, wie dies von Origenes vorgeschlagen wird, der üb-

rigens selber mit dem Worte »epiüsios« nichts Rechtes an-

zufangen wußte und es weder aus der Literatur noch aus
der Umgangssprache kannte. Es ist übrigens auch nicht

ganz zutreffend, daß »auch die Vulgata es vom überwesent-
liehen Brote verstehe« (90). Matthäus (6, 11) allerdings hat
das »supersubstantialis«, bei Lukas jedoch ist das Wort mit
»quotidianum« wiedergegeben. Es wird aber kaum »täg-
lieh« bedeuten, weil dann eine Tautologie vorläge, indem
bereits »kath' emeras« als »täglich« zu übersetzen ist. Epi-
üsios wird man daher mit dem Thesaurus ling. Gr. am zu-
treffendsten mit »Brot für den heraufsteigenden Tag«, d. h.

einfach für heute hodie übersetzen. Die Vaterunser-Bitte

wird, wie bereits angedeutet, nur von wenigen Interpreten
ausschließlich im Sinne der geistigen Speise gedeutet. Schon

Maldonat hat diese Auslegung entschieden bekämpft. Wenn

wir um das tägliche Brot im Sinne der körperlichen Nah-

rung beten, so tun wir damit also nichts Ungeziemendes,

was dem Geiste des Evangeliums Christi widerspräche.
Letzteres wäre freilich dann der Fall, wenn wir um weltliche
Vergnügungen, Reichtum, Ehrenstellen u. dgl. zu Gott fle-
hen würden. Die Bitte aber für das zum Leben Notwendige
wird auch von Chrysostomus, Gregor von Nyssa, Basilius,
Maldonat, Calmet und besonders den neuern Erklärern als

erlaubt betrachtet. Und das ist auch heute nach dem Reli-

gionsbuch der Kirche (Catechismus Romanus) die Auffas-

sung der Kirche. Vgl. a. a. O. IV. Teil, 13. Kap. S. 77 ff.

Von besonderer Wichtigkeit ist, was der Catechismus

Romanus, das offizielle Religionsbuch der katholischen
Kirche, darüber sagt: »Bekanntlich wird in der Hl. Schrift
mit dem Wort »Brot« ganz Verschiedenes bezeichnet, vor
allem aber doch zweierlei: erstens alles, was wir zur Nah-

rung und sonst zum Unterhalt des Leibes und des Lebens

brauchen; zweitens alles, was wir für das übernatürliche
Seelenleben, von Gottes Güte erhalten haben. Daß in
dieser Bitte tatsächlich die Mittel zu unserm irdischen
Lebensunterhalt gemeint sind, dafür bürgt die Lehre und
die Autorität der hl- Väter. Deswegen darf man denen kein
Gehör schenken, die behaupten, es sei den Christen nicht
erlaubt, um die Güter dieses irdischen Lebens Gott zu bit-
ten.« (Das Religionsbuch der Kirche [Catechismus Roma-

nus], 4. Teil, 13. Kap., S. 81 f. Ausg. Gatterer-Maaß*, Rauch,
Innsbruck 1932.)

Um »Irdisches« beten kann deshalb einen verschiedenen
Sinn haben. Und wir können uns auch nicht gut vorstel-
len, daß die Christen der ersten Jahrhunderte nicht auch

gebetet hätten, z. B. um Wiedergenesung kranker Angehö-
riger und Freunde. Und das ist doch auch eine »irdische«
Angelegenheit. So etwas anzunehmen erscheint uns geradezu
als unnatürlich. Uebrigens gab es in den ersten christlichen
Jahrhunderten rigoristische Auffassungen in mehrfacher
Beziehung, die von der Kirche offiziell nicht gebilligt wur-
den. Es sei nur erinnert an die von der Kirche verurteilten
Lehren des Montanus, dessen Einstellung gegenüber einer
zweiten Ehe, die er als Ehebruch bezeichnete, an seine For-

derung strengsten Fastens an Stationstagen und seine Wei-

gerung, schwere Sünder wieder in die Kirche aufzunehmen.
So gab es auch da und dort strenge Auffassungen bezüg-
lieh des Genusses von Speise und Trank. Die Einstellung
zum Gebrauch irdischer Güter war also in einzelnen Kreisen
eine engere, als die Kirche dies im allgemeinen vertreten hat.
So können vereinzelte Stimmen des christlichen Altertums,^
vorausgesetzt auch, daß sie in diesem rigorosen Sinne zu
nehmen wären, nicht als Beweis dafür angeführt werden,
daß man um Irdisches überhaupt nicht beten dürfe mit der

Erwartung auf Erhörung. Origenes selber neigte stark ex-
tremen Auffassungen zu; ist er doch in seinem aszetischen
Eifer vor der Selbstverstümmelung nicht zurückgeschreckt.
Wegen unrechtmäßiger Weihe und unkirchlicher Lehre
wurde er durch zwei Synoden zu Alexandrien (231/232) des

Lehramtes an der Katechetenschule entsetzt und der priester-
liehen Würde verlustig erklärt (Bardenhewer, Patrologie *,

120):
Um »Irdisches« zu beten, sofern es zu unserem Heile

gereicht, kann uns also in keiner Weise verwehrt werden.
Es steht auch durchaus nicht im Widerspruch mit einer
echt christlichen Auffassung. So sagt ja selbst Origenes,
da Gott den freien Willen des Menschen zum voraus er-
kannt habe, so werde es auch so vorausbestimmt sein: »Den
werde ich erhören, wenn er einsichtsvoll betet, um des Ge-
betes selbst willen, das er sprechen wird. Jenen aber werde
ich nicht erhören, entweder weil er der Erhörung unwürdig
ist, oder um das beten wird, dessen Besitz weder dem Be-
tenden nützt noch mir zu gewähren ziemt«. (Bibliothek der

Kirchenväter, herausgegeben von Weymann und Zellinger,
Origenes VI, 4, S. 29.)

Unter diesen angeführten Gesichtspunkten dürften auch
die übrigen vom Verfasser angeführten Autoritäten gewür-
digt werden, angefangen von Augustinus bis Kardi-
nal Bérulle, Franz von Sales, Fénelon, Kardi-
nal Newman und Bischof Sailer. Es muß offenbar
immer auch in Betracht gezogen werden, an wen der be-

treffende geistliche Schriftsteller sich wendet, an Kloster-
oder Weltleute, wie dies K. in bezug auf Cassian ausdrück-
lieh bemerkt. Daß es eine Grundforderung christlichen Le-
bens ist, »zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit
zu suchen« (Mt. 6,33), ist ja eine Selbstverständlichkeit.
Gleichwohl ist es allerdings nicht überflüssig, mit allem
Ernste immer wieder darauf hinzuweisen, und darauf beruht
ein nicht geringes Verdienst der vorliegenden Schrift.

Wichtiger als die angeführten Autoritäten sind für die

Erlaubtheit des Bittgebetes auch in irdischen Anliegen die

Aussagen derHl. Schrift. Nach J o e 1 2, 17 sollen
die Priester mit dem Volke angesichts des herannahenden
Feindes fasten und beten: »Schone, o Herr, dein Volk. Nicht
gib dein Erbteil preis der Schmach, der Knechtschaft bei
den Heiden-« 2. C h r o n. 20, 9 betet Josaphat, König von
Juda, der Sohn Asas: »Wenn uns ein Unheil trifft, Schwert,
Strafgericht, Pest, Hungersnot, dann treten wir vor dieses

Haus (Gottes), vor dich, ist ja in diesem Hause dein Name.

Wir rufen dann zu dir in unserer Not, daß du uns hörest
und errettest.« Nach dem Buche Judith (4, 12) »schrieen
die Israeliten zu Gott in Eintracht und voll Inbrunst, er möge
ihre Kinder nicht zum Raube und ihre Weiber nicht zur
Beute werden lassen und ihres Erbbesitzes Städte nicht dem

557



Untergang, das Heiligtum nicht der Entweihung und Be-

schimpfung zum Heidenspotte überlassen«. Die Christen-
gemeinde zu Jerusalem betet um Befreiung des hl. Petrus,
der im Gefängnis sich befindet (Apgsch. 12,5). Pau-
1 us schreibt an Timotheus: »Vor allen Dingen dringe
ich darauf, daß man Gebete, Bitten und Fürbitten, sowie
Danksagungen verrichte, für alle Menschen, für Könige und
jede Obrigkeit, damit wir ein stilles und ruhiges Leben füh-
ren in jeglicher Gottseligkeit und Ehrbarkeit« (1. Tim.
2, 1 f.). So wird weiterhin gebetet um Rettung aus drohen-
der Gefahr (Gen. 32,9 ff. Esther 13,8); in schwerer
Bedrängnis durch persönliche Feinde (Ps. 7, 2 f.); um Got-
tes Eingreifen bei Verleumdung und schuldloser Verfolgung
(Ps. 11, 34. 16); in schwerem Herzeleid (Ps. 87; Tob. 3,10);
um Heilung von Krankheit (4. Kön. 20, 3; Ps. 37, 4; Jak.
5, 13. 15. 16). (Vgl. Biblisches Reallexikon von Edm. Ka'U,
2. Lieferung, a. v. Gebet.)

Sehr oft fordert Jesus selber die Seinen zum Gebete
auf (Mt. 7,11; 18,19; 7,7 etc.) Nirgends sagt er, man
dürfe in irdischen Anliegen nicht zu Gott beten. Und er hat
in solchen irdischen Anliegen auch Erhörung gewährt als
der gütige und erbarmungsvolle Heiland, wie er besonders

von Lukas geschildert wird (die Auferweckung der Tochter
des Jairus, des Lazarus, die Heilung des Knechtes des heid-
nischen Hauptmanns usw.). Freilich weist er immer auch
auf die richtige Absicht und Einstellung im Gebete hin (Mt.
6, 5 ff.; Mk. 11,24 ff.; Jo. 14, 13 ff.; 15,7. 16 etc.). Es muß
verrichtet werden in der demütigen Unterwerfung unter
Gottes Weisheit und seinen ewigen Ratschluß (Mt. .6,10),
so wie Jesus selber gebetet hat im Oelgarten (Mt. 26,39).
In diesem Sinne nennt der hl. C h r y s o s t o m u s »das Ge-
bet eine mächtige Waffe« (Horn. 30 in Gen. n. 5). Auch
T e r t u 11 i a n spricht unter vielem andern von der großen
Wirkkraft des Gebetes: »Sola est oratio quae vincit Deum«
(de oratione cap. 24). Augustinus tritt dem Einwand
entgegen, es habe keinen Sinn, zu Gott zu beten, da er besser
als wir selber unsere Bedürfnisse kenne: »S e d i d e o v o-

Biblische Miszellen
»Bleibe bei uns! Es will Abend werden.«

Zwei von Pessach in ihr Heimatdorf Emmaus zurück-
kehrende Juden wenden sich mit dieser Einladung an einen,
wie sie meinen, zufällig mitwandernden jüdischen Festpilger,
als die Sonne sinkt und die Dämmerung beginnt (Luk.
24, 29).

Wie jeder, der in Palästina gewandert ist, weiß, ist dort
die Dämmerung von einer äußerst kurzen Dauer. In diesem
Sinne pflegt der Araber zu sagen: Die Sonne, die am Unter-
gehen ist, gleicht einem Reitertrupp, der sich auf den Feind
stürzt.« Es lohnt sich also nicht, weder die Arbeit noch das

Wandern während der Dämmerung fortzusetzen. Es gilt
heute noch in diesem Lande als Regel, nur den natürlichen
Tag mit der natürlichen Spanne des Sonnenlichtes für die
Arbeit und alle Wanderung auszunützen. »Wirket solange
es Tag ist!« In diesem Sinne sagt auch das arabische Sprich-
wort: »An dem Ort, wo du mit Einbruch der Nacht ein-

triffst, laß dich nieder!« Daß diese Meinung alt ist, beweist
Jesus Sirach 36,31: »Ein Mensch, der kein Heim besitzt,
kehrt dort ein, wo die Nacht ihn trifft.«

luit ut ores, ut desideranti det, ne vilescat
quod dederit, quia et ipsum desiderium ipse insinuavit!
Gott will also, daß man bittend an ihn gelange, weil er
eben auf Bitten hin seine Gaben verleihen will, damit die

Größe seiner Barmherzigkeit dadurch zutage trete.« (Vgl.
Aug. Sermo 56 [al. 48 de diversis] c. 3 n- 4. Migne, P. 1.

XXXVIII 379). Er will, wie Augustinus weiter bemerkt, daß

wir zu ihm beten, nicht deshalb, damit unsere Wünsche ihm
offenbar werden, sie sind ihm ja hinreichend bekannt, son-
dern daß unser Flehen im Gebete immer nachhaltiger werde
und wir so, was er uns geben will, erhalten können (vgl.
Aug. Epist. 130 [al. 121] n. 17). So sieht das Zeugnis des

Augustinus im Lichte dieser Texte etwas anders aus.

Gegenstand des Gebetes darf nach dem hl. Thomas
alles sein, was in erlaubter Weise gewünscht werden darf:
»Hoc licet orare, quod licet desiderare« (S. Thom. 2 2 q. 83

a. 6). »Die Meinung, nur das allgemeine Gebet, daß Gottes
Wille geschehe, wie im Himmel also auch auf Erden, sei

statthaft, steht im Widerspruch mit der Hl. Schrift selbst.«

Sowohl das A11 e als auch das NeueTestament, ins-
besondere die Briefe des hl. Paulus, enthalten zahlreiche

Belege für spezielle Bitten (A- Koch, Lehrbuch der Moral-
theologie, Freiburg 1905, 339). Paulus selber mahnt: »In
nichts seid bekümmert, sondern in jeglichem werden
durch das Gebet und Flehen mit Danksagung eure Bitten
kund vor Gott« (vgl. Phil. 4, 6).

Es sei weiterhin erinnert an J a k. 5, 17 : »Elias war ein

dem Leiden unterworfener Mensch wie wir: er betete in-

ständig, daß es nicht regnen möge, und es regnete im Lande
drei Jahre und sechs Monate nicht.« Freilich soll um der-

artige Dinge, wie ja auch der Verfasser sagt und die Kirche
immer betont hat, nur gebetet werden um höherer religiöser
Rücksichten willen. Und es soll ohne weiteres zugestanden

werden, daß viel, leider allzu viel Selbstsucht in die Gebete

mancher Christen sich einmischt. Dagegen energisch Front
zu machen, ist entschieden eine große pastorale Pflicht und
muß auch K. als Verdienst gebucht werden. Dies umso

In die Nacht hinein zu wandern, ist heute so wenig wie
im Altertum üblich. Die Nacht ist dem Menschen gefährlich.
Wie oft kam es vor, daß wir bei Ritten und Wanderungen
in der Nacht, die alle Konturen verändert, Weg und Steg
verlören. Aber das ist nicht einmal der wichtigste Grund.
Die Nacht ist voller Schrecken. Darum wird im himmlischen
Jerusalem die Nacht nicht mehr sein (Apok. 21,25). In der
Nacht haben die bösen Geister freien Lauf. In der Nacht for-
dert Wohl so ein Geist die Seele vom Menschen (Luk. 12,20).
Wilde Tiere steigen aus ihren Schlupfwinkeln zum Raubgang
heraus. Ein arabisches Sprichwort sagt: »Wer in der Nacht

wandert, begegnet einem Löwen.« Da sind Diebe und Räu-

ber unterwegs. Solches Gelichter hat keine Vorliebe für
mondhelle Nächte. Darum pflegt der Araber zu sagen: »Die
Finsternis kommt oft nicht im Verhältnis zur Fingerlänge der
Räuber.« »Wie ein Dieb in der Nacht« ist eine Wendung,
die von der Bibel in alle Idiome Eingang gefunden hat. Die

größte Unvorsichtigkeit würde aber jemand machen, der zu

beginnender Nachtzeit noch in die Wüste hineinwandern

wollte, wo kein Baum und kein Haus steht. Da finden sich

die Gefahren für den Menschen verzehnfacht. Der Araber
pflegt zu sagen: »Nach dem 'Asr verläßt nur der Sohn einer

558



mehr, als »die körperlichen und äußern Güter, wie Gesund-

heit, Stärke, Schönheit und Reichtum, Ehre, Ruhm, kurz die

Bequemlichkeiten des Lebens, oft Anlaß zur Sünde geben
und daher nicht ohne weiteres heilsam und gottgefällig er;
beten werden, sondern nur mit Einschränkung, insofern sie

uns notwendig sind« (vgl. Catechismus Romanus, 4. Teil,
4. Kap., S. 117). So bleibt die rechte Einstellung auf Gott
gewahrt. Wir dürfen also mit S a 1 a m o n beten: »Gib mir,
was ich brauche zu meinem Unterhalt« (Spr. 30,8; vgl. Das

Religionsbuch der Kirche: Catechismus Romanus, 4. Teil,
4- Kap., S. 13f.). Dabei ist das Psalmwort zu beach-

ten: »Wenn Reichtum zuströmt, so hängt das Herz nicht
daran« (Ps. 61,11). Ebenso auch das Apostelwort:
»Um was wir bitten sollen, wie es sich gehört, wissen wir
nicht« (Rom. 8, 26), damit wir nicht am Ende etw:as Un-
gehöriges begehren und von Gott die Antwort erhalten:
»Ihr wisst nicht, um was ihr bittet« (Mt. 20, 32). Wir bit-
ten ja nach dem hl. Augustin »um die zeitlichen Güter nicht,
weil sie für uns Güter, sondern weil es Lebensnotwendig-

-keiten sind« (Aug. Lib. 2 de serm. Domini, c. 16). Man be-

achte die Auslassungen über diese Frage im Catechismus

Romanus, dem offiziellen Religionshandbuch der Kirche:
Vom Gebet und vom Vaterunser, 4. Teil, 13. c. S. 77 ff. Im
besondern sei verwiesen auf die Aeußerungen von höchster
kirchlicher Stelle, des Hl. Vaters Pius XII., in den Anspra-
chen an die Neuvermählten (vgl. Schweiz. Kirchenztg. Nr.
35 u. 36 vom 28. Aug. und 4. Sept. 1941), »Behaupten, man
müsse nicht beten, um eine Gnade von Gott zu erlangen,
weil die Ordnung seiner Vorsehung unveränderlich sei«, so
bemerkt der englische Lehrer, St. Thomas, »käme auf das-
selbe heraus, wie behaupten, man müsse nicht gehen, um
an irgend einen Ort zu gelangen, oder man müsse nicht
essen, um sich zu ernähren: alles offensichtlich unsinnige
Sachen« (Contra gentiles, I. 3. c. 96).

Bezüglich der Frage, daß das Bittgebet gegenstands-
los sei wegen der Unveränderlichkeit Gottes und seiner Vor-

Eselin bewohntes Land.« Das 'Asr-Gebet findet gegen Abend
statt.

Aus diesen Umständen heraus wird man die Einladung
der beiden Emmaus-Leute, der Fremdling möge bei ihnen
bleiben, leicht verstehen. Noch besser versteht man sie als
Geste orientalischer Gastfreundschaft. Und am tiefsten aber

aus jener Gemeinschaftsbeziehung heraus, die entstanden ist
aus der gemeinsamen Wanderung von Jerusalem nach Em-

maus. Weggenossenschaft und überhaupt gemeinsame Hand-
lungen begründen Freundschaft. Es heißt ein arabisches

Sprichwort: »Wenn du mit jemand sieben Schritte gegangen
bist, nimmt Allah euer gegenseitiges Verhältnis in Rech-

nung.«
Baden. Prof. Dr. Haefeli.

Alter des Menschengeschlechtes.

F. A. H. Als Paul Schanz sein Buch über »das Alter
des Menschengeschlechtes« (Herder 1896) herausgab, stand
er mit seinen vorsichtig abwägenden Feststellungen noch
ziemlich einsam auf weiter Flur, denn die die Paläontologen
kargten nicht, wenn es galt, höchste Zahlen für die ältesten
Kulturen der Menschen herauszurechnen.

sehungspläne, sagt Thomas von Aquin: »Non enim prop-
ter hoc oramus, ut dispositionem divinam immutemus, sed

ut id impetremus, quod Deus disposuit per orationes esse

implendum: Wir beten nicht deshalb, um Gottes Anordnung
zu ändern, sondern um das zu erlangen, was Gott kraft un-
serer Gebete angeordnet hat, daß es erfüllt werde« (Thom.
S. th. 2 2 q. 83 a. 2). Und das Vaticanum hat sich

hierüber folgendermaßen geäußert: »Omnia enim nuda et

aperta sunt oculis eius (seil. Dei, Hebr. 4, 13) ea etiam,

quae libera creaturarum actione futura sunt« (Vat. sess. 3.

c. 1), w;omit also gesagt werden will, daß Gott alles und
damit auch die Gebete zum voraus erkennt und daher auch

in seinen Vorsehungsplan einbezogen hat.
Aus diesen Ausführungen dürfte sich also mit aller nur

wünschbaren Klarheit ergeben, daß das Bittgebet auch in
irdischen Anliegen nicht nur erlaubt, sondern auch von der
Kirche im Sinn und Geist der Heiligen Schrift immer geübt
worden ist. Dafür sprechen ja die vielen liturgischen Ge-

bete, die hl. Messen pro pace, pro infirmis, pro vitanda
mortalitate, pro peregrinantibus etc., die vielen Segnungen
(vgl. das Rituale). Daß bei Gebeten in solchen Anliegen im-
mer das höhere Motiv: der Wille Gottes und das Heil der
Seele im Auge zu behalten ist, betont K. mit Recht im In-
teresse eines geläuterten religiösen Lebens; aber auch die

Kirche hat dies immer eindeutig betont. Wie trostlos wäre
es, wenn man in seinen persönlichen schwierigen Angele-
genheiten nicht zum gütigen Vater der Menschen beten und
dabei nicht auf Erhörung hoffen dürfte, vorausgesetzt, daß

es zu unserm Heile gereicht. Wenn eine Erhörung nicht
immer eintritt, so wird man den Betenden nicht damit vor
der Gefahr des Abfalles von Gott bewahren, daß man ihm
sagt, es sei alles von Ewigkeit her unabänderlich geordnet
und Gott habe in seiner liebenden Fürsorge unsere Ge-
schicke so zum voraus bestimmt, weshalb unser Beten daran
nichts ändern könne, sondern man wird vor allem auch als
Grund der Nichterhörung die mangelnde persönliche Ein-

Im neuesten Heft der Sammlung »Der Alte Orient«, Bd.

41, dagegen läßt Alexander Scharff mit Schuchardt, Ober-
maier und Manghin das Neolithikum im Mittelmeerraum
erst um 5000 vor Chr. beginnen und setzt die erste Dynastie
um 3000 an, sodaß damit auch das von Eduard Meyer 1904
errechnete Datum für den Kalenderanfang in Aegypten
(4241 v. Chr.) dahinfällt. »So sind wir nicht mehr befugt,
mit jungsteinzeitlichen Funden in Aegypten und Mesopota-
mien ins Uferlose in die Jahrtausende hinaufzugehen.«
Scharff datiert die ältesten menschlichen Erzeugnisse beider
vorderasiatischer Kulturzentren in die Zeit um 4000.

Beitrag zum Buche Nehemia.

F.A.H. OLZ 1941, Seite 337, weist Hubert Grimme
nach, daß jener Araber Gasmu, der mit dem Ammoniter Sa-

nabalat, dem persischen Statthalter von Samaria, und Tobija,
dem Statthalter von Moab, gegen Nehemia und seinen Stadt-
mauerbau von Jerusalem konspirierte, der persische Statthai-
ter des Staates Lihjan war. Dieser Staat hatte seiner Zeit
die Edoter vertrieben (die Nabatäer kamen erst später), starb
unter persischer Oberhoheit, und in den Inschriften ist je ein

König und ein Statthalter belegt, die den Namen Gasmu
(Gesem)' tragen.

559



Stellung, die egoistische weltliche Gesinnung, die Oberfläch-
lichkeit und Lauheit des Gebetes, des religiösen Lebens und
der Beziehung zu Gott und das Heil unserer unsterblichen
Seele, das durch eine vielleicht schwere Prüfung gefördert
wird, zu nennen haben. Die vom Verfasser vorgeschlagene
Lösung bringt u. E. weit mehi' Verwirrung in die Gewissen
als Trost. Der Vorwurf, sie führe zu einem gewissen Fata-

lismus, ist kaum ohne weiteres von der Hand zu weisen.
Dabei sei keineswegs der religiöse Ernst, der die genannte
Schrift beherrscht, in Abrede gestellt- Aber der Weg, der

zur Behebung der Schwierigkeiten im religiösen Leben be-

schritten wird, ist sicher nicht der richtige. Er ist nicht in
Einklang zu bringen mit der Auffassung, die die Kirche von
jeher vertreten hat. Es ist also nicht zutreffend, daß »das
Neue« in der zitierten Schrift »in Wirklichkeit nur eine Er-
innerung an vergessene Wahrheiten, ein Impuls zu verinner-
lichtem Leben, zur Vertiefung des Glaubensgeistes« (148)
sei. Es ist der Lehre der Kirche und der christlichen Tradi-
tion gegenüber wirklich etwas Neues und nach unserer Auf-
fassung etwas Folgenschweres. Darum haben wir zur Feder

gegriffen und hoffen damit der Wahrheit, und nur ihr, ge-
dient zu haben sine ira et studio. Justus.

Eine FrSbkirche auf der Landzunge
am Sempaehersee

Im Frühling dieses Jahres stieß man bei Gelegenheit
der Erbauung eines Fischer- und Bootshauses für die Kor-
poration Sursee, auf der Landzunge im Norden des Sem-

pachersees, auf Mauerzüge, die sich in der Folge als Grund-
riß einer alten Kirche erwiesen. Dr. Bosch von Seengen,
welcher der prähistorischen Funde wegen beigezogen wurde,
leitete mit Sorgfalt auch diese Ausgrabungen und gab dar-
über in den Luz. Tageszeitungen und im Heft 2, Jahrg. V der
»Urschweiz« Aufschluß. Die interessanten Ausgrabungen
zogen bald einen großen Kreis von Fachgelehrten an, wie
Dr. Bosch in dem erwähnten Artikel berichtet. Es wurden
auch bereits Vermutungen über das Alter der Kirche aufge-
stellt und Dr. Bosch machte einen Rekonstruktionsversuch.
Zuerst hielten die Gelehrten an der These fest, daß es sich
hier um die Mauerüberreste einer von Cysat erwähnten Burg
handle, an die eine Kapelle angeschlossen worden wäre.
Das rund ummauerte Loch, das man in der Nordwestecke
dps Mauerwerkes aushob, glaubte man entsprechend als den

Sodbrunnen der Burg betrachten zu müssen. Weil nun die

Münsterer Urkunde von 1036 von einer »obern Kirche« in
Sursee spricht und Prof. Dr. Linus Birchler einen Parallel-
Grundriß einer südfranzösischen Kirche aus dem 10. oder
11- Jahrhundert gefunden zu haben glaubte, und weil zu-
dem Dr. Bosch, allerdings ohne Anhaltspunkte in den Fun-
damenten, ein Querschiff rekonstruierte und zudem die Ap-
siden nach frühromanischer Weise aus dem gevierten Mauer-
werk austreten ließ, so entschied man sich vielfach für späte
Datierung. Dagegen sprechen für eine frühere Datierung
Gründe a priori und a posteriori. Geistliche und weltliche
Gelehrte vom Fach, die wir hier nicht nennen wollen, die
aber jene Ausgrabungen auch besuchten, glaubten schon
bei den ersten kurzen Betrachtungen der Anlage, es mehr
mit einer merowingisch-fränkischen, resp. alemannischen
Frühkirche oder sogar mit einer römischen Kirche zu tun

zu haben. Selbst eine Datierung, die bis ins 4. Jahrhundert
zurückgeht, war nach ihnen nicht ausgeschlossen. Römische

Ziegel waren tatsächlich in jenen Anlagen gefunden wor-
den, welche den Wolfsfuß als Ziegelmarke aufwiesen. Auch
für die fränkische Zeit waren Zeugnisse in den früh zu da-

tierenden Rittersporen, Nägeln und Ampeln da, die ausgeho-
ben wurden. — Als man in der Mitte des letzten Jahrhun-
derts (1866) das Gelände nivellierte, hatte man auch Säulen-

reste gefunden, die man der römischen Zeit zuweisen dürfte
(Gfr. 21). Als merkwürdig aufgefallen waren die Graban-

lagen, die alle geostet sind und in denen man Skelette von
2 m Länge gefunden hat. Wer waren jene Hünengestalten?
Irländer natürlich, irische Mönche, wie mich Dr. C. H.
Baer aufmerksam macht. Also zur Zeit, als die Lex Aleman-

norum 622 von den Franken geschaffen wurde, um unsere
Gaue möglichst rasch zu christianisieren, da mögen auch

irische Mönche in unsere Gegend gekommen sein. Es war
nicht ausgeschlossen, daß sie schon eine christliche Kirche
hier vorfanden. Wenn man noch bedenkt, daß die heutige
Landzunge beim früher höheren Wasserstande eine Insel

bildete, erinnert man sich sofort an eine Ufenäu oder Rei-

chenau, die von Pirmin gegründet wurde. Zu diesem Hei-

ligtum ruderten die christlichen Anwohner von Eich, Sem-

pach (Kirchbühl), Nottwil, Oberkirch und Sursee. Führt
nicht auch die Gründung des Klosters im Hof zu Luzern in
diese Zeit?

Tradition und Urkunden wissen nichts mehr von der
Fixistenz einer Kirche auf jener Landzunge; auch das spricht
für eine frühere Datierung. Die Sage von einer versunkenen

Kirche auf der Insel, deren Klang die Sonntagskinder hö-

ren, ist zu allgemein verbreitet, als daß sie hätte Anlaß ge-
ben können, hier auf der Landzunge Ausgrabungen anzu-
stellen, umsomehr als es keine Insel mehr war und auf der
andern bestehenden unmöglich eine Kirche gestanden haben

kann.
Die Kirche muß sehr groß gewesen sein und etwa 700

Gläubige für den Gottesdienstbesuch aufgenommen haben.

Der Grundriß weist eine Länge von 37,75 m auf. Davon wird
aber ein großer Teil, wenn nicht fast die Hälfte, für den

Narthex abfallen. Im Nordwestende dieses Atriums, also auf
der Evangelienseite, im Vorraum der Kirche, befindet sich

der »Taufbrunnen«, wenn wir diese Zisterne so heißen dür-
fen. Neben das Schiff legen sich zwei Seiten-»Kapellen«,
die eine Länge von 9,5 m aufweisen. Diese Seitengelasse
sind wie der Chor ostwärts durch eine halbrunde Apside
geschlossen. Sie sind aber sicher nicht, wie Dr. Bosch in
seinem Rekonstruktionsversuch vermutet, eingezogen. Auch
enden sie nicht, wie bei den karolingischen Kirchen, in einer
Flucht mit der Hauptapside, sondern liegen etwa 9 m zu-
rück. Sicher bildeten sie nicht ein Querschiff; die Grund-
mauern sprechen dagegen.

Es ist nun nicht nur eine Angelegenheit der weltlichen
Behörden, diese Kirche zu erforschen; es handelt sich um
etwas so Eigenartiges, daß sich um deren Erhaltung auch

die kantonale Priesterkonferenz interessieren sollte. Das

ganze Gelände muß noch weiter abgetastet und auch die
Ufersteine sollten noch genauer untersucht werden.* G. St.

* Vgl. auch die Artikel jm »Vaterland« Nr. 97 und im »Luzerner
Landbote« vom 18. April 1941, von Dr. F. Bossard, der mich auch
auf die Mitteilung des Gfr. aufmerksam machte.

560



Totentafel
In den letzten Tagen des Oktobers schloß in Siders der

hochw. Herr Spitalpfarrer Abbé Henri Rey das irdische Le-
ben mit einem wohlvorbereiteten Tode ab. Von Siders ge-
bürtig — geboren am 27. September 1872 —, wurde er am
7. Juli 1895 in St. Maurice zum Priester geweiht und wirkte
vorerst in der Seelsorge, als Vikar in Monthey, als Pfarrer
in Champéry (1896), für kurze Zeit in Chamoson (1901), als

Stadtpfarrer in Sitten von 1902—1915. Nach dem Rücktritt
vom Pfarramt amtete er zwanzig Jahre hindurch (1915 bis
1935) als Hausgeistlicher im bekannten Institut Sacré-Cœur

in Estavayer, von wo aus er auch wertvolle Dienste dem

Institut Stavia leistete. Seit 1935 schenkte die edle Priester-
gestalt, die dem Bekanntenkreis als eine Erscheinung von
feiner geistiger Kultur galt, die letzte Lebenskraft den Kran-
ken im Spital von Sierre.

Im Krankenhaus Uznach gab am 2. November der
hochw. Pfarrer Wilhelm Bürki von Ernetschwil im Alter
von 53 Jahren seine Priesterseele dem Schöpfer zurück. Die
Familie, die in Oberegg wohnte, schenkte dem Herrn zwei
Söhne, den einen als Sohn des hl. Benedikt und Missionar,
den Vorstorbenen als Weltpriester. Letzterer, im Jahre 1889

geboren, holte sich die wissenschaftliche Bildung in Stans

und an der Hochschule von Freiburg; nach dem Seminar-
kurs in St. Georgen weihte ihn Bischof Bürkler im Frühling
1917 zum Priester. Schon seit den Studienjahren leidend,
widmete der unermüdliche und pflichtbewußte Seelsorger
die Arbeit seiner 24 Priesterjahre der Diasporagemeinde
St. Margrethen als Vikar, der Pfarrei Bernhardzell als Ka-
plan und der sonnigen Gemeinde Ernetschwil als Pfarrer.

Am 4. November schloß in Buchen-Staad der hochw.
Herr Pfarrer Otto Braun die Augen für diese Welt, in die

er am 20. Juni 1902 als Kind einer schlichten Familie in
Flawil eingetreten war. Der talentierte Knabe studierte in

Einsiedeln, Graz und Schwyz, als Theologe in Chur, Frei-
bürg und im Seminar St. Georgen, St. Gallen, wo er am
20. März 1926 durch Bischof Robert Bürkler unter die Die-
ner des Herren eingereiht wurde. Nach zwei Jahren prak-
tischer Seelsorge iii Jona wurde ihm die Erlaubnis erteilt,
in Freiburg das Studium weiter fortzusetzen; aber schon
1928 erhielt er den Ruf als Institutsgeistlicher und Katechet

am Kloster Ingenbohl. Im Jahre 1933 wurde er als Dom-
vikar nach St. Gallen versetzt. Ende 1936 übernahm er die
Pfarrei Buchen-Staad, die den eifrigen und gewissenhaften
Seelenhirten nun durch einen frühen Tod bald verlor.

R. I. P. J. H.

Kirchen-Chronik
Persönliche Nachrichten.

Diözese Basel. H.H. J o s e p h B a r t h o u 1 o t
hat als Pfarrer von M e r v e 1 i e r resigniert und wird die

Seelsorge im Waisenhaus des Seraphischen Liebeswerkes in
B e 1 f o n d übernehmen und zugleich die von G o u m o i s-

Suisse, das zur Zeit durch die deutsche Besetzung von Gou-
mois-France, mit dem es eine Pfarrei bildet, getrennt ist. —
H.H. P. Leo Baumeler, O.S.B., seit 1900 Professor
am Kollegium in Sarnen, ist als Beichtiger in H e r m e t -

s c h w i 1 (Aargau) ernannt worden. Sein Vorgänger in die-

sem Amte, P. B o n i f a t i u s S t ü c h e 1 i, O. S. B., ist nach
Sarnen übergesiedelt. — H.H. Franz Froidevaux,
Vikar in Le Noirmont, wurde zum Pfarrer von Le Gene-
v e z gewählt.

Mgr. Lorenz Rogger, Direktor des kantonalen
Lehrerseminars in Hitzkirch, wurde in Anerkennung seiner

schriftstellerischen und pädagogischen Verdienste von der

philosophischen Fakultät der Universität Freiburg der Dr.
h. c. verliehen. Ergebenste Gratulation!

DiözeseChur. H.H. P. Alban Stöckli, O. M. Cap.,
wurde zum Superior in Pardisla-Seewis ernannt.

— H.H. Alphons Thoma, Vikar an St. Peter u. Paul,
Zürich, wurde zum Pfarrer von Meilen ernannt.

100 Jahre Kollegium Sarnen. Am 18. November 1941

waren es hundert Jahre, seitdem die Benediktiner von Muri-
Gries die Leitung des Kollegiums in Sarnen übernommen
haben.

Die Gründung der Schule geht auf einen Weltpriester
zurück: Johann B. Dillier (1668—1745), der anfangs des

18. Jahrhunderts in Sarnen eine Art kleines Seminar zur
Ausbildung von Priesteramtskandidaten gegründet hatte.
Nach dessen Ableben übernahm die Obwaldner Regierung
die Stiftung Dilliers. Die Schule erhielt sich mühsam mit
einigen Schülern und 2—3 Professoren, bis daß die aus
dem Kloster Muri vertriebenen Benediktiner auf Anerbieten
der Regierung die Anstalt übernahmen. Am 18. November
1841 wurde das erste Schuljahr eröffnet mit fünf Professoren
und 31 Schülern. Aus diesen kleinen Anfängen gestaltete
sich das Kollegium zum Gymnasium und Lyzeum mit eid-

genössischem Maturitätsrecht (1892)./An eine zweiklassige
Realschule wurde eine dreiklassige Handelsschule ange-
schlössen. Heute am Ende einer säkularen Entwicklung zählt
man 33 Professoren und 318 Schüler. Aus dem Kollegium
Sarnen sind 6912 Männer hervorgegangen, von denen viele
in Kirche und Staat Hervorragendes leisteten und leisten.

P. Dr. Bernhard Kälin, O. S. B., der seit 1929 der Lehr-
anstalt als hochverdienter Rektor vorsteht, hat als Beilage
zum Jahresbericht 1940/41 eine historisch-statistische Skizze
»Hundert Jahre Kollegium Sarnen« veröffentlicht, die, reich

illustriert, ein fesselndes Bild von der säkularen Geschichte
des Kollegiums mit prächtigen Illustrationen und reichem
statistischem Material veröffentlicht (Sarnen 1941, Buch-
druckerei Louis Ehrli & Cie).

Dem Kollegium seien ergebenste Glückwünsche zu wei-
terem Gedeihen entboten! V. v. E.

Villmergen. Pfarrwahl. Daß im Kulturkanton, im Lande
des sterbenden Freisinns, immer noch Kulturkampfgelüste
sich regen, ist wohl begreiflich, wenn man bedenkt, daß

jene Partei, die s. Z. im Aargau die mächtigste war und de-

ren Szepter auch fast unumschränkt die kirchlichen Verhält-
nisse beherrschte, heute immer mehr zusammenschrumpft.
In letzter Zeit sucht sie ihren Einfluß noch besonders gel-
tend zu machen bei Pfarrwahlen. Die Pfarrer sind ihr stets
ein Dorn im Auge, weiß sie doch, daß der Pfarrer bei uns
immer noch eine große Schar Getreuer um sich weiß. Das
haben kürzlich die Freisinnigen von Villmergen erfahren, die
seit langem sich zum Kampf gegen den dortigen Pfarrer ge-
rüstet haben. Was auf diese Wahl hin an Zeitungsartikeln

561



und Flugblättern geleistet wurde, steht in der Provinz ein-

zig da. Nun hat die gehässige Propaganda gegen den Pfar-
rer von Villmergen eine glänzende Abfuhr erlitten. Mit gro-
ßem Mehr ist er am letzten Sonntag wiedergewählt wor-
den. Unsere Männer sind noch nie so zahlreich aufgerückt
zu einem Wahlgeschäft wie am letzten Sonntag. Die geg-
nerische Propaganda, die selbst dem »Aarg. Tagblatt« zu
stark erschien, wie eine redaktionelle Bemerkung unter einem

dort erschienenen Artikel schließen läßt, hat nicht verfan-

gen; sie hat vielmehr die pfarrtreuen Wähler aufgerüttelt
und geschlossen zur Urne geführt. Wir gratulieren H.H.
Pfarrer B. Rosenberg, der seit 18 Jahren in der weitaus-
gedehnten Pfarrei unermüdlich gearbeitet hat. K.

KircheiMliciier Anzeiger für das Bistum Basel

An die H.H. Pfarrer und Rectores ecclesiae

der Diözese Basel

zum Kirchenopfer für die Universität Freiburg.

Am ersten Adventsonntag (30. November) soll das üb-
liehe vom Schweiz. Episkopat angeordnete Kirchenopfer i n
allen Kirchen und Kapellen der Diözese bei den
Vormittagsgottesdiensten aufgenommen Werden. Die hochw.
Geistlichkeit möge das Opfer warm empfehlen und es schon
am Sonntag, den 2 3. November von der Kanzel
und in den Pfarrblättern auskünden. Dabei können sie
sich folgenden Wortlautes bedienen:

Nächsten Sonntag, dem ersten Adventsonntag, wird in
allen Kirchen und Kapellen unseres Landes bei den Vormit-
tags-Gottesdiensten das jährliche Opfer für die katholische
Universität Freiburg aufgenommen. Es ist von der Schwei-
zerischen Bischofskonferenz angeordnet und vom Hl. Va-
ter besonders warm empfohlen. Bekanntlich hat die Ersteh
lung der neuen Gebäulichkeiten und Einrichtungen zur För-
derung der wissenschaftlichen Forschungs- und Bildungs-
arbeit die allgemeine Achtung und Anziehungskraft der Uni-
versität in bedeutendem Maße gesteigert und wir bewun-
dern nicht nur die Bemühungen der Freiburger Regierung
und des Freiburger Volkes, sondern wir halten es für unsere
Pflicht, helfend die Hand zu reichen. Wir tragen die Ueber-
zeugung, daß wir als Katholiken nicht nur das Recht haben,
eine katholische Universität zu besitzen, sondern daß diese
Universität auf christlicher Grundlage geeignet ist, unserer
geliebten Heimat und dem Wohle des ganzen Schweizervol-
kes große Dienste zu leisten, wie sie gleichzeitig innerhalb
der Kirche eine ganz bedeutende Sendung und Aufgabe er-
füllt. Deshalb laden wir Euch ein, geliebte Diözesanen, frei-
gebig und großherzig zu diesem Opfer beizusteuern und
senden Euch allen freundlichen Gruß und Segen.

f Franciscus, Bisehof von Basel und Lugano.

Le présent appel sera lu dans toutes les églises et cha-
pelles du Jura bernois, le dimanche 23 novembre:

Le premier dimanche de l'Avent, 30 novembre, aura
lieu, dans toutes les églises et chapelles catholiques de la
Suisse, la collecte traditionnelle en faveur de l'Université de
Fribourg. Cette quête, prescrite par les évêques, vivement
encouragée par le Pape, a pour objet d'associer tous les ca-
tholiques de notre pays aux efforts du gouvernement et du
peuple du canton de Fribourg qui, sans méconnaître la va-
leur scientifique des autres universités, voulurent avoir une
Haute Ecole dont l'enseignement, basé sur l'éternelle Vérité,
correspondît pleinement aux principes religieux et moraux
des catholiques, qui forment les V, du nombre des habitants
de notre Confédération.

Recommander la collecte pour l'Université de Fribourg
est particulièrement facile cette année, au moment même où

s'achèvent les nouveaux bâtiments, auxquels non seulement
la foule des gens du peuple, mais tant de personnalités illus-
très, tant de sociétés savantes, rendirent hommage au cours
de ces derniers mois. Nous ne plaidons pas en faveur d'une
œuvre dont la création pourrait inspirer des craintes et pa-
raîtrait mal assurée; nous sommes en présence d'une œuvre
plus belle et mieux réussie que nul n'aurait osé le croire et

qui se dresse devant nous comme une admirable réalité.
L'Université de Fribourg est chère à tous ceux qui s'in-

téressent au progrès économique, parce qu'elle apporte au
canton qui l'abrite et à la Suisse entière des avantages ma-
tériels considérables. L'Université de Fribourg est chère à

tous ceux qui ont à cœur la vraie grandeur de notre pays,
parce qu'elle fait rayonner au loin le bon renom d'un peuple
capable de mener à bien une entreprise aussi grandiose, au
milieu de circonstances exceptionnellement difficiles. L'Uni-
versité de Fribourg est chère à ceux qui se préoccupent de
la propagation des idées justes et saines, parce que, grâce
à ses maîtres et à ses élèves, elle exerce dans presque tout
l'univers un véritable apostolat. Plus on avance dans la vie,
et plus on se rend compte de la vérité de ces affirmations.

Votre Evêque, chers diocésains, croit donc travailler
tout ensemble au bien de l'Eglise et de la Patrie en vous
recommandant la collecte du 30 novembre. Vous-mêmes,
vous ferez acte de bons chrétiens et de bons citoyens en ré-
pondant à son appel avec générosité.

Beaucoup d'œuvres vous sollicitent. Nous vous avons
engagés et nous vous engageons encore à leur donner large-
ment. Mais l'Université de Fribourg a, pour le présent et

pour l'avenir, une souveraine importance: elle doit vous in-
téresser au plus haut point.

f François, Evêque de Bâle et Lugano.

An die hochw. Geistlichkeit zur Eidg. Volkszählung.

Da bei der Eidg. Volkszählung unter der Rubrik »Kon-
fessionen« die Glaubensgenossen der Römisch-katho-
lischen Kirche und die der C h r i s t k a t h o 1 i -

sehen — (alt-katholischen) Kirche begreif-
licherweise getrennt aufgeführt werden sollen, sind vieler-
orts die Gläubigen zu unterrichten, daß sie bei den person-
liehen Eintragungen keine irrtümlichen Ver-
wechslungen vornehmen. Dies hat besonders dort zu
geschehen, wo die »Christ- (alt) katholische Kirche« unbe-
kannt ist. Wir ersuchen die hochw. Geistlichkeit, in tun-
licher Weise (event, auch in den Pfarrblättern) die Leute auf-
zuklären, sich nicht als christkatholisch, sondern richtig als
römisch-katholisch anzugeben.

Die bischöfliche Kanzlei.

Krippenaktion
des Schweizerischen Caritasverbandes

(Mitget.) Zweck dieser Aktion ist die t/«fersfüfc«/zg der P/arm-
carites zu Gunsten der ÄatAoiiscAca /Ct/zder «ad /«ge/zdfic/ze«. Auch
dieses Jahr wird wieder ein Weihnachtsverkauf durchgeführt und es

ist zu hoffen, daß die Aktion besonders unter der hochwürdigen Geist-
lichkeit reges Interesse finden wird. Ueber das Verkaufs-Material:
1 Ars-sacra-Krippchen und 6 Hummel-Weihnachtskarten, orientiert
die Propaganda, womit jedes Pfarramt bedient wird. Die Sc/zvmz.
Carztaszenfra/e, //ofstrafe //, /.«zern, erwartet zahlreiche Bestellun-
gen und wird sich bemühen, dieselben zufriedenstellend und prompt
zu erledigen.

Inländische Mission
A. Ordentliche Beiträge.

Uebertrag Fr. 50,004.95
Kt. A a r g a u : Baden, a) Pfarrei 500, b) Bettagsopîer von Unge-

nannt 200; Stetten, Bettagsopîer 40; Lengnau, a) Kirchenopfer 57,
Koll. 269, c) Spezialgabe 20; Hornussen, Bettagsopîer 70; Ehren'
dingen 134; Neuenhof, Hauskollekte und Bettagsopîer 450; Nieder-
wil 60; Spreitenbach, a) Kirchenopfer 178, b) Extragabe 100; Leug-
gern 240; Oansingen, Kirchenopfer n. Hauskollekte 204; Schupfart

562



Kt.

Kt.
Kt.

20; Zeihen, Hauskollekte 120; Zufikon 34; Zeiningen, Hauskol-
lekte 230; Auw, Hauskollekte 700; Unterendingen, Hauskollekte
281.50; Leibstadt 64; Wislikofen 33;
Base 11 and: Arlesheim, Hauskollekte 281; Binningen, Bet-
tagsopfer 71; Therwil, Hauskollekte 180; Oberwil 50; Liestal,
Hauskollekte 350;
B a s e 1 s t a d t : Basel, Marienkirche
Bern : Bern, Marienkirche, Nachtrag 15; Boncourt; 145; Noir-
mont 100; Courtedoux 50; La Motte 6.45; St. Brais 40.55; Under-
velier, Hauskollekte und Kirchenopfer 75.20; Saulcy 13; Cornol
13.10; Les Genevez 70; Dittingen, Hauskollekte 85.20; Wahlen 21;
Bure 30; Boécourt 15; Coeuve 40; Damvant 7; Charmoille 20; Mont-
sevelier 20; Spiez 35; Courchapoix 9; Chevenez 31.65; Röschenz 41;
Movelier 20; Roggenburg 15; Vermes 8.95; Saignelégier, a) Pfar-
rei 85, b) Knabenkongregation 5, c) Töchterkongregation 10, d)
Frauenkongregation 20, e) Männerkongregation 15; Beurnevesin
13; Moutier 125;

Kt. Freiburg: Kloster La Valsainte 100; Bulle, Institut Ste.
Croix 5;

Kt. Glarus: Näfels, Hauskollekte 600; Netstal, Opfer und Haus-
kollekte 350;

Kt. Graubünden : Untervaz, Hauskollekte und Kirchenopfer 200;
Celerina, Kollekte I. Rate 200; Bonaduz, Hauskollekte 230;

Kt. L u z e r n : Meierskappel, Hauskollekte 310; Egolzwil-Wauwil
70; Gerliswil, Hauskollekte I. Rate 550; Beromünster, Hauskol-
lekte in Gunzwil 480; Eschenbach, Löbl. Frauenkloster 100; Ri-
chenthal, Hauskollekte 530; Hitzkirch, Hauskollekte I. Rate 440;

Kt. Schaffhausen: Schaffhausen

Kt. Schwyz : Oberiberg, Hauskollekte 236; Tuggen, Kollekte 330;
Muotathal, Kaplanei Bisisthai, Opfer 21; Lachen, Stiftung für
Hrn. AI. Schwyter-Hegner sei. 20;

Kt. Solothurn : Bellach 100; Bettlach, Kollekte 125; Dulliken 60;
Hofstetten 24.80; Selzach, Kirchenopfer 100; Kriegstetten 125;
Grindel 10; Hochwald 15.55; Biberist, Asyl Bleichenberg, von L.
H. 2; Subingen 45; Kestenholz 22; Niedergösgen 140; Laupers-
dorf 102.55; Aeschi 29.40; St. Nikiaus 112; Niederbuchsiten 50;

Fr. 4,004.50

Fr.
Fr.

932.—
595.25

Fr.

Fr.

Fr.

Fr.

Fr.
Fr.

1,200.10

105.—

950.—

630.—

2,480.—
882.—

667.—

Wisen 5.15; Deitingen 42; Ramiswil 23; Gänsbrunnen 7.10; Winz-
nau 27; Hägendorf 160;

Kt. St. Gallen: Henau, Kollekte und Bettagsopfer 300; Amden
I. Rate 46; Züberwangen, Bettagskollekte 100; Tübach, Gabe von
H. F. G. 5; Oberhelfenswil, Sammlung 121; Vättis 50; Engelburg,
Kollekte und Kirchenopfer 155;

Kt. T e s s i n : Brione s. Minusio, Gabe von Ungenannt 10; Cabbio 3;
Bruzella 3; Vezia, von G. B. B. 5;

Kt. T h u r g a u : Basadingen 115; Mammern, Hauskollekte 85; Bi-
chelsee 122; Steckborn 69.30; Wängi, Bettagskollekte 118; Bettwie-
sen 17; Amriswil 70; Paradies 25; Berg 57; Kreuzlingen, Hauskol-
lekte 400; Sitterdorf 45; Altnau 30; Lommis 70; Sirnach 382.90;
Eschenz, Bettagsopfer 35;

Kt. U r i : Seelisberg
Kt. Wallis: Montana-Vermala, Kollekte 115; St. Maurice 75;
Kt. Z u g : Zug, a) St. Michael III. Rate 60, b) Gut Hirt, Hauskol-

lekte 300.20; Walchwil, Nachtrag 5; Steinhausen, Hauskoll. 443;
Kt. Zürich: Mettmenstetten, Hauskollekte 225.50; Wald, Haus-

kollekte 730; Zürich, a) Erlöserkirche 440, b) Herz Jesukirche,
Nachtrag 155, c) St. Franziskus, Nachtrag 10, d) Kapelle Hard,
Nachtrag 41, e) Bruder Klausenkirche 352, f) Von M. 20; Bülach,
von P. K. in Niederweningen 20; Rüti-Tann, Hauskollekte
I. Rate 600;

Fr.. 1,327.55

Fr.

Fr.

777.—

21.—

1,641.20
35.—

190.—

808.20

2,593.50

Total Fr. 69,784.20

B. Außerordentliche Beiträge.
Uebertrag Fr. 79,995.93

Kt. A a r g a u : Vergabung von Ungenannt im Kt. Aargau Fr. 4,000.—
Kt. B a s e 1 s t a d t : Aus dem Nachlaß des Herrn Emil Hauser-Riner

sel. in Basel Fr. 10,843.68
Kt. Solothurn : Vergabung von Ungenannt in Solothurn mit

Auflage Fr. 2,000.—

Total Fr. 96,839.61

Zug, den 10. Oktober 1941.

Der Kassier (Postcheck VII 295): Albert Hausheer.

PriesteiKleider Regenmantel collare k J. STR A S S LEMaßarbeit, reichhaltige nicht gummiert, la und Kraqen in /S55S& LUZERN ü
Auswahl reinwollener
schwarzer Qualitätsstoffe

B'wollstofF, imprägn.
so lange Stoffvorrat

allen couranten
Mod. vorrätig. ^ KIRCHENBEDARF «»HOFKIRCHE f§

UTeue
religiöse
ISiielier

Î77Z

.Berazig'er - FerZag"

FmstecZeZra/ZZfrZc/i

In jeder
Buchhandlung

erhältlich

Die Preise verstehen sich
ohne Umsatzsteuer

Bernhardin Krempel

Z)te

begriffen
aus dem Wesen der beiden Ge-

schlechter. Kart. J0.S0, gei. J2.S0.

Hier wird die christliche Ehelehre und
Ehemoral streng philosophisch und von
Grund auf gerechtfertigt. Ein Theologe
wendet sich den Kernfragen des Ehezwecks
zu und erforscht sie kritisch im Lichte
aristotelisch - thomistischer Weltanschau-
ung. Die Bedeutung dieses bahnbrechen-
den Werkes ist bemerkenswert.

Burkart Frischkopf

Eine Antwort auf Gegen-

wartsfragen. Ge6. 6.90.

Klare Orientierung über die großen Fra-

gen unseres Lebens ist heute notwendig.
Der erfahrungsreiche Verfasser hat die
schweren Auseinandersetzungen in der
Seele der Menschen wahrgenommen, die
das geistig - religiöse Leben betreffen.
Lebensnah dringt er zu den wichtigsten
Gegenwartsfragen vor. An alle richtet sich
dieses Werk, an die Suchenden, Ringen-
den, Schicksalsgeprüften aber in erster
Linie.

Gabriele Dolezich

Vorbilder christlicher Ver-

wirklichung. 8. Band. 4 FtttzeF

/ie/ie y'e Fr. F-, in i Band ge&. 4.90.

5. Glutbrand der Nächstenliebe (Melania
die Jüngere), 6. Gelebter, lebendiger
Glaube (Jeanne d'Arc), 7. Gotteslob als
Lebensaufgabe und Lebenssinn (Mechtild
von Hackeborn), 8. Einsamkeit nnd hei-
liges Schweigen (Wiborat von St. Gallen).
- Die Reihe »Frauen, die aus dem Glauben
lebten« ist damit abgeschlossen.

Aelterer, etwas leidender Geistlicher
s û c h t dauernde

in einem Heim oder kleinen Anstalt,
wo er noch die heilige Messe zele-
brieren würde.
Zuschritten unter Chiffre 1546 an die
Expedition der Schweiz. Kirchen-Ztg.

Katholische

Eheanbahnung
er/oZf/rei'e/i. dwre/a
Neuland-Bund Basel 15/H Postfach 35603

Geöe/ ////z zfe/z Fr/eüfe/z
Von Papst Benedikt XV. verfaßt
100 Stück Fr. 2.-

Räfo/- <£ CVF. Z.mz#72

ßfljnadjtö^pfefe
/ür ScAuZÄmder, non iWarte Froher

l. Mimis Weihnachtsgeschenk Fr. —.80

2. Das Weihnachtswunder Fr. —.80

4. Triumph der Liebe Fr. —.80

5. Das Christkind beschenkt nur brave Kinder Fr. —.80

6. Die Tanne wird zum Lichterbaume Fr. —.80

7. 's Christchind chond zu 's Meyers Chinde Fr. —.80

9. Tonelis Weihnachten Fr. —.90

Fira/acÄ und ZetcAt nti/führiar

Verlag; Räber & Cle. Luzern

Ein Lichtblick
Die Erde war' ein Jammertal
Voll Grillenfang und Gicht,
Wuchs' uns zur Linderung

der Qual
Ein edler Tropfen nicht.

(Nach Holtel)

Der edelsten einer ist Champagner
der 1ère Zone. Noch haben wir vor-
rätig, aber wie lange?

LEO WUNDERLE AG., LUZERN
Obergrund 3, Tel. 2 06 15 und Zurich
Bleicherweg 10, 1 Min.v. Paradeplatz
Telephon 7 85 66.

563



FUCHS & CO. ZUG
beeidigte Lieferanten für

Meßweine Telefon 4 00 41

Gegründet 1891

Schweizer, und ausländische Tisch- und Flaschenweine

Die ganze Geschichte der Schweiz in

^rtocir^^îogmpïj.£t^!onôec^^a?c!3
8 Bünde 6673 71/usfrafioneH 707 /ar6fge Fa/e/n
/Ta/ft/eder Fr. 475.— Lernen Fr. 576.—

Sie finden alles über Land, Kantone, Städte, Dörfer, Geschlechter,
Einrichtungen verzeichnet. Das Werk ersetzt eine Bibliothek von
mehreren hundert Büchern. Besichtigen Sie die Bände!

Gut erhaltene antiquarische Exemplare für nur Fr. 155.—
und Fr. 250.— solange Vorrat.

Buchhandlung Heß
Schifflände 2 BASEL Telephon 434 70

sdalmetallwerkstätte

|WIL w.buck (SIC.)

Am-
4fr ILvrcÄ«.

Hur Prtejlerafpfr
BIER BAUM, P. AT H AN. Deutsche Priestergebete

Leinen 3.50

BOPP, LINUS Das Brevier im Dienste der Seelsorge
Leinen 4.20

KNAPP, OTTO Priester des Herrn
Persönlichkeits- und Lebensbilder. Leinen 6.20

MASCHEK, P. SALVATOR Nachahmer Gottes
2 Bände. Leinen 7.—

M AY E R, ERNST J. Priesterliche Wirklichkeit
Tage der Besinnung. Halbleinen 6.30

ME N Z, P. LUKAS Siehe, ich steh vor der Tür
Anregungen und Anmutungen. Halbleinen 5.35

MÖHLER, JOH. ADAM Der ungeteilte Dienst
Von Größe und Fährnis jungfräulichen Pria-
stertums. Leinen 5.50

SAILER, JOH. MICHAEL Priester des Herrn
Texte über Priesterbildung, Priestorleben und
Priesterwirken. Kart. 3.95

SPEYER, JOS. Venite seorsum
Ewigkeitsgedanken für Priester. H'leinen 2.10

STOCKUMS, WILHELM Das Priestertum
Gedanken und Erwägungen für Theologen und
Priester. Leinen 5.90

STOCKUMS, WILHELM Priestertum und Aszese
Religiös - aszetische Gedanken für Theologen
und Priester. Leinen 6.75

.ßucMarcd/tmg- 7?ä6er & Cte. Luzern

iär Volks-+Pfarrbibliotheken
Einwandfreie Romane zu billigen Preisen. So-

weit nicht anders angegeben alles Leinen-
bände. Nur solange Vorrat. (Vorräte beschränkt)

f/er/oref, //. : iVapo/eo/i wird gesac/iL Kriminal-
roman. Fr. 5.05

7/oecAer, 0.: Der GescAw/orerce. Roman. Fr. 7.20

— Die rfunWe Stunde. Kriminalroman Fr. 3.40

— Die iFirtin zum GoWenen Lamm. Kriminal-
roman. Fr. 2.80

— Stwmme Zewgen. Kriminalroman Fr. 3.40

A/anzoni, .4..- Die Ferioftfen. Fr. 3.40

VaAor, F.: Die A/eeresArairt. Eine Nordlandsmär. 3.

Auflage. Fr. 3.25

A'einmauu ff. /f.: Kai/isfa. Roman aus der Zeit der
Christenverfolgungen im 3. Jahrhundert. Fr. 3.40

Sc/io«, ,4.: Der ßauernfönig. Roman. 3. Auflage. Fr. 3.25

Seeiurg, Fr. non: Das Afarienirinrf. Fr. 3.40

SAeeAarc, Pa^ricA rL: LwAas De/mege. Roman. 6. Aufl. Fr. 8.40

.Sienfrieuicz, //.: Quo naefis? Historischer Roman. Fr. 3.40

— fm Strurfei. Roman. Fr. 3.40

Steemarw, tF: Die TVacA7 vom 72. zwm 73. Kriminal-
roman. Fr. 4.50

StracAttJLz, 77.: PAomas K/ing/ers erstes Semester.
Roman. Fr. 1.80

Dimer-Sficfief, D.: Die uniefannre Heifige. Roman. Fr. 8.40

ff'aaf, H. </e: /urfas Lncfe. Historischer Roman aus den
Anfängen des Christentums in Rom. Fr. 5.60

IFagner, f.: Der /afsefie Erie. Roman. Fr. 6.30
— Ferfassen. Roman. Fr. 5.60

(f'af/ace, Edgar: Louia der Spiefer. Fr. 3.40

/Fa//ace, L.: Den Dnr. Erzählung aus der Zeit Christi. Fr. 3.40

ffïimer-Pedù, F.: Die SünderLroI. Roman. Fr. 7.—
— Der Arennende DoraAuscA. Roman. Fr. 7.—

/FicA/?er, 7m ScAnecAenAawse. Volksroman. 6. Aufl.
Halbleinen Fr. 3.25

JFoJeAon.se, P. G.: FertemscAte Po//en. Fr. 3.40

Buchhandlung Räber & Cie. Luzern

Eingetr. Marke JAKOB HUBER - EBIKON - Luzern
Kaspar Koppstr., Chalet Nicolai
Tel. 2 44 00 Posteheck VII5569

Kirchengoldschmied
Gute und reelle Bedienung zu bescheidenen Preisen
Kelche, Monstranzen, Tabernakel etc. Renovationen.

J. J. Schons, O SB.

Lumpensammlerpfarrer und Bubenapostel
750 Seifen Kartoniert Fr. 3.50, gebunden Fr. 4.50

Das Buch des edlen Priesters und Erziehers mit dem goldenen, ewig
jungen Herzen, wird Priestern und Laien anregende, belehrende und
zugleich mit köstlichem Humor gewürzte Stunden bereiten.

VERLAG NAZARETH BASEL

JUNGE MÄDCHEN
die auf eine interessante und sichere Lauf-
bahn reflektieren, besuchen die Kurse der

Kinder- und Kranken-Pflegerinnenschule Genf

„Pouponnière-Clinique des Amies de PEnfance"
Chemin des Grangettes 109, Telephon 4 42 22

Diese Kurse vermitteln nicht nur eine vollwertige Berufsausbildung,
sondern bieten zugleich die beste Vorbereitung für zukünftige Frauen
und Mütter. - Referenz: Kath. Pfarramt St. Paul, Genf

564


	

