Zeitschrift: Schweizerische Kirchenzeitung: Fachzeitschrift für Theologie und

Seelsorge

**Herausgeber:** Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: - (1907) Heft: 47-48

Heft

### Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

### **Conditions d'utilisation**

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

### Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

**Download PDF:** 08.08.2025

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

# Schweizerische 21. u. 28. November

# Kirchen-Zeitung

Der lieben heiligen Elisabeth zur 700. Geburtstagfeier



Schauplaß



### Wartburg-Erinnerungen.

Wege.



s war nach den Arbeiten, Anregungen und Erlebnissen des Katholikentages zu

Würzburg im August 1907! Vor einer weiteren Arbeit in München suchte ich einige Tage stiller Ruhe.

Da stieg ein unvergessliches Bild eiazigartiger Ruhe und doch reichsten und tiefsten Inhaltes vor meiner Seele auf, das ich vor drei Jahren empfangen und seither in lebensfrischem Andenken bewahrt hatte . . . nobile illud castrum Wartberc, wie eine alte Chronik sagt. Ich empfand etwas, was Scheffel in seiner "Frau Aventiure" Wartburg-Heimweh nennt.:

Wo ich streife, wo ich jage, Bleibt ein Wunsch mir ungestillt, Weil ich stets im Sinne trage, Wartburg, deiner Schönheit Bild. In des Forsts umlaubten Grunde, In der Talschlucht dunklem Graus Sehnt das Aug' zu jeder Stunde Sich nach dir, mein "Herz-ruh-aus"!

Durch altbekannte, mit Studentenerinnerungen durchflochtene Gegenden brachte mich der Eilzug noch spät gegen Abend nach Bamberg — und weiter durch die reichen Gemüsepflanzungen der vielen Stadtgärtner, deren Beete weit hinaus in das Land sich erstrecken — nordwärts in



St. Elisabeth. Har

Hans Holbein der Aelt. pinx.

das Maintal. Von den Höhen rechts grüssten der Staffelstein und der berühmte Wallfahrtsort Vierzehnheiligen mit seinen Domtürmen. Lebhafte Erinnerungen stiegen in meiner Seele auf an eine Fusswanderung über diese Höhenzüge von Lichtenfels nach der Waldeseinsamkeit von Vierzehnheiligen, einem wahren farbenstrahlenden Juwel der Barockbaukunst, eingebettet in die smaragdene Flur- und Wälderpracht — und von da, wo ich am eigenartigen Wallfahrtsaltare die hl. Messe gefeiert, unter aufsteigenden Morgennebeln im strahlenden Sonnenglanze über Hügel und Hochebenen, auf denen die Versteinerungen wie in einem Museum offen umherliegen - zum Hl. Veit von Staffelstein und zum Eremiten vom Staffelberg. Die eingebrochene Dunkelheit rief mir auch eine nächtliche, fast unheimliche Rückwanderung vom Schlosse Banz auf der andern Mainseite nach Lichtenfels in das Gedächtnis zurück, die am Vorabende jener Vierzehnheiligen-Wallfahrt unter allerlei Zwischenfällen geschehen war. -Damals freute ich mich als müder und verirrter Fusswanderer über die strahlenden elektrischen Lichter der Bahnhofanlagen von Lichtenfels. Heute war nach dem Verlassen des Zuges Lichtenfels fast lichterlos, so dass ich Mühe hatte. finden. Ich hatte die nordbayrische Uebergangsstation Lichtenfels zum Nachtaufenthalt gewählt, um mit dem Morgenschnellzug frühzeitig nach Eisenach zu gelangen. Nach abwechslungsreicher mehrstündiger Morgenfahrt durch die vielen "Vaterländer" d. i. durch die kleindeutschen Mittelstaaten — erfreute mich der Schaffnerruf: "Eisenach!"

### Elisabethenstadt — Lutherstadt.

Diesmal wollte ich so rasch als möglich auf der Wartburg sein, den Tag über bleiben und auch auf der Wartburg übernachten. So leistete ich mir den Luxus eines Wagens und entdeckte in meiner Wartburg-Sehnsucht erst bei der Auffahrt, dass zwei mutige Rappen mein Gefährte zogen. Die mir schon bekannten eigenarfigen Stadtbilder Eisenachs eilten rasch vorüber: die malerische Nikolaikirche mit dem schönen hohen Turm — das Lutherdenkmal mit seinen drei Marmorreliefs das Denkmal des grossen Musikers Sebastian Bach, der am 21. März 1685 zu Eisenach geboren wurde — der Marktplatz — die Esplanade. — — Als wir am Hotel Kronprinz vorbeifuhren, wo ich im Herbste 1904 gastliche Aufnahme gefunden hatte, traten einfache, doch nicht ganz wertlose Reiseerinnerungen vor meine Seele. Hier hatte ich an einem stillen Augustabend bis tief in die Nacht hinein ein Gespräch mit einem Geographen Biedermann, der mir sehr interessante Aufschlüsse über die Geographie des mächtigen Thüringerwaldes gab, der nahe bei Eisenach beginnt und an die 30 bis 40 Stunden in die Weite und Runde mit eingebetteten Tälern sich dahinzieht: namentlich erzählte er mir von der uralten Waldund Hügelstrasse, dem Rennstieg und seinen Wanderungen auf demselben. Der Thüringerwald ist etwa 110 km lang und 10—35 km breit. Damals sass ich am andern Morgen wieder im Kronprinz-Hotel zum Frühstück, dessen landesüblicher Reichtum unser schweizerisches Café complet weit übertrifft: Zugaben von Butter, Käse, Konfitüren, Honig, verschiedenen Weiss- und Schwarzbrotarten, aufgeschnittenem kaltem Fleisch, Eiern, und schliesslich noch eine riesige Hammelkeule mit schlachtbereitem glänzenden Messer sind offenbar berechnet für grosse anstrengungsreiche Weitwanderungen in die Riesenwälder Thüringens. Als ich gelegentlich meinem Nebenmann beim Frühstück bemerkte — um nicht als leichtsinniger Sonntagswanderer im geistlichen Kleide zu erscheinen —: ich hätte eben die hl. Messe gefeiert und wollte nun die Wartburg besuchen, da wich er erstaunt, fast erschreckt zurück: "Wie? in Eisenach Messe gelesen?" — "Ja doch, Messe gefeiert!" Er rückte näher an mich heran: "Habe ich Sie richtig verstanden: Messe gelesen, römisch-katholische Messe gelesen in Eisenach. Sie verstehen mich: römische Messe?" "Gewiss, mein lieber Herr, eben jetzt, in der neuen schönen katholischen Elisabethenkirche; gehen Sie nur hin, sie anzusehen!" — — Der Mann war aus Norddeutschland, aus dem äussersten, ganz protestantischen Norden und ich hatte alle Mühe, ihm die Möglichkeit und Wirklichkeit der Tatsache, dass in der Lutherstadt Eisenach jetzt wieder katholischer Gottesdienst gefeiert wird, begreiflich zu machen. Jüngst erzählte mir ein Thurgauer-Grenzpfarrer, dass in die Nähe von äussersten preussischen Norden im Jahre des Heils 1906 mit herbstlicher Malvenherrlichkeit! Der Eintritt in das kleine ihrem Pastor nach Verkauf aller Güter ausgewandert sei: weil Gelände mit einem Steinerker und einladendem Weitblick bli<sup>eb</sup>

das freundliche, im Umbau begriffene Bahnhof-Hotel zu der deutsche Kaiser allmählich das ganze Reich — katholisch machen wolle. — — Diese Protestanten kaufen in Schaffhausen keine Bibel, weil sie nur eine gesicherte, orthodox rein bewahrte ihrer Ueberlieferung wünschen. — Nicht uninteressante Bilder — ein Gemisch von Kurzsichtigkeit und subjektiver rührender Glaubenstreue. -

Ich fahre durch die Elisabethenstadt, der Elisabethenburg zu —: denn das ist Eisenach, das ist die Wartburg — trotz allem — in erster Linie! Das ist die Wartburg erst recht wieder im 19. und 20. Jahrhundert geworden durch die hochsinnigen Restaurationen in den Jahren 1847-1867, namentlich durch die Grossherzogin Maria Paulowna, die die berühmten Schwind'schen Gemälde auf der Burg stiftete, durch den Grossherzog Karl Alexander (1853—1901) und den deutschen Kaiser Wilhelm II., der die Kemenate der Heiligen mit den herrlichen Mosaiken schmückte. Darum rüstet sich auch Eisenach zur 7. Säkularfeier der Geburt des Elisabethenkindes, die dies Jahr einfällt. Der Stadtmagistrat von Eisenach soll zur Säkularfeier zu Ehren der heiligen Elisabeth auch die Einladung des Bischofes von Fulda in Aussicht genommen haben. Dieses feine Taktgefühl der Behörde von Eisenach hätte aber einige Herren von der Richtung des evangelischen Bundes und der Zeitschrift "Wartburg" derartig in Aufregung versetzt, dass für dieses Jahr von einer Säkularfeier in Eisenach abgesehen worden sei. Hoffen wir, dass sich im Nachjahr Katholiken und Protestanten zu einer edlen geschichtlichen Feier zusammenfinden: da ist doch wahrhaftig ein gemeinsamer Boden zu finden. Das katholische Volk aber wird sein Kirchenfest jedenfalls mit besonderem Glanze und religiöser innerlicher Seelenerneuerung in diesem Jahre begehen.

Unter solchen Gedanken war mein Gefährte bereits bis mitten in den Burgwald aufgefahren. Beim romanischen Elisabethenbrunnen in der Waldeseinsamkeit stieg ich aus und pflückte zum Andenken einige Waldblumen.

Der letzte Steig ist nur dem Fusswanderer leicht erreichbar.

Hei! nun ist der Grat erstiegen, Der sich hub als Scheidewand, Und ich sah dein Banner fliegen Fern am schmalen Felsenrand. (Scheffel)

### "Nobile illud castrum Wartberc . . . "

Vor mir liegt die Königin der Burgen Thüringens und weiter deutscher Länder (410 m über Meer, 187 m über Eisenach). Ich zog ins altbekannte, einzig schön gelegene Wartburghotel auf einer lauschigen Ecke ein, dessen gotische Veranden unmittelbar über den Wipfeln unermesslicher Wälder sich weiten: — dann mit der nächsten Führungsgelegenheit ins herrliche Schloss! Es ist ein stattlicher romanischer Bau mit einer Vorburg, einem Ritterhaus und Ritterkemenaten, einem ersten echt mittelalterlichen Winkelhof mit einer Fülle malerischer Stein- und Holzriegelbauten, einem weiten zweiten gross artigen Burghof, an dessen einer Seite Nebengebäude und Ringmauerumgänge, im Hintergrund auch ein stolzer Warttur<sup>m</sup> sichtbar werden, während die Gegenseite den festlich gross artigen romanischen Palas mit seinen schönen Rundfenster galerien und prächtigen Säulchenstellungen darbietet. In einer lauschigen Ecke blüht und spriesst ein vielfarbiger Blumen Schaffhausen eine ganze urprotestantische Gemeinde aus dem garten mit feinen Salpiglossen, Reseden, buntem Eibisch und weilt, sondern mitten in neuem, modernem, aber zusammenstimmendem Kulturleben sich findet. Nur ein moderner, in rein mittelalterlichem Stil, doch mit dem Empfinden der Jetztzeit aufgetürmter Prachtbau potenziert noch die architektonische Wirkung der Wartburgeindrücke. Ich besuchte ihn absichtlich noch auf der Rückreise. Es ist das geradezu geniale Werk der Burg Neuschwanstein bei Hohenschwangau in Südbayern ein Wunderbau Ludwig II. von Bayern, von dem Hansjakob mit Recht sagt: wenn einer barfuss vom untern Ende Italiens dahin wandern müsste — wäre der Besuch der Mühe wert. Die Besichtigung beider Burgen nacheinander hat einen ganz eigenartigen Reiz, zumal die malerische Innenausstattung so viele hochinteressante Parallelen bietet — und Ludwig II. in der Tat den künstlerischen Wartburggedanken weiter entfalten wollte.

### In der Luther-Stube.

Wir waren, eine Gesellschaft von etwa 30 Personen das frühere Mal waren es an die hundert — über die Zugbrücke, durch das Burgtor und den ersten engen, in Felsen gehauenen Hof in die Vorburg eingetreten und sofort in das Ritterhaus derselben. Von der Wohnung des Burgkommandanten mit uraltem Steinsitz und Steintisch — ging uns der Sührer durch stille Stiegen voran — in die Luther-Stube. Sie befindet sich im Nebengebäude der Burg. Wie brandende Meereswellen drangen die geschichtlichen Erinnerungen an eine gewaltige Kampfeszeit in das stille Gemach. Hier weilte — im schützenden Burgfrieden — Luther als Junker Georg vom 4. Mai 1521 bis zum 5. März 1522. Hier arbeitete <sup>der</sup> sprachgewandte Mann an seiner Bibelübersetzung. Hätte <sup>L</sup>uther erst die Stürme seines skrupulösen Gewissens und <sup>dann</sup> die extremen Mächte seines Geistes und Gemütes im Geiste der Nachfolge Christi und der ältern Aszese beruhigt und geleitet, seine Arbeits- und seine Organisationskraft für eine kirchliche Reformation im Geiste eines Niklaus von Cusa, eines Trithemius, eines Zasius dem katholischen Gedanken dienstbar gemacht, seine Kritiklust und -Kraft den Begleiterscheinungen eines zerfallenden religiösen Lebens, nicht aber dem Wesen der Kirche und den notwendigen Konsequenzen aus demselben zugewandt — wie Grosses hätte Luther für die ganze Christenheit leisten können und für die einige Arbeit von Jahrhunderten und Jahrtausenden! Ich blätterte in der Luther-Bibel, die auf einem Tische lag. So oft ich den Römerbrief sehe und noch viel mehr, wenn ich ihn lese und studiere, muss ich immer wieder staunen: wie ein Mann von den Geistesgaben Luthers aus diesem Briefe die Rechtfertigung durch den Glauben allein herauslesen konnte, während doch gerade dieser Brief das volle katholische Programm entfaltet: Das Evangelium Jesu Christi ist eine rechtfertigende und rettende Kraft Gottes für alle Menschen ohne Unterschied der Nation und Person, die aus dem Glauben gerecht leben (vgl. Römerbrief 1, 16. 17 und die Entfaltung dieser Thesis im ganzen Briefe). Selbst Harnack sagt in seiner Rede auf den Geburtstag des Kaisers im Januar 1907: "Kein protestantischer Christ würde heute die katholische Lehre beanstanden: dass nur geschichtlicher Tatsachen — aber auch liebevolles Verständnis

versagt. Die mittelalterliche Burgherrlichkeit ist hier neu|der Glaube einen Wert hat, der sich in der Liebe zu Gott erstanden — alles altertümlich und doch alles lebendig. Ich und den Brüdern bewährt. Umgekehrt folgt der katholische kenne kein Schloss, in dem man sich so lebhaft in die Christ nur einer wiederholten Anweisung seiner Kirche, wenn alte Zeit versetzt fühlt und doch wieder nicht unter Ruinen er das Verdienst ablehnt, das nicht in der Gnade Gottes und im Glauben wurzelt." -

Ich war für meinen Münchener Aufenthalt in die Abtei St. Bonifaz eingeladen: dort ruht in der stillen Gruft P. Denifle, O. P., der grosse Lutherforscher. Lebhaft traten mir die Erinnerungen und Nachweise Denifles und der Kampf um Denifles Buch in der Luther-Stube vor die Seele. Denifle hat durch seine Forschungen der protestantischen Kritik einen Felsblock in den Garten geworfen, den sie nicht mehr wegzuschaffen vermag: an der Wucht der Tatsachen kommt man nicht mehr vorbei. Man may manches einzelne dem Temperament und der Eigenart Denifles zuschreiben und korrigieren — das Wesentliche am Lebenswerke Denifles und auch an seinem Lutherwerk ist eine einzig grossartige Leistung echter Forschung. — Aber auch andere Gedanken begegnen einem in der Luther-Stube. Ich hatte zu Würzburg die katholische Confessio auf das Leben Jesu und das Bekenntnis von Casarea Philippi zurückgeführt. Ich hatte aber auch den Gedanken ausgesprochen: dass der Katholik den Beweis seiner Religion und Konfession führen kann, ohne auch nur einen Andersgläubigen zu beleidigen. Noch mehr! Der Protestanfismus und die christlichen von uns getrennten Konfessionen treten uns heute als eine geschichtlich gewordene, in langer Entwicklung ausgeprägte Erscheinung entgegen. Darum erscheint auch der kirchlichen Theologie der heutige Protestant nicht als der vom Glauben der Kirche Abgefallene, sondern viel eher im vornherein als Christ guten Glaubens, der unsere Kirche als private und sozial-religiöse Erzieherin nicht kannte. Wir sind eher geneigt, das Gemeinsame zu beachten, als das Trennende. Darum gilt heute praktisch und tatsächlich betrachtet der weitherzige Geist der kirchlichen Gesetzgebung gegenüber den nichtchristlichen Bekenntnissen auch gegenüber den christlichen Konfessionen. - Ich will damit nicht etwa die getrennten christlichen Brüder auf die gleiche Linie wie die Heiden stellen, aber die Kirche bringt ihnen gegenüber jetzt den gleichen milden Geist der kirchlichen Gesetzgebung in Anwendung! Darum hat Leo XIII. ohne jede Unterscheidung so scharf die rein geistigen Mittel betont und wiederholt den allgemeinen Grundsatz ausgesprochen: Kein Fernstehender irgend welcher Art dürfe in Glaubenssachen mit Zwang behandelt werden. Vergessen wir nie, wo immer es sich um Hebung von Vorurteilen, um Verteidigung und Heimführung, um Apologefik oder Irenik handelt, das schöne Wort Pius X. in seiner Antrittsenzyklika: "Religiöse Aufklärung mit geistigen Mitteln ist der eigentliche Hauptweg, um die Herrschaft Gottes in den Geistern wiederherzustellen" und den tiefen Grund, den Pius dafür angibt: "Lumine rationis maxime ac libertate ducuntur homines: die Menschen lassen sich in religiösen Dingen am besten durch die Mittel des Geistes und der Freiheit leiten!"

Diese Gedanken, die ich zu Würzburg in die Männerscharen der Generalversammlung hineinrufen durfte — standen mir hier doppelt lebendig vor der Seele.

Drei Dinge tun den Katholiken not. Klares, unverfälschtes, orthodoxes Bekenntnis unserer Religion in Wort und Leben, wie es eben wieder Pius in seiner grossartigen, hochernsten Enzyklika Pascendi gregis fordert — Rechnen mit der Vollwahrheit für die Entwicklung und tatsächliche Entfaltung der Verhältnisse unserer getrennten Brüder, ihrer bona fides, all' der edeln christlichen Arbeit unter ihnen, all des Ringens und des Heimwehs nach Christus! — Das befähigt auch den Katholiken, trotz aller Wehmut über die zerrissene Einheit, trotz der allerernstesten Verurteilung des Bruches Luthers mit der Kirche, gewisse grosse Eigenschaften seines Geistes vorurteilsfrei anzuerkennen!

Das kleine Zimmer enthält allerlei Andenken an Luther einen Tisch aus seinem elterlichen Hause — ein Gemälde Luthers von Lukas Cranach — eine alte Bettstelle — einen Mammutknochen, der dem Reformator als Fusschemel diente. Der Arbeitstisch Luthers wurde von Verehrern des Reformators in Spänen längst in alle Welt getragen. Der Kastellan zeigte auch zwischen dem alten Ofen und dem aus Möhra hergebrachten Tisch, an dem Luther noch als Knabe sass, einen tiefen Einschnitt an der Wand, mit dem Bemerken: hier war der berühmte Tintenfleck. Auch dieser ist mit den Splittern und Stücken der Wand in alle Gegenden davon getragen worden. Es soll das jene Stelle der Wand gewesen sein, nach der Luther sein Tintenfass geworfen hat, da der Teufel ihn "mit der Justifikation anfocht". — Also auch hier Reliquienkultus! Mit welchem Recht kann man da gegen die katholische Reliquienverehrung vorgehen, die doch ganz anders begründet und überdies echt altchristlich ist? Aber auch hier bauen die Uebernatur und der kirchliche Gebrauch wieder auf die Natur: den echt menschlichen Zug: dass einem alles teuer ist, was mit der Persönlichkeit und dem Leben eines vielverehrten Verstorbenen in engerer Beziehung stand. Es ist Allerheiligenwoche, da ich dieses schreibe. Als Kaiser Phokas im Jahre 610 dem Papst Bonifaz IV. das Pantheon schenkte, als ganze Wagenreihen, von Prozession und Psalmengesang begleitet, von der Appischen Strasse und den Katakomben her zahllose Gebeine der Martyrer durch die Stadt zu dem ehemaligen Heidentempel führten, als Bonifaz nach Entfernung der Götterstatuen den Tempel aller Götter zu einem Dome aller Martyrer und Heiligen weihte, und deren Ueberreste in den Altären und Wänden des herrlichen Kuppelbaues barg, — da fasste er nur die Gedanken und Zeugnisse der Katakomben und der christlichen Vorzeit in ein einziges Bekenntnis zusammen und gab den Anstoss zu den herrlichen Festen aller Heiligen und aller Reliquien. Sind das Feste der toten Gebeine? Die Kirche liest an Allerheiligen als Evangelium den Anfang der Bergpredigt. Wir verehren die Reliquien, weil sie als körperlicher Tempelbau Seelen und Geister umschlossen und beherbergten, welche die Worte der Bergpredigt in Tat und Leben, in Fleisch und Blut umgesetzt haben bis zur Heldengrösse des christlichen Charakters, und den Sonnenstrahlen der göttlichen Gnade immer weniger Hindernisse in den Weg legten, so dass sie die Vollreife des christlichen Lebens in ihnen entfalten konnten. Wir begreifen die protestantische Verehrung für Luther. Ferne sei es von uns, über die weggetragenen Holzsplitter zu spotten! Aber man vergesse dann auch nicht, dass die katholische Heiligenverehrung vom Geiste edelsten natürlichen Empfindens und — vom Geiste der Bergpredigt Jesu durchweht ist!

Unter solchen Gedanken waren wir bereits vom Ritterhause niedergestiegen, hatten den Hof durchquert und waren in den eigentlichen Palas, das Landgrafenhaus, eingetreten. Ueber dem Portale prangt der schöne Spruch: Si Deus nobiscum, Quis contra nos? Wenn Gott für uns ist, wer ist wider uns?

Ist das nicht der herrliche Text zum Leben der heiligen Elisabeth?

Der Führer hatte uns in das zweite Stockwerk der Burggebracht: wir standen in der Elisabethengalerie.

### In der Elisabethengalerie.

Majestätisch einfache romanische Formen! Durch die Rundbogenfenster fällt vom Hofe her reiches Licht in den verhältnismässig schmalen Raum und auf die Gegenwand mit den herrlichen Gemälden des Moritz von Schwind. Heiligen sterben nie. Sie leben immer wieder auf für die Seelenwelt späterer Zeiten und auch für die Kultur und Kunstwelt später Tage. In dieser Galerie des Wartburgschlosses soll Landgräfin Elisabeth einst die Nachricht von dem Tode ihres Gemahls zu Otranto in Italien erhalten haben und dann unter der Wucht des Schmerzes ohnmächtig zusammengebrochen sein. — Heute lebt sie noch in dieser Galerie, ja alle Wände und Säle des Wartburgschlosses sprechen wie in einer Harmonie vieler Stimmen in klangvollem inhaltreichem Akkord; Elisabeth — und zwar erst recht wieder seit der Mitte des letzten Jahrhunderts (1854 u. 1855). Als die zweite Periode der Romantik am Morgen des 19. Jahrhunderts die religiösen Ideale und die unvergängliche Schönheitswelt des Mittelalters wieder erweckte, da schrift auch die hl. Elisabeth neuerdings durch die Hallen der Wartburg und erweckte Schriftsteller und Künstler zu einem neuen Wettstreit. Der unvergessliche Bischof Dr. Karl Johann Greith von St. Gallen schreibt in einem Vorw<sup>ort</sup> zur Uebersetzung des Lebens der hl. Elisabeth von Ungart, Landgräfin von Thüringen, vom Grafen von Montalem bert, durch J. Ph. Städtler die nachfolgenden Gedanken nieder:

"Das Werk des Grafen von Montalembert über "Das Leben der heiligen Elisabeth von Ungarn", das in der vorliegenden Prachtausgabe nach der deutschen Uebersetzung vo<sup>n</sup> J. Ph. Städtler bei der Verlagshandlung der Gebrüder Karl 11. Nikolaus Benziger in Einsiedeln neuestens erschienen ist, verdankt seinen Ursprung den Anregungen, welche der jugendlicht Verfasser zu Anfang der 1830er Jahre im Görres'schen Hause zu München erhielt. Selige Erinnerungen führen mich in jene Zeit zurück, wo mir während den Universitätsjahren gegön<sup>nt</sup> war, an den Abendzirkeln teilzunehmen, die bei Görres zu weilen abgehalten wurden. Gleichgesinnte Männer wie Rings eis, Oberkamp, Kerz, Moy, Döllinger, Lassaulx, Guido Görres u. a. fanden sich da ein, um von des Tages Mühen auszu ruhen und über wissenschaftliche Gegenstände oder historisch<sup>e</sup> und poiitische Fragen ihre Ansichten gegenseitig auszutauschen Nicht selten trafen von Regensburg her auch Clemens Brentand und Diepenbrock (der nachmalige Kardinal) ein, der damals gerade mit der Herausgabe der Schriften von Heinrich Susa beschäftigt war. Nach dem Ausbruch der Juli-Revolution bezog Montalembert die Hochschule von München und schloss sid dem Kreise hervorragender Gelehrten an. Hier wurde zuerst angeregt und veranlasst, die Lebensgeschichte der her ein Werk, das ligen Elisabeth von Ungarn zu schreiben schon bei seinem ersten Erscheinen in Ungarn grosses Auf sehen erweckt und dort einen mächtigen und entscheidendel Einfluss auf die öffentliche Meinung ausgeübt hat. konnte wohl kaum unders sein. In den deutschen Hörsäle und im näheren Umgange mit den katholischen Gelehrten für den jugendlichen, hochbegabten Grafen eine neue, ihm bis

wissenschaftliche Leben der Hochschule München war zwar der Wartburg, die es ihm angetan hat. Zufällig traf er dort damals schon keineswegs ein im Zentrum des Christentums mit seinem früheren Freunde Schober zusammen. Dieser stellte geeintes und zusammengehaltenes, immerhin ein nach allen den Maler zu günstiger Zeit dem Grossherzog von Weimar Richtungen hin gewecktes und gehobenes. Auf der Unterlage vor, der, durch Stiftungen seiner fürstlichen Familie veranseines nahezu alles umfassenden Wissens unternahm Görres, lasst, den grossen Plan gefasst hatte, die ganze Wartburg der deutschen Volksstämme wurden aufgesucht, und die ge-Vorurteile und zur Herstellung einer objektiv gehaltenen Histo-Sprache und ihrer verschiedenen Idiome traten aus dem dunkeln Schachte der Büchereien wieder ans Tageslicht; der Bau ihrer Grammatik wurde aufgeführt; mit den Sagen und Märchen deutscher Vorzeit wurden auch die Meistergesänge und Minnelieder der mittleren Zeit zur allgemeinen Kenntnis gebracht, und die Werke der deutschen Mystiker fanden umso sicherer <sup>die</sup> verdiente Anerkennung, je mehr man sich Mühe gab, in ihr Verständnis einzudringen. Dieser Rückschau in die deutsche Vorzeit konnten sich auch die Monumente der plastischen Kunst, der Architektur, Skulptur und Malerei nicht entziehen; auch sie traten in die Reihen der unzähligen Zeugen ein, welche von alters her die kulturhistorische Wirksamkeit der katholischen Kirche hervorhoben und ihre daherigen unvergänglichen Verdienste lauten Rufes heute noch verkünden. Diese Strömung der Geister konnte an Montalembert nicht <sup>Frankreichs</sup> übertragen. In einem Alter von 26 Jahren, den 1. Mai 1836 brachte er sein Buch von dem "Leben der heiligen Elisabeth von Ungarn", Landgräfin von Thüringen und Hessen, zu Ende, das in blumenreicher Darstellung und schwungsich trägt, während die darin niedergelegten Gedanken, Urteile und Ansichten so tief gedacht und gründlich erfasst sind, dass sie einem geübten Denker und Manne reifer Erfahrung zur Ehre gereichen würden. Gleich neuen Entdeckungen wurden sie in Frankreich mit Begeisterung aufgenommen. Denn wie kaum der Vorurteile und Irrtümer zerstreut, welche der Unverstand <sup>oder</sup> der böse Wille über das christliche Mittelalter verbreitet da an wurde das wahrhaft Grosse immer mehr gewürdigt Renaissance, später von dem frivolen Geist der Periode worden war."

weiten Kreise des Volkes bereitet.

her vielfach unbekannte Welt von Ideen aufgegangen. Das für den Grafen von Gleichen nach Thüringen in die Gegend die Universalgeschichte nach den Gesichtspunkten christlicher mit einem bedeutsamen Freskenzyklus auszumalen. Diese Arbeit Weltanschauung zu rekonstruieren; die historischen Fundgruben wurde nach langen Verhandlungen tatsächlich Moritz von Schwind übertragen. Er betrachtete das als ein wichtiges wonnenen und gereinigten Metalle zur Beseitigung veralteter Ereignis seines Lebens. Er flüchtete gleichsam unter den schützenden Mantel der Grossherzogin, die ihm hohe Auf-<sup>rio</sup>graphie verwertet. Die ältesten Denkmäler der deutschen gaben stellte, nach denen er sich schon lange gesehnt, wie einst der Sänger Heinrich von Ofterdingen im Sängerstreit sich unter den Mantel der Hessischen Landgräfin auf der Wartburg geflüchtet hatte. Schwind gab diesem Gedanken Ausdruck in einem Bildblatt, das sofort entstand und leise sinnreiche persönliche Anspielungen ausspricht: "Heinrich von Ofterdingen unter den Mantel der Landgräfin flüchtend." Das liebliche Bild beschäftigte Schwind noch lange. Wir finden es wieder im dritten endgültigen Entwurf zum grossen von ihm ausgeführten Gemälde: Der Sängerkrieg auf der Wartburg im Sängersaal eben dieser Burg. Es war aber auch ein wahres Glück, dass Moritz von Schwind unter den schützenden Mantel der heiligen Elisabeth geflohen ist. Schwind war ein Romantiker von Gottesgnaden. Seine Kunst war ideal, rein und keusch. Es war in ihm etwas von der Musik des Minnegesanges. Zugleich war aber Schwind ein volles Kind seiner wirkungslos vorüberziehen; er wurde von ihr erfasst und Zeit, ganz in der Gegenwart stehend und mit ihr lebend. hat sie — wie ein internationaler Vermittler — auf den Boden kein archäologischer Romantiker. Er war, wie er selbst bekennt, kein Kirchenkünstler, aber ein treuer Sohn der Kirche. Wie geeignet war also Schwind mit seiner Gemütsfülle, seiner Naivität, seiner Unmittelbarkeit, seinem Zeichnungsgenie, seiner Formenfülle, das Elisabethenleben in einen profanen voller Diktion ganz den Stempel des jugendlichen Alters an Raum zu zeichnen, der durch sie selber geweiht ist. Es war nicht die Aufgabe des reinen Historienmalers, was nie Schwinds eigentliche Stärke war. Er konnte hier die Unmittelbarkeit seines Innenlebens zugleich zur Geltung bringen, um die ewig junge Gechichte der lieben heiligen Elisabeth zu vergegenwärtigen.

Wir stehen vor dem ersten Bilde. Eine hohe ein Anderer zuvor hatte Montalembert mit denselben die Nebel Raumflächz! Aller landschaftliche Hintergrund ist vermieden. Den weiten Raum über dem Gemälde füllt ein einfaches freundliches Rosenornament mit liebenswürdigen Linien. Bunte hatte; mit Bewunderung blickten jetzt seine Landsleute auf Vögel spielen in den Blütenzweigen der stilisierten Sträucher. das herrliche Panorama, das er ihnen über die Zeit König Scht mittelalterlich! Aber doch voll erlebt und umgestimmt Ludwig des Heiligen als Einrahmung des Lebensbildes von der in Schwinds freundliche Eigenart! — Ein alterfümlicher Wagen hl. Elisabeth von Ungarn so meisterhaft entworfen hatte. Von mit hohem Hinterteil ist eben angesahren. Führer und Begleiter sind ungarische Edelleute, am charakteristischen Schnurrund anerkannt, das jene Zeit in allen Gebieten des öffentlichen bart sofort kenntlich, im prächtigen Gegensatz zu den echt Lebens geschaffen hatte, das aber von den Anhängern der deutschen Gesichtern der übrigen Personen des Bildes. Die heilige Elisabeth kommt im Alter von 4 Jahren (1211) als Ludwig XIV. und von der Satyre Voltaires und seiner Schüler känftige Braut des kleinen Landgrafen Ludwig auf die Wartsolange und so arg verspottet und verächtlich gemacht burg. Im fürstlichen wallenden Gewande steht Landgraf Hermann von Thüringen, das Haupt über den wallenden Ist nicht Elisabeth auf der Wartburg von den Toten Locken mit dem Diadem gekrönt, vor dem Wagen und nimmt auferstanden? Ging sie nicht mit Montalemberts Buch heim- mit aufgehobenen helfenden Händen das Elisabethenkind im suchend und belebend durch alle Länder Europas? Später hat langen, steifen und fremdartigen Reisekostüm in Empfang. ihr Alban Stolz mit seinem schönen Buche die Wege in die Um das Haupt des Kindes leuchtet der Heiligenschein. Die flatternden Tauben in den Rosenzweigen verkünden den Nicht anders in der Kunst der Malerei. Moritz Frieden. Alles drängt sich um den Wagen. Alles ist in Be-<sup>von</sup> Schwind kam im ersten Mal zum Zwecke von Studien wegung. Auf den Gesichtern der Begrüssenden und der An-

kommenden Freude und Ueberraschung! Nur der bloss im herrliche, unvergängliche Rosengesträuche 'der 7 Werke der Rücken sichtbare Fuhrmann wendet keinen Blick, seiner Pflicht Barmherzigkeit blühen an ihrem Wege und göttliche Flammen waltend, damit kein Ross sich rühre, kein Rad auch nur leise sich bewege. Im Mittelgrunde des Gemäldes eine prächtige Kindergruppe: die Kinder des Landgrafen, Brüderchen strauch der Wartburg, dessen Wurzel nie stirbt, dessen Rosen und Schwesterchen im mittelalterlichen Kleid und Haarschmuck sind herbeigeeilt. Der kleine Ludwig will stürmisch an den Speichen der Wagenräder emporsteigen und streckt beide Händchen der künftigen Gespielin und einstigen Braut entgegen. Das Schwesterchen unterstützt ihn mit stürmischem Jubel. Das Bild spricht in seinen matten heraldischen Farben, in seiner prächtigen Zeichnung und mit seiner unmittelbaren Frische als romantische Idylle zu uns. Wir sind in der stillen Galerie sofort in die Tage der heiligen Elisabeth versetzt und schauen doch alles mit modernen Augen, in modernen Linien. Mit Spannung lauschen wir dem geistvollen Erzähler Schwind weiter: Er führt uns sofort in medias res, mitten ins Burgleben der Heiligen.

Ueber einem Türportal schildert er uns das Rosenwunder. Die Pflanzenornamente im Hintergrund sind jetzt Zum letzten Male liegen sich Elisabeth und ihr in den Kreuzspärlicher und ernster. Elisabeth erscheint bereits mitten in zug fahrender Gemahl in den Armen — der letzte Kuss ihrem Leben und Wirken als Landgräfin. Ueberströmende das letzte Wort —! Liebe ist ihre Eigenart. Der Landgraf, selber religiös und Liebe ergreifend und lebenswahr zu schildern: dabei verklärt human, glaubt ihrem flutenden Eifer Schranken setzen zu er die ganze Szene mit dem Idealismus seiner besten Romanmüssen. Er verbietet ihr die vielen Ausgänge auf alle Wege tik. der Not und des Elends. Da fährt er eben im Bilde hoch zu verblasst der Lichtglanz im Gemüte. Ross, das lagdkleid tragend, zur Burg zurück. Ueberrascht trifft er Elisabeth auf einem Ausgang mit ihrer Beglei- Bilde bereits losgebrochen. Elisabeth ist Witwe geworden. terin. Im weiten wallenden Mantel verhüllt trägt sie eine Ihr Gemahl erlag dem Fieber zu Otranto in Italien. Bürde, wohl reiche Spende für Arme! Eben hat sie der Landgraf ernst zur Rede gestellt: "Was trägst du wieder unter dem Mantel? "Nur Rosen sind es, mein Lieber!" In diesem Augenblick hat sie den Mantelumschlag geöffnet — aus der geheimnisvollen Bürde, von Hand und Mantel umrahmt, leuchten — prangende — Rosen. Der Graf greift unwillkürlich nach der ihn überraschenden Blumenherrlichkeit: Wirklich — ? — ja wirklich! Elisabeth schauf mit reinem, edlem, vollherrlichem Antlitz, aus dem Wahrhaftigkeit und Gradheit leuchten und mit ruhig sieghaftem Blicke unausgesetzt ihrem Gatten ins Auge — still und leise und doch ganz bestimmt sagen alle ihre Züge: Rosen, ja nur Rosen. — Gott fügt's! -- Rosen der Liebe!

Die Begleiterin im Hintergrunde hat staunend ihre Hände zusammengeschlagen: ist's Verwunderung? ist's Dankgebet? Ein Jagdbegleiter ist in die Kniee gesunken, dem stillen Walten der Vorsehung huldigend und der Fürstin. Die Ornamentranken tragen jetzt keine Rosen — sie sind ernst und hart! Aber die Rosen leuchten aus der Heiligen Schoss, aus der Heiligen Werken. Lieblich begleiten zwei runde Medaillons das Hauptbild. Ein Armer sitzt am Weg. Elisabeth reicht ihm reichliches Brot aus gefülltem Korbe. Der Wind weht durch ihren Kopfschleier — sie hat es eilig: die Linke soll nicht wissen, was die Rechte tut. Hungernde speisen: perkündet die Inschrift! Und wieder auf der andern Seite des Rosenwunderbildes: Dürstende tränken! Ein Brunnen Die Gräfin selbst hat das köstliche Nass strömt Wasser. geschöpft, reicht es leicht und lieblich sich beugend, dem Verschmachtenden. Alle Linien des Bildes sprechen das Wort schliessest und die bedrängte Seele tröstend erfüllst des Heilandes nach: non veni ministrari, sed ministrare. So wird in der Finsternis dein Licht erglänzen und dein Dunkel wandelt Elisabeth durch einen Garten von Rosen. Sieben zum hellen Mittag werden . . . . und du wirst Grundfest<sup>en</sup>

umglühen sie und versengen sie nicht: Ich bin Jahwe ich bin die Liebe! - - Das ist der tausendjährige Rosennie verblühen, schöner noch als jener tausendjährige Rosenbaum, der im stillen Friedhof zu Hildesheim am Domchor unverwüstlich emporrankt und fortblüht! Ja, es sind Rosen. Wie lesen wir bei Isaias? "Brich dem Hungrigen dein Brot, führe Arme und Herberglose in dein Haus; wenn du einen Nackten siehst, bekleide ihn und verachte dein Fleisch nicht. Dann wird gleich dem Morgen dein Licht hervorbrechen . . . . und du wirst sein wie ein wasserreicher Garten, wie eine Quelle, deren Wasser nicht versiegt . . . . und der Herr wird dir Ruhe geben immerdar und mit Lichtglanz deine Seele erfüllen. (Isaias 58, 7. 8. 11.)

Und doch schien der Herr seinen Heiligen nicht die Ruhe zu gewähren. - Im folgenden Gemälde wehen die Kreuzzugsfahnen. Reisefertige Ritter umschwärmen das Bild. Schwind weiss Opfer, Leid und Wolken ziehen über Elisabethens Seele, — es

Der ganze furchtbare Gewittersturm ist im folgenden Heinrich Raspe, ihr Schwager, dem Ludwig die Regierung übergeben hatte — wurde ihr Gegner. Von Leidenschaft geblendet, verstösst er die hohe Frau mit ihren Kindern von der Burg. Grosszügig, einfach und ideal erzählt uns der Maler die erschütternde Szene! Eine tiefe Felsenschlucht, ein Weg über Steinplatten und rohe Stiegen! Aus der schmalen Oeffnung des Felsenweges grinst die Nacht. Im Hintergrunde, vom hohen Hügel, im Mondschein magisch verklärt, schaut die Wartburg nieder. — Das Pflanzenornament, das den offenen Bildraum erfüllt, spriesst diesmal aus einem knorrigen Stamme, der schwach nur am Felsen klebt: eine seiner verdorrten Hauptwurzeln sucht umsonst nach Halt und Erdreich. Erstarrt hängt sie am Felsen nieder. Eine Entwurzelte und Entthronte zieht durch die nächtliche Schlucht Elisabeth! Eines der Fürstenkinder wankt voraus, den rohen, knorrigen Stab in einem der feinen Händchen führend, mit dem andern am harten Felsgestein sich haltend. Eben fährt Hoch weht das der Sturmwind durch das Felsental. Mantelkleid der Heiligen empor. Entsetzt ob des Sturmes unheimlichem Wüten, bangend vor den Gewalten der Nacht, blickt das neben ihr schreitende Kind zurück, in lebhafter Geberde — fester und ängstlicher der Mutter Kleid ergreifend-Die Kleinste birgt des Mantels weite, warme Umwallung, Der Schlossherrin Mantel, der sonst die stillen Almose<sup>n</sup>

Schutz ihrer eigenen Kinder in finsterer Wetternacht. "Und wenn du dem Hungernden dein Mitleid <sup>et</sup>

der hohen Frau zu umhüllen pflegte, ist nun der

legen von Geschlecht zu Geschlecht und Erbauer von Burg- vereinigt. Nur schwer konnte ich mich von diesem herrmauern wirst du genannt werden und Wegebahner zum lichen Bilderzyklus trennen, - nur ungern gab ich dem Frieden . . . . und der Herr wird dir Ruhe geben immerdar Drängen des Führers nach. — In meinem Herzen stieg das und deine Gebeine mit Kraft erfüllen." (Isaias 58, 10. 11 12.)

An diese Verheissung des Geistes Gottes gemahnen die Medaillonsbilder, die zwischen den grossen Gemälden dahinziehen. In lebhafter Gebärde entledigt sich Elisabeth ihres Mantels - um einen nackten Armen zu bekleiden umhüllt der Mantel der Verstossenen ihre entthronten und verjagten Kinder. -- Und wieder ein Medaillon zeigt uns die herrliche Fürstin aus dem Tore tretend, lebhaft bewegt und mit all' der hohen Schönheit herabsteigender Barmherzigkeit treten. Die Ausmalung des Landgrafenzimmers erzählt von Arme in die Herbergen führend — jetzt irrt sie selber arm, herberglos durch die nächtliche Waldschlucht . . . . "Und der Herr wird der Herbergmutter Ruhe geben und ihre Gebeine mit Kraft erfüllen — —?"

der offenen Strohhütte. Ihr Beichtvater steht betend an ihrem Totenlager und schaut in die Höhe — über dem Dach der Hütte sind singende Engel in das Rankenwerk des Bild-Ornamentes eingezogen. -- Christi Herrlichkeit selbst ist in die fröhlich grünenden Zweige herabgestiegen, Elisabethens Seele in die ewige Ruhe aufnehmend und sie mit himmlischem Lichtglanz erfüllend.

des Konrad von Marburg war sie eine Heldin der Heiligkeit geworden und losgeschält von allem hatte sie schon als Erdenpilgerin Ruhe gefunden — in Gott. Sie wollte nicht mehr in die Wartburg zurückkehren, auch als deren Tore sich ihr wieder geöffnet hatten. Sie erhielt Marburg als Witwensitz. Aber auch hier war nicht das Schloss ihre Wohnung: sie baute sich ein kleines Haus in der Nähe einer Kirche und ein Franziskanerhospiz. Ihr strenger Beichtvater milderte hier ihre überströmende Barmherzigkeit, damit sie sich nicht gänzlich jedes Besitztums beraubte. Als ihre Kinder versorgt waren, lebte sie nur der Liebe zu Gott und den Menschen — arm, eine Mutter der Armen —: Lichtglanz hatte nun ihre Seele erfüllt — ihr Leben war ein reich bewässerter, fruchtbarer Paradiesesgarten geworden. Ihr sonst so strenger, ja allzustrenger Beichtvater, der sie aber zur grossen Heiligkeit planmässig erzog, dämmte jetzt ihre überströmende Freigebigkeit ein und bewahrte ihr einen gewissen Eigenbesitz. Elisabeth aber hat im Geiste des Prophetenwortes die Mauern der Wartburg verherrlicht gebaut für 7 Jahrhunderte und ist für Tausende eine Wegebahnerin zum Frieden geworden.

Und wie fährt Isaias weiter? "Mit Lichtglanz werde ich deine Seele erfüllen und deine Gebeine mit Kraft!"

Wir stehen am Ende der Galerie. — Feierlich, hoch und festlich aufgebahrt-zieht im letzten Gemälde Schwinds — Elisabethens Leiche — als verehrungswürdige Reliquie einer 1235 heilig Gesprochenen — von Fürsten und Heerführern getragen, unter ihnen, mit dem Kaiserdiadem gekrönt, Friedrich II. an uns vorüber. Der Künstler hat Leichengeleite und Reliquien-

festliche Bild des Doms von Marburg empor - den ich im Jahre 1904 besucht hatte. Er ist eine herrliche Morgengabe jungfräulicher gotischer Baukunst — nach der Liebfrauenkirche in Trier das erste Baudenkmal vollendeten frühgotischen Stils in Deutschland. Ja, der Herr hat dich zu einer Grundfeste gemacht für ganze Geschlechter und zur Erbauerin heiliger Mauern und Tempel und deine Gebeine hat er mit Kraft erfüllt liebe heilige Elisabeth! So klang es mir aus Isaias nach.

Wir waren unterdessen in das Landgrafenzimmer geder Geschichte der Burg und der Burggrafen von Thüringen. Hier ist Schwind ganz in seinem Elemente. Ein prächtiges Friesbild zeigt uns Ludwig den Springer (1076-1123) wie er mit einer Jagdgesellschaft durch finstern Wald und über Felsen kletternd, eine Berghöhe mit herrlicher Aussicht ins Ruhig liegt Elisabeth im folgenden Bilde als Leiche in Thüringerland entdeckt: alles jubelt und ist in lebhaftester Bewegung in dem Schwind'schen Bilde: der Landgraf, die — dessen Begleiter hat die Türe geöffnet Jäger, die Jagdhörner, die Waldbäume, die Digitalisblumen, selbst die Baumstrünke hüpfen auf: und der Landgraf ruft's in die freie Luft hinaus: Wart, Berg, du sollst mir eine Burg werden —: das ist die Gründung der Wartburg.

Ein anderes entsprechendes Friesbild zeigt in ungemein glücklicher Scheidung eine Doppelszene. Eine hohe, durch romanische Bogen offene, massive einstöckige Steinhütte! Daneben öffnet sich dem Blick eine prächtige Waldtallandschaft. In Not und Elend und unter der strengen Seelenleitung Durch den einen Torbogen zeigt sich ein enges Schlafgemach. Auf dem Lager erwacht eben der leichtsinnige, sorgenlose und vergnügungssüchtige Landgraf Ludwig II., der, mit 19 Jahren schon zur Regierung gekommen, alles gehen liess, wie es ging, während Höflinge ihn umschmeichelten und die Beamteten das Volk bedrückten und aussaugten. Er hat sich im Thüringerwald verirrt und spät abends Unterkunft erhalten beim Schmied von Ruhla. Die dröhnenden Hammerschläge des kraftvollen Schmiedes, der unter dem zweiten Portale mitten in seiner Morgenarbeit am Ambos sichtbar wird, haben dem fürstlichen Jäger den Spätschlaf verscheucht. Aber warum horcht er sinnend und immer aufmerksamer, die Hand wie tastend empor gehoben? Dem Hammerschlag auf Eisen und Ambos fügt der Schmied schmunzelnd jeweilen ein Donnerwort nach, das dem fürstlichen Schläfer in Ohren und Seele gellt: "Landgraf werde hart!" — "Landgraf werde hart!" — "Landgraf werde hart wie Eisen!" – Dem fragenden Fürsten gab der Schmied auch die Aufklärung, dass die landgräfliche Sorglosigkeit die Verantwortung für die Bedrückungen trage. Ludwig soll alsdann strenges Gericht gehalten haben: die sich Empörenden spannte er zur Strafe an den Pflug und liess sie das Feld bearbeiten. Aus Ludwig dem Sorglosen wurde Ludwig der Eiserne. Den künstlerisch wertvollen Moment der Hammerschläge und Donnerworte am Ambos und tief in das Gewissen hat der Maler meisterlich aufgefasst und dargestellt. Im sich anfügenden Waldlandschaftsbild sitzt auf der steinernen Treppe, Ohren und Schnauze spitzend, lauschend und spähend ein Windhündchen: die Höflinge wittern andere Luft! Aus dem Eimer am Zisternenrand frinkt fiefsinnig ein Rabe, eine neue Zukunft kündend.

Ruhla! Die Hammerschläge des Schmiedes von Ruhla übertragung in den Dom von Marburg, in ein ideales Bild erweckten auch in mir alte, liebe Erinnerungen. Ich war im

durch den Thüringerwald selbst auch in das Tal von Ruhla herabgestiegen und durch das einsame, langhingestreckte Dorf gewallt. Gewiss sind für einen Schweizer die Schluchten, Täler und Engpässe des Thüringerwaldes gegenüber der Alpengrösse eine Kleinigkeit. Aber man darf beim Naturbetrachten nicht immer vergleichen. Man muss ein Auge haben für verschiedenartige Schönheit. Unser Herr und Gott hat in noch ganz anderem Masse als die Menschenkünstler verschiedene Baustile in seiner Schöpfung: die Gotik der Hochalpen, den Riesenrundbau des Weltalls, die Romantik der Juraschluchten, Renaissance und feinen Barock — — 👝 ja wer wollte sie alle aufzählen — die Stile des ewigen Schöpfers und Architekten? Hat doch jede Blume ihren Stil! — Kann man nicht von der Gotik eines Augentrosts, eines Cirsiums, einer Carlina acaulis sprechen, sogar von der strengen Frühgotik der hohen Winteraster und der herbstlichen Malven, von der Renaissance der Reseden und Rosen? Oder sind nicht vielmehr die Menschenstile Abbilder des göttlichen Stiles? — Jeder Stil der Natur ist in seiner Art schön — und will auch in seiner Eigenheit aufgefasst sein! Als ich im September 1904 von der Wartburg abstieg, durch Waldwege zum Annatal wanderte, von da auf engsten Pfaden zwischen mit hohem Moos und Langflechten bewachsenen Steinfelsen mich durch die Drachenschlucht drückte, als ich in der Nähe der hohen Sonne durch eine Waldlücke auf eine Entfernung von zwei Stunden, wie zum Abschluss eines unermesslichen Säulenganges: nur das Wartburgbild überrascht erblickte, wie man etwa auf dem Aventin zu Rom durch das berühmte Schlüsselloch die Peterskuppel schaut, — da ich mitten im schweigenden Tiefwald, von freierer Hügelhöhe aus, das stille Wilhelmstal mit seinen düsteren Kleinseen, seinem Röhricht und seinen stolzen weissen Schwänen entzückt schaute, als ich nach gemütlicher Mittagsrast in der stillen Waldwirtschaft in Begleitung eines zufällig getroffenen Eisenbahnbeamten aus Dresden mich noch tiefer in die schweigenden Forste wagte, wo ringsum Verbote und Warnungen vor Irr- und Seitenwegen den Wanderer mahnend warnen, um endlich nach langer Waldeswanderung, unter allerlei interessantem Gespräch mit meinem Begleiter auf Hauptstrassen und sorgsam bezeichneten Nebenpfaden in die Talschlucht von Ruhla einzumünden - da musste ich mir doch immer wieder sagen: Nicht allein Alpengrösse und Alpenherrlichkeit, nein auch die Waldesgrösse eines unermesslichen bis fünfzig Stunden in die Weite sich ziehenden schweigenden Forstes spricht Sprache hoher heiliger Kunst der Natur: des schönen Waldes Meister - - will ich loben, so lange noch meine Stimm' erschallt. — —

Nachdem uns nun einmal die Hammerschläge des Schmieds von Ruhla für einige Augenblicke von der Elisabethenburg in den Thüringerwald gelockt haben, dessen grüne Baumwellen bis an sie selbst emporbranden und dessen Hügelwogen bis an die Horizontgrenze ziehen — so möge noch ein Wort vom Walde hier in die nahe Wartburg klingen. Der Begriff "Thüringerwald" geht auf einen Riesenforst und zugleich auf ein grosses Gebirgs- und Hügelsystem. Das Gesamtgebiet des Gebirgszuges erhebt sich etwa 400—500 Meter über das umliegende Land. Berg und Wald ziehen von der Werra bei Eisenach südöstlich bis zur Rodach und südlich bis zur fränkischen Saale und zum Maingelände. Der Thüringerwald ist die hohen Dome, nistete sich sogar in den Schnitzereien der

September des Jahres 1904 nach fünfstündiger Wanderung ein Horstgebirge. Der südöstliche Teil, auch Frankenwald genannt, ist Schieferhochland, der nordwestliche Teil ein Porphyrgebirge mit Mangan- und Eisenerzen, Tuffen und Porzellanerden; auch Granifinseln finden sich in ihm. Dieser Teil, der eigentliche Thüringerwald, bildet die Grenze zwischen Thüringen und Franken, der Nordgegend und Maingegend, ja zum Teil sogar zwischen Nord- und Süddeutschland. Der eigentliche Thüringerwald bildet eine langgestreckte, stetig zu einem hohen Kamm geschlossene Bergkette. Auf eben diesem Gebirgskamm läuft ein meist fahrbarer, uralter Grenzweg, den Rennsteig oder Rainstieg (d. i. Grenzweg), den ich auf meiner Waldwanderung für kurze Zeit beging und wieder kreuzte, und von dem mir Geograph Biedermann an jenem Eisenacher Abend vieles Interessante erzählt hatte. Es ist im vollen Sinne des Wortes Grenzweg zwischen Thüringen und Franken Länder- und Völkerscheide. Scheffel besingt ihn in seiner Frau Aventiure, in Liedern, die er in die Zeit Heinrichs von Ofterdingen zurückversetzt und doch aus der Gegenwart singt:

> Ein deutscher Bergpfad ist's! Die Städte flieht er, Und keucht zum Kamm des Waldgebirgs hinauf, Durch Laubgehölz und Tannendunkel zieht er, Und birgt im Dickicht seinen scheuen Lauf.

> > Das Eichhorn kann von Ast zu Ast sich schwingen Soweit er reicht, und nicht zu Boden springen.

Der Rennsteig ist's: die alte Landesscheide, Die von der Werra bis zur Saale rennt Und Recht und Sitte, Wildbann und Gejaide Der Thüringer von dem der Franken trennt. Du sprichst mit kug, steigst du auf jenem Raine: Hie rechts, hie links! hie Deutschlands Süd, dort Nord . . . Wenn hie der Schnee schmilzt, strömt sein Guss zum Maine, Was dort zu Tal träuft, rinnt zur Elbe fort:

Doch auch das Leben weiss den Pfad zu finden, Was Menschen trennt, das muss sie auch verbinden! Verscholl'ner Völker dunkle Wanderungen, Kampf um den Landhag . . . Ueberfall und Flucht . . . Kriegwiese . . . Mordfleck . . . Richtstatt: manch verklunge ${\bf n}$ Geheimnis schwebt um Höhensaum und Schlucht. Und wer zu hören weiss im frommen Lauschen, Wie herrlicher als Lied und Kunstgedicht In stundenlangem leisen Wipfelrauschen Des Waldes Seele mit sich selber spricht:

Der muss, wenn sommerliche Lüfte wehen, Auf diesem Stieg als Wandrer sich ergehen.

Zwei herrliche Waldgegenden Deutschlands, in denen ich schon gewandert bin, scheinen mir durch Natur und Geschichte innerlich verwandt, der Thüringerwald mit seinem Rennstieg, und die Vogesenwälder von St. Odilien, wo ich im Herbste 1905 durch Waldesdunkel mit einem lieben Freund längs der uralten Heidenmauer zog. — -- -

Doch führen wir das lenkbare Luftschiff der Phantasie und der treuen Erinnerung wieder sicher, wie Zeppelins Barke, über den Wipfel des Urwaldes weg durch die romanischen Fenstergalerien zurück ins Elisabethenschloss. —

Der uns im Geiste unter den Hammerschlägen des Schmieds von Ruhla aus den Schlossmauern auf den Rennstieg führte, möge uns weiter durch die Burg geleiten — in den Sängersaal: — Viktor von Scheffel!

Doch vorher noch einen letzten Blick auf ein einziges noch nicht beachtetes Bild des Landgrafenzimmers.

Gesunde Kunst hat immer auch Humor. Humor in und mit der Kunst zog im glaubensstarken Mittelalter selbst in



Ludwig III. in der Schmiede: "Landgraf werde hart!"

Fresko von Moritz von Schwind in der Wartburg.

Chorstühle ein und kicherte aus heimlichen Winkeln über die Gefolge mit wehenden Fahnen, mit Schwert und Speer. Rechts Schwachheiten der frommen Beter. Dabei soll jedoch nicht tritt aus dem Stadttor, verwundert und gerührt zugleich, der geleugnet werden im spätern Mittelalter auch da und dort ausartete. Ich erinnere an die Ausschreitungen im Dome zu Strassburg bei Heimweh stillend — dem Krämer entgegen. Alles spricht Anlass der üblichen Firmung des Landvolkes u. s. f.

Als die eigentliche Blüteperiode der Romantik im 19. Jahrhundert alter Zeiten Herrlichkeit zu neuer Blütenpracht und selbständiger Entfaltung erweckt hatte — da geisterte, lächelte und kicherte auch neuer, reiner Humor durch Burgsaal und Wandgemälde. Und was war doch Moritz von Schwind für ein Meister edelsten, reinen, gesunden, sprudelnden Humors. Hat er da ins Landgrafenzimmer mitten in fürstliches und bischöflich Würzburgisches Gefolge als Hauptfigur den Krämer mit dem Esel hingemalt! Landgraf Ludwig der Fromme hatte einem armen Krämer zum Ankauf von Waren und eines Esels Geld geschenkt und ihm auch einen Geleitsbrief für seinen Handel ausgestellt: der Fürst der Wartburg ist nun dein Geschäftsteilhaber geworden, schmunzelte der Landgraf scherzend dem erfreuten Krämer zu. Ja Geschäftsteilhaber! Des Krämers Handel gedieh. Bis nach Venedig wanderten der kleine Handelsmann und sein treuer Esel. Doch Glanz und Pracht der heimgebrachten Waren verleiteten einige fränkische Schnapphähne, dem biedern Krämer aufzulauern: sie beraubten ihn der Waren und des Esels. -Da fiel plötzlich Landgraf Ludwig der Fromme mit grossem Kriegsgetümmel ins Würzburgergebiet und rückte drohend bis vor die Stadttore. Der Bischof unterhandelt mit dem ungewohnten Feind und stellt die erstaunte Frage: was ihn, den frommen Landgrafen der Wartburg, bewege, Fehde und Verwüstung in das Bistum zu tragen. "Ich suche meinen Esel!" — Der beraubte Krämer hatte auf der Wartburg beim fürstlichen Geschäftsteilhaber Klage eingelegt. Der stand jetzt vor Würzburgs Toren, mit Heeresmacht Waren und Esel für den Krämer fordernd. Mit Erfolg! Die Schuldigen, Unterdes Armen kommt zum Austrag. Schwind malt das fürstliche allem diesem leuchtet. Aus der Farbenfülle und der Farben-

dass der Humor in Kunst und Kirche Bischof mit dem Klerus. Freudig, mit grossen Augen seinen Herrn begrüssend, eilt das schwer beladene Eselchen — sichtlich sein an ihm! Res clamat ad Dominum! Die Sache schreit nach ihrem Herrn — so redet jeder Zoll am Esel! Wie zur Umarmung eilt der Krämer seinem lieben, teuren Tiere mit der wiedergewonnenen Bürde entgegen. Staat und Kirche freuen sich über das wiedergewonnene Recht des Armen. Hoch zu Ross sitzt Ludwig: aus allen Geberden spricht die Bejahung der arithmetischen Proportion des Rechts bis zum letzten Venedigerwarensack. — — — Ein köstlich Bild! Weit mehr als ein blosses genrehaftes Idyll! Die ganze Szene schreitet an uns vorüber auf dem hohen Kothurn der Historienmalerei -- das kleine humorvoll eingefügte Idyll des Krämers und des Esels füllt als prächtige Antithese den Mittelgrund —: aber aus dem Humor leuchtet und lohet wieder hoher Ernst, ein grosser sozialer Gedanke löst sich aus dem Bilde: das Recht des Kleinen wird gewahrt mit grossen Mitteln. Kirche und Staat wirken zusammen, dass der Kleinkrämer zu seinem Rechte, zu seinem Esel kommt.

Das ist Schwinds echte Grösse. Und ist das nicht echte Kunst? Kunst, von der auch manche Moderne lernen könnten. Und wie schön ist dabei Schwinds Linienschwung — die Behandlung der Anatomie, der Bewegung, des Kleiderwurfs, der Falte. Nicht nur Kopie des Modells, das viele jetzt für das einzig Erstrebenswerte halten, obwohl gerade bei einer manierten Modellkunst nicht selten die Kleider eher an einem Gestelle als am Modelle hangen. Nicht die realistische Photographie ist die Hauptsache — wenn sie auch durchaus keine Nebensache ist — sondern der Geist, die Vertiefung des Gistes in das Objekt: denn auch der Geist ist etwas Reales, ja das Allerrealste, das am meisten Wirkliche. Nicht die Sinneneindrücke, nicht die dieselben wiedergebenden Farbentanen des Bischofs, wurden vor Gericht gezogen: das Recht atome allein schaffen die Kunst, sondern der Geist, der aus

stimmung der Natur leuchtet oft nur leise schimmernd, bald Mittelalter sprach von einer Frau Aventiure, die unsichtbar lohend und flammend des ewigen Gotteskünstlers Geist diesem Gottesgeist und seinen Kunstgesetzen sollte der Künstler den Lauf der Welt beobachtet und dann stille und geheimnisirgendwie begegnen. Deswegen braucht und soll die Kunst nicht zur Predigt werden. Dazu wollen wir freilich nicht verschweigen, dass über die Farbengebung Schwinds hinaus wieder ein mächtiger Fortschritt geschehen ist und dass oft Schwind mehr Zeichner ist als Maler. Wer alles miteinander verbä de: Idealismus des Geistes, freie edle Liniengrösse, moderne naturwahre Farbenfülle und Farbenstimmung – der wäre Führer auf dem Rennsteig nach einem neuen Kunstland.

### Im Sängersaal.

Wir sind unterdessen in den Sängersaal getreten! Hier an der romanischen Laube im Hintergrund des Saales soll unter Landgraf Hermann I. (1190 bis 1217) der berühmte Sängerkrieg stattgefunden haben (1206 oder 1207). Literaturgeschichten sprechen davon. Die Anwesenheit der grossen deutschen Minnesänger auf der Wartburg ist geschichtlich sicher. Moritz von Schwind hat an die lange Hauptwand des Saales im reichen Vollicht der gegenüberliegenden Burgfenster die Geschichte und Legende dieses Sängerkrieges in einem Historienbild, das zugleich eine Schwind'sche Idylle wird, erzählt. In dem trefflichen, ausserordentlich reich und vornehm illustrierten Werk von Otto Weigmann: Schwind, des Meisters Werke mit 1265 Abbildungen (neunter Band der Klassiker der Kunst in Gesamtausgaben — Stuttgart und Leipzig, Deutsche Verlagsanstalt) kann man lehrreiche vergleichende Bilderstudien anstellen über das allmähliche Werden und Sichvollenden dieses Schwind'schen Werkes, das den Künstler wiederholt beschäftigt hat. Der erst herrlich leuch tende, dann im Sängerwettkampf besiegte Heinrich von Ofterdingen, nach Uebereinkunft der Sänger nun dem Henker verfallen, flieht unter den schützenden Mantel der Landgräfin Sophie, die vor der als Hintergrund gemalten Sängerlaube mit fürstlichem Gefolge steht — und bittet als letzten Schiedsrichter in neuem Streite den grossen Sänger und Zauberer Klingsor aus Ungarn herbeirufen zu dürfen. "Ja!" — Da deutet überrascht, erschreckt, entsetzt Biterolf in die Höhe: denn schon schwebt auf Wolken Klingsors hohe Gestalt, plötzlich im Saal erscheinend, daher, Streit und Tod verscheuchend. -- Was ist doch die Wartburg für ein Nervenzentrum des Lebens! Die Wogen mittelalterlicher Heiligkeit und mittelalterlicher Kunst fluten zugleich in diesen Saal. Scheffel sei unser Führer. Er erzählt, wie er im Jahre 1857, heimkehrend von einer Göthe- und Schillerfeier in Weimar, auf die Wartburg stieg. Dort sei er vor das aus schöpferischer Seele geborene Wandgemälde getreten, in welchem Moritz von Schwind den sagenhaften Sängerwettkampf des Jahres 1207 darzustellen versucht hat. Es sei für ihn eine mehr als zufällige Fügung gewesen, meint der Dichter, dass er, nach der Göthe- und Schillerfeier, auf der Wartburg an eine schon sechs Jahrhunderte früher frühlingslustig emporgedeihende deutsche Kunst neuerdings und durch den Schwind'schen Genius ganz eigenartig in voller Lebendigkeit gemahnt worden sei: alte und neue Baumeister und der Romantiker Schwind hätten ihm neue Schwingen zu höherem fluge gegeben. Schwind regte ihn an, wiederum mit seiner Phantasie rückwärts zu schauen, um altes und neues Leben in neuer Poesie zu vereinen. Das Ist sie nicht auch für die Kunst ein deutscher Herzgau?

durch die Lande zieht, in Wald und Dorf und Stadt und Burg voll dem Dichter von dem erzählt, was sie gesehen und gehört, von all dem Grossen und dem Schönen, dem Furchtbaren und dem Lieblichen, so dass des Dichters und des Künstlers Seelenharfe wiederklingt und er zum Schöpfer wird.

Scheffel schreibt (Frau Aventiure, Seite 8, VI. Band der Gesammelten Werke): Damals gedachte ich: "Hei, wer so viel erfahren dürfte und erführe, dass er mit den halbmythischen Schemen dieser mittelalterlichen Sänger, ihrem Leben, Fühlen und Dichten samt den starren und treibenden Kräften ihrer Epoche vertraut würde, wie mit Göthes und Schillers klarer Zeit!" und langsam ehrwürdig, als hätte sie in einem Erdgeschoss des Landgrafenpalas weltentrückt wie Kaiser Rotbart im Kyffhäuser die Jahrhunderte verschlafen, kam unter den Steinstufen der Sängerlaube Frau Aventiure emporgestiegen und sprach, dieweil Lächeln unsterblicher Jugend die Lippen umspielte: "Vertrau' dich mir, ich führe dich zu jenen!"... Und sie hat ihr Wort redlich gehalten und mich mit den Gefährten ihrer Blütetage bekannt gemacht, dass mir deren Sprache und Kunst keine fremde mehr ist. Manch guten Rasttag hab' ich jenen Findern wilder Mären gelauscht, manch guten Wandertag bin ich über Berg und Tal ihren Spuren, die bis weit an die Donau hinab weisen, nachgezogen. Man mag von der Kultur des dreizehnten Jahrhunderts urteilen, wie man will: eine Zeit, die als Marksteine ihrer epischen Dichtung auf der einen Seite den Parzival, auf der andern das Nibelungenlied, als Zeugnis ihrer Lyrik hier den gemütsreichen Erstlingstrieb des deutschen Minnesangs, dort das üppige lateinische Tirilieren der fahrenden Schüler hinterlassen hat, wird dem Forscher, auch wenn er nicht mit schwärmender Sehnsucht nach ihr zurückblickt, noch langehin Gegenstand umfangreicher und ergiebiger Untersuchung bleiben.

Die Frucht aus Scheffels Wartburgbesuch waren Lieder aus Heinrich von Ofterdingens Zeit — Frau Aventiure: Wartburglieder und Thüringerlieder. - Zu was allem doch die Wartburg anregt!

Aber was rauscht von der Tiefe zum stillen Burgsaal hinauf?

Ich trete rückwärts und steige die wenigen Staffeln empor, die zu den romanischen Fensterreihen führen. flügel steht offen. Welch ein Blick ins Tal! Ein zum Teil offener, zum Teil waldiger Grund. Im auslaufenden Tal Eisenachs Türme und Mauern! Gegenüber die untersetzt bewaldete, liebliche und dann wieder finster unheimliche, herübergrüssende Kuppe des Hörselberges, des Huldaberges, des Hollaberges, des Venusberges — des Höllenberges. Das sind seine Namen. Alles rings von goldenem, herbstlichem Sonnenglanz übergossen, sagenumrankt, von Poesie verklärt.

Aber was rauscht aus der Tiefe empor? Machtklänge der Wagnermusik! Da drunten im schönen Tale, hier im Sängersaal der Wartburg, und drüben am Hörselberge und im Innern des Hörselberges, im Höllenberge, im Venusreiche spielt — Wagners "Tannhäuser"!

Also auch die modernste Kunst holt sich ihre Ideale — von der Wartburg. Man hat die Wartburg und den Thüringerwald geographisch das Herz Deutschlands genannt.

### 

Wagner hat die Ofterdingersage umgeformt, künstlerisch und poetisch modernisiert.

Um zum Sieg der Kunst zu gelangen, zur Höchstleistung des Minneliedes, ist Tannhäuser (Heinrich von Ofterdingen) freventlich in das Innere des Venusberges gedrungen. Das ist eben der Hörselberg, der uns gegenüber liegt. Er will im sinnlichen, gemeinen Liebes- und Sündedienst die Gunst der Venus sich erobern. (Der Berg der heidnischen Götfin der Fruchtbarkeit Hulda, Holla, Holda, wurde mit der Zeit von der Volkssage zum Venusberg verwandelt.) Mitten im unreinen, sündigen Liebesleben, im Zauberbann der Venus, erwacht Tannhäusers Gewissen mit furchtbarer Gewalt. Er will sich losreissen und kann nicht. Er will fliehen und ist zu schwach. Er fasst den Vorsatz und er zerrinnt. Grossartig schildert das die Musik der Oper. Jetzt hat er sich aufgerafft. Da bietet auch Venus alles auf: "Nie ist dir Ruh' beschieden, nie findest suchst du Heil." Da schreit das längst in Schmutz und Kot und Sinnlichkeit beschmutzte Edelste in Tannhäusers Seele auf. Mit dem Aufgebote aller Kraft ruft er: "Göttin der Wonne, nicht in dir ist mein Fried', mein Heilruht in Maria!" Da versinkt plötzlich alles um ihn in Schrecken und Entsetzen. Alles verwandelt sich. Tannhäuser steht auf einmal in dem lieblichen Tal, in das ich eben niederblicke: ein Marienbild im Vordergrunde, hinten die Wartburg, links der Hörselberg, der Venusberg. Auf einem Felsen singt ein junger Hirt, unschuldig, nicht im Venusgeiste: Frau Hulda komm' aus dem Berg hervor. — Tannhäuser betet reuig. So findet ihn der Landgraf mit seinem Rittergefolge. Der Dichter Wolfram von Eschenbach begrüsst den alten Sängerfreund. Alles ladet ihn auf die Wartburg, zu Elisabeth, die Wagner in die Zeit des Sängerkrieges versetzt. Sie erscheint unverheiratet, als Jungfrau, eine Nichte des Landgrafen. Sie hegt edle, reine Liebe zu Tannhäuser, dessen Inneres sie nicht kennt! — Der zweite Akt spielt hier im Saale, wo wir stehen. Sängerwettfahrt, Sängerstreit! Wolfram von Eschenbach fürchtet sich vor dem grossen Sänger Tannhäuser, von dessen Sündenleben und Höllenfreundschaft er nichts weiss. Ihm ging nur sein längst bekannter Ruhm voraus. Die Liebe soll besungen werden — ihr gilt der höchste Preis. Vier Edelknaben ziehen das Cos: Wolfram hat zu beginnen. Er singt herrlich von der Liebe, von der reinen, heiligen Gottes- und Menschenliebe; er singt von Reinheit und Tugend: diesen lauteren Bronnen der Liebe darf niemand trüben. Da wird Tannhäuser gereizt: Er fällt allmählich zurück in die Venusliebe und verkündet im heiligen Sängersaal das Lob der heidnischen Göttin der Liebe, bis er in abscheulicher Frevelhaftigkeit den edlen christlichen Sängern zuruft: Armselige, die ihr die Liebe nie genossen, zieht in den Berg der Venus ein! — Furchtbarer Aufruhr! Die Ritter stürzen auf den Frevler Tannhäuser. Sie zücken die Schwerter! Es ist um ihn geschehen. Da rettet die jungfräuliche Elisabeth Tannhäusers Leben!

Sie, die Reine, Keusche, die dem herrlichen Sänger nur die Hand zum reinen Bündnis heiliger Ehe hätte reichen wollen — kann Tannhäuser nie und nimmermehr ihre edle Weibesliebe schenken. Da verklärt sich ihre Liebe zu überströmender, sühnender Barmherzigkeit. Sie wendet sich als Mittlerin an die Ritterschaft, die gerechte Rache nehmen und strenges Recht durchführen will:

"Seht mich, die Jungfrau, deren Blüte Mit einem jähen Schlag er brach; Die ihn geliebt tief im Gemüte, Der jubelnd er das Herz durchstach —: Ich fleh' für ihn, ich flehe für sein Leben! Zur Busse lenk' er reuevoll den Schritt; Der Mut des Glaubens sei ihm neu gegeben, Dass auch für ihn einst der Erlöser litt!"

Elisabethens Liebe besiegt alles, — die gerechte, hoch zürnende Entrüstung der Ritter, den Abscheu der edeln Minnesänger, die schroffe Rache der gezückten Schwerter. — — Der Landgraf lässt Gnade walten:

Du gabst ihr Tod, sie bittet für dein Leben; Wer bliebe rauh, hört er des Engels Fleh'n? Darf ich auch nicht dem Schuldigen vergeben, Dem Himmelswort kann ich nicht widersteh'n.

auch Venus alles auf: "Nie ist dir Ruh' beschieden, nie findest du das Heil! Kehr' wieder, suchst du Frieden, kehr' wieder, suchst du Heil." Da schreit das längst in Schmutz und Kot gelegt:

Zum Heil den Sündigen zu führen!
Die Gottgesandte nahte mir;
Doch ach! sie frevelnd zu berühren
Hob ich den Lästerblick zu ihr!
O du, hoch über diesen Erdengründen,
Die mir der Engel meines Heils gesandt,
Erbarm' dich mein, der — ach! so tief in Sünden —
Schmachvoll des Himmels Mittlerin verkannt!

Elisabeth weiht sich Gott auf ewig, — zur Sühne für Tannhäusers Schuld, — zur Rettung seiner Seele. Und die Kraft der Weihe holt sie sich in Christus:

> Für ihn nur will ich flehen, Mein Leben sei Gebet! Lass' ihn dein Leuchten sehen, Eh' er in Nacht vergeht! Mit freudigem Erbeben Lass' Dir ein Opfer weih'n! Nimm hin, o nun mein Leben: Nicht nenn' ich es mehr mein!

So wird Elisabeth reine, heilige, übernatürliche, christliche, mit der Kraft des Erlösers sühnende Liebe, — zum wunderbaren Gegenbilde der sinnlichen Venusliebe, mag diese roh und gemein oder unter der gleissenden Hülle der Grazie einherschreiten. — — —

Der Landgraf verzeiht, — — doch wie sich's ziemt: mit aufgelegter ernster, schwerer Busse. Nach Rom soll Tannhäuser, zum Stellvertreter Christi. Eben wallt ein Zug jüngerer Pilger nach der heiligen Stadt. Der Landgraf fällt das Urteil: Nie soll Tannhäuser wiederkehren, wenn ihn nicht der Heilige Vater von seiner ungeheuren Schuld losgesprochen. Der dritte Akt zeigt neuerdings das Wartburgtal, in ¦das ich eben blicke, in herbstlicher Färbung, gerade wie es heute in der goldenen Sonnenherrlichkeit des sich neigenden Sommers dasteht. Pilger kehren aus Rom zurück. Umsonst späht Elisabeth nach Tannhäuser. — — Er kehrt nicht wieder. —

Da verklärt sich Elisabeths Charakterbild und Erscheinung während der weitern Entfaltung der Oper mehr und mehr —: das Irdische sfirbt ab in ihr; dem Himmlischen nur zieht sühnend sie entgegen. Sie sinkt an einem Madonnenbilde nieder — nochmals Sühne und Gelübde für Tannhäuser erneuernd — Text und Musik schlagen die Tiefakkorde echter Aszese an:

Wenn je in törigem Wahn befangen Mein Herz sich abgewandt von Dir, Wenn je ein sündiges Verlangen Ein weltlich Sehnen keimt' in mir — So rang ich unter tausend Schmerzen, Dass ich es töt' in meinem Herzen.

Jetzt strahlt und leuchtet der ganze Glanz der Heiligkeit Elisabethens auch in der Oper auf. — —

Langsam zieht sie davon aus dem Wartburgtal, unter wundersamem Seelenspiel der Musik, die Einst und Jetzt, — Leitmotive edelster, reiner, nun versunkener Menschenfreude und neuer, heldenhaftester Entsagung, — Tannhäuserschuld und Elisabethensühne — in tiefer Kontemplation und mit einer alles durchzitternden Antithese verbindet. — —

Langsam — stille — zieht Elisabeth davon: — vergeistigt — verklärt — steigt sie den Burgweg empor — durch die sich verklärende, sterbende Herbstlandschaft des Waldtals, sühnend wird sie sich verzehren — — Alle Stimmen des Orchesters singen ihr das Schwanenlied — sie zieht durch den Tod [ins Leben — selber Leben spendend dem, der am Rand des Höllenabgrundes steht.

Da endlich erscheint Tannhäuser — allein — ausgestossen — in zerrissenem Pilgergewand — Der Papsthat ihn nicht losgesprochen: "Wie dieser dürre Stab in meiner Hand nie mehr sich schmückt mit frischem Grün, kann aus der Hölle heissem Brand Erlösung nimmer dir erblüh'n."

Zu gross die Schuld! Und Reu' und Busse hat dich noch nicht zermalmt!

Tannhäuser selbst bekennt sein Liebessehnen, das kein Büssen noch gekühlt! Ausgestossen von Welt und Kirche ringt Tannhäuser. Endlich packt ihn Lust und Verzweiflung zugleich. Er will zurück zur Sünde, zur Liebe der Lust und Sinnlichkeit — in den Venusberg. Schon lockt Sirenengesang, schon umtanzen ihn die Nymphen. Böser Spuk und Höllenzauber schliesst ihn ein. Jetzt will der Berg dem neuen Sünder, der keine Rettung fand — sich öffnen.

So trifft ihn der alte Sängerfreund — Wolfram von Eschenbach. Tannhäuser eröffnet ihm die Seele, Wolfram schaudert: noch ist Tannhäusers Lossprechung vorbehalten. — Aber er ist auch nicht reif für echte Reu' und Busse.

Doch Wolfram kennt einen Abendstern, der sühnend eben für Tannhäuser untergeht, — heimkehrend zum österlichen Morgenstern, der keinen Untergang mehr kennt. — Wolfram lässt darum die Hoffnung nicht fahren!

Schon will Tannhäuser in den Venusberg sich stürzen, — da zerreisst ihm Wolfram die Wolken des Gemüts —: noch leuchtet auch dir ein Stern am Abend deines Lebens;

> "Ein Engel bat für dich auf Erden, Bald schwebt er segnend über dir: — — — — Elisabeth!" —

Wie beim Schrei nach Maria, der Gottesmutter, im ersten Akt der Venuszauber plötzlich zusammenbrach, — so auch jetzt, beim Namen Elisabeth: er ist jetzt der Name — einer Heiligen geworden.

Da trägt das Orchester gleichzeifig auf seinen musikalischen Schwingen wie fernes Echo — Grabgesang ins herbstliche Wartburgtal. — —

Ein Leichenzug! Elisabethens offener Sarg wird hereingetragen. — Der Grabgesang wird deutlicher:

Dein Engel fleht für dich an Gottes Thron. Er wird erhört! Heinrich — du bist erlöst.

Wolfram führt den in seine Arme sinkenden Tannhäuser zu Elisabethens Bahre. Nun durchloht volle, echte Reue sein Innerstes, — Elisabethens Sühne hat sie vermittelt. — Tot stürzt Tannhäuser nieder, und aus seinem sterbenden Munde steigt der letzte Seufzer: Heilige Elisabeth, bitte für mich! — —

— Auf Grabgesang folgen Pilgerlieder. Ein zweiter Zug heimkehrender Rompilger hält ihre Einfahrt ins Wartburgtal.

Elisabeth ist tot, — tot Tannhäuser. Laut sprach Elisabethens Sühne. Es scheint, — der Himmel hat sie angenommen: Tannhäuser blieb die letzte Gnade nicht versagt.

Da verkündet der Pilgerchor die Stimme dessen, der zu Rom die Himmelsschlüssel führt.

Der dürre Stab in des Papstes Hand begann zu grünen, als Tannhäuser weggezogen war.

Umsonst sucht ihn der Papst. Doch Gottes Gnade wird ihn finden, — — das ist das milde Wort, das das neue, quellende Grün an des Papstes Hirtenstab verkündet.

"Den dürren Stab in Priesters Hand Hat Gott geschmückt mit frischem Grün. Dem Sünder in der Hölle Brand Soll so Erlösung neu erblüh'n!"

Den Höllenbrand in Tannhäusers Seele hat auf Elisabethens Fürbitte und Sühne des Herren Gnade ausgelöscht — ehe der Sünder tot zusammenbrach, — noch auf dem Wegzum ew'gen Schicksal! — — —

Das Problem des nicht absolvierten Heinrich von Ofterdingen beschäftigte schon das Mittelalter. Im Tannhäuserlied des Mittelalters wird der nicht lossprechende Papst getadelt. Der Sieg über Venus ist dort nicht durchgeführt. Fast siegen heidnische Gedanken. Diesbezüglich steht die Oper Wagners auch inhaltlich höher als das alte Tannhäuserlied

Ein Hallelujachor rauscht durch das Wartburgtal, nach langem Herbst den ewigen Frühling kündend! -- --

Wagners Operntexte bedeuten auch gegenüber dem Inhalt vieler Opern und Opernrichtungen einen gewaltigen Fortschrift. Könnte man auch gegen die Sühnidee im Tannhäuser einige ähnliche, doch nicht so gewichtige Einwendungen erheben, wie hinsichtlich Göthes Faust, — ist vielleicht auch zu Anfang Sünde und Verführung wohl allzu realistisch geschildert —: Grosses, wahrhaft Grosses liegt doch nicht nur in der Musik, sondern auch im Inhalt, der sie beseelt. Es handelt sich um Lösung höchster Probleme des Lebens, deren Wogen so oft die Wartburg umbrandet hatten. Dass der Papst gegenüber einem Koryphäen der Sünde — zurückhält mit seinem Lossprechungsurteil —, ist keine Verzerrung des katholischen Gedankens. Das: ich kann nicht, — das: es ist absolut unmöglich — wird freilich dem Statthalter Christi mit Unrecht zugeschrieben.

Luzern. A. Meyenberg, Prof. und Red.

(Fortsetzung folgt.)





### St. Elisabeth.

Das Jahr 1907 bringt das 700jährige Gedächtnis an die Geburt der heldenmütigen und liebenswürdigen Heiligen, die von Ungarn ausgehend, im Herzen Deutschlands das Licht ihres wunderbaren Tugendlebens leuchten liess. Dieses Licht ist nicht bloss in alle deutschen Gaue gedrungen, die ganze Kirche Gottes ist von demselben bestrahlt worden; das zeigen neben vielem andern die zahlreichen Werke der Kunst aus Wartburg ein Ort lärmenden Verkehrs und Sitz frohen Lebensallen Ländern Europas, welche die hl. Landgräfin von Thüringen zur Darstellung gebracht haben. Papst Pius X. hat durch ein Schreiben an die Bischöfe Ungarns die Absicht gebilligt und gelobt, durch eine eigene Festfeier in diesem Jahre das christliche Volk unserer Zeit zu jener Mutter der Armen in Eisenach und fand daselbst auch seine letzte Ruhestätte. hinzuführen, welche, in mancher Beziehung ihrem Jahrhundert vorauseilend, ein grosses Vorbild der christlichen Liebestätigkeit unserer Tage geworden ist. Es sei deshalb auch der "Schweizerischen Kirchenzeitung" verstattet, in kurzen Zügen das Bild der Seligen zu entwerfen.

Elisabeth, geboren im Jahre 1207, entstammte der ungarischen Königsfamilie aus dem Geschlechte der Arpaden. Diese weist in ihren Annalen neben Zügen abschreckender Wildheit auch Beispiele grosser Heiligkeit auf. König Stephan wurde der Apostel seines Volkes und brachte demselben mit dem christlichen Glauben die ersten Segnungen christlicher Zivilisation und Genossenrecht in der grossen christlichen Völkerfamilie. Sein Sohn Emerich war ein früh vollendetes Beispiel von Frömmigkeit, Reinheit und Busseifer. Elisabeths Vater, Andreas II., hatte, der Mahnung des Papstes folgend, an einem Kreuzzuge zur Befreiung des hl. Landes teilgenommen. Auch in der Familie der Grafen von Andechs, welcher die Mutter Gertrud entstammte, fehlte es nicht an Vorbildern eines hl. Lebens. Wir brauchen nur zu erinnern an Gertruds Schwester, die hl. Hedwig, die, verheiratet mit dem Markgrafen Heinrich I. von Schlesien, durch ihre zarte Frömmigkeit und grosse Wohltätigkeit wahrhaft die Mutter ihres Volkes wurde.

Als die kleine Elisabeth vier Jahre zählte, kam nach Pressburg eine glänzende Gesandtschaft aus Thüringen, abgeordnet von dem dortigen Landgrufen Hermann, welcher sie als künftige Gemahlin für seinen damals 11 Jahre alten Sohn Ludwig verlangte. Die Eltern stimmten zu, und ausgestattet mit reichen Geschenken und kostbaren Geweben kam das Königskind in die neue Familie, um hier gemeinsam mit dem Bräutigam und dessen Geschwistern einer christlichen Erziehung teilhaftig zu werden. Wir wissen nicht genau, wer dieselbe leitete; gross war unstreitig der Einfluss der Mutter Sophie, einer Tochter des Baiernherzogs Otto von Wittelsbach, und wahrscheinlich auch des treuen Hauskaplans Berthold. Doch gaben sich schon frühzeitig die ersten Anzeichen jener ausserordentlichen Berufung und Begnadigung vollkommnern Leben weckten. In Uebereinstimmung mit den der Landgräfin, eine Niederlassung in Eisenach. Ihre frei-

Zeugnissen der ersten Gespielinnen erwähnen die ältesten Lebensbeschreiber bei Elisabeth Züge der Frömmigkeit, Demut und Nächstenliebe, welche wie die verheissenden Knospen des spätern Tugendlebens erscheinen. Eine unbefangene Heiterkeit machte sie dabei liebenswürdig für ihre Umgebung. Und doch erweckte ihre Haltung damals schon Unzufriedenheit und Widerspruch, die besonders nach dem Tode des Landgrafen Hermann im Jahre 1216 zu Tage traten.

In den frühern Jahren der Regierung Hermanns war die genusses gewesen. Die Erinnerung daran hat in der Sage vom Sängerkrieg ihren Ausdruck gefunden. Unter dem Eindrucke des nahenden Endes war Hermann selbst ernster geworden; er gründete das Schwesterkloster zu St. Katharina Aber ein leichter Ton war sin seiner Umgebung geblieben. Diesem gegenüber zeigte Elisabeth Liebe zur Abtötung und sittsame Zurückhaltung. Man suchte den jungen Landgrafen Ludwig von der ehelichen Verbindung mit seiner Braut abzubringen. Aber Ludwig widerstand allen solchen Ansinnen. Mit grosser Gewissenhaftigkeit bewahrte er sich rein in allen ihm gestellten Fallstricken und seine herzliche Liebe blieb der ihm verlobten Königstochter aus Ungarn. Nachdem fer mit 18 Jahren vom Bischof von Naumburg den Ritterschlag empfangen hatte, feierte er 2 Jahre später mit der damals 13 jährigen Braut seine Vermählung. Es war im Jahre 1220. Ludwig war ein vortrefflicher Herrscher und Gatte: tapfer, treu, gerecht, barmherzig. Elisabeth verlebte an seiner Seite 6 glückliche Jahre. Sie hing an ihm mit der ganzen Innigkeit ihres Herzens; aber im selben Masse steigerte sich ihre Liebe zu Gott und zum leidenden Nächsten. Ganze Stunden der Nacht brachte sie neben dem Bette knieend im Gebete zu, und unter den weichen und schönen Gewändern, in welche sie ihrem Manne zu lieb sich kleidete, trug sie beständig den Bussgürtel. Häufig liess sie sich von ihren Dienerinnen geiseln, aber bei all ihren Busswerken war sie heiter und freundlich mit jedermann. Im Gegensatze zu vielen sihrer Standes- und Zeitgenossen traf man sie mit ihren Mägden fleissig an der Arbeit, beim Spinnen und Nähen, um für Arme Kleidungsstücke zu verfertigen. Die Armen! die waren ihre Lieblinge. Seit sie als Landgräfin Mittel zur Verfügung hatte, teilte sie reichlich aus. Sie besuchte die Kranken und verband ihre Wunden; sie hüllte die Leichen der Verstorbenen ein und gab ihnen das Geleite zur letzten Ruhestätte. Sie schreckte nicht zurück vor den Aussätzigen, sondern wurde auch für solche eine mütterliche Pflegerin. Am Abhange des Wartburghügels kam auf ihr Betreiben ein Spital zu Stande, ein zweiter unten in Eisenach. Landgraf Ludwig liess sie gewähren, und im Gegensatze zu den missgünstigen Bemerkungen mancher Hofleute freute er sich des Segens, der durch die Hand seiner Elisabeth über das Land sich ergoss.

Es war um diese Zeit, dass die ersten Söhne des kund, die unabhängig von der äussern Umgebung im Herzen hl. Franziskus in deutschen Landen erschienen. Sie kamen des Kindes die Freude an Gott und das Verlangen nach einem auch nach Thüringen und erhielten wohl durch die Vermittlung

willige Armut und Weltverachtung, der Geist der vollkomme- in weitergehenderm Masse, als damals üblich, Abgaben und nen Hingabe an Gott, der aus ihnen sprach, machten tiefen Eindruck auf das so verwandt gestimmte Gemüt Elisabeths. Sie unterstellte sich der geistlichen Leitung des Bruders Rodiger. Es entzündete sich auch in ihrem Herzen das lebhafte Verlangen, wirklich arm zu sein; sie zog einmal vor ihren gleichgesinnten Dienerinnen Bettlerkleider an und sagte voraus, dass sie einst so einher gehen werde. Sie versenkte sich mehr als je in die Betrachtung des Leidens Jesu Christi und lebte besonders in den letzten Tagen der Karwoche dasselbe in Fasten und tiefer Selbsterniedrigung mit. Ihre Gottinnigkeit wurde durch wunderbare Erscheinungen kund. Als sie einmal der hl. Messe beiwohnte, ging bei der Wandlung von ihrem Antlitze ein blendender Lichtglanz aus. Es soll auch dem hl. Franziskus nicht verborgen geblieben sein, welch' eifrige Schülerin er an Elisabeth hatte. Die Legende erzählt, Papst Gregor IX. selbst, der hochherzige Patron der Franziskaner, habe dem Heiligen befohlen, seiner geistlichen Tochter in Thüringen seinen Mantel zum Geschenk zu machen. Sie hielt dieses Unterpfand ihrer Geistesgemeinschaft mit dem grossen Prediger der Armut in hohen Ehren und trug diesen Mantel oft in spätern Jahren.

Bruder Rodiger wurde von Eisenach abberufen und nun trat in der geistlichen Führung der jungen Landgräfin eine bedeutungsvolle Wendung ein, nicht in dem Sinne, als ob ihr Leben eine andere Richtung eingeschlagen hätte, wohl aber darin, dass "nicht mehr sie selbst sich gürtete und ging, wo sie wollte, sondern dass ein Anderer sie gürtete und sie führte, wo sie nicht wollte", — wenn es gestattet ist, diese Worte des Heilandes an Petrus hier anzuwenden. -Landgraf Ludwig selbst war es, der beim Weggang Rodigers Papst Gregor IX. darum ersuchte, seiner Gemahlin einen Beichtvater zu bestimmen. Gregor entsprach dem Wunsche; seine Wahl fiel auf einen merkwürdigen Mann, den Meister Konrad von Marburg. Er war in der Wissenschaft der Heiligen wohl erfahren, von unbeugsamer Willensstärke, ohne Rücksichten auf das Ansehen der Person, wegen seines reinen und uneigennützigen Lebenswandels im Volke hochgeehrt. Tausende folgten ihm bei seinen Predigten, den Uebeltätern und Weltmenschen war er ein Schrecken. Er nahm die vom Papst ihm übertragene Aufgabe an und Elisabeth war dessen zufrieden. Sie legte schon nach kurzer Zeit auf eigenes Verlangen mit Zustimmung ihres Mannes in der St. Katharinenkirche zu Eisenach gegenüber Meister Konrad ein Gelübde des Gehorsams ab; ebenso gelobte sie Enthaltsamkeit mit Vorbehalt der ehelichen Rechte ihres Mannes. Meister Konrad war gegenüber seiner geistlichen Tochter streng, ja hart, ohne dass dies ihr Vertrauen minderte. Er befahl ihr eines Tages, in seine Predigt zu kommen und der damit verbundenen Ablässe teilhaftig zu werden. Sie glaubte sich durch die Anwesenheit ihrer Schwägerin Agnes, die inzwischen den Markgrafen Heinrich von Meissen geheiratet hatte, entschuldigt. Aber Konrad war nicht dieser Meinung. Er entliess sie seiner Leitung, und nur ihre kniefälligen Bitten bewogen ihn. ihr Seelenführer zu bleiben, freilich auch so nicht ohne eine harte Disziplin für sie und ihre Dienerinnen. Aber der folgenschwerste Befehl von seiner Seite war eine Beschränkung ihrer Freiheit im Genusse der Speisen. Um die prunkvolle Hofhaltung während der Regierung Landgraf Hermanns be-

Gefälle in Naturalien erhoben worden. Landgraf Ludwig glaubte, wohl aus Rücksicht auf seinen verstorbenen Vater und dessen Hofleute, augenblicklich die Sache nicht ändern zu können. Da verpflichtete Meister Konrad Elisabeth, nur von solchen Speisen zu geniessen, welche von den Eigengütern ihres Mannes oder den ihr als Heiratsgut gegebenen ihren Ursprung hatten. Ihre Dienerinnen unterzogen sich freiwillig derselben Beschränkung. Elisabeth fühlte die Fessel, welche beständig an die Ungesetzlichkeit der bestehenden Verhältnisse erinnerte und sie vielen Demütigungen aussetzte. Sie ass am Tisch an der Seite des Landgrafen, ohne derselben Speisen sich bedienen zu können, und Ludwig erhob keinen Einspruch. Die Einhaltung dieses Verbotes nötigte sie auf Reisen oft, mit der dürftigsten Nahrung sich zu begnügen, ja bittern Hunger zu leiden. Die Landgräfin wurde durch das tägliche Nachfragen nach der Herkunft der Gerichte bei den Hofleuten lästig und verächtlich. Aber Konrad blieb unbeweglich und rücksichtslos, und Elisabeth kreuzigte täglich ihren Willen und trug die Last ohne Murren, ja freudig; die zärtliche Liebe Ludwigs erleichterte ihr in etwas die schwere Bürde.

Sechs Jahre verflossen in glücklichem Zusammenleben der beiden Ehegatten, die sich selten trennten. Auf kleineren Reisen pflegte Ludwig die Landgräfin mit sich zu nehmen, musste er einmal länger abwesend sein, so legte Elisabeth den Witwenschleier an. Es geschah dies das erste Mal im Jahre 1225, als er, von Kaiser Friedrich II. aufgeboten, an dessen italienischem Feldzug gegen die oberitalienischen Städte teilnahm. Elisabeth gehörte während dieser Zeit in erhöhtem Masse den Armen, um so mehr, als eine schreckliche Hungersnot die thüringischen Lande heimsuchte. Hunderte wurden hingerafft von der Not und den in ihrem Gefolge auftretenden Krankheiten. Da zeigte sich die Landgräfin Elisabeth, wie ehedem die Tante Hedwig als Mutter Sie beschränkte ihre eigenen Bedürfnisse auf ihres Volkes. das Allernotwendigste und gab, gab reichlich und immerfort. Sie verkaufte zu gunsten der Notleidenden ihre Kostbarkeiten und Kleinodien. Sie verwandte zur Linderung des Elendes den bedeutenden in der Wartburg aufgesparten Schatz, sie griff zu den in den landgräflichen Speichern aufgehäuften Kornvorräten, liess jeden Tag für 300 Arme Brot backen und dasselbe den Hungrigen austeilen. Die Hofbeamten murrten und protestierten; es half alles nichts. grösste Not vorüber war, beschäftigte sie viele von den bisher unterstützten Armen und versorgte sie mit neuen Klei-Sie verdoppelte während der ganzen Zeit ihre persönliche Fürsorge für die Kranken. Als Ludwig nach dem siegreichen Feldzuge 1226 zurückkehrte, billigte er alles, und der Herr selbst belohnte sein Gottvertrauen. Die Ernte war überreich, so dass die Speicher die neuen Vorräte nicht zu fassen vermochten.

Die Gattin konnte sich nicht lang des wiedergewonnenen Gatten freuen. Durch Gregor IX. angefacht, ging eine mächtige Kreuzzugsbewegung durchs Land. Kaiser Friedrich II. selbst, der so lange dem früher versprochenen Unternehmen aus dem Wege gegangen war, versprach auf das Jahr 1227 an die Spitze des Kreuzheeres zu treten. Auch Landgraf Ludwig von Thüringen, zugleich Herr von Hessen und Mark streiten zu können, waren von den Hörigen, wie es scheint, graf von Sachsen, glaubte der Teilnahme sich nicht entziehen

Konrad von Hildesheim, nahm er das Kreuz. Elisabeth fand es eines Abends in seiner Jagdtasche; sie wusste, was es bedeutete. Der Entschluss brach ihr beinahe das Herz, aber sie wollte dem Willen Gottes nicht widerstreben. gleitete ihren Gatten bis nach Schmalkalden, an die Grenze von Thüringen, da nahm sie unter vielen Tränen von ihm Abschied, sie sollte ihn auf dieser Welt nicht wiedersehen.

Ludwig zog mit seiner Mannschaft nach Apulien, wo das Kreuzheer zu Brindisi der Abfahrt harrte. Zu Anfang September stach die Flotte in See. Aber schon nach kurzer Zeit ergriff eine ansteckende Krankheit, die im Lager der Kreuzfahrer aufgetreten war, auch den Landgrafen Ludwig. Er wurde in Otranto ans Land gebracht und dort verschied er am 11. September ruhig und gottergeben. Als letzten Gruss übersandte er Elisabeth seinen Siegelring durch Ritter Walter von Varila, den Sohn dessen, der sie einst als Kind aus Ungarn gebracht hatte.

Die Nachricht von seinem Hinscheid erfüllte ihr gefühlvolles Herz mit dem bittersten Schmerze und sie erkannte, dass das, was sie in der Welt noch geliebt hatte, nunmehr für sie tot sei. Der Tod Ludwigs änderte wie mit einem Schlage auch ihre äussern Lebensverhältnisse. Ihre Umgebung, darunter auch die Brüder des Verstorbenen, schon lange ihr wenig günstig, aber durch Ludwigs festen Willen in Schranken gehalten, traten mit ihrem Uebelwollen nun offen hervor. Meister Konrads Speiseverbot wollte Elisabeth, ihrem Gelübde getreu, nicht aufgeben, die Umgebung wollte ihre besondere <sup>L</sup>ebensweise nicht weiter dulden. So hinausgedrängt, durch Vorenthaltung ihres Witwengutes zudem zu völliger Mittellosigkeit verurteilt, verliess sie eines Abends im Winter 1227 mit ihren Mägden die Wartburg und ging nach Eisenach, wo ein ehemaliger Schweinestall ihr erstes Nachtlager wurde. Aber Elisabeth jubelte in ihrem Herzen. Jetzt war die vollkommene Armut Christi ihr Anteil geworden, darum liess sie von den Franziskanern in derselben Nacht ein Te Deum singen. Am andern Tage schickte man ihr von der Wartburg auch ihre drei Kinder nach, ihr Söhnchen Hermann und die beiden Töchterchen Sophie und Gertrud; das dritte war kaum einige Wochen alt, sie hatte dasselbe nach dem Tode ihres Mannes, aber noch bevor sie von dessen Hinscheid wusste, zur Welt gebracht. Die Bewohner von Eisenach, uneingedenk der grossen empfangenen Wohltaten, benahmen sich feig und undankbar. Niemand wollte die arme Witwe und ihre Kinder beherbergen, und wo sie endlich Unterkunft fand, da wurde sie schlecht behandelt. Aber Gott der Herr erquickte gerade in diesen Tagen ihre Seele mit süssem, himmlischem Troste und der Heiland ermunterte sie in einer Vision, ihm mutig auf dem Wege des Kreuzes zu folgen.

Die nächste Hilfe kam von den Verwandten ihrer verstorbenen Mutter. Eine Schwester derselben, Mathilde, war Aebtissin des Klosters Kitzingen bei Würzburg. Sie benachrichtigte ihren Bruder Ekbert, den Erzbischof von Bamberg, und dieser liess die Verstossene mit ihren Kindern zu sich kommen. Er sah für ihre Lage das Heilmittel in einer neuen Heirat. Aber da stand das zweite Gelübde Elisabeths im Wege, und sie wollte dasselbe nicht weniger beobachten als das erste. Aus dieser neuen Verlegenheit befreite sie die Ankunft der Ritter, welche die Gebeine ihres Gatten nach

zu dürfen. Aus den Händen seines Freundes, des Bischofs welche ihrer Herrin zuteil geworden war, nahmen sie dieselbe mit sich nach Thüringen. Im Kloster Reinhardsbrunn wurden die sterblichen Ueberreste Ludwigs beigesetzt, und für Elisabeth öffneten sich noch einmal die Tore der Wartburg. Aber "die Welt war ihr abgestorben und sie der Welt"; sie konnte sich nicht mehr entschliessen, aufs neue in das Getümmel weltlichen Treibens hineinzugehen, nachdem sie das Leben der armen und verborgenen Nachfolge Christi gekostet hatte. Nur ihr Heiratsgut verlangte sie heraus, um dasselbe den Armen zuzuwenden. letzt verlachten sie auch diejenigen, welche für ihre Wiedereinsetzung gearbeitet hatten. Derjenige, der nun, aufs neue von Papst Gregor IX. mit ihrer Führung und ihrem Schutze betraut, für ihre Rechte mit Erfolg eintrat, war Meister Konrad von Marburg. Gregor hatte durch ein eigenes Schreiben die schwer heimgesuchte Fürstin in ihren Leiden getröstet und aufgerichtet. Meister Konrad aber, dem sie nach Marburg folgte, nahm nunmehr nicht nur die Leitung ihrer Seele, sondern auch ihrer äussern Lebensstellung in seine feste, zuweilen auch derbe Hand. Er hatte zugegeben, dass sie 1228 in der Kirche der Franziskaner zu Eisenach das Kleid des dritten Ordens des hl. Franziskus anlegte und der Welt, selbst ihren Kindern, entsagte. Aber er hatte nicht gestattet, dass sie ihr Brot an den Türen bettelte, noch auch, dass sie ihr Gut sofort völlig austeilte, wohl aber war er einverstanden mit der Errichtung eines Spitales in Marburg, in dem Elisabeth nun bis an ihr Lebensende mit wunderbarer Hingebung den Armen und Kranken diente. Auch hierin legte Konrad ihrem Eifer Zügel an: er verbot ihr die persönliche Beschäftigung mit den Aussätzigen, deren Wunden sie vorher zuweilen zu besorgen und zu küssen pflegte, und er züchtigte sie mit harter Geiselung, wenn sie in diesem Punkte oder dem Almosengeben den Gehorsam verletzte. Das härteste Opfer, das er der in heroischer Liebe stets fortschreitenden Seele auferlegte, war die Trennung von den getreuen Dienerinnen, welche von der Wartburg der Dulderin ins Elend gefolgt waren und all ihre Leiden teilten. Auch auf diesen irdischen Trost sollte Elisabeth verzichten und durch den Verkehr mit zwei rohen und zänkischen Weibern täglich sich üben in Demut, Sanftmut und Geduld. Konrad mutete seiner Schülerin Grosses zu; aber sie erfüllte und übertraf seine Erwartungen. Aeusserlich mit den geringsten Arbeiten beschäftigt, war ihr Geist fast beständig in Gott versenkt und die Glut der Liebe, welche aus diesem Verkehr mit dem Höchsten in ihrem Herzen sich entzündete, strahlte wieder in der freudigen Heiterkeit ihres Antlitzes. So verlebte Elisabeth drei für die Augen der Welt abschreckende, durch ihre völlige Hingabe an Gott und durch dessen reiche Tröstungen glückliche Jahre. Eine Einladung ihres Vaters, des Königs Andreas, mit einer dazu abgeordneten Gesandtschaft nach Ungarn zurückzukehren, lehnte sie dankend ab. Um Allerheiligen des Jahres 1231 sagte sie ihr baldiges Ende voraus; vier Tage darauf fiel sie in eine Krankheit und starb nachdem sie die Nacht in stiller freudiger Andacht zugebracht hatte, in der Morgenfrühe des 17. November. Eine Heilige hatte diese Erde verlassen.

Ihre sterbliche Hülle wurde zunächst in der Kapelle des Hospitals begraben. Aber die allgemeine Verehrung, welche ihr Andenken sofort genoss, die Scharen der Gläubigen, welche durch ihre Fürbitte Hilfe in ihren Anliegen erhofften Deutschland zurückbrachten. Empört über die Behandlung, und fanden, die zahlreichen Wunder, welche ihre Ruhestätte

verherrlichten, bereiteten den Weg zum Urteil der Kirche und ihrer Erhebung auf die Altäre. Konrad von Marburg selbst war es, welcher Papst Gregor einen eingehenden Bericht gab über das himmlische Leben der Vollendeten. Der Kanonisationsprozess wurde angehoben; die vier Dienerinnen Elisabeths, seit ihrer Jugend die Zeugen aller ihrer Handlungen gaben ihre eidlichen Aussagen ab. Die Zeugnisse taten so überzeugend die vollendete Heiligkeit Elisabeths dar, dass Gregor IX. keinen Anstand nahm, schon am 1. Juni 1235, nicht volle vier Jahre nach ihrem Tode ihre Kanonisation auszusprechen. Es folgte am 1. Mai 1236 die feierliche Erhebung ihres hl. Leibes unter Beisein der Erzbischöfe von Mainz, Köln und Trier, vieler Bischöfe und Kleriker und einer ungeheuren Menge Volkes. Zu den Teilnehmern der Feier gehörte auch kein geringerer als Kaiser Friedrich II., welcher in das Kleid eines Tertiariers des hl. Franziskus gehüllt, den ersten Stein von der bisherigen Grabstätte der Heiligen löste und eine goldene Krone für das Haupt derselben als Weihegeschenk darbrachte. Am Grabe der hl. Elisabeth treffen sich die grossen Gegner, Gregor IX. und Friedrich II. Auch der frivole und harte Sinn des letztern wollte der reinen und demütigen Magd des Herrn seine Huldigung nicht versagen. Vielleicht hat ihre Fürbitte ihm noch Barmherzigkeit erwirkt in seinem tragischen Ende.

Er wäre nicht der Einzige. Unter den Wundern, welche ihre Grabstätte herrlich machten, waren viele Wunder der Gnade, Bekehrungen von grossen Sündern. Ein wilder unbändiger Kriegsmann war auch Elisabeths Schwager Konrad gewesen; er wurde ein sanftes Lamm im Orden der Deutschritter, und nachdem er schon für die Heiligsprechung Elisabeths mit Eifer gewirkt hatte, legte er den Grundstein zu dem herrlichen Dome, der über ihrer Grabstätte sich wölbte und 1283 die kirchliche Weihe empfing.

Die hl. Elisabeth ist in Deutschland die Bannerträgerin der Gedanken geworden, durch die der hl. Franziskus die Kirche seines Jahrhunderts reinigte und zu neuer Blüte erhob. Und, wie ein verdienter Forscher dieser Tage mit Recht hervorhebt: wie in Italien Ueppigkeit und Wohlleben und damit auch Hass und Fehde in den reichen Bürgerschaften ihren Hauptsitz aufgeschlagen hatten und darum auch von einem Bürgerssohn dies Heilmittel kam, so mussten in Deutschland Fürsten und Adel zuerst wieder zur demütigen Nachfolge des armen Erlösers gebracht werden, weil in diesen Kreisen die Abkehr von ihm am weitesten fortgeschritten war. Darum lässt sich die Hand der Vorsehung in ihrem Leben nicht verkennen. Es sind unstreitig vielfach steile und ausserordentliche Pfade, auf denen Gott die Heilige geführt hat, auf eine Höhe der Entsagung, die nicht jedermanns Sache ist, die aber als Ideal dastehen muss, wenn eine grosse Bewegung in Fluss kommen soll. Die Zeitgenossen ihres glorreichen Todes haben die Heilige und ihre Aufgabe verstanden. Aber die Bedeutung dieses Lebens erschöpft sich nicht mit der Einwirkung auf ihre Zeitgenossen. Wie sie für alle Jahrhunderte ein Beispiel grossműtiger Selbstűberwindung sein wird, so vor allem auch ein Vorbild selbstloser Hingebung für das Wohl der leidenden Menschheit, in persönlicher, opferwilliger Dienstleistung gegenüber allen denen, die Christus mit Vorzug seine lieben Brüder nennt.

Luzern, den 16. Nov. 1907.

Dr. F. Segesser.

### Tod der heiligen Elisabeth.

Ein armes Stübchen. In der kahlen Ecke Ein hölzern Kruzifix. Ein rauhes Brett Mit etwas Stroh, worüber eine Decke Geworfen wurde, dient als Krankenbett. Am Tischchen sitzt bei matter Leinölflamme Die alte Magd, die schweigend Wache hält. Die Kranke selbst? Von königlichem Stamme Ist sie, und stirbt als ärmste Frau der Welt.

Vergessen hat sie Thron und Burgen. Süsser Als Fürstenruhm ist ihr das Bussgewand, Das ihr als Scheidegruss der heil'ge Büsser Franziskus von Assisi, einst gesandt. Die Nächstenliebe und das Mitleid weben Ihr nun den Purpur mit dem Perlgeschmeid, Wozu der Tugend makelloses Streben Um ihre Stirne Diamanten reiht. —

Die Wange stützend und entschwundner Zeiten Gedenkend, sieht die Wärterin im Traum Die Grossen Ungarns auf die Wartburg reiten; Und auf dem weissen Zelter, den am Zaum Ein Knappe führt, bewundert sie ein holdes, Herzliches Kind, das lächelnd winkt . . . . Sie schaut Im Doppellicht der Kerzen und des Goldes Am Hochaltar Graf Ludwig mit der Braut.

> Sie sieht Herrn Walther von der Vogelwaide, Tannhäuser und Wolfram von Eschenbach Im rings geschmückten Saal beim Sängerstreite, Und alte Melodien werden wach. Dem Sieger hängt die Gräfin selbst zum Lohne Die Kette um. Die Abendglocke schlägt, Elisabeth enteilt und legt die Krone Zu Füssen dessen, der den Dornzweig frägt.

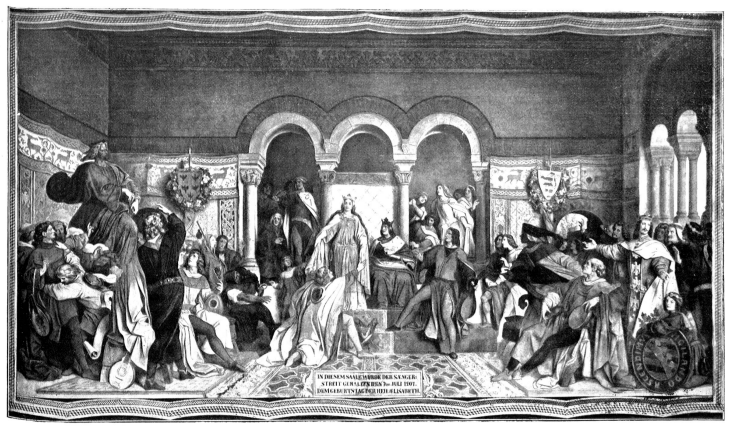
Sie sieht die hohe Frau als Mutter walten, Wo Armut wohnt und Sterbelampen glühn; Sieht auf dem Burgweg in des Mantels Falten Statt milder Gaben frische Rosen blühn. Sie denkt an Ludwigs Tod, und wie im Winter Der Abend dämmert, und der Schneesturm weht, Und eine junge Witwe für die Kinder In einer Stallung um Obdach fleht . . . . .

> — Sie wird geweckt und lauscht. Ist es der weiche Gesang aus alter Zeit? Vom Tische steht Sie leise auf und zündet in das bleiche Gesicht der Kranken: Frau Elisabeth, Ihr singt in Eurem Leid? — «Ich soll nicht singen? Die Engel stimmten an, ich halte mit. Der ew'ge Frühling sprosst; die Düfte dringen Schon ins Gemach und heilen, was ich litt.»

Das Volk tritt ein, um seine Fürstin sterben Zu seh'n, und klagt. Sie bittet: «Weinet nicht! Der Heiland kommt, um seine Braut zu werben» . . . . Sie neigt das Haupt. Ein sonnengleiches Licht Vereint sich mit dem Hauch erblühter Rosen, Das Totenbett verklärend. Zum Gebet Kniet alles hin: Gedenk der Mutterlosen Im Himmel, heilige Elisabeth!

P. Theobald Masarey.





Der Sängerkrieg auf der Wartburg.

Fresko von Moritz von Schwind in der Wartburg.



### Innerlichkeit und Barmherzigkeit.

Durch unsere Zeit geht ein unverkennbares Verlangen nach Sammlung, sie ist müd geworden vom lauten Lärm des Tages. Je und je kommen verlorene Söhne zum stillen Vaterhaus der Kirche zurück, deshalb, weil ihr Inneres nicht satt geworden von dem, was sie in der Fremde geschaut und gehört und gekostet. Tieferdringende Denker, welche draussen weilen, verkünden oft in ergreifender Weise die Notwendigkeit zur Selbsteinkehr. Förster schreibt in wohlberechtigtem Ernste<sup>1</sup>): "Wir entdecken den Nordpol und erschliessen dunkle Kontinente, wir durchleuchten mit neuen Strahlen unser ganzes Knochengerüst; Fernrohr und Mikroskop enthüllen täglich neue Welten — aber mitten in diesem grossen Zeitalter der Entdeckung sind wir in Vielem inne rlich ärmer geworden, wir haben keine neuen Methoden zur Durchleuchtung der menschlichen Seele gefunden und unsere Organe zur Entdeckung des innern Menschen mit all' seinem Bedürfen und Sehnen sind eher gröber als feiner geworden.... Wir müssen wieder begreifen, dass da, wo die Sorge um das Leben der Seele nicht im Mittelpunkte des Denkens steht, überhaupt keine Kultur möglich ist. . . . Und wir werden es begreifen. Die Not

und die Leere unseres Lebens werden uns die Augen öffnen." — Carlyle glaubt, diese Einsicht habe schon begonnen, wenn er von einem grossen Werke redet, das in unsern Tagen langsam, aber stetig vor sich geht: Von der Wiederherstellung Gottes im Menschen, von der Neuerrichtung dessen, was in den Traditionen und der Geschichte der Menschheit göttlich war. Was die einen mühsam suchen, was die andern dunkel ahnen, die Vertiefung des Lebens, das hat unsere Religion immer bewahrt und behütet, da nur diese Vertiefung, wie ein heiliger Gral, ihre ganze Wahrheit und ihr gehäuftes Glück zu fassen vermag. Der Gral ist geblieben und bleibt, wenn er zeitweilig an Leuchtkraft verliert, dann ist es die Schuld seiner Wächter. —

Innerlichkeit, — das Wort wird viel gebraucht, — missbraucht. Manche wähnen, das Jnnenleben sei eine imaginäre Jdeenwelt mit beruhigender oder betäubender Atmosphäre, sei, wie die geheimnisvolle Schönheit des gestirnten Nachthimmels, ein unfassbares Etwas, welches die Seele weich umfängt und in ihr jene passive Poesie weckt und nährt, die so oft mit dem wahren Gottesdienst verwechselt wird. Halten wir uns bei der Begriffsbestimmung an Männer, aus denen Gottes Geist und eigenste Erfahrung gesprochen. —

Die Seele ist unser innerstes Sein; Innenleben ist Seelenleben. Das gesunde Seelenleben offenbart sich in der

<sup>1)</sup> Jugendlehre, Einleitung.

harmonischen Betätigung aller Seelenkräfte. Die Seele ist auf das absolut Wirkliche, auf Gott veranlagt. Darum findet sie ihr Genügen nicht in dem, was altert und vergeht, sondern nur in dem stets währenden und unwandelbaren Gotte<sup>1</sup>), im Geschaffenen und Endlichen sieht sie nur die Staffeln zum verhüllten Heiligtume unerschütterlicher Beharrung, aus dem alles hervorgegangen und zu dem alles sich hinbewegt.<sup>2</sup>)

Religiöses Innenleben ist also das Streben aller seelischen Fähigkeiten nach Gott, das Gottsuchen mit Geist und Willen und Gemüt, das verständige, energische, begeisterte Erfassen alles dessen, was zu Gott führt. —

Nie aber ward ein Leben mit solcher Weisheit und Folgerichtigkeit und Freudigkeit auf Gott hingerichtet, wie das Leben Jesu. Der menschgewordene Sohn Gottes lebte das gottgewollte Innenleben in vollendeter Weise. Im Morgengebet zu seinem irdischen Tag und in seinem schmerzgepressten Abendflehen beteuerte er, sein ganzes Sein und Wirken einzig nach der göttlichen Norm regeln zu wollen.<sup>3</sup>)

Unser Innenleben muss also notwendig zur Nachahmung, zur Nachfolge Jesu sich gestalten, ein bestmögliches Eingehen in sein Denken und Wollen und Empfinden werden, weil sein Leben die entschiedenste und intensivste Richtung auf Gott inne hielt. —

Das innere Leben, das Seelenleben, welches mit all' seinen Anlagen auf Gott hinzielt, kann unmöglich ohne Rückwirkung bleiben, ohne Mitbetätigung Gottes, da es dem Allsehenden und Allfühlenden entgegengeht; seine Aeusserungen sind demnach nicht ein Ruf, der keine Antwort vernimmt, nicht ein Tasten, das keinen Halt gewinnt: Gut ist Gott gegen eine Seele, die ihn liebt<sup>1</sup>), — zuvorkommend, begleitend, bei ihr ausharrend. Und wenn Gott uns seinen Reichtum eröffnet, dann empfangen wir mehr, als wir erwartet und verdient. Darum ist das Innenleben traulicher Umgang, Wechselbeziehung, ja Lebensaustausch mit Gott. Und die Gewinnenden bei diesem Austausch können nur wir sein. - Je regsamer, je inniger, je treuer dieser gegenseitige Verkehr vor sich geht, desto mehr nehmen wir Gott in uns auf, — je besser wir Gott erkennen und erfassen, desto klarer und wirksamer prägt sich in unserer Seele die Ebenbildlichkeit Gottes aus. Diesen Gottessinn und diesen Gotteswillen, in welchen unsere Seele durch den Wechselverkehr mit Gott sich einlebt, nennen wir das Gnadenleben. Jnnenleben ist Gnadenleben. — mit der Gnade erhält es seinen übernatürlichen Charakter und Wertinhalt. Gott steigt herab - schenkt, was kein Auge sehen, kein Herz ahnen konnte — veni, ut vitam habeant et abundantius habeant: wirklich übernatürliches Leben.

Die Gnadenfülle ist für uns offenbar und ergreifbar geworden in der zweiten göttlichen Person. Damit kommen wir wieder, von einer andern Seite her, zum Schlusse: Das Jnnenleben ist ein Nachleben des Lebens Jesu. Derjenige lebt wahrhaft innerlich, der die Vermögen und Kräfte seiner Seele dauernd dem Heiland zukehrt, sie für

ihn in Bewegung setzt, Jesu Geist, Willen und Gemüt zu erfassen und zu erleben sucht, auf dass er selber umgewandelt werde in das gleiche Christusbild von Klarheit zu Klarheit.1) — —

Christus können wir uns am vollständigsten aneignen in seiner eucharistischen Gestalt. Die Kommunion ist Uebergang seines Lebens in unser Leben, ergiebigste Erhaltung, Auffrischung, Ergänzung, Stärkung, Vermehrung unseres Seelenlebens, unseres Gnadenlebens, unseres Innenlebens. Das Brot des Lebens, nennt es der Meister selber <sup>2</sup>), wer davon geniesst, der bleibt in mir und ich in ihm <sup>3</sup>), der wird leben immerdar <sup>4</sup>).

Nun dehnt sich das Innenleben, Zeit und Ewigkeit umspannend.

Jetzt begreifen wir: dieses Innenleben ist nicht Verkennung der Aussenwelt, nicht Verachtung des Kulturfortschrittes, nicht Vergewaltigung der Natur, es ist ein Nachleben Jesu, welcher die Werte der selbstgeschaffenen Wirksamkeit am besten zu würdigen weiss.

Jetzt begreifen wir: dieses Innenleben verurteilt jedes einseitige Betonen und Betätigen des Zufälligen und Vergänglichen, weil dadurch die Ausgestaltung des Christusbildes in uns gehemmt oder gehindert wird.

Jetzt begreifen wir: dieses Innenleben bedeutet eine wohlt uen de Zurückgezogenheit, die alles Verlassen und Entbehren aufwiegt, weil sie Christus gewinnt. Das ist ein süsses Zusammenwohnen, welches nie verleidet, weil unsere Seele im Reichtum des göttlichen Herzens immer neue Wahrheit sieht, von demselben immer neue Einsprechung empfängt, an demselben immer neue Liebe fühlt.

Jetzt verstehen wir: dieses Innenleben scheut vor den Leiden nicht zurück, denn diese gehören zu seinem tiefsten Wesen, als einem Nachleben des Gekreuzigten. In Wehen muss der innerliche Mensch erstehen. Daher durfte der erprobte Lehrer des innern Lebens, St. Paulus, behaupten: Alle meine Wissenschaft ist Jesus, er, der Gekreuzigte ), daher kannte er nur eine Rühmung und Beruhigung: im Kreuze Christi ); so innig er das umfasst, soweit glaubte er vorangeschritten zu sein in der Verähnlichung mit seinem göttlichen Meister, daher fühlte er sich reich in seiner Armut, befestigt in seiner Drangsal, getröstet in seinen Schmerzen ).

Jetzt verstehen wir: dieses Innenleben hat eine eigene Sprache, welche so gar nicht irdisch klingt. Definierte doch der Poverello von Assisi in seinem wundersamen Zwiegespräch mit Bruder Leone die vollkommene Freude als das freudige Leiden. Rief doch ein Apostel der Inder bei jeder neuen Prüfung: Noch mehr, o Herr. Lautete doch die Parole der grossen Spanierin: Aut pati, aut mori. Also kann nur die vollkommene Liebe reden, zu welcher das treugeübte Innenleben sich verklären muss.

<sup>1)</sup> Aug. Confess. IV, 10 sg.

<sup>2)</sup> Cf. Thomas, Contra gent I, I.

<sup>3)</sup> Hebr. 10, 7, Matth. 26, 39 und 42.

<sup>4)</sup> Thom. III, 25.

<sup>1) 2.</sup> Kor. 3, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jo. 6, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Jo. 6, 57.

<sup>4)</sup> Jo. 6, 59.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 1. Cor. 2, 2.

<sup>6)</sup> Gal. 6, 14.

<sup>7)</sup> Cf. 2. Kor. 4, 17; 6, 10; 2, 4.

### 

dauernde Betrachtung und Aufnahme des Lebens und Leidens Jesu muss sich zur christlichen Mystik verklären. Das ungetrübte Einwirken des gottmenschlichen Ideals, der übernatürlichen Lebenssonne auf eine auserwählte Seele lässt auch diese sonnenhaft werden, dass sie schon hienieden die engenden Bande der Naturgesetze durchbricht. — Mit heiliger Ehrfurcht gedenken wir jener gottversunkenen Seelen des deutschen Mittelalters, die hineindrangen in diese Abgrundtiefen des Innenlebens und die in ihrer Treuherzigkeit des Himmels Breite zu Pergament, des Meeres Flut zu Tinte, des Feldes Halme zu Federn sich wünschten, um ihres Geminnten Lust und Leid zu singen und zu sagen. -

So suchten wir in unserer Schwachheit den Begriff des Innenlebens nicht zu erschöpfen, sondern zu beherzigen, - sein Wesen, seine Aeusserungen, seinen Umfang. Dieses Innenleben, soweit es im einzelnen, gemäss seiner individuellen Veranlagung, verwirklicht wird, ist seine Innerlichkeit. Die Innerlichkeit ist Gott im Menschen mit Gnadenhilfe durch gläubiges Erkennen erfasst, durch liebendes Wollen aufgenommen, so dass alle Seelenkräfte nach den Absichten Gottes geordnet und betätigt werden und Gott Herrscher bleibt im Menschen und im ganzen Wirkungsfeld des Menschen. — Deus autem tuus etiam tibi vitae vita est, sagt St. Augustin 1). Das ist der ewige Gehalt der Innerlichkeit.

Wie unbedeutend erscheinen alle menschlichen Erfolge ohne die Innerlichkeit; wie verhängnisvoll muss der technische Fortschritt unserer Zeit werden, wenn ihr die Innerlichkeit mehr und mehr verloren geht! Und des Dichters<sup>2</sup>) Gebet drängt sich heiss auf unsere Lippen:

> Ach, du weisst, in Sehnsucht schweifen Tausend Geister weit und breit, Doch vom Schein betört ergreifen Für das Wesen sie das Kleid. Was nur geistig mag gelingen, Was nur göttlich kann erstehn, Wollen sie in Fleisch vollbringen -Sollen sie verloren gehn? —

Wie eine unendliche Wohltat ragt die Lichtgestalt der hl. Elisabeth in unsere Tage hinein, seit sieben Jahrhunderten das Vorbild seltener Innerlichkeit. Das war ein Innenleben, so ganz ein Seelenleben, nicht veräusserlicht durch den Frohmut der Jugend, durch den Glanz des Fürstenhofes, durch die Macht der Gatten- und Mutterliebe. Das war ein Innenleben, so ganz ein Leben für Gott, dass selbst ein rascher Blick, welcher nicht Gott gehörte, der innigen Frau unsägliches Herzeleid verursachte. Das war ein Innenleben, so recht ein Leben der Gnade, bei dem Atemholen und Gebet ineinandergingen, das Beschauen und Belauschen Gottes. Das war ein Innenleben, so recht ein getreues Darstellen des Lebens Jesu bis zu seiner Verkennung, Verachtung und Verstossung, dass die gute Seele, bis zum äussersten heimgesucht, das Te Deum aus lauter Dankbarkeit singen liess. — Sie trug, nach eigenem Geständnis, des Herrn Bild im Herzen und darum verblasste vor ihrer Innerlich-

Jetzt verstehen wir: dieses Innenleben als fort- keit alles Erdenglück, das sie umgab. Eine alte Handschrift hat diese Innerlichkeit am besten mit den Worten gezeichnet: "Sankt Elisabeth, das heilige Kind, wie gewachsen an Jahren, war sie auch wachsend an allen Tugenden. Sie hatte Gott allezeit bei sich, dass sie minniglich an ihn dachte und er ihren Augen allzeit gegenwärtig war und all ihr Sinnen und Denken, Meinung, Wort und Werk zu Gott gerichtet und in Gott verrichtet war." Also war es nur billig, dass die Bulle der Heiligsprechung ihrer Innerlichkeit die himmlische Vollendung zuerkannte, als einem "neuen Werke Gottes, das der heilige Geist dem göttlichen Herzen unseres Herrn Zug um Zug nachgeformt".

> Das gottgewollte Innenleben ist ein Gestaltgewinnen Christi in uns 1), ein Heranwachsen und Ausreifen unserer Seele zu den Mannesjahren, zum Vollalter Christi<sup>2</sup>). Daraus erhellt, warum gerade die Barmherzigkeit in der Innerlichkeit naturnotwendig eine zentrale Stellung einnehmen, das innere Leben durchdringen muss.

> Barmherzigkeit heisst ein Herz haben für die Armen, alle Kraft und Wirkung unserer Seele — die Liebe den Notleidenden zuwenden 3). Das richtige Innenleben vollendet sich in der Liebe zu Gott, mit welcher die Nächstenliebe unzertrennlich sich eint und diese hinwieder wird zur Barmherzigkeit, sobald sie sich den Be- Jede Offenbarung Gottes an uns, dürftigen widmet<sup>4</sup>). die wir sonder Ausnahme arm und notleidend geworden, ist Barmherzigkeit, - die umfassendste aber seine Menschwerdung. Das war ein Erbarmen in lauterster Aufrichtigkeit, in vollendeter Selbstlosigkeit, in energischster Aktivität, in universellster Bedeutung. Wie der Heiland selber sein Leben für Gott ordnete und betätigte, so wollte er die Richtung auf Gott der gesamten Wirklichkeit wieder innewerden lassen, sie erlösen von dem, was einzig Armut und Not ist, dem Getrenntsein von Gott. Deshalb ist das Erlöserleben erbarmendes Leben in seiner Fülle, die Barmherzigkeit selber. Das echte Innenleben als eine Aufnahme und Wiedergabe des Lebens Jesu muss also ein barmherziges Leben sein. Nur von diesem Standpunkte aus lässt es sich erklären, dass im Neuen Testamente immer die Nächstenliebe als indispensable Pflicht erscheint. Wer nicht liebt, der bleibt im Tode 5), in dem ist kein Innenleben, — kein Heilandsleben. Und es war nur Logik, wenn der Mittler die barmherzige Liebe geradezu als Merkmal seiner Jüngerschaft, des Nachlebens seines Innenlebens hinstellt 6), als neues Gebot, als sein Gebot fordert, dass wir einander lieben, wie er uns geliebt?).

Aus diesem Zusammenhange ergibt sich die richtige Auffassung und Ausübung der Barmherzigkeit.

Schablonenhaftes Spenden, kalte Hilfeleistung, blosse Philanthropie, ist nicht Barmherzigkeit, weil das nicht dem Innenleben, dem Christusleben entquillt. Karges Wohl-

<sup>1)</sup> Aug. Confess.

<sup>2)</sup> Geibel.

<sup>1)</sup> Gal. 4, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eph. 4, 13.

<sup>3)</sup> Einleitg. in 2, 2 q. 28, q. 33.

<sup>4)</sup> Thom. 2, 2 q. 25 n. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 1. Io. 3, 14 cf. 1. Jo. 3, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Jo. 13, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Jo. 13. 14; 15, 12.

wollen, unnützes Hinhalten, eitles Vorspiegeln ist nicht des Lebens Jesu herausgeht, des sich opfernden, leiden-Barmherzigkeit, weil das sich nicht mit dem Innenleben, dem Christusleben vereinbaren lässt.

Schlaue Charitas, berechnetes Mitleiden, Unterstützung aus Spekulation ist nicht Barmherzigkeit, weil das nicht im Innenleben, im Christusleben gründen kann.

Engherzige Fürsorge nur zugunsten der Genossen des gleichen Blutes, Stammes, Idioms, selbst der gleichen Gesinnung und Gesittung ist nicht Barmherzigkeit, weil das nicht nach dem Innenleben, dem Christusleben geartet ist.

Barmherzigkeit aus dem Innenleben, aus dem Christusleben hervorgehend, zielt letztlich auf die Seele des Nächsten, auf die Erhaltung und Erneuerung des Ebenbildes Gottes im Mitmenschen auf die Förderung seines Innenlebens 1). Darum ist diese Barmherzigkeit, wie die

des Heilandes, verständig und doch arglos, planmässig und doch drängend, überall eingreifend und doch bescheiden, an alle denkend und doch eine gerechte Ordnung einhaltend. Wer diese Barmherzigkeit übt, sagt der hl. Gregor von Nyssa<sup>2</sup>), der weilt nicht mehr innerhalb der Grenzen der menschlichen Natur; nein, er erhebt sich durch diese Tugend zur Aehnlichkeit mit Gott selbst empor, so dass er gewissermassen ein anderer Gott ist, indem er das tut, was Gott allein zu vollbringen pflegt.

Diese Barmherzigkeit aus dem Innenleben kann folglich nur in der Gnade ihr eigentliches Lebenselement finden. Von der Gnade angeregt, geführt, bestärkt, lässt sie sich weder von Dank noch von Undank beirren. Durch die Gnade

genug, um auch im verkommenen, verdorbenen, gefallenen Menschen die Seele, die verblichenen, entstellten, verzerrten Züge der göttlichen Ebenbildlichkeit zu gewahren, ist zart, sicher, gewandt genug, um das Bild wieder zu reinigen, aufzufrischen, herzustellen. — Denn das bleibt die grösste Gnade: Ehrfurcht vor der Gnade, Liebe zur Gnade, richtige Behandlung der Gnade in uns und andern.

Wenn schliesslich unser begnadigtes Innenleben auf ein menschenmögliches Aufgreifen und Wiederdarstellen grünet, und alle Regentröpflein wieder gesammelt, ehe man meine Minne zu den Menschen messen kann."

Soll unsere Barmherzigkeit derjenigen des gekreuzigten Heilandes gleichen, aus dem Innenleben, dem Christusleben stammend, dann muss sie die eine Signatur aufweisen: Non sine sanguine, sie kann nicht geübt werden, nicht Erfolg erringen, ohne dass wir das Herzblut unserer Entsagung, unserer Opferwilligkeit, unserer Hingabe wagen. Der bequemen Nächstenliebe, der Gabe aus Ueberfluss, der Abfertigung durch blosses Bezahlen, der Mildtätigkeit, die nicht zugleich ein Hineingehen und Sichhineinleben in das fremdeWeh ist, der fehlt das Kreuz, das Werkzeichen der innerlichen, der gottmenschlichen Barmherzigkeit. In das Erbar-

allein wird sie scharfschauend, feinfühlig, unverdrossen men Jesumischte sich etwas von seinem Blute, von seinem Lieben, von seinem Leben, etwas, das erlösende Kraf besitzt. Jene Barmherzigkeit, die befreiend, erhebend, heiligend auf andere wirkt, zur Seele dringt, sie fasst, sie rettet, diese löst sich nur unter Schmerzen aus unserm Innenleben. -Der Gottessohn am Kreuze ist die Barmherzigkeit; die aus dem Erleben und der Intention des Gekreuzigten resultierende rückhaltlose Selbstaufopferung des Menschen für seinen Nächsten ist unsere erreichbare Barmherzigkeit: Erlösung. - Weiterführen der Erlösung. Und Erlösen heisst die Quellen abgraben, aus welchen alle Wasser der Trübsal fliessen. Daher die schrankenlose Wertachtung, welche die Väter immer der Barmherzigkeit gezollt: "Im Menschen findet sich nichts Göttlicheres, als dass er sich um andere wohl verdient macht . . . Suche dem Unglücklichen ein Gott zu sein, indem du Gottes



Die sieben Werke der Barmherzigkeit: Nackte bekleiden.

Fresko von Moritz von Schwind in der Wartburg. Aus "Schwind. Des Meisters Werke in 1265 Abbildungen". Verlag der Deutschen Verlagsanstalt in Stuttgart.

den und gekreuzigten Heilandes, so sind damit auch die mächtigsten Triebe und die höchsten Ziele der dem innern Menschen eigenen Barmherzigkeit enthüllt, dann wissen wir, dass all unser Erbarmen auf Golgotha die Bluttaufe empfangen muss. Das sieghafte Wesen, die unwiderstehliche Anziehungskraft der gottmenschlichen Barmherzigkeit kam am Kreuze zur vollsten Geltung, wie es wieder die deutschen Mystiker so herrlich begriffen und geschildert, wenn sie vom angenagelten Schmerzensmann die Worte hören: "Noch nie begehrte ein durstiger Mund so hitziglich nach einem Brunnen, noch ein sterbender Mensch nach den fröhlichen Lebtagen, als ich begehrte, wie ich allen Sündern hülfe, und mich ihnen lieb machte. Eher hat man die vergangenen Tage wiedergebracht, eher hat man alle verdorrten Blumen wieder er-

<sup>1)</sup> Cf. Meyenberg: Das Geheimnis und die Methoden der Liebe, pag. 4 u. 5.

<sup>2)</sup> S. Gregor Nyss. or. 5 de erat. dom.; ähnlich Chrysost, h. 20 in Matth. und Aug. s. 37 de sanct.

### 

dankenflug des andern 2) geht nicht minder hoch: "Die Barmherzigkeit schliesst eine göttliche Würde in sich als ein durch fremde Not uns bereitetes Leid." Wie könnte unsere Barmherzigkeit göttlich genannt werden, wenn sie nicht dem Erlöserleben entstiege, nicht die Erlöserzwecke verfolgte, also nicht den Kreuzweg ginge bis zur Consumatio?

Und mit dem Innenleben empfängt die Barmherzigkeit aus dem eucharistischen Mahle nachhaltigste und gedeihlichste Nahrung, da die Comunio unmittelbare und allseitige Aufnahme des Christuslebens ist, der Barmherzigkeit bis ans Ende<sup>3</sup>).

Immer sehen wir das gleiche Ineinandergreifen: innerliches Leben, — gottmenschliches Leben, — barmherziges Leben.

Damit muss sich unser armes Denken über Begriff, Zusammenhang und Wechselwirkung von Innerlichkeit und Barmherzigkeit bescheiden. Es ist ja nur das Ahnen eines schönen Lebens, aber ein freudiges Ahnen, das Ringen nach einem Jdeal, aber ein beglückendes Ringen. Welche Einheit, Folgerichtigkeit und Tiefe liegt doch im echten Christentum, dass so alles von Christus und zu Christus strömt, wie das warme Blut vom Herzen und zum Herzen wallt. Was wunders, wenn dann die Züge des Menschenbildes immer ähnlicher werden dem Gottesbilde Jesus, das Gepräge des Irdischen stets undeutlicher wird und durch alle Menschlichkeit und Endlichkeit mehr und mehr das Göttliche und Ewige dämmert? Das ist der Entwick-

lungsgang, von welchem der Völkerapostel mit unermüdlicher Vorliebe redet: Wir müssen alle ein Leib Werden in Christus<sup>1</sup>), dass nicht mehr wir leben, sondern Christus in uns5). — Er in uns und der Vater in ihm<sup>6</sup>), ergänzt St. Johannes. Das ist die Erfüllung des Heilsplanes, um welche der Mittler scheidend so inbrünstig gefleht: Ut omnes unum sint, sicut tu, pater, in me, et ego in te, ut et ipsi in nobis unum sint<sup>7</sup>).

Wie licht und lieb uns jetzt das Sankt Elisabethenbild erscheint, die treue Seele, so gleich innerlich und barm-

Fresko von Moritz von Schwind in der Wartburg. Aus "Schwind. Des Meisters Werke in 1265 Abbildungen." Verlag der Deutschen Verlagsanstalt in Stuttgart.

Die sieben Werke der Barmherzigkeit: Heimatlose

beherbergen.

1) S. Gregor Naz, cr. de pauper. am.

Erbarmen nachahmst", so sagt der eine ) und der Ge- herzig! So tiefwurzelnd, so rastlos, so selbstvergessend, so sonder Grenze, war ihr Erbarmen, dass sie aus lauter Drang gestorben wäre, hätte sie davon lassen müssen. Und was sie andern gab und tat, das war so frei von Fehl und Flecken, mit dem sonst alles Menschliche sich behaftet, — es waren halt nur Paradiesesrosen, blutrote zwar, die sie verschenkte. Also gnadenvoll war ihr barmherziges Schauen und Fühlen, dass es durch Bosheit und Ekel keine Trübung und Einschränkung erfuhr, dass sie sich nicht verhalten konnte, das Ebenbild Gottes im Nächsten selbst über die aussätzige Hülle zu küssen, und über eine gewonnene Seele sich mehr freute, "als wenn ihr Sohn wäre Kaiser geworden". All' ihr Wohltun war eine Vernichtung und Aufopferung dessen, was das sinnliche Behagen begehrt, eine restlose Selbsthingabe bis aufs Blut, bis aufs Leben. Das unschuldige Königskind hat das

Kreuz getragen für andere, bis dass der arme Leib, nichts mehr besitzend als ein "böses" Gewand, unter der Last zusammenfiel, nein, bisdass ihre gottähnliche Seele die Schranken der Zeitlichkeit durchbrach und heimzu flog. Christus ihr Leben, Sterben ihr Gewinn<sup>1</sup>). Nicht umsonst trägt sie den sinnigen Ehrennamen: Die gekreuzigte Barmherzigkeit. Sie hatte des Gekreuzigten Innerlichkeit, darum starb sie aus Barmherzigkeit, und teilt nun des Gekreuzigten Herrlichkeit.

Innerlichkeit und Barmherzigkeit möge uns an ihrem lubelfeste erflehen "diu guote sante Elisabet" - donec veniat immutatio<sup>2</sup>) — bis dass die Umgestaltung erfolgt, der Innerlichkeit und der Barmherzigkeit in die Seligkeit.

Frz. Weiss. Zug.



### Modernes Rittertum.

Elisabeths Zeit eine Zeit des Rittertums, die Wartburg ein Herzpunkt ritterlichen Lebens. Der Schutz der Schwachen, der Schutz der Frauen war Ritterideal. Die Ritter sind verschwunden, die Schwachen sind geblieben. Die moderne Zeit hat ihre Zahl vermehrt. Die wirtschaftlichen Verhältnisse treiben die heranwachsende weibliche Jugend früh aus den schützenden Mauern des Elternhauses hinaus in die Fremde. Fabrik und Hotel, Kaufladen und Atelier strecken ihre Fangarme in das entlegenste Bergdorf und ziehen tausende in die Städte und Industrie-

<sup>2)</sup> Clem. Alexandr. strom. l. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Jo. 13, 1.

<sup>4)</sup> Rom. 12, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Gal. 2. 20.

<sup>6)</sup> Jo. 17, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Jo. 17. 21.

<sup>1)</sup> Phil. 1, 21.

<sup>2)</sup> Job. 14, 14.

zentren. Die Zeit der hl. Elisabeth, in welcher Fürstinnen, Bürgersfrauen und Bäuerinnen mit ihren Töchtern und Mägden am Spinnrocken sassen und gemeinsam die Hausgeschäfte besorgten, liegt weit hinter uns. Die Zeit schreitet rasch. Kaum hundert Jahre hat es gebraucht, um das Schillerwort: "Der Mann muß hinaus ins feindliche Leben", auch für Frauen und Mädchen zur bittern Wahrheit werden zu lassen. Auch sie müssen hinaus ins feindliche Leben. Man klagt mit Recht, solche Verhältnisse seien ungesund, ungesund für das Mädchen, dessen Arbeitskraft oft gewissenlos ausgebeutet, dessen Glaube und Tugend Verführung und Aergernis aufs höchste gefährden, ungesund für die Gesellschaft, deren Urzelle, die Familie, durch sie zersetzt wird.

Die ewig junge Kraft des Christentums hat für diese Schwachen der modernen Zeit ein neues Rittertum ins Dasein gerufen, es nennt sich Mädchen schutzverein. Ein modernes Werk, weil aus modernen Verhältnissen herausgewachsen. Der Verein wurde gegründet im Jahre 1896 in Freiburg. Er hat sich in den folgenden Jahren zu einer Organisation entwickelt, welche über die meisten Länder Europas und Amerikas sich ausbreitet. Die innere Einrichtung derselben ist überall dieselbe, bestehend aus dem National-, dem Kantonal- oder Provinzial-, den Lokalkomitees und den sogen. Vertrauenspersonen. Die letztern erfüllen die Obliegenheiten eines Komitees überall da, wo eigene Lokalverbände nicht bestehen. Das schweizerische Nationalkomitee und das internationale Komitee haben ihren Sitz in Freiburg. Sämtliche Kantone, mit Ausnahme von Schwyz, Glarus und Schaffhausen, haben ihre Komitees. Der schweizerische Gesamtverein zählt zirka 6000 Mitglieder.

Das allgemeine Zieldes Verbandes ist der Schutz der religiösen, sittlichen und materiellen Interessen jener Mädchen, welche ausserhalb des Elternhauses, in der Fremde ihr Brot verdienen. Im besondern strebt die Organisation dahin, zu verhüten, dass die Mädchen aufs Geratewohl die Heimat verlassen, ohne zu wissen, ob sie auswärts auch Arbeit finden. Hat das Mädchen eine Stelle in Aussicht, so sucht ihm der Verein darüber Klarheit zu verschaffen, welche Leistungen von ihm verlangt werden und ob die nötigen Garantien für Religion und Sittlichkeit vorliegen. Dieser Aufklärungsdienst des Vereins hat schon Hunderte vor argen Enttäuschungen und vor tiefem Falle bewahrt.

Fast sämtliche Komitees befassen sich mit Stelle nvermittlung für weibliches Dienstpersonal. Dabei liegt ihnen die Tendenz völlig ferne, dem Lande die Arbeitskräfte zu entziehen und sie den Städten und Industriezentren zuzuführen, oder die Mädchen im Auslande zu plazieren. Wenn tatsächlich die Mehrzahl der Stellensuchenden in Städten und manche für das Ausland engagiert werden, so geschieht es eben deswegen, weil die Mädchen nach einer solchen Plazierung verlangen. Das Zurückweisen ihrer Begehren hat regelmässig zur Folge, dass sie sich durch Organe eine Stelle verschaffen lassen, welche sich um die religiösen und sittlichen Qualifikationen der Herrschaften oder des Arbeitgebers in keiner Weise kümmern. Es ist eine betrübende Erscheinung, dass durch die Bureaus des Mädchenschutzvereins stellen-

suchende Mädchen auch schon in Geschäfte und Familien untergebracht wurden, welche in religiöser u. moralischer Hinsicht nicht empfehlenswert waren. Diese Ausnahmsfälle fallen fast ausschliesslich auf den Konto unrichtiger Informationen. Die Verwalterinnen der Bureaus kennen weder die Mädchen, noch die Herrschaften persönlich, sie müssen also auf die Aussagen dritter Personen abstellen. Nun weiss jeder Seelsorger, wie schwer es ist, Informationen zu geben. Er überlegt es sich drei und viermal, bevor er eine ungünstige Auskunft über ein Haus erteilt. Pastoralklugheit und christlicher Gerechtigkeitssinn machen ihm das zur Pflicht. Darum fällt die Auskunft im Zweifelsfall immer zugunsten aus. Der zu günstigen Information sind die meisten Fehlgriffe in der Stellenvermittlung zuzuschreiben. Sie lassen sich bei der Unzulänglichkeit der Informationsmittel nie ganz vermeiden, sind aber für den Verein ein Ansporn, diesen Zweig recht tüchtig ausbauend weiter zu entwickeln. Im Verhältnis der grossen Zahl der Engagements bilden die Fehlgriffe eine seltene Ausnahme. Der Jahresbericht des schweizerischen katholischen Mädchenschutzvereins vom Jahre 1906 gibt uns folgendes Bild von seiner Tätigkeit auf dem Gebiete der Stellenvermittlung: Das Komitee des Kantons Aargau verzeichnet 81 Engagements und das von Basel 400, das von Bern 34, das von Freiburg 260, das von Luzern 697, das von Davos 26, das von Solothurn 67, das von Neuenburg 51, das von Zug 46 und das von Zürich 200 usw. Im Dienste der Stellenvermittlung wurden ca. 7500-8000 Briefe geschrieben.

Ein wachsames Auge hat der Verein auf die reisenden Mädchen. Man weiss, dass auf den grossen Bahnhöfen und selbst in den Bahnwagen die Verführung unter dem Mantel der Dienstfertigkeit sich an die unerfahrenen Geschöpfe macht. Manches hat von dort aus den Weg ins Unglück und in das Laster gefunden und ist an Leib und Seele zugrunde gegangen. Der verderbenden Sünde stellt der Verein die sogen. Bahnmission entgegen. In den Waggons und den Bahnhöfen sind Plakate angebracht mit den Adressen, an welche sich das Mädchen in der fremden Stadt um Auskunft und Unterkunft wenden kann. Ihm selbst ist ein sogen. Führer in die Hand gegeben mit dem Verzeichnis der Werk- und Vertrauenspersonen. An den grössern Bahnhöfen sind eine oder mehrere Damen beauftragt, den reisenden Mädchen behilflich zu sein. Ihre Wirksamkeit bezeichnet man als Bahnhofmission. Sie nehmen die junge Reisende in Empfang und führen sie an ihren Bestimmungsort. Ist sie eine Durchreisende, so bieten sie die Dienste an in den Wartsälen, am Schalter, beim Einsteigen usw. und führen sie in ein katholisches Heim, wo sie in Sicherheit die Nacht zubringen kann. Der schweizerische Mädchenschutzverein unterhält die Bahnhofmission in Basel, Luzern, Zürich, Rorschach und Chiasso. Die Dienste der selben nahmen in Anspruch in den Jahren 1903-1906 auf dem bad. Bahnhof in Basel 7050 Mädchen, auf dem Bahnhof in Zürich in zwei Jahren 6000, auf dem in Luzern ca. 2000. Ist die Bahnhofmission nicht eingerichtet, so wird der Verein oder die Vertrauensperson der Heimat des Mädchens an den Verein des Ankunftsortes schreiben und dieser wird auf den betreffenden Zug eine gechen den gewöhnlichen Dienst der Bahnhofmission leistet.

Vielerorts hat der Mädchenschutzverein Heime für Mädchen eröffnet. Dieselben dienen gewöhnlich einem vierfachen Zwecke. Sie bieten den durchreisenden Mädchen eine Herberge, den Stellenlosen ein Zufluchtshaus für die gefährliche Zeit der Arbeitslosigkeit, ein Kosthaus für Mädchen, welche bei ihren Arbeitgebern und Eltern keine Heimstätte haben sind endlich ein Heim, in welchem sich an den Sonntagen die Mädchen und Angestellten zu einer belehrenden und unterhaltenden Stunde zusammenfinden. Unterkunft in solchen Häusern wird gewöhnlich nicht kostenlos gewährt, sondern gegen eine angemessene Entschädigung, es erheischt das die finanzielle Lage dieser Unternehmungen, welche selten über Fonds zu verfügen haben und das pädagogische Interesse der jungen Mädchen, die Eigenkraft soll damit in ihnen gefördert und geweckt werden. Die Heime sind ein Mittelding. Sie sind keine Pensionate, verlangen ein viel grösseres Mass Freiheit für die Zugehörigen. Pensionatsordnung ertragen selbsterwerbende junge Leute nicht. Sie sind keine blossen Kosthäuser, worin das kalte Vertragsrecht herrscht. Sie sind ein Ersatz für das verlassene Heim der Familie. Der Geist, die heimelige Lebensart muss die Mädchen an das Haus und seine Ordnung binden, nicht ein schroffes Reglement. Die Leitung derartiger Anstalten stellt an das Personal grosse erzieherische Anforderungen, Menschenkenntnis und Lebenserfahrung, Weitblick und Festigkeit, und vor allem ein Herz voll Seeleneifer. Dass die Kongregationen sich der schweren Aufgabe gewachsen zeigen, muss jeder Kenner der Verhältnisse zugestehen. Ueber die Arbeit der schweizer. Heime enthält der Jahresbericht des Vereins vom letzten Jahre folgende Angaben: Es haben Durchreisende aufgenommen: Basel 500, Bern 43, Freiburg 150, durchschnittlich 20 Pensionärinnen, Neuenburg 17, Luzern 2000 und durchschnittlich 50 Pensionärinnen, Davos 102, Lausanne durchschnittlich 16 Pensionärinnen, und Zürich 610. — Ein Fonds für ein Heim für gefallene Mädchen ist angelegt und ist ein solches vom Staate Freiburg unter Mitwirkung des Mädchenschutzvereins in diesem Herbst eröffnet worden.

Den beklagenswerten Uebelständen des häufigen Stellenwechsels und der Vergnügungssucht unter der Dienstboten- und Arbeiterinnenwelt wirksam zu begegnen, hat der Mädchenschutzverein die Diplomierung und die Sparkassen eingeführt. Jede Angestellte, welche ununterbrochen fünf Jahre bei derselben Herrschaft gedient, erhält ein Diplom, bei zehnjähriger Dienstzeit eine Broche. Man muss solchen Festanlässen beigewohnt haben, um zu sehen, wie tiefen Eindruck und wie grossen Ansporn zu treuem Dienste dadurch ausgeübt wird. Die Sparvereine zielen namentlich dahin, den Dienstboten und Arbeiterinnen Gelegenheit zu geben, kleine Beträge zinstragend anlegen zu können. Dadurch wird der Sinn für die geringe Gabe, für den Kreuzer geweckt und der Weg zum grossen, zum Gulden gebahnt.

Andere Zeiten, andere Wege. Elisabeths Zeit schuf zum Schutze der Schwachen das Rittertum, die moderne Zeit den Mädchenschutzverein. Die Schale hat gewechselt, |

wandte Person schicken, welche dem ankommenden Mäd- der Kern ist geblieben. Idee und Bedeutung des modernen Rittertums, der Mädchenschutzvereine, hat Bischof Egger sel. in einer Ansprache auf der Generalversammlung von St. Gallen in die Worte gefasst: "Christus nennt sich selber den Guten Hirten und alle von ihm Erlösten sind seine Schafe. In diesen Schafen ist der besondere Gegenstand seiner Hirtensorge ihre unsterbliche Seele, welche er so sehr liebt, so teuer erkauft hat, und um jeden Preis retten will. Wenn er auch alle seine Schafe liebt, so kümmert sich doch sein Herz besonders um die verlornen Schafe und wenn möglich noch mehr um jene, welche noch gut, aber in Gefahr sind, verloren zu gehen. Daraus ergeben sich auch seine Gesinnungen gegen die Schützlinge Ihres Vereins. Es handelt sich in der Regel um noch unverdorbene, arglose Seelen, aber auch um unerfahrene und schwache Geschöpfe, um Schafe der Herde Christi, die durch ihr Geschick mitten in die Welt hinausgeworfen werden, wo reissende Wölfe in Schafskleidern auf sie warten.

> Der Gute Hirte will sie gerettet wissen, er will ihnen nachgehen in denen, welchen er sein Hirtenamt übertragen hat, in der Kirche und ihren Dienern.

> Aber zu allen Zeiten hat das ordentliche Hirtenamt für spezielle Bedürfnisse auch besondere Hilfskräfte notwendig gehabt und auch erhalten, bald in einem bestimmten Orden, in gewissen Anstalten und Einrichtungen oder in Vereinen. Die Kirche ist von jeher an solchen Schöpfungen überaus fruchtbar gewesen und hat jedem neuen Uebel gegenüber auch ein neues Gegenmittel geschaffen. So hat sie gegenüber der grossen Gefahr, welche die jungen Mädchen bedroht, und welcher die ordentliche Seelsorge allein nicht zu begegnen vermag, Ihren Verein zu Hilfe gerufen, damit, was wenige nicht vermögen, durch das Zusammenwirken vieler ausgeführt werde. Ihr Verein reiht sich darum an die lange Reihe von Schöpfungen, welche Christus und die Kirche ins Leben riefen, indem sie gegenüber neuen Bedürfnissen und Gefahren die freiwillige Mithilfe der Gläubigen in Anspruch nahmen, und was Sie in Ihrem Verein tun, das tun Sie im Dienste des Guten Hirten."

> > Meier Wilh., Subregens.



### Zur Geschichte und Bedeutung des III. Ordens.

1.

Selten hat ein Heiliger seine Zeit zu einer solch enthusiastischen Begeisterung hingerissen wie St. Franziskus von Assisi. Wir kennen die politischen und sozialen Zustände Italiens in jener Zeit. Dante hat sie uns mit Meisterhand geschildert im Purgatorio VI. 76, wenn "Weh dir Italien, Sklavin, Haus des Jammers, Schiff ohne Steuermann im grossen Sturme,

Such Jammervolle ringsum an den Küsten All' deiner Meere, und schau dir in das Innere, Ob eine Stätte in dir sich freut des Friedens."

In diese blutige, durch Parteikämpfe zerrissene Welt tritt Franziskus, er hat nur einen Gedanken, nur einen Ruf, nur ein Ideal: "Friede, religiöser und sozialer Friede". Die Maler haben wohl getan, St. Franziskus mit dem Lamme abzubilden; das ist sein Bild, sein wahres Bild. Sagt er doch selbst in einem seiner Gedichte:

"Un arbore d'amore con gran frutto In cor plantato me da pascimento."

Diesen "Liebesbaum" pflanzte er in die Herzen der Völker und im Laufe der Jahrhunderte trug er reiche Früchte. Er erneuerte den innern Menschen, den innern Geist der menschlichen Gesellschaft, das Leben der Seele, von wo alles ein höheres Sein und einen heiligen Impuls empfing. Das Volk verstund den Heiligen, es erfasste seinen Geist, der dasselbe emporriss aus dem Verderben der Zeit und es mit Begeisterung für die übernatürlichen Güter erfüllte. Franziskus ward ihm nicht bloss der Minnesänger der Gottesliebe, sondern auch der Retter der Seelen, der Brautführer zu einer andern ewigen Heimat. Es erkannte seine ganze religiöse und soziale Bedeutung und konnte sehen, wie er mächtig, halb Kind, halb Riese, ins Rad seiner Zeit griff. Sein Leben, das so recht ein tiefer und zarter Hauch der Poesie umwebt, ist nichts anderes als eine Art Inkarnation des Mittelalters, mit seiner religiösen Innigkeit, seinem Tatendrang, seinem blühenden Glaubensleben und seiner sinnigen Naturbetrachtung, die uns die herrlichsten Blüten der christlichen Lyrik geschenkt hat. Franziskus' mystische Liebe zum Heiland, seine begeisterte Liebe zur Armut, die ihn ihr Troubadour werden liess, hat Tausende und Tausende begeistert, seine schöne Seele hat sie gefesselt. Selbst solche, die unserm Glauben und religiösen Empfinden ferne stehen, schauen mit Rührung und Begeisterung auf sein Bild und können ihm ihre Hochachtung nicht versagen, da ihnen in ihm eine ideale Menschengrösse und eine seltene Harmonie des Charakterlebens entgegentritt. Es war deshalb begreiflich, dass ganze Volksscharen für Franziskus begeistert wurden, seine Predigten zogen sie hin, die Welt und alles zu verlassen, und ganze Dörfer, Männer und Frauen, selbst zarte Kinder, wollen sich in seine Heerschar einreihen lassen. Seine Erscheinung, sein Leben, seine Armut hatten sie elektrisiert, denn Franziskus kannte das grösste psychologische Geheimnis, die Seelen für den Höchsten zu entflammen. Bei jedem Schritt traf er auf eine Reihe von Ehemännern, die Weib und Kinder verlassen wollten, um sich ihm anzuschliessen, auf Frauen, bereit, ihre Gattin- und Mutterpflichten aufzugeben, um sich in Klöster einzuschliessen und unter der Führung der hl. Clara seine Schülerinnen zu werden. Der Bettler von Assisi hatte eine totale Umwälzung der gesellschaftlichen und Privatverhältnisse hervorgerufen. Da ihm auf diese Weise nur die peinliche Wahl blieb, entweder diese Keime zum Guten, die sich überall entwickelten, zu ersticken, oder eine Auf-

lehnung gegen die Bande, die Gott selbst geknüpft hatte, zu begünstigen, so verfiel er auf einen Mittelweg, er versprach den Weltleuten, der Menge, die sich darnach sehnte, eine besondere Lebensregel, er wollte das Kloster in die Welt verpflanzen.

Die ersten Ansätze des dritten Ordens finden wir in Florenz, denn dort gründete er Männer- und Frauenkongregationen, an deren Spitze er Vorsteher stellte. Selbstheiligung und Uebung der christlichen Charitas, das waren die ersten Lebenszwecke dieser Vereinigungen. Von Florenz kam Franziskus nach Poggibonzi in Toskana, wo der Kaufmann Luchesius und seine Frau Bonadonna ihn gastfreundlich aufnahmen. Luchesius bat ihn, dass er ihnen den Weg zur christlichen Vollkommenheit zeige. Der Heilige erwiderte: "Ich habe seit geraumer Zeit daran gedacht, dass ich einen dritten Orden stiften wolle, worin auch Verehelichte Gott treu und vollkommen dienen können." Er gab ihnen nun mündlich die Regel des dritten Ordens und nahm sie in denselben auf. Franziskus teilte diese Regel überall mündlich mit und nahm auch die Kongregationen von Florenz in den neuen Orden auf. Im Jahre 1221 schrieb er dann die Regel "der Büssenden vom dritten Orden". Honorius III. und Gregor IX. approbierten dieselbe mündlich und begünstigten die neue religiöse Bewegung durch eine ganze Reihe von Ablässen und Privilegien. Papst Nikolaus IV. approbierte sie im Jahre 1289 mündlich und schriftlich und gab ihr eine Reihe zeitgemässer Erweiterungen.

Wie ein Bergstrom, der segenbringend durch die Fluren rauscht, wenn er einmal die ersten Fesseln gesprengt, verbreitete sich der dritte Orden. Frankreich und Spanien sahen und erkannten seinen heilsamen Einfluss. Es war eine gewaltige Organisation von Männern und Frauen jeden Standes, von Gelehrten und Künstlern, Priestern und Staatsmännern, die den Geist des hl. Franziskus durch die Länder trugen und zur Treue und begeisterten Liebe zur Kirche mahnten. Kaiser Friedrich klagte deshalb öffentlich, dieser Orden verhindere ihn, seine Pläne gegen das Papsttum auszuführen. Peter de Vineis, sein Kanzler, sagt in seinen Briefen voll Bitterkeit, es scheine, dass die ganze Welt in diesen Orden eingetreten sei.

Im gleichen Jahre, wo Franziskus die Regel des dritten Ordens schrieb, siedelten sich die ersten Franziskaner in Deutschland an. Nirgends aber fanden sie mehr Entgegenkommen, als in den Landen der jungen, frommen Landgräfin von Thüringen. Die heilige Fürstin bewies ihnen auf jede Weise ihre Achtung und ihr Wohlwollen. Damals wählte sie sich zu ihrem Beichtvater einen Franziskaner, einen jener Deutschen, die zuerst das Kleid des Armen von Assisi genommen, den Bruder Rodeger, ein Mann, ausgezeichnet durch sein Leben u<sup>nd</sup> seine Heiligkeit. Was sie durch diesen über Franzisku<sup>s</sup> vernahm, begeisterte ihr Herz für den grossen Patriar chen der Armut, und als Elisabeth von seiner Gründung des dritten Ordens hörte, da kannte sie nur noch eine<sup>n</sup> Wunsch, ebenfalls in diesen einzutreten. Demütig erb<sup>at</sup> sie sich von ihrem Gemahl die Erlaubnis und hielt dann um die Aufnahme an, die ihr auch sofort gewährt



### SANCTISSIMI DOMINI NOSTRI

DIVINA RROVIDENTIA

## PAPAE X

DE SENTENTIIS PONTIFICALIS CONSILII REI BIBLICAE PROVEHENDAE PRAEPOSITI AC DE CENSVRIS ET POENIS IN EOS QVI PRAESCRIPTA ADVERSVS MODERNISTARVM ERRORES NEGLEXERINT

### MOTV PROPRIO

Praestantia Scripturae Sacrae enarrata, eiusque busvis libertate omnimoda proponendis, expendendis commendato studio, Litteris Encyclicis Providentissimus Deus, datis XIV Calendas decembris a. MDCCCLXXXXIII, Leo XIII, Noster immortalis memoriae Decessor, leges descripsit quibus Sacrorum Bibliorum studia ratione proba regerentur; Librisque divinis contra errores calumniasque Rationalistarum assertis, simul et ab opinionibus vindicavit falsae doctrinae, quae critica sublimior audit; quas quidem opiniones nihil esse aliud palam est, nisi Rationalismi commenta, quemadmodum sapientissime scribebat Pontifex, e philologia et finitimis disciplinis detorta.

Ingravescenti autem in dies periculo prospecturus, quod inconsultarum deviarumque sententiarum propagatione parabatur, Litteris Apostolicis Vigilantiae studiique memores, tertio calendas novembres a. MDCCCCII datis, Decessor idem Noster Pontificale Consilium seu Commissionem de re Biblica condidit, aliquot doctrina et prudentia claros S. R. E. Cardinales complexam, quibus, Consultorum nomine, complures e sacro ordine adiecti sunt viri, e doctis scientia theologiae Bibliorumque Sacrorum delecti, natione varii, studiorum exegeticorum methodo atque opinamentis dissimiles. Scilicet id commodum Pontifex aptissimum studiis et aetati,

disceptandisque; neque ante, secundum eas Litteras, certa aliqua in sententia debere Purpuratos Patres consistere, quam quum cognita prius et in utramque partem examinata rerum argumenta forent, nihilque esset posthabitum, quod posset clarissimo collocare in lumine verum sincerumque propositarum de re Biblica quaestionum statum: hoc demum emenso cursu, debere sententias Pontifici Summo subiici probandas, ac deinde pervulgari.

Post diuturna rerum iudicia consultationesque diligentissimas, quaedam feliciter a Pontificio de re Biblica Consilio emissae sententiae sunt, provehendis germane biblicis studiis, iisdemque certa norma dirigendis perutiles. At vero minime deesse conspicimus qui, plus nimio ad opiniones methodosque proni perniciosis novitatibus affectas, studioque praeter modum abrepti falsae libertatis, quae sane est licentia intemperans, probatque se in doctrinis sacris equidem insidiosissimam maximorumque malorum contra fidei puritatem fecundam, non eo, quo par est, obsequio sententias eiusmodi quamquam a Pontifice probatas, exceperint aut excipiant.

Quapropter declarandum illud praecipiendumque videmus, quemadmodum declaramus in praesens expresanimo spectabat, fieri in Consilio locum sententiis qui- seque praecipimus, universos omnes conscientiae ob-

stringi officio sententiis Pontificalis Consilii de re uti propagatores defensoresque haeresum, incurrere, Biblica, ad doctrinam pertinentibus, sive quae adhuc sunt emissae sive quae posthac edentur, perinde ac Decretis Sacrarum Congregationum a Pontifice probatis, se subiiciendi; nec posse notam tum detrectatae obedientiae tum temeritatis devitare aut culpa propterea vacare gravi quotquot verbis scriptisve sententias has tales impugnent; idque praeter scandalum, quo offendant, ceteraque quibus in causa esse coram Deo possint, aliis, ut plurimum, temere in his errateque pronunciatis.

Ad haec, audentiores quotidie spiritus complurium modernistarum repressuri, qui sophismatis artificiisque omne genus vim efficacitatemque nituntur adimere non Decreto solum Lamentabili sane exitu, quod v nonas Iulias anni vertentis S. R. et U. Inquisitio, Nobis iubentibus, edidit, verum etiam Litteris Encyclicis Nostris Pascendi Dominici gregis, datis die VIII mensis Septembris istius eiusdem anni, Auctoritate Nostra Apostolica iteramus confirmamusque tum Decretum illud Congregationis Sacrae Supremae tum Litteras eas Nostras Encyclicas, addita excommunicationis poena adversus contradictores; illudque declaramus ac decernimus, si quis, quod Deus avertat, eo audaciae progrediatur ut quamlibet e propositionibus, opinionibus doctrinisque in alterutro documento, quod supra diximus, improbatis tueatur, censura ipso facto plecti Capite Docentes Constitutionis Apostolicae Sedis irrogata, quae prima est in excommunicationibus latae sententiae Romano Pontifici simpliciter reservatis. Haec autem excommunicatio salvis poenis est intelligenda, in quas, qui contra memorata documenta quidpiam commiserint, possint,

si quando eorum propositiones, opiniones doctrinaeve haereticae sint, quod guidem de utriusque illius documenti adversariis plus semel usuvenit, tum vero maxime quum modernistarum errores, id est omnium haereseon collectum propugnant.

His constitutis, Ordinariis dioecesum et Moderatoribus Religiosarum Consociationum denuo vehementerque commendamus, velint pervigiles in magistros esse, Seminariorum in primis; repertosque erroribus modernistarum imbutos, novarum nocentiumque rerum studiosos, aut minus ad praescripta Sedis Apostolicae, utcumque edita, dociles, magisterio prorsus interdicant: a sacris item ordinibus adolescentes excludant qui vel minimum dubitationis iniiciant doctrinas se consectari damnatas novitatesque maleficas. Simul hortamur, observare studiose ne cessent libros aliaque scripta, nimium quidem percrebrescentia, quae opiniones proclivitatesque gerant tales, ut improbatis per Encyclicas Litteras Decretumque supra dicta cousentiant: ea summovenda curent ex officinis librariis catholicis multoque magis e studiosae inventutis Clerique manibus. Id si sollerter accuraverint, verae etiam solidaeque faverint institutioni mentium, in qua maxime debet sacrorum Praesulum sollicitudo versari.

Haec Nos universa rata et firma consistere auctoritate Nostra volumus et iubemus, contrariis non obstantibus quibuscumque.

Datum Romae apud Sanctum Petrum, die xvIII mensis Novembris a. MDCCCCVII. Pontificatus Nostri quinto.

PIVS PP. X.



Das geschah im Jahre 1221. — Die heilige Elisa- weniger als sieben Tertiarier. Die Zahl der Kardinäle beth war somit die erste, welche sich in Deutschland dem dritten Orden anschloss. Sie ist die Mutter des dritten Ordens in Deutschland geworden und seit dem Tage, wo sie sich mit dem Kleide des hl. Franziskus schmückte, sind ihr nicht bloss Millionen in treuer, begeisterter Verehrung nachgefolgt auf jenen Pfaden, die zum Himmel führen, sondern sie haben auch zu ihrem seltenen Lebensbilde, das voll heiliger Idealität immer noch am Himmel

der Heiligen leuchtet, emporgeblickt.

Bald erfuhr Franziskus, welch' treue, heilige Schülerin er erhalten, und von dieser Stunde an stund er auch mit ihr in Briefwechsel. Auf Betreiben des Kardinals Hugolino, des spätern Papstes Gregor IX., der Franziskus und Elisabeth in die Reihen der Heiligen aufnahm, spendete der Heilige Elisabeth als Zeichen der Liebe und Verehrung seinen Mantel. Die Heilige bewahrte dieses kostbare Kleinod mit besonderer Verehrung und selbst, als sie auf alles in dieser Welt verzichtet hatte, verzichtete sie nicht auf dieses kostbare Kleinod.

Das Beispiel der hl. Elisabeth hat abergerade unter den höchsten Kreisen während Jahrhunderten für den dritten Orden und seine Sache mit einem wunderbaren Segen gewirkt. An den Höfen der Könige und Kaiser, wie in der stillen Werkstatt des Handwerkers zählte der dritte

allein können gegen 140 gekrönte Häupter namhaft gemacht werden, welche einst das Kleid der Busse trugen. Darunter die Kaiser: Rudolf von Habsburg, Karl V., Leopold I.; die Könige: Ludwig VIII., der hl. Ludwig IX., Bela IV. und Karl I. von Ungarn, der hl. Ferdinand und Philipp III. von Spanien, Sancho II. von Portugal, Heinrich von Dänemark und Kasimir IV. von Polen usw. Unter den Fürstinnen hat die hl. Elisabeth bis zu Königin Maria von Bayern (gest. 1889) fast unzählige von Nachfolgerinnen gefunden, die mit Begeisterung und Vertrauen zu ihr, der Patronin des dritten Ordens, emporund Bischöfe, welche das Kleid des hl. Franziskus getragen, lässt sich gar nicht bestimmen. So schön hat einst Kardinal Trejo geschrieben: "Sie loben mich, dass ich mit dem Purpur des Kardinals bekleidet, auch das Ordenskleid des hl. Vaters Franziskus angezogen habe und die Profess auf seine Regel abgelegt. Sollte ich mich denn nicht diesem heiligen Orden weihen, dem ich alles verdanke, was ich bin und was ich habe? Und ver-

dient denn der Gürtel des hl. Franziskus nicht, dass er selbst königlichen Purpur umgibt?.. Ist denn das arme Kleid des hl. Franziskus nicht wahrer Purpur, um selbst die Würde der Kardinäle und Könige noch zu erhöhen? Fürwahr, es ist ein Purpurgewand, getaucht ins Blut Jesu Christi, das aus den Wunden seines Dieners geflossen ist; es verleiht eine königliche Würde allen denen, die es tragen . . . Was habe ich also getan, indem ich mich mit diesem königlichen Habite bekleidete? Ich habe nur den Purpur zum Purpur gefügt, den des Königtums zu dem des Kardinalates."

Dante, Kolumbus, Raphael und Michelangelo waren begeisterte Tertiarier des hl. Franziskus. Mit Recht konnte ein Geschichtschreiber sagen, dass fünf Jahre nach der Gründung des dritten Ordens auch schon ganz Italien demselben angehörte. Im Jahre 1689 zählte man allein in Madrid 25,000 Tertiarier.



Das Rosenwunder.

Fresko von Moritz von Schwind in der Wartburg. Aus "Schwind. Des Meisters Werk in 1265 Abbildungen". Verlag der Deutschen Verlagsanstalt

Orden seine Vertreter. Aus fürstlichen Geschlechtern neue Institution des hl. Franziskus verliess Europa, sie überschritt Meere und verbreitete sich in alle überseeischen und neu entdeckten Länder: nach Amerika, Indien und selbst bis nach Japan. In Westindien zählte man im Jahre 1668 gegen 118,000 Tertiarier.

Von der innern, regenerierenden Lebenskraft des dritten Ordens zeugen seine Heiligen und Seligen, deren er 86 zählt. Gewiss eine bedeutende Zahl, wenn wir überdies bedenken, dass die, welche nicht kanonisiert wurden, aber doch im Rufe der Heiligkeit gestorben sind, in die Tausende gehen. Seit der Enzyklika Leo XIII. vom 17. September 1882 hat der dritte Orden in allen Ländern blickten. Die ehrwürdige Reihe der Päpste zählt nicht der Welt einen neuen begeisterten Aufschwung genommen. 2

Die Institution des dritten Ordens hat etwas wunderbares an sich und gewiss hat der hl. Franziskus in der Einfalt seines Herzens bei dessen Gründung seine religiöse und soziale Tragweite für alle Jahrhunderte, nicht geahnt. Sie war aber auch in der Tat unübersehbar und selbst uns, nachdem wir die Erfahrungen der Geschichte haben, ist es schwer, seine ganze Bedeutung und Tragweite zu überblicken. Es war eben ein gewaltiger sozialer Gedanke, den Franziskus verkörpern wollte, und den wir in der ganzen christlichen Gesellschaftslehre sonst nicht mehr finden: er wollte jedes Haus zu einem Kloster machen, den Palast des Grossen dieser Erde zur Zelle in der Welt, er wollte das innerste Leben und Wesen des Mönchtums in die Welt hinaustragen, seine Liebe und sein Friede, seine Barmherzigkeit, seine gottbegeisterte Gottes- und Nächstenliebe, aber auch die Blüte und das Grösste von allem, die von Gott gewollte, standesmässige Keuschheit. Die ganze sozial-politische Bedeutung des dritten Ordens wurde deshalb auch sofort vom Volke erkannt, denn es wusste, dass er seine Freiheit und seine Rechte schützte, und dass er ein gewaltiger Machtfaktor geworden gegenüber den Rechtsverletzungen der Grossen. Deshalb muss selbst Hase in seiner Biographie des hl. Franziskus gestehen: "Es liegt im dritten Orden etwas von der Zukunft des dritten Standes, selbst darin, dass der Orden ein Unterschied der Stände nicht kennt." Gregor IX. hat ihn deshalb nicht umsonst "die neuen Machabäer" genannt. Wer das Wesen, das innere Leben des dritten Ordens kennnt und nicht bloss von den Vorurteilen zehrt, die heute noch immer gegen ihn herrschen, der wird leicht erkennen, dass auch ihm heute noch eine gewaltige Bedeutung zukommt. Die Katholiken aller Länder gehen immer mehr daran, Vereine zu gründen, eine gewaltige Organisation zu schaffen, die mit geistigen Waffen und speziell mit der Macht der Rede für die Freiheit der Kirche, ihre Interessen und ihre Rechte kämpfen. Es ist ein grosses Verdienst Leo XIII., hier die herrschenden Vorurteile gebrochen und auch den katholischen Vereinen die Bahnen geöffnet zu haben, die sie im religiösen wie sozial-politischen Leben wandeln sollen. Er hat ihnen den Stempel der Rechtmässigkeit und der Berechtigung aufgedrückt, eine Tat, welche die Völker dem sozialen Papste nie vergessen werden. Doch die Gefahren des heutigen Vereinslebens dürfen nicht unterschätzt werden und die Gefahren sind da, wenn nicht der echte, christliche Geist sie beseelt, wenn diese Vereine nicht dazu beitragen, auch dem innern Menschen und seinen Seelenbedürfnissen etwas zu bieten. Mag auch die Klugheit des Fleisches und unsere Intelligenz einen spontanen Vorteil erringen, es liegt kein Segen und keine Dauer darin, weil der innere Geist fehlt.

Die Gefahr der Veräusserlichung und Verweltlichung liegt deshalb nahe, wobei wir nur zu leicht vergessen, dass, wer für Heiliges kämpft für Hohes und Edles, auch innerlich Schrift halten muss.

Das ist die Gefahr, dass wir uns suchen, statt die Sache Gottes. Deshalb weichen wir oft mutlos zurück, wo es heisst, Opfer bringen und wissen unsern feigen

digen. Die Geschichte Frankreichs und Italiens in bezug auf das katholische Vereinsleben hat es uns in den letzten Jahren zur Genüge gezeigt, dass eine Organisation in den Vereinen nur fruchtbringend sein kann, wenn der innere Geist mit dem äussern Wirken Schritt haltet. Es ist deshalb gerade das psychologisch grosse und gewaltige Moment, das der heilige Franziskus seinem dritten Orden gab, dass er zuerst die Erneuerung des innern Menschen will, bevor derselbe äusserlich wirkt. In den Tugenden, die der dritte Orden besonders pflegen soll, liegt deshalb auch seine ungeheure Macht und seine ganze Bedeutung.

Das hat Leo XIII. mit seinem Scharfblick nur zu gut erkannt, deshalb wollte er, dass die katholische Welt den dritten Orden nicht bloss wieder kennen lerne, sondern, dass sie vor allem auch ihm angehöre. Er hat die Konturen seiner Bedeutung für die heutige Zeit und die moderne Gesellschaft scharf und bestimmt gezeichnet, wenn er in seiner Enzyklika vom 17. September 1882 schreibt: "Weil der Geist des heiligen Franziskus durchaus und in besonderer Weise der Geist des Christentums ist, darum ist er für alle Orte und Zeiten geeignet, und Niemand mag bezweifeln, dass seine Satzungen auch für unsere Zeit höchst segensvoll sind, und dies umso mehr, als ihr Charakter mit jenem Jahrhundert in verschiedener Beziehung Aehnlichkeit hat. Wie im zwölften Jahrhundert, so ist auch in der Gegenwart die Liebe vielfach erkaltet und das christliche Leben teils aus Unwissenheit, teils aus Nachlässigkeit nicht im geringen Verfall. In gleichen Gesinnungen und Bestrebungen bringen die meisten ihr Leben zu, in der Sucht nach irdischen Gütern, in der hastigen Jagd nach Genuss. Dem Wohlleben ganz ergeben, verschleudern sie das Ihrige und suchen fremdes Gut sich anzueignen; sie reden viel von der Gleichheit aller Menschen, doch es sind nur Worte wobei die Taten fehlen; voll von Selbstsucht wird die echte Liebe gegen die Armen und Dürftigen immer seltener, Damals beunruhigte der versteckte Irrtum der Albigenser die bürgerliche Gesellschaft ebenso wie die Kirche; gegen diese hatte er die Menge aufgestachelt und einer Art von Sozialismus den Weg gebahnt. Heutzutage sind in ähnlicher Weise die Lehrer des Naturalismus aufgetreten. Hartnäckig verweigern diese der Kirche den Gehorsam, und folgerichtig, allmählich weiterschreitend erkennen sie auch die bürgerliche Gewalt nicht mehr an; sie versuchen es, das Volk durch Gewalttat und Aufruhr aufzustacheln, wollen eine neue Verteilung der Ländereien, schmeicheln den Lüsten der Besitzlosen und untergraben die Fundamente des häuslichen und öffentlichen Lebens.

Im Hinblik auf diese so vielen und grossen Uebelstände müsst ihr erkennen, ehrw. Brüder, dass wir m<sup>it</sup> gutem Grund von den Stiftungen des hl. Franziskus Abhilfe erwarten können, wenn diese im Geiste ihres Begründers erneuert werden.

Wenn diese blühten, dann müssten auch Glaube, Frömmigkeit, das christliche Tugendleben aufblühen, müssten nachlassen die so masslose Gier nach dem Ver gänglichen, und die Bezähmung der Leidenschaft durch Schritt nur zu leicht mit Konvenienzgründen zu entschul- die Tugend, was den meisten eine so grosse und unerträg liche Last dünkt, würde nicht mehr so abschreckend erscheinen. Geeint durch das Band der brüderlichen Liebe würden die Menschen sich untereinander gern haben und den Armen und Unglücklichen, die das Ebenbild Christi sind, Ehrfurcht erweisen. . . . . .

Auch die soziale Frage, welche die einsichtsvollen Staatsmänner so viel beschäftigt, findet ihre Lösung, wenn die Ueberzeugung allgemein geworden, dass die Armut keine Schande sei, dass der Reiche barmherzig und mildtätig, der Arme mit seinem Los und seiner Arbeit zufrieden sein soll und da beide nicht für den Genuss dieser vergänglichen Güter bestimmt sind, der eine durch Geduld, der andere durch Freigebigkeit in den Himmel kommen soll.

Darum war es schon lang unser sehnlichster Wunsch, dass ein jeglicher strebe, den hl. Franziskus nachzuahmen. Schon vor dem haben wir dem Franziskanerorden unsere besondere Fürsorge gewidmet; nun aber durch Gottes Barmherzigkeit zum höchsten Hirtenamt berufen, da jetzt die günstige Gelegenheit sich bietet, ermahnen wir alle Christen in dieses Kriegsheer einzutreten. Es sind schon viele allüberall und jeden Geschlechtes, die freudigen Mutes den Fusstapfen des seraphischen Vaters folgen. Wir loben ihre Bestrebungen und billigen sie vollständig, wünschen aber, dass durch eure Bemühungen, ehrw. Brüder, immer mehr und mehr Nachfolger sich finden". Bestimmter und zielbewusster kann man die universale Bedeutung des dritten Ordens gar nicht erfassen als dies Leo XIII. getan hat. Seine diesbezügliche Enzyklika ist deshalb ein Markstein in der sozialen Bewegung der Gegenwart. Selten einer hat die Grundsätze des modernen Lebens, sein ganzes gesellschaftliches Innenleben so scharf studiert und beobachtet wie der berühmte Leplay, er ist wohl der schärfste aber auch gerechtste Kritiker der heutigen sozialen Zustände. Als dieser Beobachter "der Arbeiter zweier Welten" die Folgerungen seiner langjährigen Forschungen über "Die gesellschaftliche Umformung" klarlegen wollte, da war sein letztes Wort: "Will die Welt den Frieden bewahren, so folge sie den zehn Geboten! Hat die Welt den Frieden verloren, so kehre sie wieder zu den zehn Geboten Gottes zurück." Der dritte Orden aber ist nichts anderes, als der grandiose Versuch des hl. Franziskus, der Welt den Frieden durch die Rückkehr zu den zehn Geboten wieder zu geben, denn wenn diese "charta magna" alles Völkerglückes wieder gehalten wird, dann werden wir auch kaum von grossen Lebensfragen der Gegenwart mehr sprechen müssen, die heute die menschliche Gesellschaft in ihren Grundformen erschüttern wollen. Da ist der dritte Orden, wie Leo XIII. es richtig betont, das wirksame Mittel zum Zweck. Gerade durch denselben will der hl. Franziskus die grössten sozialen Probleme auf eine überraschend einfache Weise lösen. Er hat das zustande gebracht zur Zeit des Mittelalters, er wird es zustande bringen auch im modernen Leben mit seiner raffinierten Hyperkultur. Ein flüchtiger Blick ins moderne Leben, in die heutige Gesellschaft, würde unseres Erachtens hinreichen, auch die letzte beschränkte Ansicht über diese grossartige Institution des Patriarchen von Assisi zu widerlegen. Was bietet denn seit Jahrhunderten immer wieder von neuem den Vorwand für staatliche Umwälzungen? Worauf gründen sich

Legionen Unzufriedener vorbringen lässt, und was ist schuld an ihrer, wie sie glauben, berechtigten Kritik, an der modernen Gesellschaft? Es ist immer das alte Klagelied, das hie und da nur eine neue Fassung erhält und einen neuen Reim; es ist die Unzufriedenheit, dass die Gesellschaftsordnung des Christentums Arme und Reiche kennt. Es ist nichts anderes als die Ungleichheit der Stände, die nun einmal nach der von Gott gewollten and sanktionierten Gesellschaftsordnung gerechtfertigt ist. Da trägt der hl. Franziskus den Geist des Christentums in die zerrissenen Massen, er schlägt durch seinen Orden, die soziale Brücke und will, dass die Reichen sich einer christlichen Auffassung ihres Standes befleissigen. Die Besitzlosen lehrt er die Armut lieben, er öffnet ihnen in weitausschauender Perspektive die Verheissungen eines andern Lebens, und dass das Leben hienieden nur am Masstab der Ewigkeit gemessen werden darf. Den Reichen aber sagt er wohl das grösste soziale Wort, dass sie nur Verwalter und nicht Herren ihrer Güter seien und sie die Pflicht hätten, die schon im Wesen des Christentums begründet sei, dass sie eine weise Benützung des Reichtums machen und ihn durch Enthaltsamkeit und Liebeswerke heiligen. Franziskus bringt durch seinen dritten Orden die christliche Gesellschaftslehre wieder zu ihrem Rechte. Das war deshalb auch das Geheimnis des segensreichen Wirkens dieses Ordens schon in seinem Anfange, und das erklärt uns die Tatsache, dass er zur Erneuerung der christlichen Gesellschaft zur Zeit seines Gründers so vieles beigetragen hat. Hätte Franziskus nur diese eine Institution der Menschheit gegeben, er wäre ihr unsterblicher Wohltäter geworden, denn er ist es, der durch dieselbe die Menschheit zur wahren christlichen Demokratie führt. Wir brauchten nur auf das hinzuweisen, und wir hätten genug gesagt über die zeitgemässe Bedeutung des dritten Ordens für unser ganzes modernes Leben mit allen seinen Licht- und Schattenseiten. Es wird Leo XIII. niemand eine tiefgründige Kenntnis unserer Zeit absprechen wollen, er sagt aber: "O, der dritte Orden! Ihr wisst, wie sehr ich verlange, dass er sich ausbreite, immer wieder komme ich darauf zurück und spreche davon bei allen Gelegenheiten, weil ich überzeugt bin, dass wir durch den dritten Orden und den Geist des hl. Franziskus die Welt retten werden." (12. März 1886.) So oft aber betonte Leo, dass er durch denselben eine Erneuerung der christlichen Welt hoffe. In der Tat trägt der Orden von der Busse auch die Keime in sich, die imstande sind, eine Geisteserneuerung der modernen Gesellschaft durchzuführen und in jeder Hinsicht segensreich für die menschliche Gesellschaft zu wirken.

Luzern.

P. Rufin, O. C.

(Fortsetzung folgt.)



### Ein Besuch an der Geburtsstätte der heiligen Elisabeth.

Eine Ferienreise ins Oesterreichische bis nach der Hauptstadt Wien legte diesen Herbst zwei Luzerner Pfarrern den Wunsch nahe, auch Ungarn, speziell Pressburg, der Geburtsstätte der hl. Elisabeth, einen Besuch zu machen, umsomehr, da gerade mit dem laufenden Jahre 700 Jahre seit der Geburt der Heiligen verflossen sind. Wir kamen aber nicht von Wien, sondern von Buda-Pest her nach Pressburg, und das war gut; denn von der Linie Buda-Pest-Galanta-Pressburg aus präsentiert sich die letztere Stadt am schönsten. Es war eine heisse Fahrt, die wir durch die oberungarische Donau-Ebene machten. Was uns Schweizern sie interessant machte, war eben der Umstand, dass unser an den engen Horizont der Berge gewöhntes Auge wieder einmal an einer endlos weiten, an Getreide, Mais und Wein reichen Ebene sich satt sehen konnte. Ortschaften kamen uns selten zu Gesicht und traten auch bei der Kleinheit der ungarischen Wohnungen nicht besonders hervor, wurden aber hin und wieder aus weiter Ferne durch hochragende, oft zweitürmige Kirchen verraten. Ansehnlicher und wuchtiger als das ungarische Landhaus sind die gewaltigen Strohstöcke, die es an Grösse um das zweiund dreifache übertreffen. Unsere Bahnlinie führte ferner an Weideplätzen vorüber, auf denen damals Hunderte von Kühen träg in der heissen Sonne standen oder zur Siesta sich niedergelegt hatten.

Die mehrstündige Fahrt gab Zeit genug, um geschichtlichen Erinnerungen, die sich an diese Ebene knüpfen, nachzuhängen. Die Donau und die sie begleitende Ebene war vom grauen Altertum her die Strasse, auf welcher die vom Osten her kommenden Völker sich bewegten. Welch eine Wildnis mag diese Gegend noch gewesen sein, als die Quaden, Hunnen, Goten, die Heruler, Markomannen, Longobarden, Avaren und Mongolen nach einander in bunten Scharen oft raubend, mordend und sengend diesem Boden ihre flüchtigen Spuren einprägten, bis endlich von der Wolga her das finnische Kriegsvolk der Ungaren auf ihren kleinen, schnellen Pferden im Sturme über diese Ebene dahin brausten, Mähren eroberten und den Deutschen gerade bei Pressburg eine furchtbare Niederlage beibrachten und sich so zur selbständigen Nation erhoben. Die Deutschen hatten damals solche Angst vor diesem wildtrotzigen Volk, dass sie, wenn aufsteigende Rauchsäulen und die Röte am Himmel ihre Nähe verkündeten, in die Wälder flohen. Niemand hielt sie mehr zurück, in unbändiger Kriegsund Beutelust durch die Ostmark bis zu den Bayern und Allemannen vorwärts zu stürmen, das Kloster St. Gallen zu plündern und bis nach dem Elsass und nach Lothringen vorzudringen. Erst nachdem die Deutschen sich vom Schrecken erholt und wieder über die Ungarn siegen gelernt hatten, indem sie das ungarische Reitervolk ebenfalls mit Reiterei bekämpften, entschlossen sie sich, in den Donau- und Theissebenen sesshaft sich niederzulassen, wo sie in der Folge von der starken Hand des hl. Königs Stephan dem Heidentum entrissen und unter das sanfte Joch Christi gebeugt wurden und von da an eine geordnete Staatsform pflegten und zu höherer Kultur sich erhoben. Aus dem Fürstengeschlechte des hl. Stephanus entstammte auch als schönste edelste Blüte die hl. Elisabeth.

Solche Gedanken beschäftigten uns, als unsern Augen, die sich allmählig an der Ebene müde gesehen, eine Ueberraschung zuteil wurde. In der Ferne zeigten sich, wie von Duft gewoben, Höhenzüge. das Leithagebirg und rechts davon die kleinen Karpathen und von da, wo diese beiden Gebirge sich berührten, grüsste die Donau herüber. die, über die Ebene her uns näher tretend, den an ihrem linken Ufer vor uns liegenden Schlossberg bespühlt. Ihn bekrönend dehnten sich, scharf vom lichten Abendhimmel sich abhebend, die mächtigen Befestigungswerke der Burg aus, überragt vom Burgpalas, dem einstigen königlichen Schloss, das jetzt als ein gewaltiger viereckiger Steinriese mit den vier die Ecken flankierenden Türmen das Wahrzeichen Pressburgs bildet. Am Fusse dieser Burg breitet sich längs des linken Donauufers Pressburg, ungarisch Pozsony, aus. Goldener Abendsonnenschein verklärte Burg und Stadt, als wir einfuhren, eine Flut von Duft und Licht war über die weite Ebene ausgegossen. Es war, als hätte der hier so weit und hell sich wölbende Himmel an diesem Flecken Erde sein besonderes Wohlgefallen.

Pressburg gehört zur zweitgrössten Stadt Ungarns und zählt von der unsäglichen Liebe Christi eine Flamme trägt und 1 mit der Garnison zirka 70,000 Einwohner. Infolge ihrer günstigen beginnt, ihr Leben in Gottesminne dem Heiland zu weihen.

Lage, ihres milden Klimas, ihrer guten Luft und ihres ausgezeichneten Trinkwassers wird sie als die gesündeste Stadt des Reiches gepriesen. Sie war lange Zeit Krönungsstadt und Sitz des Primas.

Was uns nun in Pressburg am meisten interessierte, war das Schloss und der Krönungsdom. Zum ersten gelangt man durch Stiegengässchen, ärmliche Hütten zur Seite, zunächst zum untern Schlosstor, einem gewaltigen spätgotischen Quaderbau aus der Zeit des Mathias Corvinus. Durch dieses betreten wir das Innere des Schlossgartens und endlich das Plateau der Schlossruine und finden uns plötzlich vor einem entzückenden Panorama. Ueberaus mächtig erhebt sich vor dem Beschauer das eigentliche, von regelmässigen Fenstern durchbrochene Schloss, das viele wegen seiner charakteristischen viereckigen Form als römisches Bauwerk bezeichnen. An die südwestliche Ecke schliesst sich der Kronenturm, in welchem die königlichen Insignien und Kostbarkeiten aufbewahrt wurden, die übrigen drei Türme sind nur den Ecken aufgesetzte Turmstrünke aus späterer Zeit. Bis ins Jahr 1811 war das Schloss bewohnt und erlebte seine glänzendste Periode wohl unter der Regierung der Kaiserin Maria Theresia, welche neben der hl. Elisabeth wohl die berühmteste Frau ist, die diesen Boden betraten. Hier hat die erhabene Herrscherin, von ihren Bundesgenossen verlassen, durch einen Ausgleich sich die Herzen der Ungarn erobert, so dass diese ihr in aufloderndem ritterlichem Sinne zuriefen: Vitam et sanguinem pro Majestate vestra! Moriamur pro rege nostro Maria Theresia! Auf einem schönen Denkmal drunten am Donauquai ist dieser Moment durch ein schönes Monument mit obigen Worten auf dem Sockel verherrlicht. Leider wurde dieses altehrwürdige Schloss mit seinen zahlreichen Altertümern im Jahre 1811 eine Beute der Flammen. Die grossen Sprünge, die die jetzigen Ruinen zeigen, die oft sich loslösenden Steine machen heutzutage einen Gang durch die Ruinen gefährlich.

Dieses Schloss, welches in ergreifender Weise uns die Vergänglichkeit des Irdischen predigt, ist die Geburtsstätte der hl. Elisabeth, welche hier im Jahre 1207 das Licht der Welt erblickte. Ihr Vater war König Andreas II. und ihre Mutter Gertrud von Andechs, eine Schwester der hl. Hedwig. Wunderbare Ereignisse begleiteten, wie die Legende erzählt, die Geburt des lieblichen Kindes. Im fernen Eisenach sagte ein gelehrter Ungar die Geburt des Kindes voraus. Zum gestirnten Himmel aufblickend rief er aus: "Ich sehe einen schönen Stern in Ungarn aufgehen und bis nach Marburg und von Marburg über die ganze Welt hinstrahlen. Wisst, in dieser Nacht wird meinem Herrn, dem König von Ungarn, eine Tochter geboren, die Elisabeth heissen und die Gemahlin des Sohnes eueres Fürsten werden wird. Durch ihr heiliges, löbliches Leben soll alles Erdreich und besonders dieses Land erfreut und getröstet werden." machte auch die Wahrnehmung, dass mit der Geburt des Kindes die Kriege und innern Spaltungen aufhörten, das religiöse Leben, sowie auch der Wohlstand des Landes sich hob. Es war, als ob auch dieses Schloss Engelscharen umschwebten, die ihr "Gloria in excelsis Deo et pax hominibus bonae voluntatis" sängen. Ein Mönch, welcher das Kind berührte, wurde von langjähriger Blindheit geheilt. Das erste Wort, das über die Lippen des Kindes ging, war ein Gebet, seine erste Handlung ein Almosen an Arme. Damit waren schon hier die Umrisslinien ihres ganzen Lebens, ihres eigentümlichen Wirkens vorgebildet. Der Landgraf Hermann von Hessen hatte die Prophezeihung des Ungaren Klingsor nicht vergessen und erreichte im Jahre 1211, was er anstrebte, die Verlobung dieses ausserordentlichen Mädchens an seinen Sohn, zu dem es dann auch sogleich, ausgestattet mit einer glänzenden Aussteuer, auf die Wartburg gebracht wurde. Damit tritt die Heilige auch aus dem Bereiche unseres Berichtes über Pressburg. Nur noch einmal in ihrem Leben kehrte die hl. Elisabeth nach Pressburg zurück, nämlich ans Grab ihrer unter Mörderhand gefallenen Mutter.

Wir stunden noch, verloren in ferne Zeiten, eine zeitlang auf diesem geheiligten Boden. In unserm Geiste belebten sich die kahlen Räume mit stolzen Rittern in glänzendem Harnisch und Helm mit wehendem Federbusch, mit dem Waffengeklirr der Turniere und dem hellen Gesang der Troubadoure, der erklang bis in weite Ferne; und mitten in dem weltlichen Treiben sehen wir rein und hold ein von Allen verehrtes Kind erblühen, eine in tiefster Farbenglut erglänzende Passionsblume, welche in ihrem Kelche die Leidenswerkzeuge und von der unsäglichen Liebe Christi eine Flamme trägt und hier schon beginnt, ihr Leben in Gattesminne dem Heiland zu meihen.

reise mahnte, machte allen Träumereien ein Ende.

In weihevoller Stimmung stiegen wir hinab zu dem Krönungsdome zu St. Martin. Diese gotische Hallen-Kirche wurde vier Jahre vor der Geburt der hl. Elisabeth begonnen, hat aber im Laufe der Zeit starke Umänderungen erlitten. Auf der Chorwand finden wir die Namen der 11 Könige und 8 Königinnen, die hier mit der Krone des hl. Stephanus geschmückt worden, aufgezeichnet. Im Chore öffnet sich auch die Krönungspforte, durch welche dem Neugekrönten beim Auszug aus der Kirche wie einem Kirchenfürsten das Kreuz vorausgetragen wurde. Denn schon dem hl. Stephan hat der Papst Sylvester den Titel Apostolicus gegeben, den er heute noch trägt.

Wir konnten vor unserer Abreise noch einen flüchtigen Blick auf zwei Bildwerke werfen, die den Kern der Eindrücke zusammenfassten, welche wir aus dem Besuche Pressburgs mitgenommen. Hinter dem Chor ist ein berühmtes Monument aus dem Meissel des Bildhauers Raphael Donner. Es stellt Martin als jugendlichen ungarischen Reiter dar, der mit vollendeter Reitkunst das zum Sprung sich erhebende Pferd unter seinen Willen bannt, im gleichen Augenblicke aber auch mit kräftigem Schwerthieb seinen pelzverbrämten Mantel durchhaut und den abgehauenen Teil auf den Arm eines auf der Erde liegenden Krückenmannes niederfallen lässt. Nicht weit von diesem Monument, im sog. Propsthof, fanden wir die Statue der hl. Elisabeth, welche auf das gegenwärtige Jubeljahr eigens vom Pressburger Bildhauer Alois Rigele angefertigt wurde. Sie stellt die hl. Elisabeth dar, wie sie ihr lockenreiches, mit goldener Krone geziertes Haupt zu einem nackten Kinde herniederneigt, das den vor Kälte zitternden Leib an die Heilige schmiegt; die Rechte Elisabeths legt sorglich und innig ihren Mantel zum weitern Schutz um das arme Kind. Ein zweites armes Kind schaut knieend zur Heiligen empor, seine mehr zusammengepressten als gefalteten Hände deuten an, dass auch es ein schmerzliches Leid hat, dem vielleicht die von der linken Hand der Heiligen getragene Schüssel mit Esswaren nun ein Ende bereiten wird.

Diese beiden Bilder sagten uns mehr als Worte, dass in der ungarischen Nation, die uns mit ihrer Sprache und ihren Gepflogenheiten immer noch asiatisch fremd anmutet, ein grosses leidenschaftliches Herz wohnt, das, wenn es von der Onade des Himmels erfasst wird, Wunder der Liebe und Entsagung wirkt, gross genug, eine Welt umzugestalten.

Luzern.

Stadtpfarrer J. Amberg.



### Ein Meisterwerk über einen Meister.

Wir haben oben in unseren Wartburgerinnerungen unter der Führung des Moritz von Schwind unsern betrachtenden Gang durch die Elisabethengalerie der Wartburg und durch deren Säle gemacht Moritz von Schwind hat es verstanden, das alte Burgleben und das Heiligenleben in diesen ehrwürdigen Mauern aufs neue zu erwecken und dem Denken und fühlen der Neuzeit nahe zu bringen. Elisabeth schreitet in den Schwind'schen Bildern gleichsam aufs neue durch die Wartburg. Schwind ist seither unzertrennlich mit der Wartburg verbunden. Mit grosser Freude benützen wir daher in dieser Festnummer die Gelegenheit auf ein 1906 erschienenes Buch aufmerksam zu machen, das den Meister der Wartburgbilder, Moritz von Schwind selbst in seiner ganzen schöpferischen Wirksamkeit wie in neuem Leben vor unseren Augen und unserer Seele erstehen lässt. In dem von der Deutschen Verlags-Anstalt (Stuttgart und Leipzig) herausgegebenen grossartigen Gesamtwerk: Klassiker der Kunst in Gesamtausgaben ist der Neunte Band erschienen: unter dem Titel Moritz von Schwind. Das Werk (kl. 4, 600 S. auf feinstem Kunstpapier in Prachtausstattung) enthält zunächst eine gedrängte Biographie des bedeutenden Künstlers, die in ungemein glücklicher Entfaltung Lebensgang und Charakter, Persönlichkeit und ausgeprägte Eigenart, künstlerlisches Schaffen und Ringen im Leben des grossen Mannes zur Darstellung bringt. Ein ganze fülle scharf gezeichneter Züge hat der Verfasser Otto Weigmann in die Darstellung dieses Kunstbildes verflochten. So entstand auf beschränktem Raume eine ungemein anmutende Zeichnung, aus deren frohen freudigen Linien uns der ganze Mensch Schwind entgegenleuchtet. Schwind ist uns geschildert mit seinem hohen Idealismus und seiner besten Romantik, mit seiner künst-

Aber der aus der Ferne ertönende Glockenschlag, der zur Ab-|lerischen Unmittelbarkeit und seinem naiven, urwüchsigen Humor, mit seiner poesievollen Auffassung des Natur- und Menschenlebens und seiner köstlichen dem 19. und 20. Jahrhundert eigenartig verständlich gemachten Wiedererweckung der alten Sagen- und Märchenwelt, mit seiner Sinnigkeit und Innigkeit, mit seiner Naturfrische und seiner zarten romantischen, nie frostigen Sinnbildlichkeit und Allegorie, mit seinem eigenartigen Stil, der auf einer gründlichen Kenntnis der Natur beruhend in Form und Farbe von ihren zufälligen Bildungen absieht, und seiner wunderbaren Zeichnung einerseits und den matten heraldischen Farben anderseits, mit seinen hekannten Schwächen in der grossen Historienmalerei, und seiner geradezu klassischen Verbindung der Geschichtsmalerei, der Idylle und der grossen siegenden idealen Gedanken in einem und demselben Vorwurf. Ja Schwind steht vor uns als Romantiker im edelsten Sinne des Wortes und doch als volles ganzes Kind seiner Zeit, ein tief religiöses Künstlergenie, und doch kein Kirchenmaler — das war nie seine Gabe — ein freier frohmütiger Behandler der edlen Liebe und der antiken Göttersage und doch nie ein Venusdiener. Wir möchten die kurze Biographie Weigmanns mit dem einen Gedanken charakterisieren: sie ist wie ein Schwind'sches Gemälde, scharf und froh in Zeichnung und Linie, ohne die Gewalt und den Prunk der Farben, aber durch Unmittelbarkeit und latente Poesie auf den Leser wirkend.

> Doch dies ist ja nur das Eingangsportal. Nun folgen als geradezu überraschend schöne Wiedergaben aus der Fülle der Schwind'schen Kunst: 1265 Abbildungen vollkommenster Art -: Kleinstes und Grösstes, scheinbar Unbedeutendes und Höchstleistungen des Meisters -! Jetzt ist Schwind selber Führer geworden im Buche: alles tritt zurück: und der Verlag hat keinen Aufwand gescheut, dass der Meister möglichst unmittelbar, möglichst getreu, möglichst allseitig zu unserer Seele spricht. Wirklich ein Meisterwerk über einen Meister! Der Verlag möge nicht bloss diese kurzen Zeilen als Rezension des herrlichen Buches hinnehmen: was wir oben über den Schwind'schen Wartburg-Zyklus geschrieben haben, verdanken wir zu einem grossen Teil diesem Buche und möchten es neben seinem Hauptzweck auch als einen Ausdruck der Freude über die geistigen Gaben, die eben dieses Werk bietet, betrachtet wissen — als seine unmittelbarste Rezension. Wir haben zweimal den Wartburg-Zyklus an Ort und Stelle eingehend studiert - aber erst die herrlichen Wiedergaben dieses Buches, von denen einzelne mit Erlaubnis des Verlages diese Festnummer schmücken, und der durch das Buch gewährte Volleinblick in des Künstlers gesamtes, ausserordentlich reiches Schaffen führten uns tiefer in Schwinds Eigenart ein und belebten auch die vor zwei Jahren empfangenen Eindrücke einer diesbezüglichen Ausstellung in München, in der Schwinds Werke einigermassen vertreten waren. Das Prachtwerk wird für Gebildete und Kunstfreunde, die ein gesamtes Künstlerleben vorurteilslos zu betrachten verstehen, zu einem wahren Labsal und bereichert im ernsten Sinne des Wortes wahre Bildung. Eine Schrift für die unreife Jugend ist dieses Buch selbst-A. Mevenberg. verständlich nicht!



### Zur Elisabethenverehrung in der Schweiz.

Auffällig ist zunächst eine grössere Verbreitung des Namens der hl. Elisabeth seit zirka 1250. Reliquien sind gekommen nach Büren, Fahr, Luzern, Hof. Hitzkirch hat die heilige Landgräfin als zweite Kirchenpatronin und besitzt eine sogenannte Elisabethenstiege (Kirchenstiege). Die Kirche im Rain hat Reliquien der heiligen Königin Elisabeth von Portugal. Besonders eifrig wurde die hl. Landgräfin in dem Dominikanerkloster Töss (Kt. Zürich) verehrt. In vielen Kirchen und Klöstern findet sich auch auf Altären und in Glasgemälden das Bild der lieben hl. Elisabeth. Wir erinnern z. B. an die idyllisch-religiöse Auffassung derselben in einem Glasfenster der Kirche zu Baden, nach der schönen Zeichnung von Kunstmaler 1. Balmer, an Gemälde von Deschwanden und, wenn wir uns nicht täuschen, von Vittiger und Kunz.

Unter den Schwestern des Klosters Töss im Kanton Zürich treffen wir, wie überhaupt in den schweiz. Urkunden, seit zirka 1250 viele Elisabeth: gewiss Verehrerinnen der hl. Elisabeth von Thüringen. Man nahm es im Kloster Töss mit der Nachahmung dieser so über-

um 1350 viele Mitschwestern seit etwa 100 Jahren aufzuzählen, die heiligmässig lebten, besonders viele Elisabeth, so Elsi von Elgg, Elsbeth von Instetten, Elsbeth Bächli, Elsbeth von Elgg, Elsbeth von Schäfli, Elsbeth Metzi, Elsbeth, Königstochter von Ungarn, Elsbeth von Baldegg, Elsi von Köllikon, Elsbeth Zollner. Jene Elisabeth von Ungarn, die 13jährig in Töss den Schleier nahm, war die Tochter des Königs Andreas III. von Ungarn, welcher ein Neffe der hl. Elisabeth von Thüringen war. Der seligen Elisabeth von Ungarn Stiefmutter war Agnes von Oesterreich, die 1308 Königsfelden stiftete. So finden wir die Verehrung der hl. Elisabeth von Thüringen in der Schweiz wohl begründet und verbreitet, wenigstens durch den Namen. Reliquien der hl. Elisabeth von Portugal, ebenfalls Grossnichte der von Thüringen, werden in Rain, Kt. Luzern, verehrt. Die hl. Landgräfin ward verehrt in Büren und noch in Sahr und Luzern und Hitzkirch. Religiös-wohltätige Anstalten, wie Versorgungsheime für alte Frauen, Anstalten des "Mädchenschutz" und Vereine zur Unterstützung armer Familien tragen vielfach auch in der Schweiz den Namen der Heiligen von Thüringen.

Meierskappel.

Kaplan Lütolf.

### 

### Festliteratur über die hl. Elisabeth.

Eine sehr interessante Festschrift über die hl. Elisabeth bringt die vom deutschen Charitasverband herausgegebene "Christliche Frau". Professor Dr. Mausbach führt uns zum Verständnis ihrer Heiligkeit, Dr. Spahn charakterisiert ihre Biographen, Alban Stolz und Montalembert; Joseph Popp erläutert die Gemälde Morits Schwinds im Elisabeth-Gang der Wartburg, die in schöner Nachbildung wiedergegeben werden, Lorenz Kropp zeichnet das Bild der Heiligen in der neuern Dichtung. Dr. Förster beleuchtet den auf den ersten Blick befremdenden Schritt Elisabeth, der in dem Verlassen der von ihr so sehr geliebten Kinder liegt; Zurbousen nimmt sie in Schutz gegen ihre modernen Kritiker und Widersacher, Maria Herbert endlich erzählt jenen Zug der Legende, wo Elisabeth in der Gestalt eines aussähigen Bettlers den Herrn selber ins Haus führte und pflegte und dessen Erscheinung sie vor ihrem Gemahl und der Schwiegermutter rechtfertigte.

Festartikel mit Festillustrationen enthält auch das "Hochland". Im Leitartikel greift ein Protestant, Universitätsprofessor Dr. Karl Wenck eine sehr interessante Episode aus dem Leben der hl. Elisabeth heraus: Die hl. Elisabeth und Gregor IX. Von dieser Episode aus beleuchtet Wenck das ganze Leben der heiligen Elisabeth in hochinteressanter Weise - namentlich auch unter p'sychologischen Gesichtspunkten. Tritt auch da und dort das Uebernatürliche etwas zu sehr zurück, so verliert doch die Gestalt Elisabethens in dieser kritischen Studie keineswegs. — Sie erstrahlt unter den Untersuchungen der Geschichte immer noch als Fürstin der Liebe und der Heiligkeit. Der Verfasser teilt in dem Aufsatz auch einen Brief Gregor IX. an Elisabeth mit. Die Arbeit Wencks ist sehr lesenswert. Dr. Wencks Schlussworte bestätigten unsere Ansicht über die Allverehrung Elisabeths, die wir für unsern Wartburg-Essay bereits niedergeschrieben hatten, wenn er sagt: "Heute erkennen wir in dem Andenken Elisabeths einen Schatz für alle Deutsche, denen es eine seelische Erquickung ist, emporzuschauen zu einer Seele, die von allen standesmässigen Ueberlegungen frei nichts will als helfen und dienen. Unendlicher Segen geht von solchen Menschen auf die übrigen aus, selbst wenn niemand es ganz ebenso macht wie sie. Ein solches Leben kann niemand ohne tiefe Ergriffenheit lesen und das schon zwingt zum Tun. In dem Zeichen Elisabeths können sich Katholiken und Protestanten die Hand reichen. So durfte ein Protestant, der in der Stadt Elisabeths, in Marburg eine zweite Heimat gefunden hat, in dieser Zeitschrift "Hochland" das Bild Elisabethens zu gestalten versuchen." Dr. Wenck hat auch für das im Erscheinen begriffene grosse Prachtwerk: Die Wartburg, ein Denkmal deutscher Geschichte und Kunst, das Elisabethenleben geschrieben (dem deutschen Kaiser, der Kaiserin und Grossherzog Ernst von Sachsen-Weimar gewidmet; Grossfolioformat, mit 706 Abbildungen im Text, und 54 Tafeln auf Kunstpapier. Berlin, Historischer Verlag Baumgärtel, Preis 260 Mark.) Dasselbe Novemberheft des "Hochland" gestaltet sich durch weitere Beiträge zur Säkularfeier: Die hl. Elisabeth in Kunst und Dichtung von Fr. X. Seppels - Die hl. Elisabeth in Wagners Tannhäuser von Dr. Eugen Schmitz, sowie durch eine ganze

aus lieblichen Heiligen recht genau. Schwester Elisabeth Staglin weiss | Tülle prächtiger Kunstbeilagen aus dem Elisabethenleben, naum 1550 viele Mitschwestern seit etwa 100 Jahren aufzuzählen, die heiligmässig lebten, besonders viele Elisabeth, so Elsi von Elgg, Elsbeth von Instetten, Elsbeth Bächli, Elsbeth von Elgg, Elsbeth von Schäfli, Elsbeth Metzi, Elsbeth, Königstochter von Ungarn, Elsbeth von Baldegg, Elsi von Köllikon, Elsbeth Zollner. Jene Elisabeth von Ungarn, die 15jährig in Töss den Schleier nahm, war die Tochter

Die Zeitschrift "Die christliche Kunst" hat ihr Novemberheft zu einem Elisabethenheft gestaltet mit ganz vorzüglichen Illustrationen aus allen Gebieten der Künste, insofern sie Elisabeth huldigen: venite et videte! Dr. Hyazinth Holland begleitet das Ganze mit einem ausserordentlich interessanten Essay: Die Heilige Elisabeth in Geschichte und Kunst. Wir machen auch unsere Leser bei dieser Gelegenheit aufmerksam auf das inhaltvolle, kritische und durch eine ganze fülle konkreter geschichtlicher Züge leuchtende Bild in der "Geschichte des deutschen Volkes" von P. Michael, S. J., II. Bd. S. 205 bis 225. Dem Elisabethenbild folgt sofort das Bild der hl. Hedwig, der Schwester der Mutter unserer hl. Elisabeth. Prediger und Präsides von Mütter- und Elisabethenvereinen erinnern wir auch an das Büchlein: Im Geiste der hl. Elisabeth, Vorträge von Dr. S. Keller, Laumann, Dülmen: sie finden dort reiche Anregungen und neue Gedanken. Die Schrift eignet sich auch als Geschenk an künftige Frauen und Mütter. Endlich erinnern wir an J. Kieffers praktische Erbauungsbücher: Sankt Elisabeth und das kleinere Elisabethenbüchlein. Von **Alban Stolzens** unsterblichem Volkswerke — in schöner Volksausgabe mit hübschem Einband ein prächtiges Geschenk (Herder) — und Montalemberts glühendem Werk haben wir schon gesprochen. Kunstfreunde erinnern wir an das Tafelwerk: Die Glasgemälde der Elisabethenkirche, herausgegeben von Hasekoff, 3 Vierfarbendrucktafeln und 19 Tafeln in Lichtdruck, und an das schöne Buch des Protestanten Wilhelm Kolbe: Die Kirche der hl. Elisabeth zu Marburg, auf das wir bei der Fortsetzung der Wartburgerinnerungen noch zurückkommen werden. — Eben erscheint auch eine prächtige kleine Gabe der immer sehr inhaltreichen und trefflich orientierenden Frankfurter Broschüren: Die hl. Elisabeth von Thüringen in der neueren Forschung von Prof. Dr. Zurbousen, 1907, Münster i. W.

### Miszellen.

- Hefele über Alban Stolzens "Elisabeth". Es war gegen Ende Wintersemester 1864—65, kam mein verehrter Professor der Kirchengeschichte, K. J. v. Hefele, der spätere Bischof von Rottenburg, auf die hl. Elisabeth zu sprechen und sagte u.a. folgendes: "Sie wissen, meine Herren, dass ich nicht in allem denke, wie mein verehrter Kollege (Alban Stolz) drunten an der Dreisam, aber das will ich lauf bekennen, dass in diesem unserm 19. Jahrhundert in deutscher Sprache kein Buch geschrieben worden ist, das nach Form und Gehalt dem "Leben der hl. Elisabeth" von A. St. an die Seite zu setzen wäre. Es ist dies das schönste und nützlichste Buch dieses Jahrhunderts. Hätte A. St. auch nichts anderes als dieses nach Form und Gehalt wahrhaft klassische Buch geschrieben, sein Name wäre unsterblich, solange die deutsche Sprache besteht - wie es unschätzbaren Wert hat für die kath. Glaubens- und Sittenlehre. Wo immer Sie dieses Buch aber zuvor auch selber lesen und betrachten zu empfehlen Gelegenheit haben, tun Sie es; Sie machen sich dadurch um die hl. Kirche und ums katholische Leben verdient."

Solothurn.

Wyss, Domherr.

### Für Prediger.

Wir schlagen z. B. vor: Schlusspredigt für das Kirchenjahr: St. Elisabeth. Sie führte in Gedanken und Leben das Wort im heutigen Introitus nachbildlich durch: ego cogito cogitationes pacis. Gottes Friedensgedanken in der lieben heiligen Elisabeth. — Es liessen sich auch eine oder zwei Adventpredigten halten: Adventgeist im Leben der hl. Elisabeth, oder: Elisabeth die Fürstin der Liebe, oder: 1. Elisabethens ernster Bussgeist — 2. Elisabethens überströmender Geist der Liebe nach 1. Kor., 13. Kap., oder auch sehr schön unter Benützung von Isaias 58, 7. 8. 11 (vgl. oben Wartburg-Erinnerungen).



### Inländische Mission.

Ordentliche Beiträge pro 1907:

| Uebertrag laut Nr. 46:                               | Fr. | 63,563.15 |
|------------------------------------------------------|-----|-----------|
| Kt. Aargau: Baden (wobei Gabe von Ungenannt 100 Fr.) |     | 200       |
| Kt. Baselland: Binningen 25, Ettingen 39 .           | "   | 60064     |
| Kt. Bern: Stadt Bern (wobei von Ungenannt            | "   | 04        |
| «zum Andenken an eine Verstorbene» 100 Fr.)          | n   | 344.86    |
| Brislach                                             | 34  | 85        |
| Kt. St. Gallen: Gähwil, 1. Sendung 200,              |     | 220       |
| Goldingen 120                                        | 11  | 320.—     |
| Root 520; Ruswil, Einzelgabe 100; Sursee,            |     |           |
| durch Hrn. R. L., Legat von sel. Jgfr. Maria         |     |           |
| Dahinden 200                                         | "   | 1245.50   |
| Kt. Solothurn: Aeschi, 2. Rata                       | 11  | 51        |
| Kt. Thurgau: Heilig-Kreuz                            | "   | 43        |
| Kt. Zürich: St. Peter- und Paulspfarrei Zürich       | ,,  | 405.—     |
|                                                      | Fr. | 66,721.51 |

Luzern, den 19. Nov. 1907. Der Kassier: J. Duret, Propst.

### Nachwort.

Die heutige Festnummer will neben ihren Hauptzwecken zugleich auch ein Gruss der Buchdruckerei und des Verlages Räber & Cie. an die Leser und Freunde des Blattes sein aus den neu bezogenen und mit den Errungenschaften der jetzigen Entwickelung ausgestatteten Räumen im Neubau des Geschäftes an der Frankenstrasse, nächst dem Bahnhof.

1832 ist das Gründungsjahr der Firma und vom gleichen Jahre an erschien auch bei ihr die "Schweizerische Kirchenzeitung".

> Redaktion: A. Meyenberg, Can. u. Prof. in Luzern. Druck und Verlag: Räber & Cie. in Luzern.

Alle in der "Kirchenzeitung" ausgeschriebenen oder rezensierten Bücher werden prompt geliefert von RÄBER & Cie., Luzern.

### RÄBER & CIE

### BUCHDRUCKEREI, BUCH-UND KUNSTHANDLUNG

Ecke Franken-Morgartenstrasse Filiale: Kornmarktgasse and 3

Bücher aus allen Wissensgebieten Fach- und Standesschriften Unterhaltungslektüre Reise-Andachtsbücher literatur und Kartenwerke Devotionalien

Weihnachtskrippen Kinderspielwaren Bilderbücher Reichhaltiges Bilderlager alter und neuer Reproduktionsarten, wobei auch das Einrahmen übernommen wird - Reliefs Statuen

Vertretungen:

Kirchenparamente renommierter inländischer Provenienz

Bureau-Möbel neuester Konstruktion, höchst Bestes Schweizerfabrikat praktisch

Papierhandlung en gros und détail Alle Artikel der Schreibwarenbranche

Die Buchdruckerei empfiehlt sich für rasche und billige Lieferung aller Sorten Drucksachen in einfacher bis reichster Ausstattung in allen Stilarten

Buchbinderei-, Vergolde- und Präge-Anstalt.



# Literarische Gaben von Hochw. Herrn Prof. Meyenberg

bunden Fr. 16.50, M. 13.20.

Ergänzungswerk zu Obigem. Erscheint anfangs Dez.

Das Geheimnis und die Methoden der Liebe. (Vortrag an der Jahresversammlung des Schweiz. kathol. Mädchenschutzvereins, 1905.) 20 Cts., 20 Pfg.

Eine Weile des Nachdenkens über die Seele. 2. Auflage. 52 Seiten. Preis 75 Cts., 75 Pfg.

Eine Blume von den Gräbern der alten Heiligen. Predigt auf das Fest des hl. Fridolin zu Säckingen. Preis 60 Ct., 50 Pf. Leichenrede auf HH. Stadtpfarrer Uttinger. Pr. 40 Ct. 40 Pf.

Verlag von **Räber & Cie.**, in Luzern

Homiletische und Katechetische Studien. 5. Aufl.

XVI und 956 Seiten. Preis brosch. Fr. 13. 50, M. 11.—; gebunden Fr. 16. 50, M. 13. 20.

Sicherheit und Weitherzigkeit katholischer Gottesund Weltanschauung. (Rede am Regensburger Katholikentag, 1904.) Preis 20 Cts., 20 Pfg.

Repetitionen über das Sechstagewerk. 15 Cts., 15 Pfg.

Broschürensammlung: Brennende Fragen

1. Heft: Pflicht der Katholiken zur Anteilnahme an Wissenschaft und Kunst. 92 Seiten. Preis 95 Cts., 90 Pfg.

II. Heft: Ob wir Ihn finden? Gedankenwanderungen durch Grosswelt und Kleinwelt, Innenwelt und Aussenwelt. 3. Auflage. 216 S. Preis Fr. 1.75, M. 1.50.

III. Heft: Ist die Bibel inspiriert? 2. Auflage. 144 Seiten. Preis Fr. 2. – , M. 1.70.

Zu beziehen durch alle Buchhandlungen.

### Luzern Motel "Weisses Kreuz"

3 Min. v. Bahnhof und Schiff. Altbekanntes, best renommiertes Haus H. Ranges, Ruhige Lage, *Mässige Preise*. Der Hochw. Geistlichkeit besonders empfohlen. Portier am Bahnhof. O 106101

Küttel-Danner, Sohn, vormals Schiffskapitän Küttel.

### Kirchenmalerei

Otto Haberer-Sinner, Kunstmaler, Gümligen (bei Bern Frescogemälde,

Altarbilder, Kirchen- und Altar-Renovationen. Entwürfe für Innendekoration

# 'atel & Co., St. Gallen Anstalt für ©

empfehlen sich zur Lieferung von solid und 🚙 kunstgerecht in ihren eigenen Atelier gearbeireten

# Paramenten und Kahnen

sowie auch aller kirchlichen Metallgeräte, Statuen, Teppichen etc.

zu anerkannt billigen Preisen. Austülzeliche Kataloge und Anfichtsfendungen zu Diensten.

### BODENBELÄGE für KIRCHEN

ausgeführt in den bekannten Mettlacher Platten liefern als Spezialität in einfachen bis reichsten Mustern

EUGEN JEUCH & Co., Basel.

Referenzen: Kloster Mariastein, Kirche in Hagenwyl, Eggersriedt, Oensingen, Stein, Säckingen, Glattbrugg, Appenzell, Fischingen, etc. etc.

### GEBRUEDER GRASSMAYR

Glockengiesserei

Vorarlberg — **FELDKIRCH** — Oesterreich empfehlen sich zur

### Rerstellung sowohl ganzer Geläute als einzelner Glocken

Mehrjährige Garantie für Haltbarkeit, tadellosen Guss und

vollkommen reine Stimmung.

Alte Glocken werden gewendet und neu montiert mit Eleichtem Läutesystem. Glockenstühle von Eichenholz oder Schmiedeisen.

Sakristeiglocken mit eiserner Stuhlung.

### Der Beachtung des hochw. Klerus bestens empfohlen!

In unserem Berlage ift erichienen und durch alle Buchhandlungen zu beziehen:

### L'Amico e la Guida dell' Operajo italiano in Patria e all'Estero.

Istruzioni pratiche ed Esercizi di Pietà. Pel Sac. Uberto Giansevera.

Empfohlen von den Erzbischöfen von Mailand u. Ravenna.

Empfohlen von den Erzbischöfen von Mailand u. Ravenna.
Mit 2 Chronos und 10 Vollbildern. 852 Seiten. Format IX. 77 ; 129 m/m.
Gebunden in Einbänden zu Kr. 1, 75 und höher.
Die besten Beweise für die Vortrefslichkeit diese Ruches sind die in demielden abgedruckten Empfehlungsschreiben, mit denen Se. Eminenz Kardinal A. E. Ferrari, Erzbischov von Mailand, und Se. Excellenz P. Morganti, Erzbischov von Mavenna die Serausgade des Werkelins begrüßt haben. Wie der Titel sagt, hold das Kindhein dei Andein wie draußen in der Frende in den ununigsachen Schicklichen des Ledens ein treuer Freund und weiser Fülle zu den Unteil der vorgenannten Kirchensürsten voll und ganz berufen, diesem edden Zweck volltommen zu entsprechen. Die seider umr zu oft in den religiösen Wahrheiten recht mangelhaft unterrichteten italientschen Kreicher finden in diesem Kichkein ein vorziglisches Wilttel, sich die notwendigen Kenntussessische Stehen und diesen Kreichen vorziglisches Wilttel, sich die notwendigen Kenntussessische und miter schwerigen Berhältnisse nach Einstehe und das religiöse Leben auch unter schwerigen Berhältnisse parting zu betätigen.

Markassankalt Reuriger & Ko V 166 (Einstehelm

Berlagsanstalt Benziger & Co. A.=G., Ginsiedeln, Waldshut, Röln a/Rh.

### Kurer & Cie., in Wil

Kanton St. Gallen

(Nachfolger von Huber-Meyenberger, Kirchberg) empfehlen ihre selbstverfertigten, anerkannt preiswürdigen

Kirchenparamente und Vereinsfahnen wie auch die nötigen Stoffe, Zeichnungen, Stickmaterialien, Borten und Fransen für deren Anfertigung. Ebenso liefern billigst: Kirchliche Gefässe, und Metallgeräte, Statuen, Kirchenteppiche, Kirchenblumen, Altarauf-rüstungen für den Monat Mai etc. etc.

Mit Offerten, Katalogen u. Mustern stehen kostenlos z. Verfügung. Bestellungen für uns nimmt auch entgegen und vermittelt: Herr Ant. Achermann, Stiftssigrist, Luzern.

### Sebrüder Gränicher, Luzern

Besteingerichtetes Massgeschäft und Herrenkleiderfabrik.

Soutanen und Soutanellen von Fr. 40 an Paletots, Pelerinenmäntel und Havelock von Fr. 35 an Schlafröcke von Fr. 25 an Massarbeil unter Garantie für feinen Sitz bei bescheidenen Preisen. THE STATE OF

Grösstes Stofflager. - Muster und Auswahlsendungen bereitwilligst. CARS (#) CARS

### Atelier für Kirchenmalerei

M. Benl-Diethelm, Bürich V, Signaustr. 9.

: Renovation und Husmalung von Kirchen, Kapellen etc. :-Entwürfe und Koffenberechnungen.

### Carl Sautier

in Luzern

Kapellplatz 10 — Erlacherhof empfiehlt sich für alle ins Bankfach einschlagenden Geschäf e.

### Kirchenteppiche

in grösster Auswahl bei Oscar Schüpfer, Weinmarkt, Luzern

### Für Geistliche.

### Erholungsheim

besonders für Herbst-, Winteru. Frühjahrs-Aufenthalt geeignet.

Villa Raffaele, Lugano, italienische Schweiz.

### Gläserne Messkännchen

mit und ohne Platten liefert Anton Achermann, Stiftssakristan, Luzern.

### Louis Ruckli

Boldschmied und galvanische Anstalt Bahnhofftraße

empfiehlt sein best eingericht. Htelier. Üebernahme von neuen kirchlichen Geräten in Gold und Silber, sowie Renovieren, Vergolden und Ve silbern derselben bei gewissenhafter, solider und billiger Husführung.

inKörnern, reinkörnig, pulverisiert fein präpariert, p. Ko, z. Fr. 3. — b. Fr. 8. — empfiehlt

Anton Achermann Stiftssäkristan, Luzern.

ACHTUNG! Günstige Gelegenheit z. billigst, Kauf; Brockhaus Kony,-Lex. neueste 5. Afl. 1906; 2 f. illustr. Bde., ungebr.; P. mur 22 Fr. statt 32!). Anf. a. d. Ex.

### Creditanstalt in Luzern

empfichlt sich für alle Fankgeschäfte unter Zu-sicherung coulanter Bedingungen.

Erfahrene HAUSHÄLTERIN sucht Stelle zu einem Geistlichen. Offerten an die Expedition,

Verlangen Sie gratis illustrierte Kataloge über



allen Preislagen.

Vorzügliche Schulund Hausinstrumente

Fr. 50 an.

Occasionsinstrumente

Ältestes Spezialgeschaft der Schwein

HUG & Co.

Zürichund Luzern.

### Patent Rauchfasskohlen

sehr praktisch, vorzüglich be-währt liefert in Kistchen von: 360 Stk. I. Grösse für historich. Brenndauer, oder von 150 Stk. II. Grösse für 1—1 stündige Brenndauer, ferner in Kistehen beide Sorten gemischt, nämlich 120 Stk. II. Grösse und 102 Stk. II. Gr. per Kistehen zu Fr. 7. –

A. Achermann, Stiftssakristan Luzern. Diese Rauchfasskohlen zeich-

nen sich aus durch leichte Entzündbarkeit und lange, sichere Brenndauer,

Muster gratis und franko.



### de sie in allen Preislagen

schon von Er 650 an - bei uns auf Lager finden

Reichhaltigste Auswahl der besten Marken inund ausländischer renommierter Fabriken

Occasionsinstrumente

Bequeme Ratenzahlungan!

HUG & Co.

Zürich und Luzern.