
Zeitschrift: Schweizerische Kirchen-Zeitung

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 10 (1841)

Heft: 16

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Luzeru, S am ft a g

No. 16.
den 17. April

1841

Schweizerische AirchenLeitung,
herausgegeben von einem

Katholischen sereine.

Druck und Verlag von Gebrüdern Räber in Luzern.

ES giebt selbst hochgestellte Männer, die so scheußliche Grundsätze haben, daß sie sich, um ihre ehrgeizigen Absichten durchzusetzen,

gar kein Bedenken daraus mache»/ zu Hause Zwietracht und Aufregung hervorzurufen und auswärts oft Krieg und Blutvergießen
zu veranlassen; ja sie stehen, um nur die Macht in den Händen zu behalten, gar nicht an, Jammer und Elend über ihre Mit-
bürger herbeizuführen. Ohne das geringste Mitleid, ohne die geringsten Gewissensbisse zu emvfinden, sehen sie um sich her alles
von Parteiwuth zerrissen. 6>oâkk, A.

Die Denkschrift der aargauischen Regierung über
die Aufhebung der Klöster.

Mit großer Begierde nahm Referent diese längst erwar-
tete Recbtfertigungsschrift der aargauischen Regierung zur
Hand, und in Erwägung, daß diese Regierung in ihrem
Dekrete vom 13. Zan. feierlich erklärt hatte, daß sie „nach
gründlich beleuchtender Berathung" sogleich gefunden: „daß

„in dem letzten Aufstande den Klöstern und ganz besonders

»dem Kloster Muri die Hauptanstiftung und thätliche För-
„derung des verbrecherischen Attentats auf die vom Volke

„sanktionirte verfassungsmäßige Ordnung und die volle recht-
„liche Verantwortung für ihre dießfälligen strafwürdigen
„Handlungen auffalle" zc. — in Erwägung dieser Zuversicht-
lichen Behauptung und schweren Anklage einer Behörde

gegen die Klöster, erwartete Referent den vollen Beleg für
diese Behauptung und Anklage. Aber wie weit er auch las
und las, selbst bis ans Ende der 157 Quartseiten starken

Schrift, wollten doch die Thatsachen und Beweise nie zum
Vorschein kommen. Dagegen wurde ihm auf den ersten

Blick klar, daß die Schrift wenigstens einen dreifachen Ver-
fasser hat: einmal jenen schwarzgalligen Mann, welcher den

Schulamtskandidaten Christum neben SokrateS und Pesta-

lozzi darstellte; dieser Verfasser zeigte sich dem Referenten
sogleich kennbar an der Stelle (S. 5): „Die in Nazareth

begonnene Erlösung sollte im Lande „der unbezwungenen

„Freiheit, sollte.in Deutschland (warum nicht in der Schweiz?)
„den Berg ihrer Verklärung finden. Zm großenPfingst-
„stürme der Völkerwanderung war Europa eine

neue Welt geworden." Dieser Verfasser trug die Brand-
fackel in alle Winkel der Klöster, wohin man ihm nur mit
Eckel folgen kann. Als Wegweiser und Dollmetscher scheint

ihm dabei jener Klosterbewohner treue Dienste geleistet zu

haben, den er zur Dankbarkeit auf Seite 88 so kennba» zu
zeichnen bemüht war. Am Ende ist die rabulistische Kunst-
fertigkeit des jetzigen Redaktors des „Schweizerboten" wahr-
zunehmen. Den ausführlichen und umständlichen Bericht
über die Vorfälle im Freienamt vom 10. bis 13. Zan. war
wohl Niemand so gut zu schildern im Stande als der Held
der Regierung, „der sich mit edler Hingebung für das

schwierigeUnternehmen (derVerhaftung) selbst anbot"(S.123).
Nur aus der dreifachen Person des Verfassers ist der Wider-
spruch zu erklären, daß auf der ersten Seite gesagt ist:

„Ein Staat, welcher mit andern verbündet ist, hat seine

„Handlungsweise nicht allein vor der Geschichte, sondern in
„denjenigen Fragen, welche den Bund berühren, auch vor
„seinen Bundesbrüdern zu vertreten"; während dagegen der

Redaktor des Schweizerb. am Schlüsse den Aargau zu einer

solchen Rechtfertigung nicht verpflichtet glaubt, und die

„Aufschlüsse" über die Beschlüsse lediglich eine „Denkschrift"



243 24't

beißt. Während der Anbeter Pestalozzi's in Betreff der

aargauifchen Klosterbcschlüsse sich immer auf das Beispiel
der helvetischen Regierung beruft, und auf Seite 50

sagt: „Wie viele andere, so setzte die helvetische Regie-

rung auch das Recht der Klosterverwaltung wieder in desto

unumschränktere Kraft! und auf Seite 55: „also kehrte die

Hclvetik wieder zum uralten Satz zurück: BisthuMer und

Abteien und ihre Güter sind nicht der Kirche noch der

Klöster Eigenthum, sondern des Reichs"; und S. 57 u. 58

sich wieder auf ihr Beispiel beruft, um daS Besteurungs-
recht und die Gerichtsbarkeit über die Klöster zu beweisen;

auf Seite 68 wiederum als Beweis des Säcularisations-
rechtes behauptet: „die helvetische Republik fand Mönche

und Menschenrechte, Klöster und Freiheiten unvereinbar;
Geister und Hände, nicht Sybariten, bedürfte die Zeit, um

ihre großen Ideen zu verwirklichen." So steht der Schluß-
arbeite? nun im vollsten Widersprüche mit dem Arbeiter,
wenn er S. 152 sagt: Durch den Art. 12 der Bundes-
Verfassung wollte man sich „nur gegen etwaige Eingriffe des

Bundes, wie es zur Zeit der helvetischenRepublik
geschehen war, sicher stellen." Solche Widersprüche
ließen sich noch mehrere nachweifen, wenn es der Mühe

lohnte; entweder wußte also der Verfasser am Ende nicht,
was er am Anfang geschrieben, oder der eine Regierungs-
Vertheidiger schoß mit den Kartätschen gerade auf den Punkt
hin, welchen der andere als sein Bollwerk betrachtete.

Wahrscheinlich um die Tagyerren zu ermüden, spricht
die Denkschrift nicht bloß von dem, was etwa die aargauifchen

Klöster verbrochen haben sollten, sondern geht darauf ein,

wie diese Klöster entstanden, welche Stellung sie zur Kirche
und zum Staate haben und niedreres Andere, wobei wir
auf gar sonderliche Dinge stoßen.

Noch Niemand batte bezweifelt, daß die Stiftungen
der aargauifchen Klöster aus heiligem und frommem Sinne
der Stifter hervorgegangen und in ihrem Ursprünge mackel-

los seien. Aber derjenige, welcher alles mit feiner fchwar-

zen Pechfackel beleuchtet, beschmutzt auch alles mit derselben.

DaS Kloster Muri wäre nach ihm nur aus Raubgut ge-

stiftet; des Klosters Fahr Abhängigkeitsverhältniß von Ein-
siedeln findet er so verwerflich, daß er S. 8 sagt: „die
menschliche Sprache hat keinen Ausdruck, um das Verhält-
niß zu bezeichnen, nach welchem ein Gotteshaus das andere

als Mancipium, ein Mönchskloster das Recht der Leibeigen-

schaft auf ein Nonnenkloster fordert. So hoch hat die

Humanität der Sprache diejenige des Mönchsthums über-

flügelt!" An Hermetschwyl tadelt er, daß es anfänglich
mit Muri vereint, später getrennt und ob Bremgarten ver-
legt wurde. So geht es fort bei allen übrigen Klöstern,
und überall findet er diese Klöster unnütz; hier „hat die

Geschichte die Verdienste des Klosters um Volk und Vater-

land noch nicht aufgezeichnet", dort „blühte das Glück, ohne

daß daran die Frucht der Tugend reiste" :c. ; „der Zweck

der Bettelorden stellt sich (ihm S. >2) überall als derselbe

heraus — das Volk imInteresse der Hierarchie zu beherrschen";
„den Mangel an Bildung und Wissenschaft ersetzten sie durch
die Macht des Aberglaubens und des Fanalismus, zwei

Dämonen, welche die Propheten morden und das Volk
an den Siegeswagen der Barbarei schmieden." Deßhalb
bezeichnet die Denkschrift es als einen „Sieg der Reli-
gion über die Kirche", daß ein weibliches Kloster zu

Bremgarten aus den Stürmen der helvetischen Revolution
sich nicht retten konnte.

Schon in dieser Darstellung über ihren Ursprung will
die Denkschrift die Nothwendigkeit der Klosteraufhebung
nachgewiesen haben: „Zn ihrer Entstehung schon liegt die

Möglichkeit, und weil die Zeit nichis als das Norhwen-
dige schont, auch die Nothwendigkeit ihrer Aufhebung."
Die bisher auSgehobenen Stellen sind bereits der Wegweiser,
in welcher Richtung die „Denkschrift" sich bewegt. Noch
klarer und und unumwundener spricht sie sich im zweiten

Artikel: „Stellung der Klöster zu der Kirche" aus.
Es ist noch nie bestritten worden, daß die Instituts»«

der Klöster im Evangelium und im gestimmten Geiste deS

Christenthums ihre Wurzel hat, daß aus dieser Wurzel die

zarte Pflanze schon in den ersten Zeiten des Christenthums
hervorkeimte, und die Kirche sie jederzeit in ihren Schutz
nahm. Nur nach sorgfältiger Prüfung der Concilien und
mit ihrer Approbation durften in der Kirche Orden gestiftet
werden, und diese Gutheißunz wurde nicht ohne hohe Gründe
ertheilt. Nur völlige Unkenntnis? des Christenthums und

feiner Geschichte und schmähsüchtige Verläumdungsfucht
darf dieses in Abrede stellen; statt aller andern Autoritäten
verweisen wir hierüber auf Möhl er in seinen gesammelten
Schriften 2. Bd. Deßungeachtet wagt die aargauische Regie-

rung sich auf den theologischen Katheder zu setzen und dem

Publikum eine andere Lehre vorzutragen. „ES dürfte,
behauptet sie (S. 15 flgg.) einem Stifter von Klöstern
schwerlich gelingen, „das Fundament dazu im reinen (von
„der Reformation gereinigten?) Evangelium Gottes zu finden:
„diese Institution ist ihm fremd in allen und zeden Bezie-
„hungen; es weiß nichts von ihr, giebt nirgendwo Veran-
„lasfung zu ihrer Stiftung. Jahrhunderte lang bestand das

„Christenthum und breitere sich aus, ohne daß es ein Mönchs-
„wesen oder etwas ähnliches in seiner Mitte gegeben hätte.
„Das Mönchswesen ist so ganz und gar nicht aus dem Geiste

„des Evangeliums und des ächten Christenthums hervor-
„gegangen, daß es schon in seinem Entstehen nur dazu bei-

„trug, die evangelische Lehre zu grüben, ihre höchsten Begriffe
„zu verwirren und die darin liegende Aufgabe der Erlösung
„zu verkehren. Keine Aufgabe wäre leichter, als den Beweis



243

„zu führen daß das Mönchswesen im Heidenthume wurzle,
„und in gewissen vorchristlichen Sekten und heidnischen

„Priesterordcn seinen Ursvrung habe. Darum klingt es

„seltsam, wenn man die Klöster religiöse Anstalten beißt

„und zwischen ihnen und der Religion doch keme nothwendige

„Beziehung findet."
Es klingt wahrlich seltsam, von einer Regierung zu

vernehmen daß die Klöster keine „religiösen Anstalten" sind,

so wie alte übrigen angeführten Ungereimtheiten. Wenn
die Regierungen überhaupt selten glücklich waren, wenn sie

sich aus den katholischenKatveder setzten, so ist der aargauischen

Regierung schon gar in Erinnerung zu bringen: Sutor ue

ultra nrepiäain. Denn jeder Verständige wird lachen und

sagen: Also jene unzähligen Einsiedler, welche schon während

der Dezianischen Verfolgung im Gegensatz zum Heidenthum
die Wüsten Aegyptens bevölkerten, waren von heidnischen

Sekten hervorgegangen! Der heil. Pachomius, der das

Mönchsinstitut einrichtete, war vom heidnischen Geiste er-

füllt! Der heil. Athanasius, der LaS Mönchswesen ins

Abendland verpflanzte und dort förderte, der heil. Basilius
der Große, der den Mönchen zuerst eine bestimmte Regel

vorschrieb, der heil. Augustin, der den Grund zum Augu-
ftinerorden legte, der keil. Papst Gregor der Große, der

selbst Benediktiner war, der heil. Anselm, der keil. Bernard
und Tausende von Heiligen aus den verschiedenen Orten,
sie alle waren am Ende vielleicht nur Heiden, ohne es zu

wissen oder auch nur zu ahnen! Und wenn Möhler in
jedem contemplative» Mönch einen gedornen Theologen er-

kennt, so lehrt uns die aargauische Regierung im Gegen-

theil, daß das Mönchöwesen im Heidenthum wurzle, die

evangelische Lehre trübe und die darin liegende Ausgabe

der Erlösung verkehre! — Hätte die aargauische Regierung
auch nur einigermaßen etwas von jener Haltung und vom

Gefühle dessen, was man von ihr erwarten zu dürfen glaubte,
sie würde sich besinnen, solche Ungereimtkeiten in die Welt
hinaus zu schreiben. Aber lassen wir die tkeologisirende

Regierung weiter sprechen.

„Scheinbar anders ist es mit dem Verhältniß der Klöster

„zur Kirche (S. 16). Die ersten Kirchenväter (welche?)

„bezeichneten diese Richtung entschieden als eine heidnische.
„Ja die Kirche wird um so länger und sicherer bestehen,

„je früher die Klöster aus ihrem Bereiche verschwinden.

„Auch der lebenskräftigste Baum muß, wenn er Parasiten

„nährt, einem siechen Alter entgegengehen." — Wenn die

aargauische Regierung Wahrheit redete, so wäre sich sehr

zu verwundern, wie die Kirche eine Existenz von achtzehn

Jahrhunderten behaupten konnte, da sie doch schon von

ihrem ersten Entstehen an bis auf diesen Augenblick eine

Menge „Parasiten genährt" hat. Die Kirche ist nicht

gesonnen, ihre Existenz auszugeben, und dennoch sind auch

246

keine Kennzeichen vorhanden, daß sie sich der „Parasiten"
entledigen wolle. Möchte daher die aargauische Regierung
die Mühe auf sich nehmen, der Kirche diese ihre Mahnung
vorerst begreiflich zu machen, da ihr die Kirche und ihre
Fortexistenz so nahe am Herzen liegt! —

Die ersten Spuren der kirchlichen Beziehungen des

Mönchswesens findet die aargauische Regierung in der Räu-
bcrsynode von Epdesus, — „die erste Erscheinung, durch

welche der Einfluß der Mönche auf die Entwickelung des

kirchlichen Lebens bemerkbar wurde", und jene Mönche, deren

Einfluß „auf die Entwickelung des kirchlichen Lebens" bemerk-

bar geworden sein soll, schildert uns die aargauische Regie-

rung „alS Menschen, die in Kirche und Staat gerne auf

„Verschwörung sannen, den Bischöfen Fallstricke legten,

„den Pöbel gegen Gesetze und Ordnung aufhetzten, das

„Priesteramt und die Seelsorge beim Volke zu ihren undei-

„ligen Zwecken mißbrauchten, kurz alles das Strafwürdige
„und Religionsgefährliche, und zwar schon damais

„auf dieselbe Weise trieben welches auch wir seit fünfzig
„Jahren von ihnen erlebt und erlitten haben.^ Die sprechende

Regierung, die solches schon seit fünfzig Jahren von ihren

Klöstern erlitten haben will, besteht bekanntlich erst seit

zehn Jahren, und der Kantpn Aqrggu verdankt seine

dermalige Existenz einer Verfügung Napoleons vom Jahr
180Z, besteht also noch nicht volle vierzig Jahre!! —

Auch wir haben von den betrübenden Erscheinungen der

Epbesiuischen Synode gehört, aber sie wgren Ausnahmen
von der Regel, die zudem nur im Orient, im Occident

gar nie zum Vorschein gekommen sind. Die Darstellung
der aargauischen Denkschrift erwnwt sich hier als ein Ergeb-
niß jenes Geistes, der aus jeder Zeile der Schrift spricht!

Seite 13 will es der sprechenden Regierung gar nicht

gefallen, daß die Mönche auch zu den priesterlichen Weiden

zugelassen wurden! sie ist höchlich entrüstet, daß Bischöfe,

Concilien und Päpste sie zur Seelsorge verwendeten und

bevollmächtigten, daß die Klöster exemt wurden, dem Bischof
wurde kein Recht über die Klöster gelassen, „als die Weihung

„der Mönche und Einsegnung der Klosterkirchen und Altäre
einzig nur die Gnade, die Waffen gegen daS Heil

„der Kirche zu rüsten u n d se ten (feilen?) z u d ü r sen."
Also sind der aargauischen Regierung Klosterkirchen und

Altäre nur die Massen gegen das Heil der Kirche! Und

die Bischöfe feilten nach ibr diese Waffen Ww schmeickel-

haft für die Bischöse! -- Auch die Kirchensynvde von Trient
machte es der aargauischen Regierung nicht recht. „DicKlöster
„standen in Folge der Exemtion zu derKirche in keinem andern

„Verhältnisse mehr, als in dem einer Zinspflichtigkeir nach

„Rom, und dafür genossen sie nichrS als den Schutz, unge-

„stört und ungestraft an ihrem Zerfalle arbeiten zu können. "

Eine Schmeichelei für den heil. Stuhl! „Noch bemerkenS-



247

„werther ist (d. Denkschr. S. 26) der Umstand, daß das

„Tridentinum selbst die Klöster mit keiner Sylbe gewähr-
„leistet. Daß aber die hl. Synode sie nicht förmlich ge-

„währleistet und der Zukunft als ein ewiges Vermächtniß
„aufzwingt, beruht offenbar auf dem höchst wesentlichen

„Grunde, daß die Kirche sie nie und zu keinen Zeiten als
„eine organische Nothwendigkeit ihres Lebens aner-
„kannt hat. Nie erschienen die Klöster als unentbehrliche
„Organe der Erlösungsanstalt. (Als hätte Jemand
,'solches fe behauptet!) Wie ihre Entstehung nichts anders

„als die Zufälligkeit eines excentrischen Gemüths-
»leb ens ist, so sind sie selbst auch nichts als ein zufäl-
„liger Auswuchs am Organismus der Kirche."
Zu Anfang hatte die Denkschrift die Klöster als einen Aus-
wuchs des Heidenthumö dargestellt, jetzt läßt sie dieselben

am Organismus der Kirche auswachfen! Daraus folgert
nun die Denkschrift weiter, die Klöster haben keinen kano-

Nischen Rechtsboden, seien nicht einmal kirchliche Znstitute,
und zum Beweis dessen wird die (von der Kirche verworfene)
Synode von Pistoja angerufen.

Und wozu nun diese lange Abhandlung? Dazu, daß

die Regierung behauptet, der christliche Staat dürfe nicht
einmal solche Anstalten garantiren, „welche dem Zwecke

„des Christenthums nicht nur fremd, sondern in ihrem

„Bestände geradezu entgegen sind; welche ferner auf dem

„Wege der Anarchie der heiligen Canon es sich selbst gleich-

„sam in der Kirche rechtlos und exlex gemacht haben; welche

„endlich sogar von Seite der Kirche selbst nirgends befohlen,

„noch weniger garantirt worden sind. Es darf hier schon

„gefragt werden, woher der Staat eine solche RechtSpflicht

„übernommen habe, und ob er sie auf gültige Weise je

„übernehmen konnte und durfte? (Wie macht doch die Noth
„erfinderisch!) Es darf gefragt werden, ob der christliche
„Staat, als der Religion und Kirche eigent-
„licher und wahrer Schirmherr, durch die Ueber-

„nähme einer solchen Verbindlichkeit nicht mit seinen obersten

„Pflichten gegen beide Schirmvertraute in den grellsten

Widerspruch verfalle?" Hat wokl je der Pharisäismus
eine frechere Sprache geführt, als hier die Denkschrift

Air einen solchen Schirmherrn wird sich die Religion
und Kirche freilich bedanken, und ihn der angesprochenen

Pflichten gerne entbinden, denen er zu widersprechen behaup-

tet, wenn er das hält, was er in einem feierlichen Eide

heiter und klar vor aller Welt angelobt hat, und dem es

ze nach Convenienz belieben könnte, das mit seinem Wesen

unvereinbar zu erklären, was er seit dem ersten Augenblicke

seines Bestehens fortwährend zu erfüllen eidlich angelobt hatte.
Nach dieser sonderbaren Deduktion und diesen paradoxen

Behauptungen über die Stellung der Klöster zur Kirche, darf
man noch Auffallenderes im Kapitel über die „Stellung der

Klöster im Staate" gewärtigen. Nach dem System des

Despotismus behauptet die Denkschrift Seite 32: „Dem
Staate kommt die Hodeit über alles zu, was ibm entweder

als Bestandtheil einverleibt ist oder mit seiner Existenz und

seinem Zwecke in unmittelbarer Beziehung stellt." Daraus
wird ein Recht der „Kirchenhoheit», und hieraus sofort für
den Staat das Recht der Kastvogtei abgeleitet. Wer in der

Geschichte nicht ganz fremd ist, weiß, daß in den vielen

Fehden und Kriegen des Mittelalters besonders an den

Wehrlosen viele Frevel und Gewaltthaten verübt wurden.

Diese Wehrlosen waren namentlich die Klöster. Weil sie

selbst nicht die Waffen trugen zu illrer Vertheidigung,
wählten sie sich hiefür freiwillig einen Vertheidiger oder

Kastvogt, bald in der Person des Kaisers, oder des Lan-

desfürsten, bald in der Person eines mächtigen Grafen
oder Ritters. Dafür zahlten die Beschützten eine angemes-

sene Entschädigung. Wenn aber diejenigen, welche zu Ver-
theidigern berufen waren, selbst zu Räubern wurden, dann

klagten die Beeinträchtigten und suchten Abhülfe bei einer

höhern Behörde. Niemand bezweifelt, daß überall die Lan-

desregierung der natürliche Schutzkerr der unter ihrer Ge-

walt und in ihrem Bereiche befindlichen Schutzbedürstigen ist,

und daß diese als Entgelt zu einer angemessenen Steuer ver-

pflichtet sind. Schutz ist die Regierung jedem schuldig, der

sich in ihrem Umkreise befindet und nicht irgendwie den An-
spruch darauf verwirkt hat. Zum Beweise dessen bedürfte
es gar nicht einer Menge von Beispielen auS der Geschichte,

daß die Klöster Kastvögte gehabt haben. Aber die aarg.
Denkschrift nimmt überdieß noch eine vorgebliche „Kirchen-
Hoheit des Staates" in Anspruch und beruft sich dabei

auf Beispiele christlicher Staaten, aber freilich nicht eines

Karl d. Gr., eines Alfred d. Gr. und anderer anerkannt

ehrwürdiger Regenten, welche wahre Beschützer der Kirche

waren, Klöster und Bisthümer stifteten :c., sondern auf
das Beispiel jener Republik Venedig, welche ihre Plackereien

gegen die Kirche mit ihrem Untergange geführt hat, auf
das Beispiel des „kaiserlichen Kirchenreformators des 18.

Jahrhunderts", welcher durch seine Reformation das Volk

gegen sich empörte, und dessen Nachfolger seine Anord-

nungen großentheils wieder aufheben mußten; auf das Bei-
spiel von Toskana, Neapel und Baiern, deren Regenten
die Mißgriffe zum Theil jetzt noch gut zu machen bemüht sind,

welche von der frühern Zeit waren begangen worden, selbst

das Beispiel der Reformation und der Revolution,
die spanischen Greuelscenen unserer Tage nimmt die

aarg. Regierung zu Hülfe, um dadurch ihre Beschlüsse zu

rechtfertigen. Und welchen Werth man auf die geschichtliche

Treue und Wahrhaftigkeit der aarg. Regierung in ihren
Citaten legen darf, ergiebt sich daraus, daß sie auf Seite
33 von Kaiser Siegismund im 2. 1442 auf dem Concilium



249 250

zu Basel jedem Kloster einen Kastvogt bestellen läßt, und auf
Seite 39 und 40 auf dem gleichen Concil im Z. 1442 wieder

vom gleichen Kaiser Hoheitsrechte in Anspruch nehmen läßt,
und sogar Citate anführt, kraft deren er den Klöstern in Dis-
ziplinar - und Seelsvrgeangelegenheiten Vorschriften geben

laßt :c., während doch im I. 1442 schon lange kein Kaiser
Siegismund mehr regierte, da er bereits im Jahr 1437

gestorben war!! S. 46 behauptet sie, selbst Papst PiuS VI.
habe „die guten Absichten des erleuchteten Kaisers schweigend
anerkennen müssen'-, da doch P. Pius VI. eigens die Reise
nach Wien unternahm, um den „Kämpfer für Licht und

Wahrheit" auf bessere Wege zu leiten. So ist es also um
die Treue und Wahrhaftigkeit der aarg. Denkschrift bestellt.

Aus dem Kastvogtei- und Hoheitsrecht leitet die aarg.
Regierung das Recht 1) der Verwaltung, 2) des Oberei-

gentkums 3) der Besteurung 4) der Gerichtsbarkeit, 5) der

Disziplinaraufsicht, 6) der Reformatipn und endlich 7) der

Säcularisation der Klöster ab. Aber aus allem, was sie

zum Beweise dafür anführt, — dessen Wahrheit selbst vor-
ausgesetzt — ergiebt sich anders nichts, als daß die weltliche
Behörde öfter mitwirkte zur Herstellung der Klöster, wo
entweder die Disziplin oder die Oekonomie in Verfall ge-

rathen war. Gewiß wird auch der aarg. Regierung die

Mitwirkung zum Schutze des Eigenthums und zur Aufrecht-
Haltung der Disziplin sogar verdankt, wie ja auch in Baiern
der König den Bischof von Eichllädt mit Genehmigung des

hl. Stuhles zum Visitator der Klöster bestellt hat. Eben
so wenig haben sich die Klöster je der Rechnungsstellung
oder der Gerichtsbarkeit in weltlichen Dingen entziehen wollen ;

aber das „Obereigenthumsrecht", das „Reformations - und

Säcularisationsrecht", welche erst in der Zeit der Révolu-
tion und der raubsüchtigen Helvetik ihren Anfang und ihr
Beispiel haben, sollte eine Regierung, welche die Revolution
zu bekämpfen sich den Anschein giebt, als Produkte der

Revolution, nicht als Beweis ihres Rechtes, geltend machen.

Wie sollte einer Regierung das Recht zuerkannt werden

können, Klöster zu reformiren, welche behaupter: „das
eigentliche Mönchsvolk ist unverbesserlich" Und wenn ledig-
lich das Beispiel von geschehenen Gewaltthaten ein Recht

begründen sollte, so hätten wir Despoten aus der Geschichte

Deutschlands, Englands, Frankreichs, Spaniens w. zur
Genüge anzuführen, welche nicht nur Klöster, sondern auch

Bisthümer zerstörten, nicht blos Mönche verbannten, son-

dern auch Bischöfe und andere Geistliche verbannten, Päpste

ächteten, ja sogar abzusetzen sich unterfiengcn; jeder Unfug
ließe sich durch das Beispiel solcher Tyrannen vertheidigen,
es bedürfte nicht einmal des Berufens auf das Beispiel der

Reformation, welche, „getragen von einem abermaligen
Pfingststurm der Geister, hereinbrach." (S. 65.) Geradein
dem Augenblick, wo der katholische Lanbestheil in größter

Aufregung und wegen seiner religiösen Angelegenheiten in
Sorgen ist und Beruhigung verlangt, gerade in diesem

Augenblick erklärt die Regierung ungescheut und schonungs-
loS: „Also selbst die Reformation könnte uns vollgültige
Beweise liefern, daß auch die eidgenössischen Staaten daS

Recht der Säcularisation ihrer Klöster besitzen und nach
Umständen in Anwendung bringen mögen"! (S. 67.) Soll
etwa diese Berufung auf das Beispiel der Reformation zur
Beruhigung des katholischen Volkes beitragen? oder aber
dasselbe aufmerksam machen, was man nach dem gleichen

Beispiele noch zu thun beabsichtige??

Soll etwa das, was bisher an Gewaltthaten, die gegen

Kirchen- und Klosterkorporationen verübt worden, ohne

einigen Rechtsgrund ist und kaum eine Entschuldigung in
den traurigen und verhängnißvollen Zeitumständen hatte —
sollte dieß eine rechtliche Bekräftigung finden in der Auf-
zählung der Plackereien, welche von 1803 an, und insbe-
sondere seit 1830 an geistlichen Korporationen verübt worden
sind? Wozu die Anführung der Beschlagnahme des Stifts-
gutes in Solothurn, der thurgauischen Klosterliquidation
und so noch vieles andern von S. 70—77 Angeführten?
Oder soll etwa gar das Verfahren der aarg. Regierung
gegen die Klöster seit 1830 die Schlußnahme vom 13. und
20. Jäner 1841 rechtfertigen? Wie weit auch die Denk-
schrift ausgreift, dennoch ergreift sie nichts als einige zwei-

felhafte Fakten, welche beweisen, was man schon lange weiß:
daß die Kirche und kirchliche Gegenstände von Seite von

Regierungen und Privaten schon seit undenklichen Zeiten
Anfechtungen erlitten und verschiedene Kämpfe bestanden

haben. Aber auf einen rechtlichen Grund sind wir in der

langen Abhandlung nie gekommen. Es ist aber nichts an-
deres als, als was die Denkschrift selbst S. 77 sagt: „die
Klöster unterliegen der aarg. Verfügungsgewalt" — nicht
aber ihrem Verfügungsr e ch t. Unrecht auf Unrecht gehäuft
begründet kein Recht. Mit allem Gesagten lehrt unS die

Denkschrift, daß die aarg. Regierung eben nichts anderes

gethan habe, als was der despotische König Heinrich III.
von England, was die Reformation, was die französische

Revolution, was der Kaiser Joseph II., was die unselige

Helvetik, was die spanische Revolution w. gethan haben.

Dem eigenen katholischen Landestheile gegenüber, gegenüber
den katholischen und den rechtliebenden Mitsränden solches

sagen zu dürfen, braucht aber große Keckheit, und ist ein

Bekenntniß, daß man nicht auf dem Wege des Rechtes stehe.

(Schluß folgt.)

Kirchliche Nachrichten.

Luzern. Der Tit. VerfassungSrath deS Kant. Luzern
liegt gegenwärtig unermüdet seinem wichtigen Geschäfte ob.



252

das von der von ihm ausgestellten Siebenzeknerkommission

entworfene Staatsgrundgesetz für den Kanton Luzern zu

prüfen, die darauf bezüglichen vielfältigen von Seite der

Hochw. Kantonsgeistlichkeit, von Gemeinden und Privaten
eingereichten Wünsche anzuhören und sie ernstlichen Vera-
thungen zu unterwerfen. An diese Eingaben schließt sich

auch die gewichtige Stimme unsers Hochwürdigsten Hrn.
Bischofs, der in nachstehendem Schreiben dem Tit. Ver-
sassungsrathe die von Seite der Hochw. Luzernischen Kau-

tonsgeiftlichkeit schon früher dem Hoden Großen Rathe des

KantonS Luzern mitgetheilten Wünsche angelegentlich zur
Berücksichtigung empfiehlt,

Tit. Es kann dem Bischöfe nichts Angelegentlicheres

und Erwünschteres sein, als das Glück und die wahre

Wohlfahrt aller seiner BisthumSangehörigen, und wo es

bei einem Volke darum zu thun ist, neue Grundsätze zu

berathen und Verhältnisse aufzustellen, auf welche das Glück

und die Wohlfahrt des Volkes in seinen allseitigen Beziehungen

für die ferne Zukunft gegründet und gefußet werden soll,

kann seine Theilnahme, in soweit sein Amt es gestattet,

für jeden Gutgesinnten nur erfreulich sein. Darum benutze

ich mit Freuden und im Gefühle meiner oberhirtlichen Stel-

lung den Anlaß, den Ihre hohe Berathung über Ver-

fassung und Grundlage zur Wohlfahrt des KantonS Luzern

mir darbiethet, mit wenigen Worten die Wünsche der ge-

sammten Hochwürdigen Geistlichkeit Zhres Kantons, welche

dieselbe Ihnen bereits wird eingereicht haben, auf's empfeh-

lendste ans Herz zu legen. Ueberzeugt, daß dieselben nicht

nur nichts enthalten, was dem allgemeinen Besten zuwider

wäre, sondern vielmehr aus deren Gewährung das wahre

Wohl, das Glück und der Segen des Landes entsprießen

würde, vereinige ich mit ihr die Bitte, gedachte Vorsiel-

lungen bestens würdigen zu wollen, und habe die Ebre,

mit ausgezeichneter Hochachtung und gänzlicher Ergebenheit

zu sein, Tit. Herr Präsident und Verfassungsräthe l

Hochdero dienstbereitwilligster

(8ÎA.) Joseph Anton, Bischof von Basel.

Solothurn, den 22. März 1841.

Schaffhausen. Herr AntisteS Harter, welcher 34

Jahre als protestantischer Lehrer gewirkt und bei 6 Iah-
ren mit der ersten Würde im geistlichen Stande bekleidet

war, fühlte sich genöthigt, am 18. v. M. seine Stellen

Niederzulegen, um wahrscheinlich seiner Heimath den Rücken

zu kehren. Pietismus und Radikalismus wirkten zusam-

men, den Mann zu verdrängen, dessen Tugenden und Ver-

dienfte zu schätzen beide Gegner genöthigt waren; auch dem

wohlmeinendsten und redlichsten Bestreben des Hrn. Oder-

gerichtspräfidenten Zoos war es nicht möglich, den ver-

ehrten Mann dem Staate zu erhalten. In begeisterter

Rede wies Hr. Zoos am 31. März im Gr. Rathe das Un-

recht nach, welches die Regierung am Antistes begangen

hatte, und beantragte die Absendung dreier Männer aus
dem Gr. Rathe an den Antistes, um den Frieden wieder

herzustellen, dem man durch die bekannte Erklärung des

Antistes so nahe gerückt war, worin er gesagt hatte, daß

er der katholischen Kirche nicht angehöre und sich zu einer

Verbindung mit ihr im Verborgenen nie verstehen, da-

gegen sich den wahren Interessen der protestantischen Kirche

ferner wie bisher annehmen werde w. DaS Unrecht der

Regierung besteht darin, daß sie auf die grundlose Aus-
streuung des Vorfalles in St. Katharinenthal beschlossen

hatte: „die Klage solle in subjektiver und objektiver
Beziehung genau untersucht werden, damit die Ehre des

Antistes sowohl, als die der gesammten ehrw. Geist-

lichkeit bestens gewahrt werden könne;" als aber das

Ergebniß zu der Untersuchung für den Antistes günstig lau-

tete, verweigerte die Regierung dem Antistes die Mitthei-
lung des ihn rechtfertigenden Protokollsauszuges, mit An-
gäbe der Motive: 1) daß die Untersuchung der Regierung
nicht die Legitimation deS Antistes zum Zweck

gehabt habe; 2) nachdem das Gerücht sich als grundlos
erwiesen, sei für die Regierung keine Veranlassung mehr vor-
Handen, weitere Schritte in dieser Sache zu thun; 3) dem

Antistes bleibe unbenommen, seine Ehre vor dem Civil-
rickter zu schützen; 4) Protokollauszüge werden nur in
Beschlüssen über Parteisachen ertheilt. Diese Verweige-

rung des Protokollauszuges benützte nun die Partei der

Pietisten, die Fabel vom Katharinenthal weiter auszubrei-
ten. ES konnte daher kein Friede und keine Wirksamkeit
zwischen dem. Antistes und der Geistlichkeit einerseits, und

der Regierung anderseits erzweckt werden, und die Aus-
scheidung des Antistes war das Resultat des langen und

schmählichen Kampfes, dessen Beginn darin liegt, daß Hr.
Antistes gewagt hatte, in das Gebiet der katholischen Kirche
hinüberzublicken und die Periode eineS von den Protesta»-
ten schrecklich verläumdeten Papstes würdig zu beleuchten

Wie der Radikalismus schamlos seine Worte im Munde

dreht, wie der Pietismus in seiner starren Intolleranz
schon den grundlosen Verdacht katholischer Spmpathieen
nicht erträgt, Beides, dieß lehrt uns jeder Tag, und daß

der Antistes diesen Gegnern sich entwunden, darüber ist er

zu beglückwünschen. Aber wie die Vorsehung diesen

vorzüglich begabten Mann führt, das ist weit bemerkens-

werther: sie bringt ihn in Berührung mit Katholiken, die

er hochschätzt; sie macht ihn zum Vertheidiger der katholi-
sehen Institutionen; sie wirft ihn vorerst aus dem Kreise

einzelner und nun sämmtlicher Stellen hinaus, die er viele

Jahre bekleidet hatte, und zerreißt gewaltsam alle Bande,
die ihn an alte Gewohnheiten und Institutionen gefesselt

hatten. Möchte es ihm gelingen, nun, da er frei ist von



953 254

den Banden der Beschränkung, seinen Blick Vorurtheils-
frei auf die Erkenntniß der Wahrheit zu richten, wie er
eö nach seiner eigenen Aussage bisher noch nicht gethan

hatte, und die erkannte zu umfassen!

Genf. (Fortsetzung und Schluß). WaS wir Euch,
meine theuren Bruder, zu Gunsten des Spitals sagen,

gilt auch von der Zufluchtsstätte, die der Herr Pfarrer
den jungen Waisentöchtern zu verschaffen wünscht, so wie

auch von der Schule, die er den Jünglingen von 15 Jak-
ren und darüber öffnen möchte, die des Glückes beraubt

sind, eine christliche Erziebung durch christlichen Unterricht

zu erdalten, und sich deßhalb der Gefahr ausgesetzt sehen,

ihr ganzes Leben in einer beweineswürdigen Gleichgültigkeit
hinsichtlich des Gottesdienstes und ihres Scelenheiles zu-

zubringen. Die Errichtung dieser drei Anstalten, zu deren

Gunsten der Herr Pfarrer einen Aufruf an Euere christ-

liche Mildthätigkeit ergeben läßt, wird Euer Werk sein und

wird gewisser Maßen das Eigenthum eines Jeden auS Euch

werden. Als der Herr Pfarrer diese Projekte entwarf,
die von wahrem Nutzen oder vielmehr eine öffentliche Noth-
wendigkeit für die Einwobnerschast der katholischen Gemeinde

Gens's sind, hat er ohne Zweifel auf die Vorsehung gezählt

und hört nicht auf, auf sie sein Vertrauen zu setzen; aber

jedes Glied dieser Pfarrei ist berufen, vom Ehrgefühle,
Glauben und Gewissen geleitet, der Vorsehung zum Werk-

zeuge dienen. Die Katholiken der auswärtigen Länder,
die zu Gunsten dieser Pfarrei schon so viel gethan haben,
werden auch bei diesem Anlasse, wir zweifeln nicht daran,
unfern Wünschen und Hoffnungen entsprechen.

Erwäget nur die glücklichem Folgen, meine Brüder!
welche für das gegenwärtige Geschlecht, sowie für die Nach-
kommen diese drei Anstalten haben werden, die die zwei

andern, die ihr schon das Glück Haber zu besitzen, unter-
stützen werden. Wem schlägt nicht unter Euch vor Freude
daS Herz? wessen Seele öffnet sich nicht der innigsten Rüh-

rung, wenn er bedenkt, daß durch den Einfluß dieser ver-
schieden?» Institute: der schon bestehenden Anstalten der

Schwestern der christlichen Mildthätigkeit und

der christlichen Schuldrüder, so wie der noch zu er-

richtenden, eines katholischen Spitals/ einer Zu-
fluchtSstätte für junge Waisenröcbter und einer Schule
für die Erwachsenen die katholische Pfarrei so befestigt
und so eingerichtet sein wird, daß sie die Anstrengungen
der Mächte der Hölle, die versuchen sollten, sie zu über-

wältigen, nicht zu fürchten haben wird.
Ihr werdet den Eiser des Hrn. Pfarrers mit um so

größerer Theilnahme unterstützen, weil die oben genannten
Anstalten von der höchsten Wichtigkeit sind und nicht etwa
bloß das Wohl einiger Familien, sondern die gesummte
katholische Einwohnerschaft, die wenig bedeutendes Ver-

mögen besitzt, zum Gegenstande haben. Diese Anstalten
erinnern uns bei dem ihnen vorgesteckten Zwecke an ein

sehr ermunterndes Wort unsers heiligsten Lehrers über den

Zweck seiner göttlichen Sendung, die er vom Vater erhal-
ten hatte: Er hat mich gesandt, um den Armen
das Evangelium zu predigen. Und als die Schüler
des heil. Johannes des Täufers ihn fragten: Bist du der-
jenige, der kommen soll, die Welt zu erlösen,
oder müssen wir einen andern erwarten? antwortete
der Sohn Gottes: den Armen wird das Evangelium
verkündet. Das war der Beweis, den er ihnen von seiner

göttlichen Sendung gab. Und in der That thaten sich die

Weisen deS heidnischen Alterthums, die Philosophen RomS

und Griechenlands damit groß, mit Pomp für dw Hökern

Klassen der Gesellschaft Schulen und Akademien zu eröffnen.

Seit der Entstehung deS Christenthums lassen die Reichen

und Mächtigen des Jadrkunderts, welche nicht vom Geiste

des Glaubens durchdrungen sind, daS arme Volk dabin-

schmachten und legen nur jenen Anstalten, die geeignet sind,

die vrofanen Wissenschaften und die Künste des Vergnügens
in Flor zu bringen, eine Wichtigkeit bei. Die Religion
allein nimmt es aus sich, an die Mittel zu denken, den

Armen das Evangelium zu verkünden; und um diesen so

wünschenSwertken Zweck zu erreichen, hat sie in allen Jahr-
Hunderten einen Aufruf an den Glauben und die christliche

Mildthätigkeit ihrer Kinder ergehen lassen, wie wir ihn

gegenwärtig, meine theursten Brüder, zu Gunsten der

armen und werdenden Kirche zu Genf an Euch richten,

mit dem festen Vertrauen, daß unsere Stimme von allen

denen, die uns dören verstanden werden wird. Die dieß-

fälligen Beiträge können bei dem Hrn. Pfarrer oder bei der

ehrwürdigen Frau Vorsteherin der Schwestern der christ-

lichen Mildthätigkeit niedergelegt werden. Fraget Ihr uns,
meine theursten Brüder, wann diese Anstalten ms Leben

treten werden, so erwiedern wir: Wir können es mit Ge-

nauigkeit nicht bestimmen, indem die Zeit der Eröffnung
derselben von den mehr oder weniger reichlichen Unter-

stützungen abhängt, die der Herr Pfarrer erhalten wird.
Aber Ihr könnt darauf zahlen, daß er fortfahren wird,
mit aller Thätigkeit seiner Aufopferung, von der er für
seine Pfarrkinder beseelt ist, sich mit dieser Angelegenheit

zu beschäftigen. Vor allem wünscht er die Eröffnung des

Spitals zu beschleunigen; aber da die Vorbereitungen zur
Errichtung einer Anstalt dieser Art viele Zeit erfordern,
und Ausgaben veranlassen, die beträchtliche Vorschüsse

erheischen, so bittet er Euch, mit Eifer zu Gott zu flehen,

daß seine anbetungswürdige und väterliche Vorsehung die

bei diesem Werke sich erbebenden Schwierigkeiten aus dem

Wege räume.
Es handelt sich um nichts anders, als um Einrichtung



255

und Feststellung der katholischen Kirche zu Genf; es handelt
sich darum, unserer Eigenschaft, als katholische Pfarrge-
meinde, Anerkennung und Achtung zu verschaffen und durch

unsern Eiser und die christliche Mildthätigkeit nach dem Bei-
spiele der Christen der ursprünglichen Kirche zu zeigen, daß

wir, um als religiöse Gesellschaft bestehen zu könne», weder

der Macht noch der Schätze der Kaiser bedürfe» sondern

daß der Glaube uns genügt. Wir erwarten von den gläu-
bigen Gesinnungen, die Euch beseelen, daß Euer Eifer und

Euere christliche Mildthätigkeit Euch zur Abreichung groß-

müthiger Opfer vermögen werden.

Schließet Euere Herzen auf und öffnet auch Euere

Sparkassen, damit die Arbeiten aus Mangel an Beiträ-
gen nicht verzögert werden. Doch daS befürchten wir nicht.
Die Werke des Glaubens haben immer von einem beinahe

unmerklichen Anfange begonnen nnd haben sich stets wie

das fruchtbare Saatkorn, von dem im Evangelium die Rede

ist, entfaltet. Odschon es in dem Augenblicke, da man es

auf die Erde ausstreut, ganz unansebnlich ist, so gedeiht
sein Wachsthum dennoch in solchem Maße, daß es zum
großen Baume wird, der reichliche Früchte trägt und aus-

gebreiteten, erquickenden Schatten spendet.

Sollen wir Euch wohl noch ermuntern, meine tbeuer-
sten Brüder, mit allem Eifer die väterlichen Absichten Euers

Hrn. Pfarrers zu unterstützen.

Ihr werdet Euch deßhalb Euer ganzes Leben hindurch
und besonders an den Pforten der Ewigkeit Glück zu wün-
scheu haben. Hundertfach werdet Ihr dafür am Tage ärnd-

ten, an dem ein Trunk Wasters, im Namen Jesus gege-

ben, reichlich belohnt werden wird.
Frankreich. Paris, 29. März. Zm „Univers"

liest man: Man versichert uns, der Kultusminister habe

alle Bemerkungen, die ihm durch den Episkopat in Betreff
des Eesetzesentwurss über den Sekondärunterricht gemacht

worden, in reifliche Erwägung gezogen. Hr. Martin (du

Nord) ist, wie man sagt, Willens, gleich nach Beendigung
der Session mit dem Großmeister der Universität zu kon-

seriren, um die unerläßlichsten Modifikationen im Interesse

der Religion und einer weifen Freiheit einzuschalten. Die
häufigen Verbindungen deS Kultusministers mit den Bi>
schöfen haben ihn belehren können, ob sie das ungerechte

Mißtrauen verdienten, welches in ihrer Hinsicht der Ge-

setzentwurf bezeigt. Der Kampf in Betreff der Freiheit
des Unterrichts hat sich zwischen den Katholiken und den

Universitäts - Interessen entsponnen. Die Regierung muß

wobl die Rolle erwägen, die ihr bei diesem Conflikt zusteht.

Wenn die Universität ein Körper ist, welcher dem Staat
nöthig scheint, so darf man sagen, daß die Kirche ein nicht

weniger wichtiger und nicht weniger empfchlenswerther

Körper ist; der Staat (solcher, wie er ist) muß daher

256

zwischen der Kirche und der Universität sich, wo nicht neu-
tral, wenigstens in Fastung kalten, billige Vergleiche zu
erleichtern.

Spanien. Madrid, 9. März. Die Marquise von
Malvica fordert alle frommen und wohlthätigen Damen
zur Unterstützung der armen Nonnen in Madrid auf, welche
im größten Elend in ihren den Einsturz drohenden Klöstern
leben, kaum geschützt vor der Ungunst der Witterung. ES
wird sich nun zu diesem Zwecke eine Gesellschaft bilden; die
Beiträge sollen sich wenigstens auf 2 nnd höchstens auf 20
Realen monatlich belaufen.

An die Redaktion der schweiz Kirchenzeitung.
Die Unterzeichneten sehen sich genöthigt, über die Inserate

Nrs. 13 und 14 in Ihrem Blatte, in Betreff der bekannten Mission
in Unterägeri und einiger dabei vorgefallenen Umstände, Ihnen eine
Erläuterung einzusenden.

Da Sie in No. 14 Art. Zug sich ausgesprochen: „es sei Ihnen
vor Allem daran gelegen, Wahrheit mitzutheilen", so hoffen wir,
diese Erklärung werde in den Spalten Ihres Blattes auch einen Platz
finden.

Der Artikel Zug in No. 13 Ihrer Zeitung beschuldigt die Ge-
meinde Unterägeri, sie habe die Meinung des Publikums „in reli-
giöser und moralischer Rücksicht die leyte Stelle unter den Gemeinden
des Kanrons Zug einzunehmen, durch die acht Tage der Missions-
seier nur zu sehr bekräftiget." Als Beweis wird angeführt: erstens
„eine öffentliche Störung der im Freien gehaltenen Predigten aus
„einem nahegelegenen Wirthshause", und zweitens „die Verbreitung
„einer Schmähschrift, welche in großer Zahl in Häusern, aus Straßen,
„ja sogar in der Kirche niedergelegt wurde."

Das Erste wurde in No. 14 durch die Anzeige berichtiget, daß
die berührten Unsugen von einem „Troß Zugerjungen" und auch
selbst von „naseweisen Töchtern der intelligenten Stadt" verübt
worden seien.

Wir wollen in dieser thatsächlichen Anzeige, obwohl wir noch
Anderes, ohne lieblos zu sein, anführen könnten, eine befriedigende
Rechtfertigung der hierin unschuldig herabgewürdigten Gemeinde im
Allgemeinen anerkennen.

Vom zweiten Punkte in Betreff der Schmähschrift sagt das In-
serat in No. 14 nichts. Wir finden Saher nöthig zu bemerken, daß

die Gemeinde einhellig beschlossen hatte, eine Mission durch die VV.
Jesuiten abhalten zu lassen. — Wie konnte demnach der Verfasser
des Aussatzes in No. 13 sich erlauben, die Ausbreitung des be-

rüchtigten Libells der moralischen Gesinnung der ganzen Gemeinde
anzurechnen? - Wir fügen als bekannte Thatsache hinzu, diese

Schrift sei in der nämlichen Nacht auch in Zug, Baar, Menzingen,
Chaam u. s. w. und zwar sehr zahlreich ausgestreut, an keinem Orte
aber und auch nicht in Unterägeri in der Kirche, wie das Inserat
in No. 13 sagt, niedergelegt worden. Wer kann also so verwegen
sein, zu urtheilen, dieses sei nur von Unterägeri, oder gar von der
verdächtigten Gemeinde geschehen? — Uebrigens wollen wir von
dem unverdauten Eifer für das Gute, der in dem Missionsäufsatze
in No. 13 sich kund giebt, adstrahiren; indem wir durch diese Er-
kläNUNg nichts anderes suchen, als die Gemeinde Unterägeri vor
unverdienten Anschuldigungen bestens zu verwahren. Die innigste
Theilnahme der Einwohner von Unterägeri an der Mission zeugt
übrigens am besten gegen alle lieblose Verdächtigungen.

Unterägeri den 7. April 1841.

Im Namen und aus Auftrag des Gemeinderaths
Der Präsident:

Zof. Ant. Heß.
Der OrtS-Pfarrer:

Bl. Utinger,
Kammerer des Kapitels Zug.


	

