
Zeitschrift: Schweizerische Kirchen-Zeitung

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 4 (1835)

Heft: 33

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


den 14. Augftmvnat

schweizerische RirchenLeitung,
herausgegeben von einem

katholischen vereine.
Die Religion verkündet die Gesetze Desjenigen, der ist; die menschlichen Konstitutionen verkünden den Willen Derjenigen, die

vorübergehen. - Dieses ist der Unterschied zwischen dem göttlichen und menschlichen Rechte.
Ist. cke R o n s I <1.

das neunzehnte Jahrhundert m politischer
und religiöser Hinsicht.

Eine der schönsten Allegorien des Alterthums liegt in
jenem Wettkampfe, den die Führer der Völker und die

Ausleger der Orakelsprüche der geheimnißvollen Sphynp
liefern mußten, die da eisersüchtig die Urgesetze der Mensch-
heit und alle Geheimnisse ihrer zukünftigen Bestimmungen
in sich verschloß. Diese Sphynx, deren Bild als das letzte

Symbol einer früher untergegangenen Zivilisation in den

Wüsten Thebens und Memphis zurückgeblieben, hat sich

auch vor die Tempelpforte der Wissenschaft und der Mensch-
heit gegenwärtiger Zeit gesetzt! Die Gegenwart erscheint
als ein Räthsel und die Zukunft hüllt sich täglich in immer
größeres Dunkel! Mitten in dieser allgemeinen Auflösung,
die da alles in der menschlichen Gesellschaft Bestehende,
göttliche und menschliche Institutionen, ergreift und umge-
staltet; im Schooße dieses im tiefsten Grunde ausgeregten
Europa, in welchem die Völker mit bisher nie geahnter
Schnelle ihre Einrichtungen und Sitten, ihre Grenzen und
Dynastien wechseln und ändern, wird uns die Geschichte
und unser eigenes Selbst zum unerklärbaren Räthsel. In
der That, welch' ein Geheimniß ist das neunzehnte Jahr-
hundert? in welches Dunkel hüllen sich die Schicksale der
neuen Völker? Nie gab es eine Bewegung im Reiche des

Geistes und der Politik, deren Charakter so allgemein, so

weitaussehend und demnach so unerklärbar in seinen End-
resultaten wäre; ganz Europa ist durch denselben Sturm

einander durchkreuzender Prinzipien verwirrt. Wer aber
weiß das Ziel zu deuten, wohin der Sturm die Nationen
schleudern wird? Zeder muß leicht erkennen, daß der gegen-
wärtige Zustand von keiner Dauer sein kann, und daß sich

große Veränderungen den Völkern vorbereiten.
Das Gebäude, im westphälischen Frieden aufgeführt

und neu befestigt 1815 unter so wenig moralischen und
vorsichtigen Einflüssen, die damals die so genannte euro-
päische Restauration einzuleiten versucht, dieses Gebäude

egoistischer und alle historischen Rechte unterdrückender
Uebereinkünfte ist schon unterwühlt in seinem Fundament,
locker in allen Fügungen des Verbandes, und hat nur ein

provisorisches Dasein. Durcheilet flüchtigen Blickes Europa,
jeder Fußtritt stößt auf einen Krater, der in Feuerflammen
auszubrechen droht; hier erblickt ihr Völkerstämme von
ihren Brüdern durch unnatürliche Grenzen abgeschieden,
dort andere durch die Despotie der Büreau's und Admini-
strationen oder in ihrem industriellen und bürgerlichen Leben

gehemmt und durch unerträgliche Lasten darniedergedrückt!
und bereitet sich nicht eine allgemeine Umgestaltung, zwar
nicht im Christenthum, das ewig eines, und nicht in der
Kirche, deren hierarchische Ordnung und wesentliche Formen
dieselben bleiben müssen, — aber in ihrer Wirkung auf die
Menschheit und in ihrem Verhältniß zur bürgerlichen Ee-
sellschast vor? Durch die mannigfache Verfolgung und
Unterdrückung wird die Freiheit der Kirche neu entstehen,
das alte System der 8tate -inll àrà hat sich selber über-
lebt; wie der tiefsinnige Maistre vorverkündet, wird das
protestantische England, nachdem es alle Grade des Zrr-



587 588

thums durchgegangen, zuerst wieder gegen die katholische

Kirche einlenken, und indem der Katholizismus von einer

empörenden Unterdrückung emanzipirt wird, muß die anglika-

nische Kirche, in sich aufgelöst, früher oder später völlig sinken,

die schon jetzt, über ihre Dogmen und Gläubigen befragt,
nicht zu antworten weiß, als indem sie ihre Würdeträger
und ihre unermeßlichen Einkünfte aufweist. — Die Wahr-
heit und Freiheit der Kirche, so lange bestritten und bekämpft,

wird in Deutschland neue Bahn sich brechen; dort ist das

Volk am Rheine, in Baiern und in Schwaben der Kirche

kindlich zugethan; die katholische Wissenschaft hat dem

katholischen Christenthum jene subjektive Gewährleistung

ertheilt, die ihm Einfluß und Eingang in den Gemüthern

vorbereitet, und gegen alle Versuche des Irrthums muß

die Wahrheit endlich dennoch siegen.

Wenn in den ersten Jahrhunderten in der Ueberwin-

dung so vieler häretischer Gegensätze, die von den Nikolaiten

an bis zu den Monotheleten hin der katholischen Lehre sich

entgegenstellten, sich die Kirche in ihrer Erkenntnißseite
ausgebildet und ausgestaltet, so hat sie vom neunten bis

in's zwölfte Jahrhundert durch das ganze Mittelalter hin-
durch die Bildung ihrer äußern hierarchischen Seite
angefangen und vollendet. Auf gleiche Weise hat seit dem

westphälischen Frieden, der die Auflösung des alten Reichs-

Verbandes bezeichnet, der Staat sich von der frühern Vor-
mundschaft der Kirche zu entledigen, sich selbstständig der

Kirche gegenüber zu entwickeln gesucht, und seither eine

antichristliche und antikatholische Gestaltung und Richtung

angenommen.
Hat der Staat in allen Prinzipien sich versucht, ist er

durch mannigfache Prüfungen durchgegangen und geläutert
worden; so wird er wieder zu einem Zustande gelangen, in
welchem Naturrecht und positives Recht, Souverän und

Volk, indem sie sich wechselseitig dem einen Gott in Christo

gläubig unterwerfen, auch den rechten Versöhnungs- und

Ausgleichungsmoment aller ihrer wechselseitigen Rechte und

Pflichten finden werden. Während die hierarchischen Ideen
in mannigfachen Versuchen vieler Gegensätze im Mittelalter
in der Kirche sich verwirklichet, durchdrang eine allgemeine

Bewegung alle Völker, und erst nachdem der Sturm der

Völkerwanderung die Nationen wie Wovfelerspreu gerüttelt
und gesichtet, und vom äußersten Norden bis an die Ufer
Afrika's, von dem kaspischen Meere bis nach dem westlichen

Europa hingeworfen, war der Moment einer neuen großen

Formation eingetreten, und in der allgemeinen Auflösung
aller Elemente gründete die Gottheit das Prinzip eines

neuen Völkerlebens, aus dem das Reich gemeiner deutscher

Nation hervorging. —
Ein gleiches großes Spiel mehr intellektueller Art spielt

sich vor unsern Augen; es hat mit der Reformation im
Kirchlichen begonnen, der westphälische Friede und die

perfide Politik des französischen Kabinets haben eS im Poli-
tischen angebahnt, die Revolution in England und Frankreich
weiter durchgeführt; — durch dasselbe ist der alte Zustand
in alle seine Elemente aufgelöst, aber kein solides neues

Gebäude aufgeführt worden, überall nur Geruch der Ver-
wesung und des Todes; die widersprechendsten Hoffnungen
und Wünsche geben das allgemeine Unbehagen kund, die

Gegenwart ist so provisorisch, daß alle Parteien, alle Sekten,
alle Schulen sie aufgegeben, und nur allein um die Zukunft,
als um eine Beute, als um eine Eroberung ringen, deren

jeder sich gerne bemächtigen möchte.

In der Reihe derjenigen, die die große Aufgabe des

neunzehnten Jahrhunderts zu lösen und sein Geheimniß zu
deuten wähnen, zeigt sich eine heftige fanatische und uner-
bittliche Sekte. Sie erwartet das Heil von einem Messias

radikal-republikanischen Geschlechts, der wie ein zweiter
Mahomed den Alkoran der Freiheit und Gleichheit in der

Hand auf hohem Siegeswagen über Vergangenheit und

Gegenwart zerstörend dahinfahren, alle positiven Rechte und

historischen Institutionen, in denen sonst das individuelle
Leben der Völker sich gefristet, zernichten und tilgen und,
den reinen Vernunftstaat begründend, einen neuen Zustand
vulkanischer Freiheit über die Geschlechter heraufführen
werde. Diese Sekte findet einen mächtigen Verbündeten
in der bösen, zum Uebermuth und zur Leidenschaft hinge-
neigten menschlichen Natur, in der Liebe zur Zügellosigkeit,
zu Ehre und Geld. Diese Sekte aber junger erfahrungs-
loser Fanatiker betrügt sich, wenn sie auf langedauernde
Herrfchaft rechnet, und sie täuscht sich, wenn sie ihren
wilden aufgeworfenen Elementen Einheit und Kraft geben
und den Staat systematischer Zerstörung organischen

will; selbst das Verderbniß unserer Sitten ist ihr ein
größeres Hinderniß, als es ihre Reinheit wäre, weil sie zu
siegen hat allzumal über das Verderbniß und über die

Tugend, die uns geblieben. — Eine dauerhaste Zukunft
kann darum von dieser Sekte aus nicht gehofft werden, sie

geht nicht aus einem dogmatischen Radikalismus oder
Republikanismus hervor, Frankreich abhorrirt ihn, ganz
Europa ist seiner überdrüssig, die Schweiz selber vermag
ihn kaum zu meistern. Darum muß dieses hitzige Fieber
fallen und diese Bewegung immer mehr in sich selbst zurück-
kehren, wie das Deutschland der alten Burschenschaften. —

Eine andere Sekte hat sich besonders in Frankreich die-

ser gegenüber gebildet, und kündigt sich alleinig als legitime
Erbin der Früchte der Zuliusrevolution an. — Nach ihrer
Ansicht muß aus der gegenwärtigen Gährung eine große
europäische Thatfache hervorgehen, nämlich die Ver-
nichtung aller historischen Aristokratie, des Adels nämlich,
und die milde Herrschaft des Mittelstandes (à mo^en àt).
Hat seit der Epoche des Feudalismus der Adel in der mei-

sien Ländern Europens die Zügel der Herrfchast durch Vor-



589 590

rechte aller Art, denen man einen historischen Grund in den

Augen der Völker vorgeschoben, an sich gerissen, so ist nun
der Mittelstand, die Burgerklasse, der Kern des Volkes

emanzipirt und zur Herrschaft gelangt, von ihr aus geht die

Majestät, die Fülle aller Macht, der Staat und seine Kon-
stitution; denn von ihr ans geht auch aller Pulsschlag des

Staatslebens, das Geld, die Industrie, der Handel, die

Kunst und die Wissenschaft, daS Heer und die Behörden.
Diese mittlere Klasse ist in die Mitte gestellt zwischen den

Burgerkönig und die niedere Volksklasse, um den Konstitutio-
nelismus zu schützen gegen die Eingriffe beider und die Frei-
heit im Maße der rechten Mitte, die zwischen Legitimität
und Revolution liegt, nach allen Bereichen des Staates hin

zu verwalten; um Produktion und Konsumation, Ein- und

Ausfuhr, Industrie und Zivilisation kreiset das Staatsle-
ben; dieser punische Staat ist zusammengesetzt aus einem

Kaufmannskönig, aus 159,000 Wählern aus dem Handels-
stand, aus 400 Deputirten, die ihre Wahl ihrem Geld und

Industrieeinfluß zu verdanken haben; und diese treten in die

Reichskammer und glauben die wahre natürliche Repräsen-
tation des Volkes in seiner Totalität zu sein. —

Dieser hinfällige, wandelbare und unnatürliche Konsti-
tutionelismus ist nicht dasjenige, wornach die Geschichte deö

StaatslebenS ringt; es giebt noch eine bessere und glückli-
chere Freiheit, eine natürlichere Ordnung der Dinge, die

den historischen Rechten, den Ueberlieferungen und den Be-

dürfnissen der Völker mehr entspricht; diese Ordnung wird
nicht durch willkührliche Eintheilungen den rechtmäßigen

Einfluß eines Landes oder einer Provinz auf das Staats-
leben zerstören; sie wird die Ordnung der Hauptstände, des

Adels, Priesters-, Bürgers - und Bauernstandes, wie sie

Gott in der Geschichte begründet, wieder anerkennen und sich

ausgestalten lassen; sie wird jedem derselben seine naturge-
mäße Stellung im großen Ganzen anweisen, und die Masse

des Volkes nicht zu einem Ilotismus verdammen; sie wird
weder mit Geschichte noch mit der Vernunft, weder mit der

Vergangenheit noch mit der Gegenwart brechen, sondern

beide vereinend und berücksichtigend den historisch - natürli-
chen Staat im Gegensatz des künstlich-unnatürlichen be-

gründen. — Diese neue Ordnung kann weder die Révolu-
tion noch der Bonaparrismus, weder Republikanismus noch

der Konstitutionelismus sein, sondern sie ist nichts als der
alte deutsche Staat, wie er sich naturgemäß im
Mittel alt er gestaltet, auf den gegenwärtigen Zu-
stand übertragen und angewandt. — Dieser wird
geeigneter und leichter als alle Militär- und Büreaukratie
der Hyder der Revolution den Kopf zertreten, und einen

bleibenden soliden Zustand über die Geschlechter herauf-
führen. —

Treten wir betrachtend über in die intellektuelle
und religiöse Sphäre der Gesellschaft, so nehmen wir

eine allgemeine Abneigung gegen allen Voltairianismus
wahr, und eine Empfänglichkeit für alle höhern vereinenden
und versöhnenden Erkenntnisse. Die Erkenntniß betrachtet
nicht mehr ein blos imaginäres Objekt wie in der alten
Ontologie der wolfischen Schule, und erfaßt sich selber

nicht blos ifolirt und abgeschieden von aller Objektivität,
sondern sie hat sich forschend gegen die Natur und Geschichte

gewendet, sie hat die Thore des fernsten Alterthums sich

eröffnet, und der Geist sucht sich in Harmonie zu stellen mit
Natur und Geschichte. — Die Geschichte, früher ein Reper-
torium der Thatsachen ohne Verband und Einheit, erwirbt
sich wieder ihre ursprüngliche Autorität und ein Prinzip
des Lebens, das ihr im Christenthume aufgegangen. —
Die Univerfalgeschichte wird das große Problem, an dem
die großen Geister sich versuchen; ihre Wirklichkeit und
inneres System wird fürder so wenig bestritten, als die

Keplerische Theorie des Sonnensystems. Die Geschichte

wird so zur Philosophie ihrer selbst erhoben; Philosophie
der Geschichte aber ist Christenthum, denn es allein faßt
die Menschheit in ihren höchsten Thatsachen auf, ihre Schö-
pfung, ihr Verderbniß, ihre Wiederherstellung durch den

Logos, ihre Verklärung jenseits; Christus ist so der hohe

Mittelpunkt der Zeiten, der die alte und die neue Zeit deu-

tet und erklärt. Deutschland erwartet längst von einem

seiner ersten Geister, der auf der Ludwig-Maximilians-Hoch-
schule die Geschichte lehrt, diese christliche Universalhistorie,
deren Grundlinien schon Bossuet erkannte und bezeichnete,
in seiner Literatur zurück. —

Die Philosophie wird weder todter Dogmatismus noch

Sophisterei oder brutale Verläugnung aller Geschichte und
Offenbarung, wie sie in der Schule Voltaire's und Nikolai's
sich geltend machte, sondern sie ist historisch und christ-
lich geworden. — Sie hat den blos subjektiven rationali-
stischen Standpunkt der Erkenntniß und der Abstraktion,
wie sie Kant begründet und Hegel auf die Spitze ihrer
Selbstvernichtung geführt, längst aufgegeben, auf das Gebiet
der Natur eingeleitet, hier die Schöpfung aller Dinge
durch Gottes Allmacht selber zum Gegenstande ihrer Speku-
lation gemacht; je tiefer man die Naturphilosophie betrieben,
um so lichter traten die Geheimnisse der geistigen Welt
hervor; Fragen über den Zusammenhang Gottes mit der

Welt, über Wirklichkeit und Inhalt der Mythologie und
des Christenthums, die innersten Verhältnisse der Geschichte

sind zum Gegenstände philosophischer Untersuchung geworden,
und Männer wie Görres, Baader, Schlegel, Windischmann
u. A. haben mit tiefer Wissenschaftlichkeit die katholische

Religionsdoktrin behandelt und erfaßt. — In Frankreich
hat K ou sin mit seiner eklektischen Schule, in die er die

Ideen Herders, Schellings und Hegels niederlegte,
eine wohlthätige Bewegung gegen den französischen Voltai-
rianismus und seine Ignoranz hervorgerufen und der



391 392

Wissenschaft des Christenthums eine einleitende Bahn ge-

brachen. Ueber den Ruinen V o ln e y's, Condorcet's u. A.
erhebt sich lichtvoll das Gebäude katholischer Wissenschaft,

durch de Maistre angebaut, logisch geordnet und erweitert
durch Eckstein u. A. Auf diese Weise muß das Chri-
stenthum seine Gewährleistung selbst im Reiche des Geistes

und der Vernunft erhalten, und einen allgemeinen, weit

ausgebreiteten Einfluß auf die Sozietät sich erwerben.

Die Philologie selber wird nicht mehr blos in einzelnen

Sprachen isolirt betrieben; die großen Resultate früherer
Forschungen werden unter eine Zentralidee zufammengereiht.
Und fürwahr! sind die Sprachen nicht die ersten Denkmäler
des menschlichen Geschlechts und seines Verhältnisses zu Gott
und zur Natur? Ueberall häufen sich Materialien zu einer

allgemeinen Grammatik der Sprachen, womit die Ursprache
und Uroffenbarung so nahe verbunden sind. Das Alles
leitet ein die Offenbarung des Katholizismus in der Wissen-

schaft und im Menschheitsbewußtsein, der da der erklärende

und einende Mittelpunkt aller wissenschaftlichen, historischen,

physischen und moralischen Wahrheiten ist; dann wird das

Christenthum, gegründet auf den Glauben, auch durch die

Vernunft in der Wissenschaft verklärt, und die Offenbarung
wird dem menschlichen Geiste offenbar werden. — Gegen

dieses Meer der Liebe und des Lichts trägt uns der Strom
der Ueberlieferungen aller Völker, der höchste Akkord jener
Harmonie, dessen Töne isolirt auf den Fluthen der Jahr-
Hunderte sich durchkreuzen; das letzte Wort jenes ewigen

Symbolums, das auf den Tafeln der Natur und des

Gewissens, auf jenen der Geschichte und Religion einge-

graben ist, ist das katholische Christenthum, jene Religion,
die, vom ewigen Wort gegründet und erhalten, die Zeiten

überlebt, weil sie aus der Ewigkeit hervorgegangen und

alles aus der Zeit in sie zurückführen will. Ja! hat sich

der Irrthum der Sekten und der Schulen in allen Gegen-

sätzen versucht, und ist der Rationalismus in allen seinen

Formen recht auf den Punkt seiner Nichtigkeit und Leere

angelangt, so wird das Bedürfniß und der Hunger nach

höherer Speise und Beleibung nur um so stärker rege
werden. Läßt sich sonach nicht läugnen, daß die Intelligenz
gegen den Katholizismus gravitire, so läßt sich auch der

erfreuliche Einfluß nicht verkennen, den er auf die Sitten
und das Leben der Völker ausüben wird, wenn er auch

jetzt noch suspendirt erscheint.

Man erwarte, daß ein großes Weltereigniß die Masse

aus dem geistigen Schlummer aufrüttle, in den der religiöse
Zndifferentismus und Unglaube sie versenkt; man erwarte,
daß große Kalamitäten über die Völker einbrechen und sie

zur Erkenntniß ihrer Schuld und der waltenden Gerechtigkeit
Gottes führen, und man wird sehen, ob der Glaube in
den Völkern, ausgelöscht sei, ob die Kirche und ihr Priester-
thum mit ihrer Wahrheit und ihrem Troste nicht Eingang

finde bei den Nationen, und die Religion aus den Ruinen
des Unglückes nicht neu ergrüne! — Jener Würgengel, der

auf Millionen Leichen sich den Weg zur Hauptstadt Frank-
reichs gebahnt, mußte selber ein Mittel sein, in einer

ruchlosen Masse den Glauben und den Schrecken der Ewig-
keit zu erwecken, ja selbst jene Stadt, die noch vor zwei

Jahren beim Sturze des Kreuzes gejubelt, wie das

unglückliche Judenvolk bei seiner Erhöhung auf Golgatha,
selbst sie, die von orgischer Lust betrunkene, war beschämt

und gebessert, als sie den Erzbifchof und seine Geistlichkeit
mit apostolischer Hingebung von Spital zu Spital, von
Krankenbett zu Krankenbett wandeln sah, um den Pest-
kranken Linderung und die Tröstungen der Religion beizu-

bringen. Diese Heimsuchung brachte auch die Ruchlosesten

zum Bekenntniß ihrer Sünden, gab der Religion einen

neuen Schwung und bewies, daß der Katholizismus seine

Gewalt auf die Gemüther noch nicht verloren. — Blicket
hinüber nach Frankreich, dort ist noch überall eine fromme
beifpielreiche Priesterschaft anzutreffen, und je weiter von
Babel entfernt, um so bessere und für die Religion begei-

stertere Provinzen. In Irland hat die Liebe zum Glauben
das Gefühl der Nationalität gepflegt und erweckt und sich

gegen die Despotie der Gubernien erhoben, die systematisch

ihn zerstören wollte. Belgien hat allen protestantischen

Fürsten ein warnendes Beispiel hinterlassen, wozu plan-
mäßige Zerstörung des Glaubens und kirchlicher Rechte und

Institutionen die katholischen Unterthanen leite, und Polen
hat, um den Preis des heldenmüthigsten Blutes, diese

Warnung in's Tagebuch des nordischen Selbstherrschers
eingezeichnet. — In den vereinigten Staaten Nordamerika's
hat unter der Aegide der bürgerlichen und religiösen Freiheit
die Kirche festen Fuß gewonnen, und zehn Bischöfe unter
einem Erzbifchof verkünden mit ihrer musterhaften Geist-

lichkeit die Wahrheit und den Trost des christkatholifchen

Glaubens, der in jenen Ländern mitten im Gewühle unzäh-

liger Sekten so reißende Fortschritte gemacht, Fortschritte,
die allein geeignet sind, uns zu trösten und zu beruhigen
über den Zustand, in welchem sich die Kirche befindet in
unserm Europa.

So sind sonach die Völker für den Katholizismus
empfänglich, wie es die menschliche Natur für das Wahre
und Gute trotz all' ihrer bösen Neigungen überhaupt ist.

Ist einmal die Gesetzgebung und der Staat wieder christlich
geworden (und so lange er diese Wiedergeburt in sich nicht
vollendet, hat er keinen Bestand), ist die Volkserziehung
und die Bildung der edelsten Organe, die einst die wichtigste
Stellung im Volksleben einzunehmen haben, wieder auf die

Grundlage des positiven Christenthums zurückgeführt, ist
die Freiheit vom Gesetze wohl geregelt und der Segen Gottes
wieder über das große Ganze eingekehrt, dann treten wir
in eine neue Epoche des Staatslebens ein, welche über die



593 594

Menschheit heraufzuführen eben die große Aufgabe dieses

bewegten Jahrhunderts ist. Der Staat wird in der großen

Entwicklungsgeschichte der Menschheit, nachdem er durch
die Feuerleuterung des Absolutismus, des Konstitution?-
lismus, des Republikanismus, der Revolution und Anarchie

durchgegangen, zu einer dauernder», naturgemäßer» und

glücklichern Ordnung gelangen müßen.
Aber er wird dieses Ziel nur dann erreichen, wenn er

sich befreundend und zutrauensvoll der Kirche nähert und

das Mißtrauen gegen ihre Macht und Gewalt aufgiebt, das

der gemeinsame Feind des menschlichen Geschlechtes, um
einen allgemeinen Umsturz in Staat und Kirche herbeizu-

führen, so gut für sich zu benutzen gewußt. Die Fürsten
und Regierungen sollen wohl überlegen P, wie alles, was

sie zum Heil der Kirche unternehmen, gerade ihrer Macht
und Sicherheit ganz besonders fromme; sie sind als Väter
und Beschützer der Völker aufgestellt und können denselben

nur alsdann eine wahre, standhafte und vollständige Ruhe
und Sicherheit gewähren, wenn sie sich sorgfältig bestreben,

die Religion und kindliche Furcht Gottes aufrecht zu halten,

auf dessen Schooß geschrieben steht, der König der Könige,
und der Herr der Herrscher.

Aber auch die Kirche wird, je mehr der Irrthum sie

verfolgt, in ihrer Wahrheit nur um so schöner und Herr-
licher hervortreten, und je mehr sich alle Sekten an den

Pol des absoluten Antichristenthums ansetzen, um so inniger
und allgemeiner wird, was noch gut in der Menschheit

zurückgeblieben, dem andern Pole, dem des ewigen Heiles,
in der Kirche sich anfügen. Dieses nachgewiesene Schisma
ist der Grundcharakter aller religiösen kirchlichen Opposition
in diesem Jahrhundert: die oberste Frucht, die dem Gift-
keime der Häresie erwächst, ist nicht nur Läugnung des

Christenthums, sondern Läugnung und Haß Gottes, theo-

retischer und praktischer Atheismus, was schon Bossuet

vorausverkündet; der Baum der wahren Lehre und des

wahren Glaubens, den Gott in die Geschichte eingepflanzt,
wird kräftig wachsen, schöne Blüthen und goldene Früchte
tragen, die den umliegenden Völkern zu unsterblicher Nahrung
dienen. — Das ist eben das große Wunder der göttlichen
Vorsehung in der Geschichte, daß das Böse, das aus eigenem

verkehrten Willen hervorgegangen und ein eigenes Reich dem

Reiche Gottes gegenüber gegründet, in so verschiedenartigen
Formen es auch erscheint, doch immer dem Guten dienen
und seinen Zweck fördern muß, so daß die Macht des Bösen,
nachdem sie tantalisch nach Ausgestaltung und Vermehrung
ihrer selbst umsonst gestrebt, am Ende zur Finsterniß und

Leere dienen muß, über denen sich das ewige Reich des

Lichtes und der Fülle in Gott erheben wird.
Auch die jetzige Entzweiung, die im Leben der Menschheit

liegt, wird zu einer höhern und tiefern Vereinigung führen,
Lnezselica XVI.

einer Vereinigung, nicht im schlechten Sinne, als könnte

Licht und Finsterniß, Gutes und Böses je eine solche ein-

gehen, sondern einer Vereinigung, welche, das Gute vom
Bösen lösend und freilassend, den absoluten Gegensatz des

Bösen nur um so herber hervorrufen wird. —
Die Ausgestaltung des Staatslebens nach den ewigen

Prinzipien der Natur, der Geschichte und des Christen-

thumes, und die Entwicklung der Wahrheit und Freiheit
der katholischen Kirche und ihr endlicher Sieg über alles

Unwahre, Ungöttliche und Lügenhafte — das scheint das hohe

Ziel zu sein, nach dem die Völker in ihren politischen und

religiösen Bewegungen hingetragen werden. —
So erscheint Jesus Christus noch immer über den stür-

mischen Wogen der Weltgeschichte als der Herr, der den

Stürmen gebietet und sie ebnet, der, über die Meere einher-

wandelnd, den Petrus vom sichern Schiff mitten auf die

Fluthen rief, und als er vertrauungslos zu sinken drohte,
ihm die Hand der Rettung liebreich bot; wenn das Geschrei

seiner bedrängten Heerde: „Herr! rette uns, wir gehen zu
Grunde!" zu Ihm ertönt, wird Er nach Sturmesnacht die

Sonne des Friedens und des Trostes wieder in erneuertem
Glänze über die Kirche heraufführen, und Seinen Weinberg,
den Er mit Seinem Leben erkauft, gütig erwärmen und

bestrahlen. Bis an's Ende der Zeiten wird Er bei Seiner
Kirche sein, nach dem Worte, das Er im Anbeginn zu ihr
geredet, und Himmel und Erde werden vergehen, Seine
Worte aber werden nicht vergehen! —

Die Geistlichkeit der Ruralkapitel des Kantons
Luzern an Se. Hochwürden Gnaden Joseph
Anton, Bischof von Basel.

Hochwürdigster, Gnädiger Herr!
Viele wichtige Gründe nöthigen die Unterzeichneten,

das Stillschweigen zu brechen, welches sie so gerne über
das an Ihre bischöfliche Gnaden gerichtete Schreiben (datirt
vom 6. des vorigen Monats) von acht und vierzig unserer
geistlichen Mitbrüder beobachtet hätten.

Zuerst befürchten wir, daß Hochihr väterliches Gemüth
tief müsse verwundet worden sein, in dem Berichte unserer
Mitbrüder die Ihnen gewiß theure Geistlichkeit des Kantons
Luzern wie in zwei Parteien zerrissen, in Kläger und Be-
klagte getheilt zu erblicken. Wir fühlen unS verpflichtet,
alles Mögliche zu Hochihrer Beruhigung zu thun.

Dann ist es die tiefe Ehrfurcht gegen unsere hohe

Regierung, welche uns gebietet, der schiefen Deutung,
welche der Rückäußerung des hohen Kleinen Raths (vom
27. des jüngstverflossenen Juni) an die 48 Herren geistlichen
Mitbrüder von Seite öffentlicher Blätter gegeben wird,
unsere einfache Ueberzeugung entgegen zu setzen und öffent-
lich auszusprechen: daß wir uns in unserm Vertrauen



595 596

durch nichts irre inachen lassen, unsere hohe Landesregie-
rung werde nie zugeben, daß Jemand vor Hochderselben
unverhört beschuldigt werde, noch viel weniger werde
sie selbst über irgend Jemanden un verantwortet das
„schuldig" aussprechen.

Ferner dürfen wir die Erwartung des guten katholischen
Volkes in Beziehung auf dieses traurige Ereignis nicht über-
sehen. Unsere theuren Pfarrkinder zeigen selbst in diesen

bewegten Zeiten, daß „Glaube und Zutrauen des
„Volkes zu seinen Seelenhirten nicht aufgehört
„haben", und daß „politischer Haß und Verach-
„tung gegen die Diener der Kirche" nur bemit-
leidenswüvdige Ausnahmen seien. ES wird nun jenen zu
nicht geringem Troste gereichen, wenn wir ihnen sagen,
daß wir diese höchst wichtige Angelegenheit zutrauensvoll
der hohen Weisheit und Hirtensorgfalt unseres hochwür-
digsten Bischofs übergeben haben.

Ferners ermuntert uns zu diesem Schritte unsere un-
verfälschte Liebe zu den 48 geistlichen Mitbrüdern, welchen
wir auf solche Weise im Geiste evangelischer Liebe das

gegen uns gefaßte Mißtrauen zu benehmen und die tröst-
liche Versicherung zu geben wünschen, daß wir mit jeglichem,
mit Pflicht und Ehre vereinbarlichem Opfer den Frieden
und die Eintracht zu bewahren bereit seien.

Endlich sind wir es uns und unserer amtlichen Stellung
schuldig, vor unserm hochwürdigsten Oberhirten die von
unsern 48 geistlichen Mitbrüdern an Hochdenselben gerichtete
und in gewisser Beziehung die gesammte Geistlichkeit des

Kantons Luzern verdächtigende Erklärung zu berichtigen.
Einem so starken vielseitigen Rufe dürfen wir nicht

länger entgegen sein. —
Die Unterzeichneten haben sich ernst geprüft und vor

Gott und ihrem Gewissen gefragt, ob der Vorwurf wegen

„bedauerlicher Abirrung von dem Geiste des

„wahren Christenthums und von der heiligen
„Lehre des die Menschen beglückenden Evange-
„liums tc." etwa sie treffe; ob ihnen der Gesichtspunkt
so ganz entrückt sei, unter welchem die Lehre und das

Beispiel des göttlichen Stifters unserer Religion in so

wohlthätiger Verbindung mit dem bürgerlichen Wohle
erscheint. Wir haben uns einmüthig entschlossen, unsere

innerste Ueberzeugung in dieser Hinsicht offen und aufrichtig
auszusprechen; wir legen daher Hochderselben die Haupt-
grundsätze, die auf unsere Denkungs- und Handlungsweise
einen wichtigen Einfluß hatten, gewissenhast vor, und bitten

um Zurechtweisung und Belehrung, wenn wir irren oder

geirrt haben.

„Das Beispiel und die Lehre unseres gött-
„lichen Erlösers und Seiner heftigen Apostel"
heißt uns: „Gott geben, was Gottes ist, und dem
„weltlichen Regenten, was sein ist." Dieses sahen

wir stets als jenen wichtigen Grundsatz an, welcher christ-

liche Bürger, das Reich Christi auf Erden, die christliche

Kirche und, durch diese verklärt, den christlichen Staat
bildet. Wir halten dafür, daß beide selbstftändig, beide

frei, unabhängig in ihrem eigenthümlichen Bereiche seien,
und predigen unermüdet unbedingte Hingabe, Gehorsam
und Vertrauen gegen die Kirche in Dingendes Seelen-
Heils, und gegen die weltlichen Obern in weltlichen
Dingen. So glauben wir, mit unsern Pfarranver-
trauten auf dem Pfade der ersten Christen zu wandeln,
welche „selbst den heidnischen Kaisern gegenüber
„auf ihr pslichtgetreues Verhalten gegen diese
„beiden göttlichen Gewalten sich berufen haben."
Sie scheuten nicht den Heldentod für's Vaterland, aber sie

starben gleich ehrenvoll und unbesiegt, von ihren eigenen
Kaisern und Regierungen mißkannj, geächtet, als Ruhestörer
erklärt, den Martyrtod für Glaube und Religion.

„Nicht im bürgerlichen Regenten, nicht in
„dieser oder jener Staatsform" erblicken wir die
Garantie dieser Religion, sondern im ernsten ausdauernden
Festhalten am Glauben „an die Gottheit ihres Stif-
„ters", — „in der" freien und vollständigen Verkündi-

gung und ungehinderten Ausbreitung der „göttlichen
„Wahrheit des Christenthums", in „bewährter",
von einer unverfälschten Disziplin geleiteten „Tugend
„seiner Bekenner und im schönen" apostolischen,
nicht selten gehöhnten „Beispiele seiner Vorsteher."

Wo und wann immer diesem Grundsätze gehuldigt wird,
feiert die Kirche Gottes, zu ihrem und auch zum Wohle
der bürgerlichen Ordnung, ihre segenreichsten Triumphe.
Wo immer ein anderer Grund gelegt wird, da scheidet die

göttliche trauernd. Bleibt ihr aber für ihren Kreis ihre
Freiheit anerkannt und unantastbar, dann „verträgt sie
„sich mit allen möglichen bürgerlichen Ordnun-
„gen und Verhältnissen; und allfällige äußere
„ungünstige Umstände beseitigt sie" (nicht durch
Wühlereien und Verwirrung, sondern) bald
als ein Engel des Friedens „durch Sanftmuth,
„Liebe, Versöhnung und williges Entgegen-
„kommen", bald wie ein tiefgegründeter, uner-
schütterlicher Fels, als eine unbeug same B ewah-
rerin ihrer göttlichen Hinterlage; nie wird sie dem

unkatholischen Grundsatze huldigen, „daß die Kirche in
„dieser Hinsicht dem Staate zu unterwerfen sei."
„So entwaffnet sie ihre Gegner", sprechen wir ein-

müthig mit unsern 48 geistlichen Brüdern; „darin liegt
„ihre einzige und unwiderstehliche Macht ihren
„Feinden gegenüber."

Daher glauben wir durchaus nicht, daß „die Rechte
„und die Macht der Kirche dadurch gesichert
„werde, daß dieselbe in keiner Hinsicht und in
„keinem Falle hinter den Forderungen zurück-
„bleibt, welche der Geist der Zeit für die vernünf-
„tigen haltet." Unsere Ueberzeugung ist unwandelbar
diese: der Eckstein der Kirche ist die ewige Wahrheit, und
ihr unerschütterliches Festhalten an derselben. Unser
Vertrauen auf sie ist deßhalb auch hinsichtlich der religiösen
Bedürfnisse unserer Zeitverhältnisse beruhigend; indem wir
dafür halten, daß sie, sobald ihr der nöthige Friede und



597

die gleich nöthige Freiheit gestattet wird, durch die ange-
messensten Anordnungen, also auch gewiß durch Diözesan-
Synoden, das kirchliche Wohl in unserm Vaterlande
bestens und genügend befördern und sichern werde.

Nicht zu bedauern, vielmehr wahrhaft ehrwürdig er-
scheint uns, wer für diese hehre Freiheit der Religion seine

Talente opfert; zu gelegener und ungelegener Zeit, vor
Mächtigen oder Geringen, in Tempeln oder Schulen, in
Rathssälen oder Hütten für sie daö Wort führt. Dadurch
wird die Religion „nicht zum Mittel der Parteien
„erniedrigt"; die katholische Kirche in einem katholischen

Kantone ist keine Partei, die Vertheidigung ihrer heiligen
Rechte und Ansprüche, die freimüthige Enthüllung der

nachtheiligen Rathschläge ihrer Gegner nicht eine Ernied-
rig un g derselben.

So lassen wir in allen Zweigen unseres geistlichen Be-
rufes uns von diesen Grundsätzen leiten, und namentlich
in Beziehung auf „die Anstalten zur geistigen Ver-
„edlung deS Volkes." Wo wir immer dieselben im
Bunde mit der Religion erblicken (denn wir kennen keine

geistige Veredlung des Menschen, die nicht in der Religion
wurzelt), da wirken wir mit dem freudigsten Beifalle mit.
Allein überall und in allen unsern Verhältnissen benützten
und benützen wir unsern Einfluß, um Schriften und Grund-
sätzen, die oft unter dem Scheine deS Nützlichen und
Guten das wahrhaft Gute und Christliche gefährden, den

Eingang zu verhindern oder wenigst zu erschweren, und

zwar dadurch, daß wir bieder und offen dem Truge und

Irrthum das freie Bekenntniß der Wahrheit entgegensetzen.
Andere Waffen verschmähten wir.

Das, Hochwürdigster, Gnädiger Herr! ist die redliche

Erklärung von den Grundsätzen, welche unsere Handlungs-
weise, insofern die Zuschrift der 48 Herren Mitbrüder sie

zu entwickeln uns veranlaßte, bisher leiteten, und die wir
Hochihrer oberhirtlichen Prüfung und Beurtheilung ehrer-
bietigst unterwerfen. Erscheint nun mitten unter dem guten
Waizen, den unser seelsorgliches Bemühen bisher gewissen-

haft pflegte, die „Pflanze der Verwirrung", so möge
der Feind, der das Unkraut säet, Rede stehen. Es glaubt
nun zwar die obgemeldte Schrift der 48 geistlichen Herren,
denselben namentlich in „mehrern" ihrer Mitbrüder gefun-
den zu haben. Wir enthalten uns aller Bemerkungen, die
jedem Unbefangenen hierüber unwillkührlich sich aufdringen.
Nur Eine können wir nicht unterdrücken. Wir begreifen
nicht, wie unsere 48 verehrten geistlichen Mitbrüder „den
„milden Sinn jener Friede und Versöhnung be-

„fördernden Christuslehre" übersehen konnten, welche
(nach àà XVIII., v. 15—17) erwarten ließ, daß, da
sie „schon seit langem" die sich immer mehrenden Ver-
Wicklungen beobachteten, nicht früher brüderliche War-
nungen und Zurechtweisungen an schuldig geglaubten Amts-
brüdern „in diesem Geiste des Christenthums" ver-
suchten und anwendeten; wir begreifen nicht, daß, wenn
auch eine bestimmte Anzahl von ihrem Berufe sollte abge-
irret sein, durch eine unbestimmte allgemeine Anklage

die gesummte Geistlichkeit des Kantons verdächtigt und

beschuldigt werden sollte? —
Schmerzlich verwundete unser Innerstes dieser überaus

beklagenswerthe, eine gesummte Geistlichkeit dem schwersten

Verdachte überantwortende Ausdruck in einer so hochwich-

tigen Angelegenheit, wo im eigentlichen Sinne des Wortes
Brüder gegen Brüder wegen Hochverrath an Kirche und

Staat Klage erheben; um so schmerzlicher, je aufrichtiger
und wärmer unser Eifer für die katholische Religion, unsere

Hochverehrung gegen den hochwürdigsten Bischof, unsere

Ehrfurcht gegen unsere hohe Regierung und die Liebe zum
Vaterlande ist.

Doch vertrauend auf Denjenigen, der alles nach Seiner
unergründlichen Weisheit und Güte lenkt, überlassen wir
gänzlich diese in vieler Hinsicht sehr wichtige Angelegenheit
der Beurtheilung und Hirtensorgfalt Ihrer Hochwürden
Gnaden, und erwarten ruhig die Entwicklung derselben,
gestützt auf das frohe Bewußtsein, in unserm Berufe stets

das hohe ehrwürdige Ziel angestrebt zu haben, durch treue
Erfüllung unserer Hirtenpflichten uns als treue Söhne
unseres hochwürdigsten Oberhirten, und durch gewissenhafte
Beobachtung der bürgerlichen Gesetze in allen bürgerlichen
Verhältnissen uns als pflichtgetreue Bürger des Staates zu
erzeigen.

In dieser Gesinnung werden wir unermüdet fortwirken,
und mitten in den unruhigen Stürmen der Zeit die Pflich-
ten der Religion und Tugend, die Liebe zu Gott und
Vaterland durch Wort und That verkünden, und so den

wahren Frieden und dauernde Versöhnung gründen und
bewahren. Auf diese Weise hoffen wir, Hochihrer Güte
und Ihres Wohlwollens immer würdiger zu werden. Das
ist auch nicht der geringste Ruhm, nach welchem mit dem
lebhaftesten Gefühle der Hochachtung und Ergebenheit zu
streben die Ehre haben,

Hochwürdigster, Gnädiger Herr, Ihre
gehorsamsten geistlichen Söhne:

Hochdorf, den 29. Juli 1835.

Iost Bernard Häfliger, Jubilât, Dekan des Land-
kapitels Hochdorf.

Im Namen von 22 Kapitularen und 5 Vikarien:
2. Leonz Blum, Kapitels - Sekretär.

Wohlhusen, den 31. Juli 1835.

Georg Sigrist, Dekan des Landkapitels Sursec.
Im Namen von 33 Kapitularen und 9 Vikarien:

Fr. Taver Estermann, Kapitels-Sekretär.

Willi sau, den 31. Juli 1835.

Joseph Meyer, Dekan des Landkapitels Willisau.
Im Namen von 17 Kapitularen und 9 Vikarien:

Johann Petermann, Kapitels-Sekretär.

5^ Kapitularen zählt im Ganzen:
^4. Das Kapitel Hochdorf 27.
L. Das Kapitel Sursee 41.
^7 Das Kapitel Willisau ^Zusammen 99.



599

Von diesen haben die vorliegende Denkschrift unter-
zeichnet:

Aus dem Kapitel Hochdorf 22.

L. Aus dem Kapitel Sursee 33.
(3. Aus dem Kapitel Willisau 17.

72.

Nicht unterzeichnet:
Aus dem Kapitel Hochdorf 5.

lZ. Aus dem Kapitel Sursee 8.
<3. Aus dem Kapitel Willifau 5.

18.

Von den 25 in den drei geistlichen Landkapiteln vikari-
sirenden Geistlichen schließen sich 23 an die 72 Kapitularen
an, welche die Denkschrift unterzeichnet haben.

Kirchliche Nachrichten.
St. Gallen. Die außerordentliche Versammlung des

kath. Großrathskollegiums des Kantons St. Gallen ward

am 4. August von Tit. Hrn. Präsidenten Zgnaz Gmür
von Schanis mit folgender Anrede eröffnet:

Herren Kantons rät he!
Das Einladungsschreiben, welches allen Mitgliedern des katko-

lischen GroßrathSkollegiums zugesandt wurde, enthaltet die wesent-
lichsten Gegenstände, welche in der heutigen Sitzung der Berathung
und dem Entscheide unterstellt werden, und es wäre meines Dafür-
Haltens überflüssig, wenn ich dieselben neuerdings bezeichnen wollte.

Nur glaubte ich in dem erstbezeichneten Gegenstande die

unzweideutigste Ursache aufgefunden zu haben, weswegen die heutige

außerordentliche Versammlung veranstaltet und zusammenberufen
wurde. Dieselbe aber scheint mir von höchster Wichtigkeit und sehr

dringlicher Natur. Es mögen zwar wohl einige wenige diese Ver-
sammlung als überflüssig erachten, sa sogar diesen Beschluß bedauern;
allein der katholische Landestheil, sa selbst die Mehrheit des Kantons
St. Gallen hat sich wiederholt, und vor ungefähr sechs Monaten am

kräftigsten darüber ausgesprochen, daß die Gegen stân d s der katho-
lischen Religion ihr keineswegs als unbedeutend
erscheinen, und wenn die Umstände es neuerdings gebieten

sollten, so wäre höchst wahrscheinlich die gleiche, aber noch kräftigere
Sprache zu gewärtigen. Denn was ist jedem redlichdenkenden Manne
unentbehrlicher, was erhabener, und was einem Staate nützlicher,

was wohlthätiger, als die überall ausgebreitete, wahrhaft christliche

Religion? Wann waren unsere in Gott ruhenden Voreltern kräftiger,
und wann haben dieselben die größte Achtung genossen, als eben zur
Zeit, wo ihre Sitten am einfachsten, am reinsten und ihre Religion
am stärksten war. Diese hatten aber den schönen Spruch nicht nur
auf den Lippen, sondern auch im Herzen: „Gebet Gott, was
Gottes ist, und dem Kaiser, was des Kaisers ist/' Sie
überzeugten sich immer, daß nur da, wo Eintracht und Vertrauen
herrsche, wo ächte brüderliche Liebe walte, wo Gottes Lehre nicht
verunstaltet, nicht bespöttelt, nicht verachtet, sondern in reinem
Sinne hochgeachtet, wo die von Gott gesetzte Oberbehörde unserer
Kirche in der gebührenden Auktorität anerkannt werde: nur in
einem solchen Lande werde der wahre Wohlstand blühen, Gottes
reicher Segen alles überströmen, und nur solche Staaten, seien es

größere oder kleinere, haben Kraft und langen Bestand, in welchen

diese edeln und alles beglückenden Grundsätze festgehalten werden.
Lassen wir somit unsere Gedanken ernstlich darüber walten,

bekümmern wir nicht das Gewissen unserer Mitbrüder, ehren wir

Druck und Verlag bei

600

die beschworne Verfassung, fordern wir nicht, daß Hunderttausende
glauben sollen, was kaum Tausende auszusprechen sich wagen. An-
erkennen wir die Souveränität des Volkes nicht nur mit Worten,
sondern auch mit Thaten, und wenn auch schon in dem schweize-
rischen Vaterlande mit der katholischen Religion ein harter Kampf
begonnen hat, so fürchten wir uns dessen gar nicht. Stehen wir
alle, denen die Freiheit und die Religion unserer Väter lieb und
werth ist, fest zusammen! reichen wir uns brüderlich die Hände;
denn in unsern Händen und in den Händen der bessern des Landes
ruht das künftige Schicksal unsers lieben, theuern Vaterlandes. Gott,
der Allmächtige, der Lenker und Regierer aller großen und kleinen
Staaten, ohne dessen Wissen sogar kein Haar von unserm Haupte
fällt, wolle uns in diesen gefahrvollen Wirren in Seinen mächtigen
Schutz nehmen und unsere Berathungen und Entschlüsse dahin leiten,
worin das zeitliche Wohl und ewige Glück fest begründet ist.

— Der Antrag des kath. Administrationsraths bestand
aus vier Artikeln: Aufhebung der Beschlusse vom 28.
Oktober und 19. November 1833, 24. April und 13. Zum
1835; Bevollmächtigung der kathol. Administration zum
Konkordiren für ein eigenes Bisthum; Auftrag, die ap.
Nuntiatur unverzüglich zu veranlassen, für eine einstweilige
Verwaltung der Diözese vorzusorgen; Auftrag endlich,
dem Kleinen Rathe und der Nuntiatur die Schlüsse mitzu-
theilen. Nach eilfstündiger Berathung, von 9 Uhr
Morgens bis 8 Uhr Abends, erhielt der Antrag der Admi-
nistration, unter Vorbehalt „allfälliger Modistkationen und

Abänderungen", 52 gegen 34 Stimmen (Kurti's Antrag
für Zurückweisung der Sache an die Administration 28
gegen 52, Good's Antrag zu energischem Einschreiten der
Regierung und des Großen Raths von Staatswegen u. f. f.
24 gegen 55). Die Zuhörer waren noch zahlreicher als am
12. auf den 13. Zuni.

Zn der zweiten Sitzung (5. Aug. von 8 Uhr Morgens
bis 5 Uhr Abends) begann der Kampf auf's Neue. Die
Minorität verlangte den Zusatz zu Artikel 1 : „Zedoch soll
das Doppelbisthum nicht fortbestehen"; jedoch wurde
mit 49 gegen 27 Stimmen die unbedingte Aufhebung
der bisherigen Beschlüsse ausgesprochen.

Zn der dritten Sitzung (6. August) wurden die An-
träge für Anfchließung an Basel, für Beschränkung der
Unterhandlung auf die vom frühern Kollegium dekretirten
Grundlagen für ein eigenes Bisthum u. s. f. verworfen
und der 2. Artikel angenommen. Art. 3, einstweilige Ver-
waltung der Diözese, wird nach Pfarrer Kellers Antrag
auf einen der Administration genehm sein sollenden und für
die Funktionen vom Bischöfe zu delegircnden bischöflichen Ge-
neralvikar aus dem St. Gallischen Klerus näher bestimmt.
Zn Art. 4 wird endlich nach 2tägigem Vertheidigen der Ent-
behrlichkeit der Staatssanktion beschlossen, dieselbe einzuholen.

Die Wahl eines Präsidenten des katholischen Admini-
strationsraths wird verschoben.

Luzern. Einer der 48, welcher den Vorwurf, in
den bekannten Adressen seine Amtsbrüder ohne vorherge-
gangene Ermahnung und ohne Aufstellung von Beweisen
öffentlich verdächtigt zu haben, von sich abwälzen möchte,
bemerkt, daß in diesen Adressen nur von „Mitbrüdern",
aber nicht von „Amtsbrüdern" die Rede sei. Diese Distinktiv«
wäre so übel eben nicht; aber es entsteht nun die Frage,
wie zwischen diesen „Mitbrüdern", die nicht „Amtsbrüder"
sind, und zwischen dem „Volke" zu diftinguiren sei.

Gebrüdern Räder.


	

