
Zeitschrift: Schweizerische Kirchen-Zeitung

Herausgeber: Deutschschweizerische Ordinarienkonferenz

Band: 3 (1834)

Heft: 12

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Luzern, Samstag

No. IS.
den 23. März

1834.

Schweizerische AirchenLeitung,
herausgegeben 'von einem

Katholischen sereine.
O römische Kirche! o heilige Stadt! o theures und gemeinschastliches Vaterland aller Christen! in Jesus Christus gibt es weder

Grieche, noch Scythe, weder Barbar, noch Jude; alle sind sie in deinem Schooße nur Ein Volk, Alle sind Mitbürger von
Rom, und ieder Katholik ist ein Admer. Wie kommt es nun, daß so viele ausgeartete Kinder heut zu Tage ihre Mutter
mißkennen, sich gegen sie auflehnen, und sie für eine Stiefmutter ansehen? Fenelon.

Der Entwurf der Badenerkonferenz zu einer Ueber-

einkunft für gleichförmige Feststellung der Kir-
chenverhältnisse im Staate.

(Fortsetzung.)
Die Regenten eines Staates, welchen die Handhabung

der Rechte in allen menschlichen Verhältnissen und die Pflege
und Beförderung des gemeinsamen Wohles übertragen ist,

haben die unerläßliche Pflicht, dafür zu sorgen, daß von
keiner Seite die Rechte der Einwohner des Staates ge-

fahrdet und dem gemeinsamen Wohle Hindernisse gelegt
werden. Aus dieser unerläßlichen Pflicht der Regenten fließt
die Vefugniß, Aufsicht zu halten über Alles, was in der

einen oder andern Hinsicht dem Staate schädlich werden

könnte, um stets im Stande zu sein, dafür zu sorgen
(sst5 oavonili), daß das gemeinsame Wesen weder in irgend
eine Gefahr gesetzt, noch auf irgend eine Weise benachthei-
liget werde. Daß dieses Recht den Regenten des Staates
zufolge der ihnen obliegenden Pflicht zukomme, liegt außer
allem .Zweifel. Insofern nun mit Grund vorausgesetzt
werden kann und wirklich vorausgesetzt wird, daß Gesetze,
Verordnungen und Verfügungen der Kirchengewalt, daß
römische Bullen und Breven, daß Urtheile kirchlicher Obern
und selbst Erlasse dogmatischer Natur, wie der mehr-
benannte Konferenzialausdruck lautet, dem Staate gefähr-
lich und so oder anders schädlich werden könnten, sind die

leweiligen Vorsteher oder Regenten des Staates allerdings

befugt, von derlei kirchlichen Erlassen vorläufig Kenntniß

zu nehmen, um sich zu überzeugen, daß aus denselben für
den Staat weder Gefahr noch Schaden zu' fürchten sei.

Der Ausspruch nun von Seite des Staates, daß in den

genannten kirchlichen Verordnungen und Erlassen nichts dem

Staatswohle Zuwiderlaufendes, folglich dem Regenten des

Staates, als solchem, nichts Mißbeliebiges enthalten sei,
ist die Absicht oder der Sinn und Geist des sogenannten

Plazets. Hieraus geht aber von selbst hervor: erstens, daß

einem solchen Plazet des Staates nur solche kirchliche Er-
lasse unterliegen können, welche auf die äußern Kirchenan-
gelcgenheiten, auf die wandelbaren und abänderlichen kirch-
lichen Einrichtungen, auf die äußere Disziplin Bezug haben,
und die als Gegenstände gemischter Natur in den Bereich
des Staates wie in den der Kirche eingreifen. Niemals
aber können dem Plazet des Staates wesentliche Lehren
oder Institutionen unterliegen, welche vom Stifter der

christlichen Religion und Kirche angeordnet und festgesetzt sind;

denn solche Gegenstände dem Plazet der weltlichen Regie-

rungen unterordnen, hieße so viel, als dem jedesmaligen
Gutfinden der jeweiligen Regenten es anheimstellen, ob die

Bürger des Staates katholische Christen und in wie weit
sie es sein dürfen, wodurch offenbar die heiligsten Rechte
des Gewissens verletzt, das Palladium der innern Kirchen-
freiheit aufgehoben und die reingeistliche Wirksamkeit der
Kirche, von der doch das Heil der Gläubigen abhängt, wo
nicht ganz zerstöret, doch allzusehr gelähmt werden müßte.
Demnach ist nicht leicht abzusehen, wie über Erlasse rein



187 188

dogmatischer Natur das Plazet des Staates sich aus-

dehne, wofern man nicht auf eine die Vorsteher der Kirche

nicht wenig kränkende Weife annimmt, daß von ihnen dem

Heiligen selbst UnheiligeS beigefügt und so daS rein Göttli-
che zum Mittel gebraucht werde, um unbefugten und schad-

lichen Einfluß auf die Sphäre des Staates zu gewinnen,
eine Voraussetzung, welche durch reinen zureichenden Grund
auS der Dogmengeschichte weder in der ältern noch in der

neuern Zeit gerechtfertigt werden kann.

Nicht weniger geht aber zweitens auch aus dem frü-
her aufgestellten Grundsatze hervor, daß jedes Plazet des

Staates stets nur negativer Art sein dürfe, indem den

weltlichen Regenten, als solchen, nur die Vefugniß zustehen

kann, vom Staate abzuhalten, was ihm nachtheilig oder

schädlich werden könnte, niemals aber aufpositive Weise
in die Sphäre der Kirche hinüber zu greifen und selbst

Verordnungen von sich aus im Gebiete der Kirche zu ma-
chen. Zu solchen positiven Verfügungen haben die weltli-
chen Regenten weder von Gott, noch von Bürgern des

Staates eine Vollmacht erhalten, und wo eine solche, wie

immer, geltend gemacht werden wollte, wäre sie eine Usur-

pation, für die nur ein scheinbarer und vorgeblicher, nie-

mals ein wahrer und wirklicher Grund, etwa aus der hoch-

sten Staatsgewalt mit noch so künstlicher Sophisterie abge-

leitet werden könnte. Das Plazet des Staates kann dem-

nach nie als eine Art Zensur kirchlicher Verordnungen und

Erlasse betrachtet werden, zumal dem Staate das Recht

nicht zukommt, an kirchlichen Verordnungen etwas zu

streichen, oder zu verwerfen, oder beliebige Zusätze selbst zu

machen; er gibt einzig und allein die einfache Erklärung,
daß die vorliegcndeu kirchlichen Erlasse, Verordnungen,
Urtheile, Vreven u. s. f., welche zur Einsicht der Staats-
gewalt gelangen, nichts enthalten, was dem Staate nach-

theilig wäre oder werden könnte, und im entgegengesetzten

Falle, worin in irgend einer kirchlichen Verordnung das

allfällig Nachthcilige und Gefährliche für den Staat liege.

Da es niemals im wahren Interesse der christlichen Kirche

liegen kann, den Staat auf irgend eine Weise zu beein-

trächtigen, zumal sie seine Gewalt, als von Gott kommend,

zur Erhaltung und Beglückung der Menschheit verehrt und

die unwandelbare Ueberzeugung hat und auch diese stets

den Gläubigen beibringt, daß, wer der Staatsgewalt sich

widersetze, Gottes Anordnung widerstehe und dadurch sich

ein schweres Gericht zuziehe (Rom. 13, 2), kann, wofern

zufällig in den mehrgenannten kirchlichen Erlassen etwas

dem Wohle des Staates Nachtheiliges sich vorfinden sollte,

dasselbe nie als aus dem Wesen und Geist der Kirche her-

vorgehend betrachtet werden, sondern ist aus der menschli-

chen Beschränktheit, oder der Nichtkenntniß, oder auch auS

Abgang des erforderlichen guten Willens der jeweiligen

Kirchenvorsteher herzuleiten, und durch freundliche Rück-

zprache mit dcnielben und somit auf eine dem Staate und der
Kirche viel zuträglichere Weise .zu beseitigen, als durch einPlazet
der Staatsgewalt, welches, zumal in allzngroßer Ausdehnung,
traurige Störungen zu veranlassen nur zu geeignet scheint.

Wenn aber den Regenten des Staates zufolge der ih-
nen obliegenden Pflicht, für das gemeinsame Wohl zu wachen,
um jeder Gefahr und jedem Nachtheil, wo derselbe nur
immer seinen Ursprung haben möchte, zur rechten Zeit vor,
zubeugcn, das Recht zukommt, von den Verordnungen und
Erlassen der Kirche vorläufige Kenntniß zu nehmen, sollte
aus demselben Grunde den Vorstehern der Kirche nicht auch
ein ähnliches Recht in Hinsicht auf Gesetze, Verordnungen
und Erlasse von Seite des Staates zustehen? Die Bischöfe
sind vom heil. Geiste gesetzt, die Kirche Gottes zu regieren;
ihnen und allen Vorstehern der Kirche, höhern oder niedern
Ranges, liegt die unerläßliche Pflicht ob, für das ewige
Heil der ihrer Obsorge anvertrauten unsterblichen Seelen
zu wachen, und in allen Beziehungen gewissenhaft zu ver-
hindern, nv gulll lletrimemi reliAio eazil.1t, oder daß das
Seelenheil der Christen auf keine Weise gefährdet oder be-

nachtheiliget werde. Wie nun, wenn Gesetze, Verordnun-
gen und Erlasse des Staates mit den Gesetzen der Religion
in Widerspruch geriethen; wenn die Vollziehung solcher
Erlasse von Seite weltlicher Regenten mit den Gesetzen
Gottes und den uralten Verordnungen seiner Kirche sich

nicht vertrügen: dürften in solchen Fällen die Vorsteher
der Kirche schweigen? dürften sie ruhig zusehen, wie das
Reich Gottes allmählig untergraben, und nach und nach

das Heidenthum an die Stelle des allmählig verdrängten
Christenthums ins menschliche Leben eingeführt würde?
Nein, sie dürften nicht schweigen; sie müßten sich dagegen
mit entschiedenem Muthe aussprechen, zufolge der ihnen
ohne Widerrede obliegenden unbedingten Pflicht, über deren

gewissenhafte Erfüllung sie nicht blos vor höhern weltlichen
Behörden, sondern vor dem Richtcrstuhle Gottes selbst ver-
antwortlich sind. Wenn aber im gegebenen, ganz gewiß

wenigstens möglichen, Falle die Vorsteher der Kirche ihre
Erklärungen und Warnungen gegen Verordnungen weltli
cher Regenten genannter Art ausgehen ließen, würden sie

wohl das Plazet dcS Staates erhalten? und wenn sie es

nicht erhielten, wie sie, als geradezu gegen Verordnungen
und Erlasse des Staates gerichtet, eS wohl schwerlich er-
halten würden, was müßte die Folge sein? Würden nicht
die Vorsteher der Kirche und alle Seelsorger, die für das
Heil vieler Seelen die höchste und ganz unerläßliche Verant-
wortlichkeit haben, sich an die Worte des göttlichen Lehrers
erinnern: Ihr sollt Gott mehr als die Menschen fürchten,
und müßten sie nicht mit den heil. Aposteln Petrus und
Johannes zu den weltlichen Machthabern (Apostelg. 4,
sprechen: „Urtheilet doch selbst, ob es recht wäre
vor Gott, euch mehr zu gehorchen, als Gott?"



189 190

Solche Fälle, vor welchen Gott den Staat und die

Kirche stets bewahren wolle, nicht absichtlich gleichsam und

mit Gewalt herbeizuziehen, sondern im Gegentheil nach

Möglichkeit sie zu verhüten, fordert doch ohne Widerrede

die ächte Staatsweishcit und eine gründliche und bewährte

Politik, — und fordert dieses insbesondere und schlechthin von
den Regenten eines katholischen Staates, welche die katho-
lische Religion in ihrer Integrität zu bewahren und die

religiösen Rechte der Staatsbürger nicht weniger als die

weltlichen zu handhaben und zu schützen, sich durch einen

feierlichen Eid verpflichtet haben. Man sage nicht, daß der-
lci Besorgnisse auf einer Voraussetzung beruhen, welche für
die weltlichen Regenten gar zu beleidigend sei. Es ist ja
die nämliche Voraussetzung, auf welcher das Plazet des

Staates in Hinsicht auf kirchliche Verordnungen und Er-
lasse ruht! Hat wohl der Staat mehr Grund, sich vor den

Verordnungen der Kirche, als die Kirche, sich vor denen
des Staates zu fürchten? Könnten nicht aus der Geschichte

zchcn, zwanzig u. f. f. Verordnungen von Seite des Staats,
die nicht etwa blos dem menschlichen Interesse der Kirchen-
Vorsteher, sondern selbst dem göttlichen und unveränderlichen
Endzwecke der christlichen Kirche zuwider liefen, gegen einen
Erlaß von Seite der Kirche, der sich mit dem Wohlc des

Staates nicht vertrüge, herausgehoben werden Wo wäre
das Christenthum, und wie stünde es um die Existenz der

katholischen Kirche, wenn die Apostel und die Bischöfe im
Beginne der christlichen Religion ihre Lehren, Gesetze,

Vorschriften und allfälligen Verordnungen, wenn sie ihre

Briefe an die Christengemeinden dem Plazet der Heidin-

schon Kaiser hätten unterwerfen und, wofern sie deren Bei-
fall nicht erhalten, sich zur Ruhe hätten begeben müssen?

Es ist allgemein bekannt, wie wenig die ersten Christen
sich um den Beifall der ungläubigen und gegen das Christen-
kaum feindselig gestimmten Kaiser bekümmerten, wie sie

die göttlichen Wahrheiten ohne Furcht vor irgend einer

weltlichen Macht verkündigten und die Aufträge vollzogen,
welche vom Herrn sie empfangen und übernommen hatten,
wohl wissend, daß sie hicdurch dem Hasse und der Verfol-
gung ausgesetzt würden, wie Christus der Herr es ihnen
vorausgesagt hatte (Ivan. 15, 18—20.

Indessen leben wir fetzt in einer ganz andern Zeit und
in andern Verhältnisien, die gegenwärtigen Regenten be-
kennen sich feierlich zur christlichen Religion und können,
ohne mit sich selbst in den auffallendsten Widerspruch zu ge-
rathon, unmöglich Mißfallen haben an Demjenigen, was zur
Bewahrung oder Belebung, was zum Wesen oder der heil-
samen Wirkung dieser Religion nöthig oder ersprießlich ist.
Da es im Interesse der christlichen Religion und Kirche
liegt, daß Ruhe und Frieden im Staate erhalten werden,
wofür die christliche Kirche immerfort zu Gott betet und

zu bitten die Gläubigen ermahnet, indem nur unter Vor-
aussetzung der Ruhe und des Friedens im Staate auch das

ewige Heil der unsterblichen Seelen besorgt und gepflegt
werden kann; und da es nicht weniger im Interesse eines

christlichen Staates liegen muß, daß der wohlthätige und

selbst für seine weltlichen Zwecke so ersprießliche moralisch-

religiöse Einfluß der Kirche auf keine Weife gehemmt, son-

dern möglichst gefördert und unterstützt werde, sollte cigcnt-

lich nie irgend eine Spannung zwischen einem christlichen

Staate und der christlichen Kirche zu fürchten sein, und

wofern eine solche hervorzutreten drohen wollte, erfordert
nicht weniger das Wohl des Staates als das Heil der

Kirche, dieselbe durch gegenseitige Verständigung sobald als

möglich wieder zu heben, nicht zwischen geistlichen und weit-

lichen Behörden Erbitterungen und MißHelligkeiten zu vcran-
lassen, welche niemals gute, wohl aber zu jeder Zeit un-
heilbringende, grundverdcrbliche Folgen hatten.

Der unbefangene Leser des früher genannten Konse-

renzialantrages wird nicht umhin können, mit W.'hmuth
zu bemerken, wie von diesem freundlichen und versöhnenden
Geist zwischen Staat und Kirche daselbst keine Spur
vorkomme, sondern wie im Gegentheil einige §. desselben,

vorzüglich die gegen Ende, auf die traurige Voraussetzung
sich zu gründen scheinen, als müßten sich die heutigen Re-

gcnten christlicher Staaten vor jeder geistlichen Behörde,
wie vor einem staatsgefährlichen Klub und, so zu reden,
wie vor einer Räuberbande durch gegenseitige Verkomm-
nisse schützen und verwahren. Verordnungen, die von ei-

ncm solchen Geiste des Mißtrauens ausgehen und auf feind-
seliger Stimmung solcher Art gegen die Kirchenvorftcher
beruhen, scheinen ganz und gar ungeeignet, die gestörte Ein-
tracht zwischen Staat und Kirche wieder herzustellen und

zu bewahren, eine Eintracht, ohne welche in keinem christ-
lichen Staate an Ruh? und beharrlichen Frieden zu denken

ist. Möchte man doch bedenken, daß das zum Gedeihen
der Staats- und Kirchenzweckc so schlechthin nothwendige
EinVerständniß zwischen geistlichen und weltlichen Obern
nur bestehen werde, wenn der Staat das Gebiet der Kir-
chenmacht, und die Kirche das Gebiet der Staatsmacht un-
angetastet, und jede Macht die andere in ihrem Gebiete

ungehemmt wirken laßt; denn beide Gewalten werden nur
unter dieser Voraussetzung wohlthätig zusammenwirken und
einander unterstützen in dem gemeinsamen Zwecke, das wahre
zeitliche wie ewige Wohl der Menschheit zu bewahren und

zu pflegen.
Möchten doch vorzüglich Diejenigen, welche christliche

Völker zu regieren berufen sind, sich wohl zu Gemüthe füh-
ren die ernsten Worte, welche Isidcrus Hispalciusis an alle
weltlichen Regenten gerichtet hat! „Sie sollen bedenken",
schreibt er (8enl. 3 e. 51), „daß sie nicht nur über ihre
Privathandlungen als Menschen und Christen, sondern nicht



191 192

weniger auch über ihre Regenthandlungen Gott verantwort-
lich sind; sie sollen bedenken, daß ihr Benehmen gegen
die Kirche, welche sie zu schützen von Christus übernom-

men haben, ihnen zu einem hohen Verdienste, oder

dann zur großen Schuld angerechnet werde; — z u h o he m

Verdienste, wenn vermittels ihrer Verordnung und un-
ter ihrem Schutze der Friede der Kirche erhalten und die

Wirksamkeit ihrer heilsamen Anstalten stets mehr erweitert

wird; zur großen Sündenschuld aber, wenn durch
ihre unbefugten Eingriffe der Friede in der Kirche gestört,
die von Gott ihr zuerkannten Rechte geschmälert, ihre
Freiheit gehemmt, und die Quelle des göttlichen Segens,
welche Gott in ihr eröffnet hat, den Völkern verschlossen

wird/' —
(Fortsetzung folgt/

Anrede bei der Kapitels-Konferenz in Nie-
dermumpf, K. Aargau, den 28. Ienner 1834.

S ch l U ß. >

c. Die religiösen Zwecke des Kirchengutes.
Religiöse Zwecke formen sich nach dem Begriffe der

Religion, der nach der Bildungsstufe des Geistes und Her-

zenS lauter oder unlautex aufgefaßt, rein oder unrein geübt

wird. Der Eine rühmet Religion ohne Kirchenthum, der

Andere will sich durch bloßeS Kirchenthum ohne Religion
beseligen. Irrige Begriffe der Religion vertheidigen den

Unglauben und Aberglauben; Ungebundenheit wie Phari-
säismus, Eigennutz und Eigensinn finden unter ihrem Vor-
wände Entschuldigung. Mit der christlichen Religion sind

als Zwecke unzertrennlich verbunden das Lehramt der gött-
lichen Offenbarungen, die Spendung der heil. Sakramente,
die Lythurgie nach den Entscheiden der allgemeinen Kirche
als Mittel der Förderung beider. Um diese Hauptzwecke

für das christliche Leben zn bethätigen, sind Bischöfe und

Pfarrer unerläßliche Verwalter der Geheimnisse der Ncli-

gion, Hirten des christlichen Sions. Mit diesen Haupt-
zwecken arbeiten als untergeordnete Zwecke für Religion die

Klöster, die Schulen, die Armenspenden. Bei erster Leuchte

des Christenthums in unsern Gegenden siedelten sich die

Klöster wie fruchtbare Oasen in den Wüsten des Heiden-

thums an, in ihrem ersten Entstehen bemühten sie sich durch

ihre Tempel, durch ihre Missionen die Hauptzwecke der

Religion zu fördern, sie erwarben sich das Verdienst, in
Zeiten tiefster Unwissenheit der Wissenschaften Ueberbleibsel

zu retten, das Wissenschaftliche selbst zu pflegen, durch Schu-
len inner und außer ihren Mauern zu verbreiten. Solche
einstige Mönchstkätigkeit verzweigte die Religions-Zwecke
über manche Gegend, über manches Land. Die Schulen
sind zwar Hauptzwecke eines Staates, und vorzüglich eines

republikanischen, der in seinem Bürger einen Mann höhe-

rer Bildung fordert, der sich zur Selbstständigkeit dcS Gei-
stcs und Herzens zu erheben vermag, der sähig ist, mit
Einsichten in jeder Staatsstellung zu rathen, zu urthei-
len, zu helfen. Schulen sind aber auch Mitzwecke der

Religion; denn nur der wissende Mensch kann zu einem er-
leuchteten Christen gebildet werden, nur der Kenntnißvolle
wird das Christenthum und Kirchenthum vereint als ein

Reich Gottes begreisen und üben. DeS Evangeliums ur-
sprüngliche Vorschriften bezwecken der Armuth Unterstützung
und Rettung; wenn nicht jeder Geistliche als Diakon
der apostolischen Kirche, als Armenpflegen, wirkt, bleibt der

Hauptzweck, die Liebe, eine leertöncnde Schelle. Oertlich«
und auch Ordcnszwecke werden hier nicht berührt, weder anem-
pfohlen noch getadelt, es wird nicht zu Bruderschaften, als

zu vermeinten Religions-Zwecken, geworben; die Geschichte,

die Beschränkung und Aushebung beweiset die Ausartung
derselben, und würdiget immer mehr das Christenthum wie-

der zur allgemeinen Bruderschaft in dem gemeinschaftlichen

Bruder, in dem Weltheilande. Nach näherer Erörterung
der religiösen Hauptzwecke können weder Zeitansichten, noch

Gesetzgebung den Beruf, die Amtsverrichtungen der Vi-
schöfe, der Pfarrer ändern, diese bleiben stets wesentliche

Diener der allen Zeiten angehörigcn evangelischen Wahr-
heiten, einer göttlichen Offenbarung des Christenthums.
Diese Diener haben die ersten, die rechtlichsten Ansprüche

auf das Kirchengut, wenn sie als Rcligionslehrer, als

Verwalter der Lythurgie, als werkthätige Tröster der Ar-
muth wirken sotten. Den einstigen Segen der Klöster für
Religion, für Wissenschaften, für Schulen, für Armuth
mißkennt, besudelt der unparteiische Geschichtsforscher nicht;
aber die Beobachtung des Ernstes, der genauesten Prüfung kann

auch nicht verhehlen, daß die Klöster sich ihren religiösen
Zwecken entfremdeten; die Wissenschaften verstaubten da-

rin, höchstens ein Kram von Traktaten wird daraus ver-

trödelt/gleichviel ob politischen oder religiösen Inhaltes;
ihre Schulen beschäftigen sich mit lateinischer Abrichterei

Weniger, mit Theologie ihrer Novizen; nur die nächste

arme Umgebung speist Klostersuppe. Würden die Klöster
die Zeitansprüche auffassen, erwägen, würden sie von ver-
gitterter ASketik sich zu ehemaliger Thätigkeit, zu allgemei-

ncr Brauchbarkeit emporschwingen, gewiß, sie wären über-
all hochgeachtet, in ihrem Reichthume nicht beneidet, nicht
mit Aufhebung bedrohet. Doch Aufhebung, Einstreichung
des Klostcrgutes in das Staatsgut wäre unrechtliches Unter-
nehmen; auch auf das Klostergut, als auf ein Kirchengut,
sind religiöse Zwecke gestiftet, und können nur wieder in
solche umgewandelt werden. Solche Umwandlung wäre ja
nach dem Beispiele anderer ächtkatholischer Länder leicht.
Von Notker an waren die Klöster, mit Hilfsmitteln be-

reichert, Pflanzstätten der Wissenschaften wie der Volks-



19.; 194

kcnntnisse. Lasset nun, wie in andern Staaten, die Mönche

auf Universitäten studiren, und sie werden nicht nur sich

selbst erhellen, sondern taugliche Männer liefern, die Se-
kundarschulen, die künftigen Bezirksschulen zu unterrichten,
und dadurch den Staat in den von ihm setzt besoldeten

Lehrern erleichtern durch solche Mitarbeit manchem ar-
men Bezirke cS möglich machen, eine künftige Bezirksschulc
zu besitzen, auf welche Dürftigkeit mehrer Bezirke sonst

verzichten muß. Solcher Verwendung dürften sich die

Mönche nicht schämen, nicht einmal weigern. Haben nicht
andere Staaten auch aus Klöstern ihre "Professoren an Gym-
nassen, sa sogar an Universitäten gewählt? Soll es nicht
möglich werden, in einem Kloster ein Scminarium der Geist-
lichen einzurichten, und dadurch einem wesentlichen Bedürft
nisse des Aargau's abzuhelfen, da sonst noch lange die Wün-
schelruthe über dessen Fond täuschend geschlagen werden

mag! Mögen die Mönche die Schulen doch nicht so sehr

scheuen; die Pfarrer bei ihren vielen andern Amtsverrich-
tungcn widmen za diesem religiösen Zwecke auch pflichtig
Zeit und Kräfte. Schulen bleiben ursprünglicher Beruf
der Klöster, auch der weiblichen. Warum will man doch

nur die Nonnen im Aargau vermauern, nur diese lateinisch
versikeln lassen, da andere Kantone, wie Zug, selbst wie

Freyburg, die Porten der Nonnen der weiblichen Zugend
öffnen, um selbe zur häuslichen Brauchbarkeit, wie zur christ-

lichen Tugend zu erziehen. Der Sturm der Säkularisation
verödete in Deutschland die meisten Klöster; viele weibliche

retteten sich blos vom Untergange durch thätige Theilnahme

an der öffentlichen Erziehung. Wer hat nicht schon die

Nachbarschaft durchreist, die klösterlichen weiblichen In-
stitute in Freyburg im Breisgau, in Villingen, in Brei-
sach, in Offenburg gesehen, deren Früchte sich jede Klasse

des Staates freuet. Sollen solche aufgeregte religiöse Zwecke

nur in der Schweiz unmöglich sein? Man darf ja deßwegen

die Nonnen nicht entschleiern, ihre Zellen nicht aufheben;
nein! man lasse sie in ihrer Bescheidenheit ungeneckt, in
ihrer eigenthümlichen Verwaltung ungeschmälert; diese Bie-
nen besorgen ihren Korb sorgfältiger, als fremdartige Wäch-
ter und Rechner. Wäre Olsberg nicht umgekleidet, nicht
so verschiedenartig bevogtet worden, vielleicht hätten sich

nicht so viele tadelnde Stimmen in der gesetzgebenden Ve-
hörde erhoben. Beholfene Armuth bleibt religiöser Zweck,
und bei bestehendem Kirchengute wie kräftig könnte sie durch
Nachahmung anderer weisen Staaten im Aargau unter-
stützt werden! Zn andern Staaten pflegen barmherzige
Schwestern mit christlich liebender Aufopferung, mit diesem

unauflöslichen Gelübde der Religion die leidende Mensch-
beit ohne Rücksicht der Konfession, des Standes, des Va-
terlandes. Nun solche Bedaurungswürdige sammeln sich

besonders an den Heilsquellcn zu Baden, zu Schinznach,
werden im Spitale zu Königsfelden unterbracht. Sollte

das Christentum nicht vermögen, die Nonnen zu Baden und jene

in Gnadenthal zu barmherzigen Schwestern zu weihen, um
den hohen religiösen Zweck des gelinderten menschlichen

Elendes in den benannten Orten zu bethätigen! Die Kloster

Fahr und Hermetschwil wären wohlthätiger für weibliche

Erziehungs-Institute geeignet, und drei wären nicht zu viel,
um die Volksmasse zur Bildung zu erheben. Ein einziges

Olsberg genüget für den ganzen Kanton Aargau zu wenig,

ist dem Bürger des Mittelvermögens unzugänglich, weil
da noch die Manen der ehemaligen adelichen Stiftsdamen
geisten, und die dortige Erziehung eine adelige Börse for-
dert. Die Chorherren-Stifter sind zu den nämlichen re-
ligiösen Zwecken verpflichtet, wie die Klöster, zu Wissen-

schaften, für Schulen und Armuth. Aber ein anderer re-
ligiöser Zweck wäre an diesen Stiftern zn erreichen; man-
cher Pfarrer kränkelt zur Untüchtigkcit seiner Verrichtun-
gen, mancher altert zu schwachen Dienstleistungen; aber

muß er sich auf seiner Pfründe abgemattet fortschleppen,
so altert, so kränkelt oft auch seine Kirchengemeinde zur
Schwäche ätteS religiösen Sinnes und Handelns. Würden
solche Pfarrer in Chorherrenstiftern versorgt, so wäre ein

vielartiger, religiöser Zweck erreicht, der abgearbeitete

Pfarrer würde den Lohn seines Mühens, die Kirchenge-
meinde wieder einen fähigen Bearbeiter ihres Weinberges
des Herrn finden, man würde nicht mehr so hartherzig die

letzten Tage eines solchen Pfarrers berechnen, nicht mehr
so viele Vikariats Zulagen erbitten müßen.

Der Begriff der religiösen Zwecke wurde so weit erörtert,
um falsche Ansichten zu berichtigen und das Geschrei der Auf-
Hebung zu verstummen, um das Kirchengut seiner Stiftung zu

erhalten, um sich nicht mit ungerechten, mit unkirchlichen
Neuerungen zu verdächtigen, sondern die kirchlichen Ein-
richtungen zum Volksheile im bürgerlichen und kirchlichen
Verhältnisse segnend zu befruchten. Wer Anderes will, der
hebt sich selbst, seine Pründe, seine Zelle auf; denn in Un-
thätigkeit, in Verkehrtheit des Sinnes und der That hebt
ja ein solcher das Wesentliche der Menschheit, Fortschritte
des Geistes und Herzens, auf, und wer die Sache fallen
läßt, der muß zu spät bereuen, wenn mit ihr auch die

Folgen, die Personen, deren Eigenthum und Znstitute,
fallen.

<l. Patronatsrechte.
Nach Verlauten wollen alle Patronats-Rechte vom

Staate für seine Regierung erworben werden; das Gelin-
gen auf rechtlichem Wege wäre dem Volke und der Kle-
risei sehr gedeihlich. Dem Volke, das nur durch gleich ge-
bildete, durch gleich gekleidete Pfarrer gehütet würde, die

nicht vom Rückrufe eines Prälaten abhiengen, sondern mit
festem Sitze durch Investitur und bischöfliche Institution
das Heil ihrer Hecrdcn dauernd bearbeiten könnten; — der
Klerisei, die nicht vor Patronen zu allen Demüthigungen



195 196

bis zur Fcilheit kriechen mußte, nicht so sehr fur eine oft
spatere Versorgung durch den Vorzug der Lieblinge der Pat-
rone verkümmert würde; und beim Besitze aller Patronats-
rechte konnte eine KantonSregierung bittiger die Stufen-
reihe der Wahlen nach Fähigkeiten und Dienstjahren defol-

gen. Sollte das PatronatSrecht erworben werden wollen,
so erfordert daö EigcnthumSrccht der setzt schon bestehen-

den StaatSpfründen, daß dienen erworbenen aus dem Kir-
chengute ihrer chevorigen Patronen dotirt, klassisizirt wer-
den, und zu ihrer Aufbesserung nicht die im rechtlichen Be-
sitzstande sich befindenden StaatSpfründen geschmälert wür-
den, waS um so ungerechter wäre, da diese Patronen,
seien sie Klöster, Stifter oder Städte, vom Kirchengute
der Pfarreien nichts zu ihrem Vortheile vorenthalten dür-

sen, solange nicht die religiösen Bedürfnisse ihrer Patro-
nats-Pfarreien fundirt, befriediget sind.

e. Einkünfte der Pfründen.
Die Landwirthschaft als Einkommen einer Pfarrei

hindert nicht selten die AmtSgeschäfte der Seelsorge, ver-

dauert nicht selten den Priester, und zerrüttet seine Oeko-

nomie durch den steten Wechsel des SegcnS und UnsegenS,

deS immer wankenden Absatzes und Preises der Erzeugnisse.

Auch den Zehenden Bezug erschweren die Zciturtheile zu

vielen Mißhelligkeiten mit den Kirchgcmcinden, beschreicn

den Pfarrer deS Druckes, deS GcitzeS. Die Loskaufe der

Zehenden verwickeln den Pfarrer in Rechthabereien, in Pro-
zesse, beschäftigen ihn und die Behörden unangenehm. Un-

ter so obwaltenden Umständen wird eine andere Art der

Entrichtung deS Pfründe Einkommens crwünschlich, früher
oder später unvermeidlich. ZedeS übernommene, angeleihte,

anvertraute Vermögen muß gesichert, verhypothisirt wer-

den; diesen Rechtsanspruch hat auch das Kirchenvcrmögen.

Wer daher immer dessen Verwaltung und Verwendung über-

nehmen will, der muß rechtlich eine genügende Garantie
leisten. Zwar wird der Pfründegenuß oft mit welllichen

Besoldungen verglichen, als zu reichlich getadelt, beneidet,

allein mit Unrecht; der Geistliche beziehet keine Besoldung

aus der Staatskasse er genießt ein Benefizium, ein Pfründe,
die ihm auS den, vorhandenen Kirchcngntc die ecmAi-lm xor-
tiu schöpft, ihm selbe durch die Investitur und Institution
von Seite deS PatronS und deS Bischofes lebenslänglich

sichert, ihn damit belehnt; er belästigt nicht die Staats-
kassa, kann durch keine schwankende Wahl seinem Lehen

entrückt werden. Das zu hohe, zu reichliche Einkommen

berechnet mehr der Neid, bei Vielen nur der Priesterhaß;

bei näherer Inventur der Pfarreien wird sich erweisen,

daß sie im Vergleiche mit andern Staaten noch gering fte-

hen. DaS vermeint zu Hohe darf nicht ungerecht vermin-

dert, nicht zu weltlichen Besoldungen, die noch anderer

Erwerb begünstigt, herabgesteigert werden. Die Weihe

wird und soll nur den wissenschaftlich gebildeten, geprüften

Mann zum Diener der Religion berufen; einem solchen

muß doch in seinem Stande eine Quelle geöffnet bleiben,
mit Mitteln seine wissenschaftliche Bildung fortzusetzen, die

Opfer für selbe wieder zu erwerben, selbe seiner nicht scl-

ten durch ihn geschwächten Familie zu ersetzen. Ein Vene-
sizium erfreut zwar einen Pfarrer mit den Benefizien ei-

ncr Pfründe, verpflichtet ihn aber auch zur Leistung der tlner»
derselben, die oft wegen Gebäulichkciten, wegen Bauschil-
lingen, wegen Hagelschlägen erschöpfend sind. Hätte er in
dem vermeint zu Hohen keinen Schadenersatz zu hoffen, so

müßte er unter solchen Oaera oft frühzeitig und für im-
mer erarmen. Ist der Geistliche gcweihet, so ist er für immer
diesem Stande angehörig; er darf nach Verbot der weltli-
chen und kirchlichen Gesetze keinen andern ergreifen. Wie
ungerecht nun, wenn man ihn zur Armuth einzwängen,
und ihm zugleich verwehren wollte, sich anders zu retten.

Ist der Geistliche einmal geistlich, so ist er auf den Genu

seiner Pfründe beschränkt, alleS Andere darf er nicht trci-
den, nicht erwerben, während andere ErwerbSzweige die welt-
lichen Besoldungen aufbessern, oft bereichern. Man wende

doch nicht immer seicht ein: „Der katholische Pfarrer ist

unverheurathct, er hat eine beschränkte Haushaltung, seine

Bedürfnisse sind wenige.- DaS Genügende oder karg Zuge-
messene einer Pfründe ist Gabe auS dem Kirchengute, Ei-
genthum der Znvestur, der Institution: wollte man nun den

Pfarrer nur für die dringendsten Bedürfnisse kleiden, spei-

sen, beherbergen, sein übriges Eigenthum bevogten; so müßte

die Gesetzgebung in den Fortschritten der Rechtsgleichheit

den Ueberschuß deS Eigenthums aller Stände, aller Pri-
vatcn einziehen, unter gemeinsame Verwaltung setzen, und

allen Aargauern einen spartanischen Tisch decken. Auch der

Haushalt eines katholischen Pfarrers ist zahlreich; Aeltern
und Verwandte finden da gewöhnlich eine Zufluchtsstätte ih-
rer Bedrängnisse. Die Beobachtung würd doch billig ur-
theilen, daß die Pfarrer ihren HauShalt an das Kranken-

bett, in die Stuben deS Elendes aller Art ausdehnen; mit
erarmten Pfarrern würde gewiß auch die reichlichste Ar-
menpflege versiegen. Der katholische Pfarrer ist ja auch

aargauisch gesetzlicher Cölibant, aber seit wann will Cölibat
oder Heurathen die Richtschnur der Pfründen oder der

Besoldungen werden? Selbst bei Herrn AmtSbrüdern an-
derer Konfessionen wird daS Heurathen nicht bedungen,
auch mancher Cölibant unter sthnen beziehet die Pfründe
unverkürzt.

Und eben, weil der katholische Pfarrer Cölibant sein

muß, bedarf er einer unverklimmerten Pfründe; er kann
sie nicht durch eine Heurath, nicht durch Erben bereichern,
und hat in Abgang einer Frau nur größere Auslagen und
Gefährdungen seiner Haushaltung. Der Staat nicht, die

Pfründen des Kirchengutes erhalten die Pfarrer; wenn
daher auch eine Klassifikation eintritt, so ist diese nur eine



197 Z 98

Aenderung der Bezahlung, niemals aber eine Besoldung
des Staates. Eine Klassifikation wird die Art der Benü-

tzung der Pfründen ändern, aber doch niemals mit Einzug
des einten Kirchengutes das andere ausbessern, damit Lücken

füllen, dieses ist Patronats-Pflicht. So wäre es ungerecht,
mit dem frickthalischen Kirchengute die Pfründen der obern

Bezirke klassifiziren; das Frickthal kann und muß sein Kir-
chengut als ein gesondertes Eigenthum vertheidigen, solange
Klöster, Stifter, Städte, einzelne Patronen für ihre Pfrün-
den ein gesondertes Kirchengut besitzen; erst die Verschwel-

jung aller kann ein aargauisches, allgemeines Kirchengut
gründen. Bei der Klassifikation ist die Doppelstcllung des

Pfarrers und Priesters zu berücksichtigen. Der Pfarrer
genießt eine Pfründe, neben diesen Pflichten verichtet er
als Priester Kirchenfunktioncn örtlich gestiftet; nebst den

allgemeinen Pfarrverrichtungen ist er besonders damit bc-

müht, in jeder Kirchgemeinoe verschieden, mehr oder min-
der beschwerlich; solche Stiftungen berühren keine Klassifi-
kation, sie sind die Löhnungen besonderer Verpflichtungen
für den Altar. Bei einer bevorstehenden Klassifikation ent-
steht die Rechtsfrage: wie es mit den schon investirten,
instituirten Pfarrern gehalten sei. Diese Pfarrer sind

lebenslänglich mit ihrem Benefizium belehnt, und zwar nach
einem Anschlage des Gesetzes von 1804; dieser Anschlag
wurde bisher rechtlich befolgt, so daß jene Pfarrer, welche

diesen Anschlag nicht erreichten, unter der Benennung
„Kleinzehcntcntschädigung" Aufbesserung erhielten. Bei
einer andern Zahl der künftigen Klassifikation müßte doch

jene von <804 rechtlich für alle jene Pfarrer lebenslänglich
beibehalten werden, die auf eine solche gesetzliche Besinn-

mung invesiirt und instituirt sind; eine Verkürzung wäre

ungerechte Schmälcrurg ihres gesetzlich zugesicherten Eigen-
thums, und eine Rückwirkung des Gesetzes wurde noch von
jeher als eine Rechtsverletzung verurtheilt. Dem Bischöfe
ist die Obhut der Pfarrer und ihrer Pfründen anvertraut,
die Staatsgewalt kann nur mit der Kirchcngcwalt vereint
hierin Abänderungen, den Bedürfnissen der Zeiten ange-
messen, treffen; die Klerisei will daher nicht den Ueber-

sprung besorgen, daß in diesen Anliegen nur die weltliche
gesetzgebende Behörde entscheide, sondern daß der Bischof
selbe mitsanktionire.

Hochwürdige Herren Amtsbrüder! um die aus erster
Feder vielleicht dunkel und zuweilen verwirrt geflossene
Erörterungen zu verdeutlichen, um Sie von der Wichtigkeit
heutiger Versammlung zu überzeugen, rcasumire ich mich
dahin:

1) Es stehen Wünsche, Anträge zur Generalisirung,
Klassifikation, wie des Erwerbes aller Patronatsrechte für
den Staat vor.

2) Was bei den religiösen Zwecken von Stiftern und
Klöstern berührt wurde, mit dem befaßt sich das Kapitel

nicht, maßt sich nicht an, andere Ordensregeln vorzuschrei-

ben, sondern das Gesagte steht bloS als geschichtliche Er-
zählung jener Aeußerungen da, die von so vielen Seiten
vernommen werden.

Z) Die Erwerbung aller PatronatSrcchtc für den Staat
mischt sich nicht in den Wirkungskreis des Kapitels, diese

ist bloßes Verhandeln zwischen Bischof, Staat und Patronen.
4) Der Begriff „Kirche" wurde erläutert, um bei

hoher Bestimmung derselben, bei Pflichttreue ihrer Ver-
waltung doch nicht immer als bloßes Pfaffthum geschmäht

zu werden.

5) Investitur, Institution, Benefizium müssen als RechtS-

titel der Kirche vertheidiget werden, vermöge deren Pfrün-
den und nicht weltliche Besoldungen verliehen werden, und
die gegenwärtig invesiirten Pfarrer müssen ihr Recht auf
die Klassifikation von 1804 standhaft behaupten.

l>) DaS Recht muß daS Kirchengut stets von dem Staats-
gute sondern, was in allen gesetzlichen Staaten durch söge-

nannte Religionsfonde geschieht. Nebstdcm hat daS Frick-
thal sein Kirchengut als ein gesondertes solange zu bewah-

ren, bis das gestimmte Kirchengut der Klöster, der Stif-
ter, der Patronen ein allgemein aargauisches gründet.

7) Diese Gegenstände an Behörden, an das Volk zu

veöffentlichen, scheint zur Belehrung, zur ernsten Erwägung
derselben nothwendig, die Zuschriften an Behörden überlasse

ich einer schävfern Feile der Diplomatik, der kanonischen

Rechte ; durch Blätter davon zu erwähnen, behalte ich mir
vor, und ohne fremde Einflüsterungen soll das Kapitel seine

Anliegen besorgen.

Hochwürdige Herren Amtsbrüder.' ick wünsche nun,
daß Sie meinen Mund und Herz für die gerechte Sache
der Kirche, für den Nutzen des Kapitels nicht mißkennen,
meiner Wärme nicht tadelnd den Puls fühlen. Ich bitte

Sie nun um Ihre Berathungen, Berichtigungen und Be-
schlüsse. vixi. P

Das vier und dreißigste Neufahrsblatt der zur-
cherischen Hülfsgesellschast für 1834.

Eine freundliche und erfreuliche Erscheinung ist das
vor uns liegende „vier u nd dreißigste Neujahrsblatt
der Hülfsgcsellschaft von Zürich;" es beurkundet einen
so edeln, milden, christlichen Sinn der Herausgeber, daß
wir nicht umhin können, seiner auch hier mit einer kurzen
Anzeige ehrenvoll zu erwähren.

Schon der flhöne Zweck dieser Blätter, wie er obenan
(Seite 1) ausgesprochen wird: „die Denkmale und
„Handlungen der ächten christlichenMenschenliebe

6) Die Redaktion glaubt, daß einige Behauptungen, die in dieser
Anrede, namentlich »ul, In. c u. «I aufgestellt wurden, nicht Al«
len einleuchten werden, und ist bereit, zur nähern Erörterung
dieses wichtigen Gegenstandes Gegenbemerkungen aufzunehmen.



199 300

„unserer Väter und Ahnen aus den ältesten Jahr-
„Hunderten zur lehrreichen Ermunterung darzu-
„stellen, und so gleichsam eine Geschichte schwei-
„zerischer Wohlthätigkeit zu liefern", verdient volle
Aufmerksamkeit und Anerkennung. Wir haben zwar die

frühern Jahrgänge dieser Neujahrsblätter nicht eingesehen;
allein wenn sie der gleiche Geist durchweht, wie das gc-
genwärtige, so wird dem schönen Zwecke auf die lobwür-
digste Weise entsprochen.

Dieß Z4te Blatt soll den ersten Abschnitt einer solchen

„Geschichte schweizerischer Wohlthätigkeit" schließen, und
gleichsam den Uebergang für den zweiten Abschnitt, der

„m die spätern Jahrhunderte hinabsteigen" werde, bilden.
Zu dem Ende „führt es den Lesern noch eine Person vor,"
„von deren Werken der Barmherzigkeit und Menschenliebe,"
wie sich die Verfasser ausdrücken, „die Geschichte zum er-
sten redet," eine Person, „die als Pflegerin und Trösterin
„der Kranken und Elenden in jener frühesten Zeit des sich

„in unserer Gegend verbreitenden Christenthums wie ein mil-
„der Stern in dunkler Nacht erscheint, und die gerade in
„unserer Nachbarschaft, wo sie zuletzt den Schauplatz ihres
„liebevollen Wirkens aufschlug, als eine Heilige verehrt
»wird. Es ist dieß die heilige Verena, ein auch

„unS Zürcher«, jung und alt, von dem benachbarten

„Baden her wohl bekannter Name. Denn wer wüßte

„nicht vom Verenabade daselbst zu sagen, — von diesem

„ welches dazu bestimmt ist, daß hier Arme, Kranke

„und Elende jeder Art zur Linderung ihre Schmerzen und

,Heilung ihrer Gebrechen sich unentgeltlich dieser gesegne-

„ten Heilquelle bedienen können, unter dem Schutze der
„heiligen Verena, von der sie den Namen führt, und
„deren kleines, in Holz geschnittenes und bemahltes Bild in
„einer steinernen Säule mitten im Wasser sich erhebt" —

Nach dieser Einleitung beschreibt uns das Blatt, „was
„die christliche Sage von dieser Heiligen erzählt" — „die
Legende der hl. Verena", wenn auch kurz, doch sehr an-
ziehend, unbefangen und wahrheitliebend, wie die alte
Tradition sie überliefert, und, was besonders anspricht,
durchaus ohne alle Verunglimpfungen oder Anzüglichkeiten
gegen die katholische Lehre und Kirche, wie eS sonst so

häufig auch noch bei bessern protestantischen Schriften
und Schriftstellern der Fall ist. — Und wenn auch nach der

schönen Beschreibung des seligen WirkenS und Todes und

der noch vorhandenen Grabstätte der heiligen Verena in

Zurzach angemerkt ist: (Seite 5) „die katholische Kirche
„habe sie mit größcrm Rechte unter die Zahl der Heiligen
„aufgenommen, als so manche unbekannte Namen von

„Martyrinnenso wird sogleich auch beigefügt; „Denn
„größer als der glänzende Ruhm eines nach kurzer Pein
„erlittenen Martertodes ist das stille Verdienst eines langen,
„einzig der thätigen, sich selbst vergessenden, für Andere

„nur sich aufopfernden Liebe gewidmeten Lebens." —

Doch noch viel intressanter wird dieß Neuia h r s blatt
durch dasjenige, was es nach der Geschichte der hl. Verena
zum gleichen guten Zwecke, eben so gemüthlich und lieblich
weiters darstellt.

Indem es, Seite 5 schon aus dieser Legende die richtig«
Folgerung zieht, daß „namentlich die Krankenpflege,
„diese schwerste, aber auch wohlthätigste aller Dienstleistun-
„gen, wie überall, so auch unter uns eine Frucht des
„Christenthums sei, dieser sanften Religion der Liebe

„und des Erbarmens;" beweiset es diese Wahrheit auS-
führlicher aus der Geschichte. Zu dem Behufe erwähnt
es der ersten wohlthätigen Stiftungen im klösterlichen
Vereine „nach der Regel des hl. Augustinus" für Kran-
ken - und Armen-Pflege in der Schweiz, zu Kreuzlingen,
Münsterlingen, Muri, Jttingen, so wie der Jnsti-
tute der Beginnen oder Seclsch western, auch „willig
arme Schwestern" genannt, die sich schon im lt. und 12.
Jahrhundert namentlich in den Niederlanden dem Spital-
und Krankendienste widmeten. Vorzüglich ausführlich ver-
breitet sich dann das Blatt (Seite 7, 8, 9, 10, 11, 12)
über die sogenannten barmherzigen Schwestern, von
denen eine Klasse nach ihrer Kleidung auch „graue Schwe-
stern", und die andern, mit schwarzer Kleidung, „Hospi-
talschwestern des hl. Augustinus", heißen und über ihre Grün-
dung durch „den hl. Vinzenz von Paula," ihre Bildung,
ihre schnelle und große Ausbreitung und ihr unbeschreiblich
segenreiches Wirken in Frankreich, Deutschland und
der Schweiz, „wo sie, wie das Blatt sich ausdrückt, gegen-
wärtig schon vier Spitäler preißwürdig versorgen."

Besonders spricht es (Seite 10, II, 12) mit so un-
befangener Liebe und Wärme von dem „Leben und Wirken
dieser frommen, menschenfreundlichen Schwestern," auch in
der Schweiz, daß wir glauben, unsere Leser werden uns
Dank wissen, wenn wir hier Einiges daraus wörtlich folgen
lassen, damit sie sehen, wie selbst Protestanten und
edle Männer von Zürich (woher unedle, auch in der

neusten Zeit, sonst so oft bittere Ausfälle und Verunglim-
pfungen über katholische Institutionen in die Welt aus-
streuen) sich über unsere barmherzigen Schwestern aus-
sprechen.

(Fortsetzung folgt.)

Oesterreich. AnS demSion No. 25 vernehmen wir die
zuverläßige Nachricht, daß Se. Maj. der Kaiser von Oester-
reich Dannenmayers Kirchen-Geschichte und Rech-
bergers Kirchen-Recht aus allen Hörsälen zu entfernen
befohlen hat. Ein sicherer Vorbote eines andern, bessern
kirchlichen Lebens in den österreichischen Staaten, welches
durch das neue Konkordat mit Rom geweckt werden wird; ein
schlagender Wink für Diejenigen, welche die Keime öfter-
reichischer Pflanzen immer auf fremden Boden versetzen
wollen, nachdem eine Erfahrung von 50 Jahren das Unge-
dcihliche dieser Pflanzen auf eigenem Boden bewährt hat!

Druck und Verlag von Gebrüdern Räder.


	

