
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 34-35 (2014-2015)

Artikel: Hans Georg Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität

Autor: Kabisch, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Georg Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität

Thomas Kabisch (Trossingen)

1. Grundbegriffe und historischer Ort von Nägelis Theorie
der Musik

Nägelis Theorie der Musik ist ungeachtet des Zeitpunkts, zu dem die
Vorlesungen als Vorträge gehalten und zu dem sie als Text publiziert wurden,
ein Produkt des späten 18. Jahrhunderts. Musikalisches Kunstwerk und
gesellschaftliche Praxis der Musik werden von Nägeli in einer Weise

zusammengebracht und zusammengedacht, dass seinem denkerischen Projekt
im Rahmen einer Geschichte der Musikästhetik nicht beizukommen ist.1

Telos der Nägelischen Theorie ist eine Musik, in der gesellschaftliche
Relevanz und sinnliche Schönheit, Wahrheit und Genuss zusammenkommen.
Von Zweifeln der Art, dass eine Versöhnung dieser beiden Pole in der Kunst
nach 1800 nicht (mehr) möglich sein könnte, Zweifeln, die eine
Grunderfahrung der literarischen Romantik bilden und den Berliner Philosophen
Hegel zu seiner These vom Vergangenheitscharakter der Kunst veranlassten,2

zeigt Nägeli sich unangekränkelt. Er hält eine musikalische Kunst für
möglich, die - als Werk wie als kollektive Praxis - Relevanz und Genuss
umgreift. Die Perfektibilität der Menschheit ist für Nägeli nicht bloß Erbstück
aufklärerischer Rhetorik, sondern Grundlage seines Projekts der Musik.

Im Sinne der Versöhnung von Wahrheit und Schönheit stellt Nägeli an
die Spitze seiner Hierarchie musikalischer Gattungen deshalb komplexe
Werke, die nicht nur äußerlich vokale und instrumentale Anteile verbinden,
sondern in denen bedeutsame Gehalte, repräsentiert durch bedeutende
Texte, so realisiert sind, dass zugleich die spezifischen Möglichkeiten des

Musikalischen zu maximaler Entfaltung gelangen. Reine Instrumentalmusik

1 Diese beiden grundlegenden Aspekte sind von Miriam Roner in ihrer Berner Disser¬

tation herausgearbeitet worden. Zwischen «Volksthümlichkeit» und «Idealität». Hans

Georg Nägelis Theorie der Musik als autonomer Kunst und gesellschaftlicher Praxis, Phil.
Diss. Bern 2016. Miriam Roner sei gedankt für Hinweise auf Quellen und Überlassung

von Quellen, die im vorliegenden Text benutzt werden, sowie für zahlreiche kritische

Anmerkungen zu einer früheren Fassung des Aufsatzes.
2 Annemarie Gethmann-Siefert, Ist die Kunst tot und zu Ende? Überlegungen zu Hegels

Ästhetik, Erlangen und Jena: Palm & Enke 1994 Jenaer Philosophische Vorträge
und Studien, 7).



110 Thomas Kabisch

ist in Nägelis Theorie nicht das Ideal, dem die Musik zustrebt. Instrumentalmusik

ist das Feld, in dem die Spezifik des Musikalischen historisch
entscheidende Impulse ihrer Entfaltung bekommen hat, und sie ist deshalb
das Feld, das von Theoretikern der Musik sorgfältig studiert werden muss.
Aber das Spezifische der Musik ist nicht ihr Wesen. Auch die Vokalmusik
muss instrumentalisiert, auf Indirektheit und künstliche Kontinuität
gestellt werden und ihre materiale Spezifik, die spezifischen Möglichkeiten
der menschlichen Stimme, kultivieren und ausdifferenzieren, um ganz
Musik sein zu können.3 Doch insofern sie an und mit Gehalten arbeitet,
die durch die Dimension der Texte in das musikalische Kunstwerk und in
die musikalische Praxis gelangen, stellt Vokalmusik die höchstentwickelte
Ausprägung von Musik dar. Nägelis Polemik gegen die «Cantabilität», die
in seiner berühmt-berüchtigten Mozart-Kritik notorisch geworden und
Empörungspotential bewiesen hat, ist komplett missverstanden, liest man
sie als Distanzierung vom Vokalen und als Beleg einer Apotheose der
Instrumentalmusik. «Cantabilität» ist Chiffre für eine verdinglichte Form von
Ausdruck, für eine von zwei grundlegenden deformierenden Gefährdungen,
denen das Musikalische auf dem Feld des Instrumentalen ausgesetzt ist. Sie

ist nicht das innere Prinzip der Vokalmusik!
Nägelis Theorie der Musik gibt eine Begründung musikalischer

Rationalität. Aber sein Blick ist nicht auf Partituren und auf Komposition
beschränkt, sondern nimmt, ausgreifend sogar über das hinaus, was im
18. Jahrhundert «Vortrag» heißt, die Vielfalt gesellschaftlicher Praxisformen
in den Blick, in denen Musik entsteht. Deshalb ist bereits Nägelis Untersuchung

der Spezifik des Musikalischen, seine Theorie der Instrumentalmusik
also, breiter angelegt und ambitionierter im Anspruch als vergleichbare
Projekte. Deshalb kann das Phänomen der Virtuosität, das für andere Autoren
eine Marginalie oder eine Monstrosität des Musiklebens darstellt, die besondere

Bedeutung entfalten, die es in seiner Theorie der Instrumentalmusik
hat. Von diesem Aspekt der Theorie wird unten ausführlich die Rede sein.

Kernkriterien des Musikalischen, die Nägeli im Instrumentalen
aufsucht, deren Geltung sich aber - man kann es angesichts verbreiteter
Fehldeutungen nicht oft genug wiederholen - auch und gerade auf die
Vokalmusik, vor allem die großen vokal-instrumentalen Werke erstreckt,
in denen sein Ideal einer Musik Gestalt annimmt, sind Indirektheit und
Materialität. Durch beide Haupt-Kriterien wird die Artifizialität des Musikwerks

hervorgehoben.

3 Vgl. Roner, Zwischen «Volksthümlichkeit» und «Idealität», Kapitel 3.4 (Das Sing-Institut
als kompositorisches Experimentierfeld) und Kapitel 4.3 (Zum Verhältnis von
Instrumentalmusik und Vokalmusik in Nägelis Theorie der Musik).



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 111

Die Forderung nach Indirektheit betrifft primär die Strukturen der
musikalischen Sprache, deren Kontinuität («Zusammenhang») auf Brüchen
beruht und aus kleinen in sich geschlossenen Einheiten konfiguriert wird.
Erst eine derart künstliche «Form aus Unterbrechungen», in der das Konti-
nuum unmittelbaren Klangströmens aufgebrochen ist, eröffnet Hörern die

Möglichkeit einer aktiven, antizipierenden, produktiven Begegnung mit
dem Musikwerk.

An der materialen Dimension künstlerischer Produktion hebt Nägeli die
natürliche Beschaffenheit von Klang, Instrument und Körperlichkeit hervor,
um den Klang aus der Position bloßer Verfügbarkeit zu befreien. Die
Materialität des Klangs soll gegen den Klang als Zeichen behauptet werden. So

wird dem Imperialismus von Bedeutung und Ausdruck entgegengearbeitet.
Das Materiale ist der Ebene der Konstituierung musikalischer Bedeutungen
nicht nur vorgängig. Es unterläuft sie immer aufs Neue.

Gerade durch ihre Eigengesetzlichkeit aber, durch die Widerständigkeit,
die sie der Indienstnahme für Zwecke des Ausdrucks und des Bedeutens

entgegensetzt, wird die materiale Dimension - und darin liegt der zweite
Schritt in Nägelis Beschäftigung mit der Materialität der Musik - auf allen
Ebenen musikalischer Praxis zur Herausforderung für das künstlerische
Ingenium und für die Produktivität aller, die «sich vereinigen müssen,
wenn das Schöne in seiner ganzen Würde und Herrlichkeit auftreten soll.»4
Die Eigengesetzlichkeit materialer Klanglichkeit interessiert, weil durch
sie erst die Bearbeitung und Veränderung der Natur durch den Künstler
möglich wird. Das Medium des Klangs, des Instruments, des Körpers wird
zum Gegenüber des Komponisten, des Spielers, des Hörers, zum «organe-
obstacle».5 Das Medium komponiert, spielt, singt, hört mit. So zielt Nägeli
auf eine mediale Theorie einer sozialen Praxis der Musik, deren
Kristallisationspunkte Musikwerke sind.

Nägeli entwickelt die beiden Zentralkriterien seiner Theorie einer
musikalischen Rationalität in Form von Abgrenzungen gegen restringierte
Formen musikalischer Praxis, die er einer Kritik im Lichte der Möglichkeiten des

Musikalischen unterzieht. So werden die Kriterien plastisch. Andererseits
gerät durch die Anschaulichkeit der Beispiele und die Wucht der Polemik
ihr theoretischer Status leicht aus dem Blick. Unter dem Stichwort «Can-
tabilität» wendet sich Nägeli gegen eine Form der Direktheit in der Kunst,
die auf die Unterscheidung von Allgemeinem und Individuellem glaubt
verzichten zu können und sich unmittelbar, im Modus der Überwältigung,
an die Zuhörer richtet. Unter dem Stichwort «Vergemeinerung» kritisiert

4 Robert Schumann, Gesammelte Schriften, Leipzig: Wigand's, 1854, Reprint Wiesbaden:

Breitkopf & Härtel, 1985, Bd. 1, S. 39.
5 Vladimir Jankélévitch, La mort, Paris: Flammarion 1977, S. 97 und passim, mit Verweis

auf Bergson (S. 100).



112 Thomas Kabisch

er ein verdinglichtes Allgemeines, das die Verständigung mit den Zuhörern
fixiert und trivialisiert.

In der Entgegensetzung von «Klangfülle» und «Spielfülle» fasst Nägeli
den Übergang vom An-sich der Natur zu ihrer Bearbeitung, von der Natur
des Klangs zur musikalischen Kunst. Wo «Klangfülle» die Natur des Klanges

nutzt, wird die Natur in der «Spielfülle» mit artifiziellen Mitteln
nachgebildet. In der «Klangfülle» wird die Natur des Klangs erfahren, in der
«Spielfülle» wird sie ausdifferenziert. Ohne die Erfahrung der «Klangfülle»
wäre die Fortentwicklung der Musik nicht möglich. Ist ihre Kultivierung
zur «Spielfülle» aber einmal erfolgt, dann ist ein Beharren im Zustand der
«Klangfülle» regressiv.

2. Theorie der Virtuosität

Nägelis Theorie der Musik geht in Struktur, Grundlagen und Zielsetzung auf
das letzte Jahrzehnt des 18. Jahrhunderts zurück. Das hindert nicht, dass

Teile dieser Theorie im Laufe der Zeit Ausschärfungen erfahren haben, die
sie in ersten Darstellungen noch nicht hatten. So existiert die Theorie der
Virtuosität in zwei Fassungen, die sich durch ihren jeweiligen Anlass sowie im
Grad theoretischer Zuspitzung unterscheiden. Eine erste Version, erschienen
1811 in der Allgemeinen Musikalischen Zeitung, ist die Schriftfassung der
«Anrede an die schweizerische Musikgesellschaft bey Eröffnung ihrer Sitzung
in Schafhausen [sie] den 21. August 1811», Dokumentation eines Vortrags,
der theoretische Reflexion im Kontext einer musikpolitischen Intervention
entfaltet.6 Die zweite Version wurde 1826 im Rahmen der bekannten
Vorlesungen über Musik vorgelegt, der Schriftfassung einer Vortragsreihe, die
schon im Titel die Absicht zu erkennen gibt, eine umfassende Theorie der
Musik zu entwickeln, in deren Zusammenhang die Theorie derVirtuosität als
Teil einer Theorie der Instrumentalmusik einen wichtigen Baustein bildet.7

Wer eine Theorie der Virtuosität entwirft, akzentuiert den performati-
ven Aspekt der Musik und weitet die Betrachtung der Musik über die Grenzen

hinaus, die durch Struktur und Geschichte musikalischer Komposition
oder durch primär philosophisch motivierte Fragestellungen gesetzt sind.
Ein derartiges theoretisches Projekt ist in der Zeit um 1800 untypisch. Es

6 In: Allgemeine Musikalische Zeitung, 13 (1811), S. 655-664, 665-673, 685-692. Im
Folgenden zitiert als Nägeli, Anrede.

7 Hans Georg Nägeli, Vorlesungen über Musik mit Berücksichtigung der Dilettanten, Stutt¬

gart und Tübingen: Cotta, 1826, Reprint Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,

1983. Im Folgenden zitiert als Nägeli, Vorlesungen über Musik.



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 113

steht quer zu den Haupttendenzen des Nachdenkens über Musik. Vergleicht
man etwa einschlägige Lemmata aus Johann Georg Sulzers Allgemeiner
Theorie der Schönen Künste mit dem Aufsatz über musikalischen Charakter,
den Körner in den Hören veröffentlichte, so wird ein Trend erkennbar, der
von der Perspektive der Ausführung zur Fixierung auf die musikalische
Komposition und von einer Theorie des künstlerischen Handelns zur Reflexion
der Möglichkeit musikalischer Kunst überhaupt führt, letztere offenkundig
eine Auswirkung der Kant'schen kritischen Wende auf das Nachdenken über
Musik. Nägelis Theorie der Virtuosität ist unzeitgemäß vor allem, weil sie

dem turn zur ästhetischen Unterscheidung widerstrebt, der seit Kant, wie
Hans Georg Gadamer gezeigt hat, die Begegnung mit Kunstwerken von allen
Verbindungen zu vorgängiger Erfahrung und Außenbezügen zu reinigen
sucht und ganz auf den inneren Raum der Vorstellung fokussiert.8

Durch die Tatsache, dass Sulzers Lexikon die Überzeugungen der
gebildeten Zeitgenossen ausführt und bündelt, während die Hören den Charakter
eines Laboratoriums, einer Plattform für experimentelles Denken haben, wird
das Unzeitgemäße des Nägeli'schen Projekts noch unterstrichen. Es

rückwärtsgewandt zu nennen, verbietet sich allerdings schon aus dem Grunde,
dass Theorien der Virtuosität niemals Konjunktur, keinerlei Tradition haben
und in den seltenen Fällen, dass sie inAngriffgenommen werden, immereinem
sehr spezifischen Erkenntnisinteresse entspringen. Das gilt für Nägeli ebenso
wie für Vladimir Jankélévitch, Donald Francis Tovey oder Joseph Kerman.9

8 Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode, in: ders., Gesammelte Werke. Bd. 1:

Hermeneutik I, Tübingen: Mohr, 1985, S. 87, 93 und passim.
9 Donald Francis Tovey hat sich in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts theoretisch

wie praktisch mit Verfahren und Strukturen der Virtuosität auseinandergesetzt,
konzentriert auf die Gattungen Solo-Konzert (Essays in musical analysis. Bd. 3:

Concertos, London: Oxford University Press, 1936) und Etüde («Observations on
Chopin's Études», geschrieben 1900, publiziert in: ders., Essays in musical analysis.
Bd. 4: Chamber music, London: Oxford University Press, 1944, S. 155-163). Toveys
Anregungen wurden von Joseph Kerman aufgenommen und in eine systematische
Form gebracht (Concerto conversations, Cambridge, MA: Harvard University Press,
1999, The Charles Eliot Norton Lectures 1997/1998). Kerman ist ein begriffliches
Instrumentarium zu verdanken, das die Analyse des virtuosen Rollenspiels in der
Gattung Solokonzert ermöglicht. Die einzige elaborierte philosophische Theorie der
Virtuosität stammt von dem französischen Philosophen Vladimir Jankélévitch (Liszt
et la rhapsodie. Essai sur la virtuosité, Paris: Pion, 1979, De la musique au silence,
5). - Weitere Namen sind hinzuzufügen: August Halm, der über Bachs Konzertform
schreibt («Eine vergessene Form», in: ders., Von Grenzen und Ländern der Musik,
München: Müller, 1916, S. 222-236); Jacques Handschin, selbst praktischer Virtuose,
in seinen Darstellungen zum «Zeitalter des konzertierenden Stils» (Musikgeschichte
im Überblick, 1948, Wilhelmshaven: Heinrichshofen's Verlag, 1981, S. 276, 286);
André Schaeffner («Instruments de musique et musique des instruments», in: ders.,
Variations sur la musique, Paris: Fayard, 1998, S. 100-123); Lionel de La Laurencie
(.L'école française de violon, de Lully à Viotti, 3 Bde., Paris: Delagrave, 1922-1924).



114 Thomas Kabisch

3. Kritik der Virtuosen

Die Geschichte der Virtuosität ist die Geschichte ihrer Kritik. Selbst dort, wo
die Bezeichnung Virtuose als Ehrentitel gemeint ist, werden präzisierende
Beifügungen eingesetzt, um verbreitete, unerwünschte Bedeutungen
fernzuhalten. Virtuosität wird verdächtigt, Teilaspekte der Musik zu übertreiben

und so den Kern musikalischer Kunst zu beeinträchtigen oder ganz zu
verfehlen. «Tastenlöwen», «Pultstars», «Teufelsgeiger» und «Primadonnen»

geht es, so hört man, um die Darstellung der eigenen Person oder des An-
sich eines klanglichen Potentials. «Schneller, lauter, höher, tiefer, länger»
sind die Stichwörter der virtuosen Exzellenz-Initiative. Dagegen protestieren
Virtuositäts-Kritiker, die als Sachwalter der Musik auftreten, entweder im
Namen der Werke, die es zu achten und darzustellen gelte, oder im Namen
des Publikums, das man «rühren», innerlich bewegen müsse, anstatt es mit
Kunststückchen aus dem Zirkus abzuspeisen.

Nur selten sind Autoren, die über Musik schreiben, bemüht, sich
den Stereotypen der Virtuositäts-Kritik zu entziehen. Seltener noch wird
nach einem positiven Prinzip in der virtuosen Performanz gefragt und

überlegt, ob Virtuosität womöglich unverzichtbar ist für das Nachdenken
über Musik. Wenn eine Theorie der Musik ohne eine Theorie der Aufführung

nicht auskommen kann; wenn eine Theorie der Aufführung sich um
die Einzelheiten der Ausführung kümmern muss, also eine Theorie des

Instrumentalspiels entwickeln muss - dann rückt Virtuosität ins Zentrum
der Diskussion über das, was Musik kann, soll, darf.10 Hans Georg Nägeli

10 Jankélévitchs Theorie ist in zwei Stufen angelegt. Im ersten Teil werden Phänomene

virtuoser Performanz analysiert: von der Dramaturgie der Überbietung (höher-
schneller-lauter) bis zum Rollenspiel («devenir un autre que soi»). Im zweiten Teil

wird das Verhältnis der Virtuosität zur Musik überhaupt in der klassischen,
rhetorisch-literarischen Form eines Prozesses durchgeführt («pour et contre», vgl. auch:

ders., Le Je-ne-sais-quoi et le Presque-rien. Bd. 3: La volonté de vouloir, Paris: Seuil,
1980, S. 16). So erreicht Jankélévitch, dass das vermeintliche Epi-Phänomen, die

publikumswirksame Praxis der Virtuosen, das Zentrum des Musik-Begriffs erfasst:

Virtuosität meets Schopenhauer. Und auch die Polemik gegen Virtuosität, d.h. die
historische Normalform des Nachdenkens über virtuose Phänomene, findet einen
Platz innerhalb der Theorie. - Jankélévitchs philosophische Theorie der Virtuosität
sucht ihren Gegenstand in bestimmter Form und an einem bestimmten Zeitpunkt der

Musikgeschichte auf. Seine Theorie der Virtuosität hat die Gestalt einer Theorie der
Kunst Franz Liszts, die er als Kairos und Krisis instrumentaler Virtuosität begreift.
(Der Vergleich seiner beiden Bücher über Liszt zeigt, dass diese Konstellation ihm nicht
von Anfang an vor Augen stand. Im ersten Entwurf La rhapsodie. Verve et improvisation

musicale, Paris: Flammarion, 1955 ist Virtuosität Teil-Phänomen einer weniger
spezifischen Konstellation. In Liszt et la rhapsodie. Essai sur la virtuosité, Paris: Pion,
1979 ist Virtuosität ins Zentrum gerückt.) Jankélévitchs Theorie ist in diesem Sinn



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 115

ist - nach meiner Kenntnis - der erste Musiker und Musikschriftsteller, der
Virtuosität als selbständigen Komplex zusammenzusehen und systematisch
wie historisch zu durchdringen versucht. Umso unverständlicher, dass die
Musikwissenschaft diese Pioniertat bislang kaum zur Kenntnis genommen

hat.
Die Geschichte der (Kritik der) Virtuosität durchläuft Stadien, deren

unterschiedliche Akzentuierungen die Struktur des Phänomens erhellen.
Im 17. und 18. Jahrhundert gibt nicht «Virtuosität» Anlass zu Debatten,
Abgrenzungen, Nachdenken, sondern das Auftauchen von «Virtuosen». Zu
Recht ist der sach-einschlägige Eintrag im Handwörterbuch der musikalischen

Terminologie deshalb überschrieben mit «Virtuose».
Der Virtuose hat, wo er in Schriften thematisiert wird, oft einen

Migrations-Hintergrund. Er ist ein Import aus Italien, ein - mitunter
erfolgreicher - Außenseiter. Was Virtuosen tun und zu bieten haben, wirft keine
grundsätzlichen Probleme auf, erzeugt keine Irritationen im Kern. Es gibt
keinen Anlass, das eigene Musikverständnis in Frage gestellt oder in seinen
Grundlagen berührt zu sehen.

Probleme entstehen aus der Praxis der Virtuosen nur in sozialer
Hinsicht. Ihre Nähe zu zirzensischer Praxis gefährdet die Distanzierung vom
fahrenden Musikanten und vom Bierfiedler, auf die der seriöse Musiker Wert
legt, Wert legen muss. Wer in Kirchenmusik, Oper oder Orchestermusik
Musik macht und für sein Tun einen Platz im System der schönen Künste
beansprucht, der muss sich von der puren Performanz des Jahrmarkts
distanzieren. Die Distinktions-Strategie der Musiker und der schreibenden
Apologeten der Musik beruht einerseits auf der Verbindung der Musik mit
Texten, andererseits auf dem Anschluss an das prestige-sichernde Prinzip
der imitatio naturae. Insofern Virtuosen den Aufstieg der Musik zur Kunst
gefährden, geraten sie ins Visier der Kritiker.

Die Lage der Virtuosität und der Virtuositäts-Kritik verändert sich im
17. und vor allem im 18. Jahrhundert durch den Aufstieg von Gattungen, in
denen das «konzertierende Prinzip» (Jacques Handschin) resp. die «histrio-
nische» Form musikalischer Praxis (Michael Zimmermann) bestimmend
wirken.11 Oper und Solo-Konzert sind aufVirtuosen angewiesen. Sie bieten

«durch und durch» historisch. Die Durchdringung systematischer und historischer
Aspekte bildet zusammen mit dem Grad ihrer philosophischen Durcharbeitung ihren
zweiten entscheidenden Vorzug.

11 Michael Zimmermann, «Wie rein ist die Tonkunst? Etappen des Weges zur Ästheti-

sierung der Musik», in: Neue Zürcher Zeitung, Wochenendbeilage Literatur und Kunst,
11./12. November 1989, S. 66. Ders., «Die halbe Ohnmacht der Ästhetik. Zur Abhandlung

<L'Alceste d'Euripide, celles de Quinault et de Calzabigi> von Hector Berlioz»,
in: Rezeptionsästhetik und Rezeptionsgeschichte in der Musikwissenschaft, hrsg. von
Hermann Danuser und Friedrich Krummacher, Laaber: Laaber 1991, S. 239-254.



116 Thomas Kabisch

ihnen nicht nur einen seriösen Rahmen zur Entfaltung ihrer Möglichkeiten,
sondern können als Gattungen ohne virtuose Performanz nicht funktionieren.

Auf diesem Wege hält durch die Integration der Virtuosität in die

Gattungen der Oper und des Konzerts die Uneigentlichkeit des Als-ob, das

Rollenspiel des «devenir un autre que soi», das die Virtuosen immer schon

gepflegt haben, Einzug in die Grundlagen der Praxis der Musik. Von nun an
geht es um «Virtuosität», um das «virtuose Prinzip» innerhalb der Musik,
nicht mehr bloß um «Virtuosen» als soziales Phänomen.

Die drei Stadien der Virtuosität und ihrer Kritik im 17. und 18.
Jahrhundert sind zusammenfassend so zu charakterisieren:

1) Soweit Virtuosen als modischer Import aus Italien auftreten, ist Kom¬

mentatoren daran gelegen, eine zivilisierende Korrektur vorzunehmen.

Die Etymologie, der Verweis auf die umfassende Bedeutung des

Wortes «virtü», dient als Mittel, Einseitigkeiten zu bekämpfen und die

Zusammengehörigkeit praktischer, theoretischer und ethischer Aspekte
der Musik hervorzuheben, die gerade dort unverzichtbar sei, wo der

Anspruch auf Exzellenz erhoben wird.

2) Diese Gelegenheits-Argumentation bekommt einen sozialpolitischen
Kern und erfährt Schärfung, wenn der circensische Erfolg der Virtuosen
die Grenze zwischen seriösen Berufsmusikern und Fahrenden verwischt
und Kritiker der Virtuosen im Gegenzug bestrebt sind, den sozialen
Status der Berufsmusiker zu behaupten, der an die Zugehörigkeit zum
System der schönen Künste gebunden ist. Die Exklusion der Virtuosen
wird Programm derer, die Musik als Kunst betreiben.

3) Die notwendige Präsenz von Virtuosen in den Gattungen Oper und
Konzert führt zu sozialen Unterscheidungen innerhalb des Corps'
der seriösen Berufsmusiker. Ausgrenzung allein hilft nicht mehr. Das

Eindringen des virtuosen Prinzips in die Musik führt dazu, dass «Con-

certisten» von «Ripienisten» unterschieden werden. Es gilt, «gute» von
«schlechter» Virtuosität zu unterscheiden. Die Polemik richtet sich

gegen den umgangssprachlichen Gebrauch des Terminus. Der Streit

um die Deutungshoheit über die «wahre» Bedeutung von Virtuosität
signalisiert, dass sie im Inneren der Musik angekommen ist.



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 117

4. Kritik der Virtuosität

Sobald die Debatte vom sozialen Phänomen des «Virtuosen» auf das weite
Feld der «Virtuosität» umstellt, stehen die Grundlagen des Musikalischen in
Frage. In dem Maße, wie die Diskussion über Virtuosität an Tiefe gewinnt,
wird die Bedeutung des Worts unschärfer, und das Verhältnis dessen, was
man als virtuoses Phänomen jeweils beschreibt, zum Begriff des Musikalischen,

mal mit seinen immanenten, mal mit seinen sozialen Aspekten, rückt
ins Zentrum. Dieses Verhältnis ist extrem vielschichtig und beweglich. Ein
«Virtuose» ist zu bestimmter Zeit ein soziales Phänomen, das sich halbwegs
schlicht und genau umreißen lässt. «Virtuosität» ist kein Phänomen, auch
kein Sachverhalt, sondern ein Wort, das im Streit über Musik überhaupt, der
üblicherweise von Details ausgehend geführt wird, mal mehr die exotische
oder monströse Randerscheinung bezeichnet, mal für das gesamte Feld
musikalischer Ausführung steht, mal etwas meint, das es besser so nicht
gäbe, mal aber Ideal und Exzellenz in der Musik.

Dies Changieren hat Voraussetzungen in der Wortgeschichte, die
ursprünglich mit Musik wenig und mit moralischer und intellektueller Exzellenz

sehr viel zu tun hat (virtü). Die sachlich wie persönlich überzeugende
Gesamterscheinung des praktisch wie theoretisch kompetenten Komplett-
Musikers war Ausgangspunkt des Wortgebrauchs auch in der Musik, bevor
der Terminus eingeengt wurde auf Teilfertigkeiten und in der Folge auch
oder vorwiegend pejorativ benutzt wurde. Im Zeitalter von «Dilettant und
Banause»12 standen Virtuosen konstant unter Rechtfertigungsdruck.

Man wird sich im Folgenden gelegentlich fragen, ob die zitierten Autoren

des 18. und 19. Jahrhunderts stets dasselbe meinen, wenn sie von
Virtuosität sprechen. Dazu ist zu sagen: Sie tun es nicht! Nicht einmal in
demselben Text desselben Autors steht dasselbe Wort «Virtuosität» immer für
dasselbe. Ob und wie der Diskurs über Musik sich auf Phänomene bezieht,
die der eine oder der andere Teilnehmer als virtuos qualifiziert, ist selbst
Teil der Diskurs-Strategien. Wissenschaft, die in diesem Dschungel auf
terminologischem Wege Ordnung schaffen und Eindeutigkeit herstellen
will, verfehlt Wesen und Mechanismen von Debatten über Möglichkeiten,
Aufgaben und Grenzen des Musikalischen. Nichts Anderes nämlich steht
im Zentrum des Streits über Virtuosität, was immer damit jeweils gemeint
sei. Im Streit um das Wort werden différente Erscheinungen der Musik und/
oder des Musiklebens sub specie des Musikalischen verbunden.

12 Carl Dahlhaus, «Der Dilettant und der Banause in der Musikgeschichte», in: ders., Ge¬

sammelte Schriften 1. Allgemeine Theorie der Musik I, Laaber: Laaber 2000, S. 549-564.



118 Thomas Kabisch

4.1 Virtuosität im Diskurs des 18. Jahrhunderts

Im 18. Jahrhundert messen Kritiker der Virtuosität virtuose Praxis am
Ziel der Musik, aller Musik, Zuhörer zu «rühren». Nicht die Tatsache, dass

Virtuosen wirken wollen, sondern die Art von Wirkung, die ihr Spiel auf
Zuhörer ausübt, steht zur Diskussion. Anstatt Zuhörer in Leidenschaften zu

versetzen, begnügen sie sich damit, sie zu erstaunen.

Allein die Kunst nach den Leidenschaften die Tone mit einander zu verbinden, haben die
Alten wohl besser gewust. Unsere Virtuosen suchen uns nur zu belustigen, und durch ihre

grose Fertigkeit in Verwunderung und Erstaunung zu setzen, aber die Alten haben ihre
Zuhörer, traurig, munter, zornig, verliebt, ja gar rasend machen können.13

Dass die rührende Wirkung misslingt und durch leeren Effekt ersetzt wird,
habe seine Ursache, so heißt es in Sulzers Allgemeiner Theorie der schönen

Künste, in der «Sucht, blos zu gefallen». Deshalb bleibe «ihre [sc. der «heutigen

Virtuosen»] Seele kalt bey jedem Vortrage; und werden sie würklich in
Empfindung gesetzt, so treiben sie Galanterie mit ihren Empfindungen.»14

Die Kritik der Virtuosität, wie Mizler und Sulzer/Schulz sie üben, basiert
auf der Diagnose einer Störung im Prozess der Musik an der Stelle, wo es

um Verkörperung durch den Spieler geht. Erst durch Verkörperung (Carl

Philipp Emanuel Bach: «... er sey denn selbst gerührt»)15 kann die je
individuelle Komposition den Mechanismus des Musikalischen entfalten; erst
durch Verkörperung wird sie Musik, wird ein «Stück» zum musikalischen
Werk. Erst in der Verknüpfung von Partitur und Instrument, die nur durch
die konkrete Person des konkreten Ausführenden in einer bestimmten
Situation erfolgen kann, entsteht Musik. Die Verbindung von musikalischem
Sachverhalt und individuellen Voraussetzungen des Ausführenden, die
Konfrontation der Komposition mit einem je individuellen Bewegungs- und
Empfindungsapparat gehört zur Musik. Das individuelle Moment der
Ausführung zurückdrängen zu wollen im Namen einer vermeintlich objektiven
Sache der Musik, eines Werks, das außerhalb der Aufführung Existenz
hätte, kommt Autoren des 18. Jahrhunderts nicht in den Sinn. Denn es ist
der musikalische Gegenstand, der durch die Verknüpfung von Komposition

13 Lorenz Christoph Mizler, Musikalische Bibliothek IV, Leipzig 1738, S. 20, zitiert nach:
Erich Reimer, Art. «Virtuose» (1972), in: Handwörterbuch der musikalischen
Terminologie, hrsg. von Hans Heinrich Eggebrecht, Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1972-,
Bd. 6, S. 4.

14 Johann Georg Sulzer, Art. «Vortrag (Musik)», in: ders., Allgemeine Theorie der schönen

Künste, 4 Bde., Leipzig: Weidmann, 1792-1794 (1. Aufl. 1774), Bd. 4 (1794), S. 711,

Reprint Hildesheim: Olms, 1994; zitiert nach Reimer, Art. «Virtuose», S. 5.

15 Carl Philipp Emanuel Bach, Versuch über die wahre Art das Ciavier zu spielen, Berlin:
Winter, 1753, Reprint Wiesbaden: Breitkopf & Härtel, 1986, Drittes Hauptstück, § 13.



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 119

und Ausführung entsteht. Dieser musikalische Gegenstand, das Musikwerk,
ist mehr als die Komposition, nicht nur weil er, anders als die Partitur, real
klingt, sondern weil erst im Musikwerk, nicht schon in der Partitur, das

Allgemeine der Musik realisiert ist: die Fähigkeit zu rühren.
Bei Christian Friedrich Daniel Schubart werden die Bedeutung der

Verkörperung in der Aufführung und der Anteil, den der Ausführende am
Zustandekommen von Musik hat, noch deutlicher ausgesprochen. In seiner
Kritik der Virtuosität hebt er das produktive, schöpferische Moment der
Ausführung ausdrücklich hervor. Der «wahre Virtuos, oder das musikalische

Genie», der als «Solospieler [...] entweder seine eignen oder fremde
Phantasien vorträgt)», besitzt «Schöpferkraft». Deshalb

wage sich kein Solospieler auf den Schauplatz, wenn er nicht Schöpferkraft besitzt; wenn
er nicht die Noten in eben so viel Feuerflocken zu verwandeln weiß; wenn er nicht die
begleitenden Stimmen um ihn, wie die Zuhörer versteinern kann, und - ach, wenn er unfähig
ist, dem Geiste zu gebiethen in allen zehn Fingern zu brennen.16

Das ist, nota bene, nicht ein ungehemmter Ausbruch des «Ausdrucksprinzips»

des «musikalischen Sturm und Drang».17 In nüchterner, analytischer
Form findet sich die These von der Schöpferkraft des wahren Virtuosen, die
sich auch und gerade dann zeigt, wenn er Kompositionen Anderer vorträgt,
bei Sulzer/Schulz im Artikel «Vortrag (Musik)» derAllgemeinen Theorie der
schönen Künste. Dort wird in drei Schritten argumentiert. «Deutlichkeit
des Vortrags»,18 «Ausdruck» und «Charakter»19 sind auf den ersten Blick
ausschließlich re-produzierende Aspekte der Ausführung, auf die
kompositorische Faktur des Stücks bzw. den Rahmen bezogen, der durch die
Gattung etc. gesetzt ist. «Schöpferische» Momente sind in den ersten beiden
Teilgebieten des Vortrags enthalten als Tätigwerden der Urteilskraft, die
verschiedene Formen eines (musiksprachlichen bzw. sozialen) Allgemeinen in
das Besondere der auszuführenden Komposition hineinträgt. Das eigentliche
Feld des Schöpferischen im Vortrag ist die «Schönheit». «Sie macht aber eine
besondere Eigenschaft des Vortrages aus, in sofern sie auf gewisse von der
Deutlichkeit und dem Ausdruk unabhängige Annehmlichkeiten abzielt.»20

Schönheit im Vortrag entspringt, so Sulzer, der (a) individuellen
Beziehung zur (b) Materialität des Instruments und ist (c) dieser Verbindung

16 Christian Friedrich Daniel Schubart, Ideen zu einerÄsthetik der Tonkunst (geschrieben
1784), publiziert Wien: Degen, 1806, S. 295, zitiert nach Reimer, Art. «Virtuose», S. 5.

17 Hans Heinrich Eggebrecht, «Das Ausdrucksprinzip im musikalischen Sturm und
Drang», in: ders., Musikalisches Denken. Aufsätze zur Theorie und Ästhetik der Musik,
Wilhelmshaven: Heinrichshofen's Verlag, 1977, S. 69-111.

18 Sulzer, Art. «Vortrag (Musik)», S. 701.
19 Ebd., S. 706.
20 Ebd., S. 712.



120 Thomas Kabisch

von Individualität und Materialität wegen schöpferisch, was die Entstehung
von Musik, also das Allgemeine des Musikalischen angeht und also Werk
ebenso wie Gattung übersteigt.

Sulzer spricht aus und fasst zusammen, was viele denken. So stellt
sich Johann Carl Friedrich Triest, ein Autor, der für Nägeli wichtig war,21

in einem Text Ueber reisende Virtuosen von 1801 ganz auf den Boden des

Sulzerschen Vortrags-Begriffs und der zitierten Dreiteilung.22

4.2 Zäsur nach 1800

Legt man die Sicht auf Vortrag und Virtuosität zugrunde, die im 18.

Jahrhundert vorherrscht und durch Schubart und Sulzer auf den Punkt gebracht
wird, so sind im Diskurs über Virtuosität, wie Ernst Theodor Amadeus
Hoffmann ihn betreibt, mehrere Verschiebungen zu bemerken. Hoffmann
schließt seine Anmerkungen zur Virtuosität, die er in einer Rezension der

Klaviertrios op. 70 von Beethoven ausbreitet, unmittelbar an die Theorie
der Sinfonie, die er in dem Aufsatz über Beethovens Fünfte entwickelt hat.23

Erstens sieht Hoffmann den Hauptfeind der musikalischen Entwicklung
in dem, was Nägeli «Vergemeinerung» genannt hat. Musik werde «nur als

Spielerei, nur zum Zeitvertreib in leeren Stunden, zum augenblicklichen
Reiz stumpfer Ohren, oder zur eignen Ostentation» benutzt.24

Seitdem es Mode geworden ist, die Musik nur so nebenher zum Vertreiben der Langeweile
in der Gesellschaft zu benutzen, soll alles leicht, gefällig, angenehm - das heißt, ohne alle

Bedeutung und Tiefe sein [...]. Sie rühmen daher immer an schwachen Kompositionen die

große Klarheit.25

Während Nägeli Virtuosität und Neuheit als Antidot empfiehlt, sieht
Hoffmann sich durch die Ablehnung der «Vergemeinerung» zum Rückzug auf
innere Werte veranlasst, zur Abwertung der Ausführung und der Produktivität

des Ausführenden. Die Kritik des Äußerlichen der sozialen Situation führt
zur Abspaltung musikalischer Immanenz und zum Versuch, die Identität
des Werks unabhängig zu machen von den Wechselfällen der Aufführung.
Die Depravation der Musik als sozialer Prozess provoziert die Aufrüstung

21 Roner, Zwischen «Volksthümlichkeit» und «Idealität», S. 393.

22 Johann Carl Friedrich Triest, «Ueber reisende Virtuosen», in: Allgemeine Musikalische

Zeitung, 4 (1801), zitiert nach Reimer, Art. «Virtuose», S. 6.

23 E.T.A. Hoffmann, «Deux trios pour pianoforte, violon et violoncelle [...] par Louis

van Beethoven. Oeuvr. 70.», Allgemeine Musikalische Zeitung, 15/9 (3. März 1813),

in: ders., Schriften zur Musik, hrsg. von Friedrich Schnapp, München: Winkler, 1977,
S. 118-144, hier: S. 118 f.

24 Ebd., S.143.

25 Ebd., S. 144.



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 121

der Innerlichkeit der ästhetischen Unterscheidung. Der Begegnung mit
musikalischer Kunst wird so, wie Gadamer gezeigt hat, ein zweifelhafter
Dienst erwiesen.26

Zweite Verschiebung: Hoffmann betrachtet das Instrument Klavier als

Repräsentanten des Allgemeinen der Musik, ungeeignet zur Realisierung
von Melodien, prädestiniert für die Darstellung von Harmonien und vor
allem von Partituren. «Die vollstimmige Partitur, dieses wahre musikalische
Zauberbuch, das in seinen Zeichen alle Wunder der Tonkunst, den
geheimnisvollen Chor der mannigfaltigsten Instrumente, bewahrt, wird [...] am
Flügel belebt.»27 Partiturspiel wird von der Aufführung selbst unterschieden,

das Ganze der Komposition also hypostasiert, so dass die Aufführung
nicht länger - wie im Denken des 18. Jahrhunderts - der Ort ist, an dem
aus einem «Stück» Musik wird. Hoffmann leugnet selbstredend nicht den
Stellenwert von Ausführung generell. Aber er idealisiert sie, um sie den
Unwägbarkeiten der Situation nach Möglichkeit zu entrücken.

Diese Zuordnung des Klaviers zum «Ganzen» der Musik und zum
«Zauberbuch» der Partitur führt Hoffmann - im selben Text und in einem
Atemzug - zu einer Kritik der Gattung Klavierkonzert, deren Bedeutung im
Rahmen einer «histrionischen» Musikauffassung er ebenso verkennt wie ihre
Bedeutung für die Entwicklung musikalischer Form und der Autonomie der
Instrumentalmusik. Aufschlussreich ist aber nicht nur sein eingestandener
«Widerwillen gegen alle Flügel-Konzerte»28, sondern die Argumentation,
mit der er die Ausnahmestellung der Konzerte Mozarts und Beethovens
begründet: «Mozartsche und Beethovensche sind nicht sowohl Conzerte
als Sinfonien mit obligatem Flügel.»29

Erst vor diesem Hintergrund einer mehrfachen Verdrängung wird
Hoffmanns Wendung zur «Idee der Werkinterpretation» verständlich.30 Es

ist, wie der folgende Textauszug zeigt, eine Rückzugs-Position, ein Versuch,
Problemen der Musik als sozialer Praxis aus dem Weg zu gehen. (Markierungen

innerhalb des Zitats beziehen sich auf den anschließenden Kommentar.)

Was nun die Schwierigkeiten betrifft, so gehört zum richtigen, bequemen Vortragen
B.scher Kompositionen nichts geringeres, als daß man ihn begreife, daß man tief in sein
Wesen eindringe [...]. Der echte Künstler lebt nur in dem Werke, das er in dem Sinne des

Meisters aufgefaßt hat [1], und nun vorträgt. Er verschmäht es, auf irgendeine Weise seine
Persönlichkeit geltend zu machen [2], und all' sein Dichten und Trachten geht nur dahin,

26 Gadamer, Wahrheit und Methode.
27 Hoffmann, Deux Trios, S. 120.
28 Ebd.
29 Hoffmann, «Fantasiestücke in Callots Manier», in ders., Werke, Bd. 1, Frankfurt am

Main: Insel, 1967, S. 42, zitiert nach den «Erläuterungen des Herausgebers» in: ders.,

Schriften zur Musik, hrsg. von Friedrich Schnapp, München: Winkler, 1977, S. 454.
30 Reimer, Art. «Virtuose», S. 5.



122 Thomas Kabisch

alle die herrlichen, holdseligen Bilder und Erscheinungen, die der Meister mit magischer
Gewalt in sein Werk verschloß, tausendfarbig glänzend ins rege Leben zu rufen [3], daß sie
den Menschen in lichten, funkelnden Kreisen umfangen, und seine Phantasie, sein innerstes

Gemüt entzündend, ihn raschen Fluges in das ferne Geisterreich der Töne tragen [4].

Hoffmanns Argumentation wirft, mindestens an den markierten Stellen,
Fragen auf:

1) Reicht es wirklich aus, sich ganz in das individuelle Werk zu versenken
und zu versuchen, die Komponistenintention zu ergründen? Sind die

Verallgemeinerungs-Strategien, die Sulzer unter den Stichwörtern
«Darstellung» und «Ausdruck» diskutiert, überflüssig? Gibt es keine

Spannung mehr zwischen der individuellen Komposition und dem
Allgemeinen der musiksprachlichen Grundlagen (Sulzer 1) bzw. dem

Erwartungshorizont, der durch die Gattung aufgespannt ist und der
Hörer, Spieler und Komponisten verbindet (Sulzer 2)?

2) Kann sich der Ausführende als Person wirklich raushalten, wenn er
eine Partitur in klingende Musik übersetzt? Oder präziser gefragt: Wo
verläuft die Grenze zwischen notwendiger persönlicher Aktivität und
Produktivität einerseits, Ostentation von «Eigenem» andererseits? Nach
welchen Kriterien ist diese Grenze zu ziehen?

3) Hoffmanns Formulierung suggeriert, dass die vollständige Musik «mit
magischer Gewalt» in der Partitur «verschlossen» liegt. Es ist also alles
schon in der Komposition, im Notentext, und es kommt nichts hinzu
bei der Ausführung.

4) Die Steigerung des älteren Leitprinzips der «Rührung» zum «Flug in das

ferne Geisterreich», wie Hoffmann ihn in der Rezension der Fünften
Sinfonie entwickelt, aber - darauf ist mit Nachdruck hinzuweisen - in
Zusammenhang zu anders nuancierten, aber im Grunde gleichgerichteten

Poetiken Haydns und Mozarts, macht die stattgehabte Kastration
der Ausführung doppelt fragwürdig.

Hoffmanns Position markiert einen Einschnitt, und sie hatte großen Einfluss
auf das weitere 19. Jahrhundert, aber sie hat ältere Perspektiven auf Musik
im Allgemeinen, Virtuosität im Besonderen nicht einfach ersetzt. Franz Liszt
bewegt sich in seinem Buch über Die Zigeuner und ihre Musik in Ungarn,
das 1859, also mehr als ein Jahrzehnt nach Beendigung seiner Laufbahn
als aktiver Virtuose und zu einer Zeit erschien, als er sich kompositorischen
Großprojekten wie der Serie der zwölf Sinfonischen Dichtungen widmete,
ganz auf dem Boden der Ideen des 18. Jahrhunderts.

Die von der Begeisterung diktirten musikalischen Werke sind im Grunde nur das tragische
oder rührende <Scenario> des Gefühls, das nur allein durch die Ausführenden sprechen,



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 123

singen, weinen, stöhnen, beten, sich seiner freuen, sich erheben und über sich selbst
frohlocken kann! Der Virtuose ist demnach ebenso Schöpfer als der Autor selbst: denn
er muß virtuell die Leidenschaften besitzen, die er in dem vollen Glänze ihres frischen
Phosphorescirens leuchten zu lassen betraut ist.31

Dagegen trägt Richard Wagner die Aporien der «Idee der Werkinterpretation»

aus. 1840/1841 nennt er den ausführenden Musiker «Durchgangspunkt
für die künstlerische Idee» und fordert von ihm «heilige Verzichtleistung
auf eigene Intervention». Zugleich gesteht er ihm eine wichtige Funktion
bei der Entstehung von Musik zu dergestalt, dass die «künstlerische Idee

[...] durch ihn gewissermaßen erst zu eignem realen Dasein gelangt»32.
Nachdem Wagner das Interpretations-Paradigma vollständig entwickelt
hat, indem er Vortrag durch Interpretation und die Perspektive des ausführenden

Musikers durch die des das Ganze verwaltenden Dirigenten ersetzt
hat, entsteht eine ganz neue Art von Reibung zwischen Komposition und
Ausführung. Was im Falle des Virtuosen als eitle Willkür verschrien war,
wird nun Handeln des Interpreten aus höherer Einsicht: Der Dirigent Wagner
retuschiert Beethovens Sinfonien, um ihnen zu der Wirkung zu verhelfen,
die der Komponist anstrebte, aber umständehalber nicht vollständig zu
realisieren vermochte.33

5. Nägelis Virtuositäts-Theorie von 1811

Auch Nägelis Beschäftigung mit der Virtuosität beginnt 1809 als Kritik der
«Virtuosenwelt, wie sie ist».34 «Eine andre Virtuosenwelt» werde erstehen,
schreibt er.35 Und natürlich bedient er sich, um eine solch substantielle
Virtuosität dem eitlen Tand der aktuellen entgegenzustellen, wie andere
Virtuositätskritiker vor und nach ihm, der Etymologie. Die «Virtuosität
der Tonkunst» müsse «zur Virtuosität des Lebens führen».36 Das Problem

31 Franz Liszt, Gesammelte Schriften, hrsg. von Lina Ramann, 6 Bde., Leipzig: Breitkopf
und Härtel, 1880-1883, Bd. 6 (1883), S. 332, zitiert nach Reimer, Art. «Virtuose», S. 6.

32 Richard Wagner, Der Virtuos und der Künstler, in: ders., Sämtliche Schriften und Dich¬

tungen, Leipzig: Breitkopf & Härtel, 1912-1914, Bd. 1 (1912), S. 169f., zitiert nach

Reimer, Art. «Virtuose», S. 6.

33 Wagner, Über das Dirigieren; sowie ders., Über den Vortrag der Neunten Symphonie.
34 Vgl. Hans Georg Nägeli, «Die Pestalozzische Gesangbildungslehre nach Pfeiffers Er¬

findung kunstwissenschaftlich dargestellt im Namen Pestalozzis, Pfeiffers und ihrer
Freunde», in : Allgemeine Musikalische Zeitung, 11/49 (1809), Sp. 769-776, 785-793,
801-810, 817-845, hier: Sp. 824.

35 Ebd., Sp. 825.
36 Ebd., Sp. 828.



124 Thomas Kabisch

dieser Art von Virtuositätsabwehr durch Veredelung liegt darin, dass der
also um Tiefsinn bemühte Kritiker sich auf die Charakteristika, die Stärken
der musikalischen Virtuosität gar nicht einlässt. Überall wittern die um
den Fortbestand des Guten, Wahren und Schönen besorgten Kritiker der
Virtuosität Gefährdung musikalischer Substanz, geistiger Substanz ob der

Hypertrophie des Materiellen, Äußerlichen.
Mit seiner Theorie der Virtuosität, die er zwei Jahre später (1811) in

erster Fassung skizziert, verlässt Nägeli den substantialistischen Zirkel
konventioneller Virtuositäts-Kritik. Diesen Ausweg zu finden, gelingt ihm
am Handseil des Begriffs der Individualität. C.Ph.E. Bach sei «der erste

grosse [...] Künstler, durch den die Tonkunst auf ihrem eigensten Boden
mit unbeschreiblichem Erfolg individualisiert wurde.»37

Nicht darum geht es Nägeli, die Einzigartigkeit des individuellen Werks

gegen das Allgemeine der Musik auszuspielen, sondern dieses Allgemeine
aus der Fesselung zu befreien, die es in älteren Zeiten dadurch erfuhr, dass

es zu buchstäblich, habhaft und unflexibel konzipiert war. Es geht um das

Verhältnis von Allgemeinem und Individuellem und um Grad, Art und
Anwendungsbereich der Relation von Allgemeinem und Individualisierung in
der Musik seit und vor 1760.

Wir haben zu untersuchen, ob und wie dort, in der Periode der alten Musik [...] das
Allgemeine der Kunstbildung über das Individuelle, oder umgekehrt - ob und wie hier in unsrer
Gegenwart das eine über das andere vorherrschend erscheine [...]. Das Allgemeine kann
über das Individuelle vorherrschen zunächst in den Werken der Künstler selbst, sodann
in der Ausübung der Kunst im Leben [...]. Das Hervortreten mit ihrer eigenen Person war
jenen Künstlern bey weitem noch nicht so zur Natur geworden, wie nachher ihren Enkeln.38

Nägeli kommt zum Ergebnis, «dass diesen Künstlern das Individuelle bey
weitem nicht in gleichem Verhältnis gelang, wie das Allgemeine.»39

Wer es sich im Allgemeinen gemütlich macht (oder machen kann -
denn das geht natürlich nicht zu allen Zeiten und unter allen historischen
Bedingungen), lebt in einem vergleichsweise geschützten Raum, verglichen
mit denjenigen, die auf «Hervortreten mit ihrer eigenen Person» etc. setzen.
Diese Verschiebung betrifft, wie sich im Fortgang seiner Argumentation
deutlich zeigt, erstens die Komposition selbst, zweitens aber die
Gewichtsverhältnisse zwischen Komposition und Aufführung, zwischen Partitur und
sozialem Prozess der Musik. Durch diese Weichenstellung wird es Nägeli
möglich, Ausführende und Instrumente ins Zentrum seiner Theorie der
Musik hinein zu holen.

37 Nägeli, Anrede, Sp. 666.
38 Ebd., Sp. 661 f.

39 Ebd., Sp. 663.



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 125

5.1 Von Bach zu Bach

Den entscheidenden historischen Schritt sieht Nägeli im Übergang von
Bach-Vater zu Bach-Sohn, von Johann Sebastian zu Carl Philipp Emanuel
Bach, von einer Musik der «Vollstimmigkeit» und «Vollgriffigkeit»40 zu einem
neuen Typus einer Musik mit vielen Luftlöchern, durch die die «Phantasie»

entbunden, das produktive Hören aktiviert werde.
An der Stelle von «Vollstimmigkeit und Vollgriffigkeit», wie sie in den

Solostücken des Vaters Bach anzutreffen seien, «indem er [sc. J. S. Bach]
das möglichste Maximum auch von physischer Kraft der Kunst dargebracht
wissen wollte», finde sich «bey Emanuel die aufs äusserste getriebene
Verfeinerung». «So geistig, so zart, so in Aether gehaucht, existirt in aller
Welt keine Musik, wie seine Klaviersonaten, Rondos und Phantasien.»41 Der
Tendenz zu extremer Verfeinerung korrespondiere Emanuels Vorliebe für
das Clavichord. «Er bedurfte, so zu sagen, eines Minimums von Materie,
um ein Maximum von Geist zu offenbaren.»42 Anstatt das Materielle in
väterlicher «Vollstimmigkeit und Vollgriffigkeit» gleichsam physisch massiv
zu machen, pulverisiert Emanuel die Musik und lässt durch absichtsvoll
angebrachte Löcher Luft und Geist in die Musik hinein. So komme es, dass
«seine Compositionen auf eine für jene Zeit unerhörte Weise so häufig mit
Pausen durchschnitten» sind.43

So führt er den Hörer momentan | in sein Inneres hinein, entbindet die Phantasie, erleichtert
ihr Spiel, und macht es geistiger. Eine solche Entbindung, Erleichterung, Vergeistigung der
Phantasie teilte sich durch [sc. Emanuel] Bachs hohen Genius allen hohen Künstlernaturen
mit : als sie empfänglich und idealischwaren. Es würde genügen, hier Haydn zu nennen [...] .44

«Geistig» ist die Wirkung dieser Musik, weil sie die Spontaneität der Phantasie

herausfordert und weckt. Spontaneität ist der Kern einer freien Handlung.

Das ist der springende Punkt dessen, was Nägeli Individualisierung
nennt und weshalb Durchführung der Individualität auf dem «eigensten
Boden» der Tonkunst45 durch C.Ph.E. Bach so wichtig ist.

40 Ebd., Sp. 666. Vgl. Nägeli, Vorlesungen über Musik, S. 134f. J.S. Bach nimmt in
Nägelis historischem Panorama der Entwicklung der Instrumentalmusik eine
Zwischenstellung ein, insofern er die Unmittelbarkeit «harmonischer Vollstimmigkeit»
schon relativiert. Gegen diesen Typus steht «Spielfülle, und damit höhere Freyheit»,
die sich dadurch abhebt, dass ihre «Vollstimmigkeit» nicht «in der Gleichzeitigkeit,
sondern [...] in Aufeinanderfolge der Töne» gewonnen wird. Siehe auch Vorlesungen
S. 171 f. Vgl. Roner, Zwischen «Volkstümlichkeit» und «Idealität», S. 360.

41 Nägeli, Anrede, Sp. 666.
42 Ebd.
43 Ebd.
44 Ebd, Sp. 666 f.

45 Ebd.



126 Thomas Kabisch

In der Perspektive der Individualisierung wird das halbseidene
Phänomen der Virtuosität für Nägeli wichtig. Denn die Äußerlichkeit, die
der Virtuosität offenkundig eignet, die Konfrontation mit Kontingenzen,
die Organisation des Scheins, gehören zur Individualität wesentlich hinzu,

die - wie Fichte sagt - durch einen Querstand von Begriff und
kontingenter Wirklichkeit geprägt ist.46 Handeln, Freiheit ist nur unter den
beschränkten Umständen der Individualität möglich. Das Fuchteln mit
der großen, übergeordneten Idee, mit der überzeitlichen Substanz,
erschlägt die real existierenden, handelnden Individuen und ihre Freiheit.
Wer auf die Virtuosität im Namen der Musik eindrischt, tötet die Musik
selbst.

5.2 Warum gebührt instrumentaler Virtuosität ein Vorrang?

Nägelis Untersuchung der Virtuosität setzt - im Schutz der Forderung nach

Individualisierung - ohne Scheu ganz beim Äußerlichen an:

Wer erscheinen will, zumal vor einer Menge, als der alleinige Gegenstand ihrer Beschauung

und Ergötzung, muss vor allem durch ein ungewöhnliches Maas von Kraft imponiren,
muss durch Eigenthümlichkeit anziehen, muss, wo möglich, durch Charakter und Haltung
fesseln, und durch Gewandtheit und Grazie vollends einnehmen.47

Diese «wenigen scheinbaren Charakterzüge der Virtuosenwelt» gelten auch

für die «italienischen Zugvögel», die «uns ihren modernen Sologesang»
brachten. Auch der französischen «Operette» sei mancher Impuls in diese

Richtung zu verdanken. Man dürfe, sagt Nägeli, «nicht vergessen, dass unser
Deutschland unter dem steten Einfluss benachbarter Nationen stand, die in
manchem Culturzweige, vielleicht überhaupt in der Civilisation vorgeeilt
waren.»48 Das primäre Feld der Virtuosität sei jedoch, all dieser Anreger
ungeachtet, die Instrumentalmusik. Warum? Weil die «Schranken, in
Hinsicht auf Tonumfang, Stärke und Geschwindigkeit» im Vokalen eng, im
Instrumentalen weit sind und immer weiter hinausgeschoben werden können.
Zweitens kann instrumentale Virtuosität individuell sozusagen in zweiter
Potenz werden, insofern sie durch ein «harmonieführendes Instrument»
ausgeübt wird und also «allein zu leisten (vermag), was nur einer Pluralität
von Sängern möglich wäre.»49 Das prima vista rein quantitative Kriterium

46 Johann Gottfried Fichte, Grundlage des Naturrechts nach Prinzipien der Wissenschafts¬
lehre (1796), in: ders., Ausgewählte Werke, hrsg. von Fritz Medicus, 6 Bde., Darmstadt:
Lambert Schneider, 2013 (1. Aufl. 1911), Bd. 2, S. 51 ff.

47 Nägeli, Anrede, Sp. 668.
48 Ebd., Sp. 667.

49 Ebd., Sp. 668.



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 127

des «Höher-schneller-weiter» wird von Nägeli qualitativ umgedeutet: In der
Überschreitung von Grenzen, in der Relativität jeder Grenze, offenbart sich
die Perfektibilität der Menschheit. Der sportliche Komparativ wird in der
instrumentalen Virtuosität strukturell. Darin gründet die Möglichkeit einer
qualitativen Virtuosität.50

5.3 Virtuosität der Streichinstrumente

Historisch wurde instrumentale Virtuosität bekanntlich zuerst durch
Streichinstrumente entfaltet. Die Violine ist das Pionierinstrument der
Virtuosität. Dass es Bogeninstrumente waren, in denen das Potential der
Virtuosität zuerst sichtbar wurde, liege, so Nägeli, in der Natur dieser
Instrumente begründet: weil die «Gewalt des Arms» zur Verfügung steht, also
«die ganze physische Kraft», um die «geistige Ausübung und Darstellung
der Kunst oder des Kunstwerks» zu bewerkstelligen.51 Nägeli nennt die
Viotti-Schule, und er geht, um zu illustrieren, wie sich «der Bogenkünstler
über eine ganze volle Tonwelt triumphirend erhebt», auf «die Form eines
modernen Violinconcerts» näher ein.

Dass Nägeli das Solo-Konzert als erste große instrumentale Form zu
würdigen vermag, ist ein Gewinn, der allein schon den von ihm gewählten
Blickwinkel auf die Musikgeschichte des 18. und beginnenden 19.
Jahrhunderts rechtfertigt; wie umgekehrt die Verdrängung der Nägelischen
Virtuositäts-Theorie bis auf den heutigen Tag mit einer Verkennung des

Solo-Konzerts als Gattung und Form korreliert.52
Die Art und Weise, wie Nägeli an dieser Stelle seiner Theorie der

Virtuosität argumentiert, ist von eminenter Bedeutung auch für das
Verständnis seiner Kritik der «Cantabilität», die als Mozart-Kritik und in der
Analyse der Jupiter-Sinfonie Berühmtheit erlangt hat, sowie seiner Kritik
des «gehaltenen Tons». Das physische Moment (der Unterschied gehaltener
und verklingender Töne) und das ästhetische Moment («Cantabilität» als

50 Vgl. Jankélévitch, Essai sur la virtuosité. Dort wird im ersten Teil, der eine phäno¬

menologische Analyse der Virtuosität präsentiert, die Möglichkeit einer qualitativen
Virtuosität auf ähnliche Weise hergeleitet wie Nägeli es tut.

51 Nägeli, Anrede, Sp. 669.
52 Vgl. oben in Abschnitt 4.2 die E.T.A. Hoffmann-Zitate, um zu verstehen, wie es

zur Geringschätzung des Solokonzerts gekommen ist. Zum Mechanismus des Solo-

Konzerts vgl. vom Vf., «Kritik des vokalen Subjekts. Bernhard Moliques Beitrag zur
Gattung des Violinkonzerts», in: Musik in Baden-Württemberg Jahrbuch 2012, Bd. 19,

München: Strube, 2012 und «Das Instrumentalkonzert als funktionale Form. Zur
Dialektik des Solo-Konzerts bei Schumann und Liszt», in: Schumann interpretieren,
hrsg. von Jean-Jacques Dünki, Sinzig: studio-punkt, 2014, S. 201-254.



128 Thomas Kabisch

Symptom einer Konzeption unmittelbaren Ausdrucks, die das Grundprinzip
der Instrumentalmusik und damit den Mechanismus des Musikalischen

gefährdet) sind bisweilen verknüpft, sowohl in negativer, der Musik
abträglichen Weise, als auch in positiver Form: als «Erkenntniß, dass zur
Erreichung reicherer Spielfülle und höherer Idealität [...] die verklingenden

Töne über die gehaltenen das Uebergewicht erhalten müssen.»53 Aber
das physische und das ästhetische Moment stehen nicht in einem, logisch
oder natürlich, zwingenden Zusammenhang. Sie sind keinerlei Ursache-

Wirkungs-Verhältnis unterworfen, sondern bilden eine historische Konstellation,

die immer schon veränderlich war und aktuell Gegenstand kultivierender

und differenzierender Eingriffe sein muss und kann.
Wenn in den Vorlesungen (1826) an entsprechender Stelle statt der

Streichinstrumente der «verklingende Ton» und das Klavier in den Vordergrund

gerückt werden, so betrifft der Unterschied nicht die Konzeption
selbst. Nägelis Position ist, was das Ziel einer maximalen Entfaltung der

Möglichkeiten des Musikalischen und das Instrumentale als Prinzip jeder Art
von Musik betrifft, 1811 und 1826 unverändert. Die Akzentverschiebung in
den Vorlesungen ist gleichwohl nicht zufällig. Nägeli will in den Vorlesungen,

die nicht eine Phänomenologie der Virtuosität bieten, sondern eine Theorie
und Geschichte der Instrumentalmusik, innerhalb derer die Virtuosität eine

wichtige Rolle spielt, vor allem das negativistische Moment des Instrumentalen

herausstellen. Instrumente werden nur als «organe-obstacle» zu
wirkenden Faktoren der Geschichte der Musik, als Hindernisse und durch ihre
Defizite, nicht mit ihren «positiven», naturgegebenen Eigenschaften. Man

muss nicht bis zu Helmuth Plessner und seiner Theorie der De-Zentrierung
des Menschen gehen, um Nägelis Akzentuierung der Kompensation von
Defiziten und des Negativen zu verstehen. Immanuel Kants «Gegensatz von
natürlichem Glückseligkeitsprinzip und dem sittlichen Freiheitsprinzip»
funktioniert ähnlich.54 Gegen die Eudaimonie wendet er ein: «Das Gute

aus Freiheit ist viel edler als das aus Natur.»55

53 Nägeli, Vorlesungen über Musik, S. 279.

54 Jürgen-Eckardt Pleines, «Das teleologische Argument in der praktischen Philosophie.
Handlungs- und Glückseligkeitstheorie bei Kant und Aristoteles», in: Zum teleologischen

Argument in der Philosophie, hrsg. von ders., Würzburg: Königshausen &

Neumann, 1991, S. 176.

55 Kants handschriftlicher Nachlass Bd. X.250, zitiert nach Pleines, «Das teleologische
Argument», S. 176, Fußnote 19.



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 129

5.4 Das Instrument als «organe-obstacle».
Eine mediale Theorie der Musik

Der Impuls, der von der «Cultur der Bogeninstrumente» ausgeht, wird von
den Virtuosen, den Ausführenden getragen. «So [...] kam ein vielfach
erhöhtes Leben in das Musikwesen hinein; ja die Welt kann es den Virtuosen
dieses Faches nicht genug danken, dass selbst die Componisten von ihnen
erst recht effectuiren lernten.»56 Die Anregung, die von den Ausführenden

gegeben und von Komponisten aufgegriffen wurde (Nägeli nennt im
nächsten Atemzug Mozart als Exempel!), bedeutet nichts Anderes, als dass

Nägeli seiner Theorie der Musik eine sozusagen «mediale» Wendung gibt.
Das Instrument selbst und die Handhabung des Instruments, die Beziehung
zwischen Ausführendem und Instrument wird Movens der Entwicklung
der Musik. Das Instrument wird als «organum-obstaculum», wie Vladimir
Jankélévitch später sagen wird, zum aktiven Faktor in der Entstehung von
Musik. In der Virtuosität wird dieser Zusammenhang deutlich. Virtuosität
bedeutet - das wird die weitere Diskussion der Nägelischen Theorie erweisen

- das definitive Ende eines bloß instrumentellen Verständnisses des

Musikinstruments und des Instrumentalspiels.57
Durch diesen medialen turn, durch die Akzentuierung der Beziehung

von Spieler und Instrument in der Ausführung als bestimmendem Faktor
der Musik, wird musikalische Komposition in einem präzisen Sinn relativiert.

So kann das Verhältnis von Performanz und Komposition zum Aspekt
der Komposition selbst werden. Der Komponist stellt sich der Frage, hat
sich der Frage zu stellen, wie kompositorischer Gewinn zu ziehen ist aus
den Errungenschaften der Virtuosität. Komposition wird komplex, wird
kompositorische Reflexion nicht nur auf das Material, sondern auch auf
die Bedingungen instrumentaler Realisation. Die erwähnte Gattung des

Solo-Konzerts ist Ergebnis solcher Art kompositorischer Reflexion. Nicht
bloß formale Eigenschaften der Da-Capo-Arie werden aufgenommen und
erweitert (Ritornell). Vor allem wird das «histrionische» Prinzip, das in der
Gattung Oper herrscht, kultiviert und zur Grundlage eines instrumentalen
Rollenspiels. So halten Indirektheit und Uneigentlichkeit Einzug in die
Instrumentalmusik.

Ohne kompositorische Reflexivität, auf direktem oder quasi-natürlichem
Wege und in naiver Weise ist der Transfer aus dem performativen in das

kompositorische Feld freilich zum Scheitern verurteilt. Wenn sich Virtuo-

56 Nägeli, Anrede, Sp. 669.
57 «Früher setzte [man] eben für jedes Instrument, was auf demselben bequem auszufüh¬

ren war». In neuerer Zeit trägt man «dem ästhetischen Reiz dieses oder jenes Instruments,

oder dessen Tonmaterials» Rechnung. Nägeli, Vorlesungen über Musik, S. 117.



130 Thomas Kabisch

sen - nach dem singer-songwriter-Verfahren - ihr Zeug selbst zusammenschustern,

droht Musik Schaden zu nehmen. «Welch eine Schiefheit, dass

heut zu Tage fast jeder meint, er müsse Compositeur seyn; ja, das sey ihm
nothwendig mit der Virtuosität auch gegeben!»58

Das schließt eine Personalunion von Virtuose und Komponist nicht
aus. Clementi und Beethoven sind hervorragende Beispiele.59 Aber
instrumentale Virtuosität ist Symptom und Ferment der Ausdifferenzierung des

Musiksystems, kein Rückgang in eine vermeintlich ursprüngliche Einheit

von musikalischer Erfindung und Darstellung.

6. Theorie der Virtuosität II (1826)

6.1 Zuspitzungen

Die beiden Fassungen von Nägelis Theorie der Virtuosität unterscheiden
sich durch ihre situativen Kontexte, von denen oben kurz die Rede war,60

und durch ihren jeweiligen theoretischen Rahmen. In der ersten Fassung
(1811) wird Virtuosität als Phänomen eigenen Rechts Gegenstand einer
analytischen Beschreibung. Indem Nägeli zeigt, dass Virtuosität im weiten
Feld der Musik unterscheidbar ist, und dass spezifische Mechanismen
angegeben werden können, nach denen sie funktioniert, gelingt es ihm, aus einer
meist pejorativ konnotierten Sammel-Bezeichnung für gewisse musikalische
Bräuche und Gewohnheiten einen musikalischen Begriff zu machen.

In der zweiten Fassung (1826) wird diese Phänomenologie der Virtuosität

in den Zusammenhang einer groß dimensionierten Theorie der Musik
versetzt: (a) einer Theorie der Musik überhaupt, mit dem Ideal einer in

Komposition und sozialer Praxis noch zu realisierenden Synthese vokaler
und instrumentaler Musik als Fluchtpunkt; (b) einer Theorie der
Instrumentalmusik, die durch die Kriterien Indirektheit und Materialität zentriert
ist und die Spezifik des Musikalischen unter Berücksichtigung sowohl der

Komposition wie der sozialen Praxis der Musik zu fassen sucht.

Unter den erweiterten Voraussetzungen der Vorlesungen von 1826
werden die Konsequenzen kenntlich, die dem Nachdenken über Musik,
dem Komponieren und der musikalischen Erziehung entstehen, sobald das

58 Nägeli, Anrede, Sp. 671.

59 Vgl. Nägeli, Vorlesungen über Musik, S. 170.

60 Über den gesellschaftlichen Ort und Anlass der Vorlesungen informiert Roner, Zwi¬

schen «Volksthümlichkeit» und «Idealität», Kapitel 4.1, S. 274ff.



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 131

Moment des Performativen in der verschärften, eigengesetzlichen Form
der Virtuosität ernst genommen und für die Konstruktion des Begriffs des

Musikalischen berücksichtigt wird.
Was das Komponieren betrifft, wurde bereits auf die Gattung des

Solo-Konzerts hingewiesen, die eine Errungenschaft der «histrionischen»
Musikauffassung und der Entfaltung virtuoser Praxis ist und durch
produktive Übernahme von Mechanismen der Oper der Autonomie der
Instrumentalmusik einen, womöglich den entscheidenden Impuls gegeben hat.
Wie anspruchsvoll das Unterfangen ist, weitergehende kompositorische
Konsequenzen aus virtuosen Verfahren und Erfahrungen zu ziehen und
dabei immanente wie soziale Aspekte zu berücksichtigen, ist erst in post-
Nägelischer Zeit ganz sichtbar geworden. Erst die verschärfte Krise von
Gesellschaft und Musik, wie sie in der Juli-Revolution Gestalt angenommen
hat, war Anlass für Musiker, sich den Risiken eines solchen Projekts zu
stellen. Franz Liszt hat die Praxis des Virtuosen mit besonderer Konsequenz
gepflegt und in seinem Komponieren nach Wegen gesucht, Konsequenzen
zu ziehen aus den satztechnischen wie sozialen Erfahrungen virtuoser
Performanz.61

Das wichtigste Problem, das dem kompositorischen Geschäft, aber auch
der Historiographie aus Individualisierung und Virtuosität entsteht und erst
im späteren 19. Jahrhundert zu voller Sichtbarkeit gelangt, hat aber Nägeli
bereits deutlich beschrieben. Es liegt darin, dass das Allgemeine der Musik
problematisch wird und zugleich umso notwendiger ist. Solange Musik sich
direkt und vornehmlich auf ein Allgemeines richtete, war ihre gesellschaftliche

Funktion, ihre Relevanz ebenso gesichert wie ihr musiksprachliches
Fundament.

Der Tonkünstler, der fürs Allgemeine der Kunst zu wirken strebt, wird als Componist
immer so viel als möglich grosse, ausgebreitete Werke schaffen wollen, worin er sein ganzes
Kunstvermögen entfalten kann; dem Inhalt nach werden es solche Werke seyn, die sich für
die öffentliche Darstellung im Grossen eignen, der Form und dem Styl nach solche, die zu
ihrer angemessenen Ausführung ein grosses Personal erfordern. Als practischer Künstler
wird er immer trachten auf eine Menge einzuwirken [...].62

Wenn hingegen Individualität und Virtuosität das Zentrum des Musikalischen

tangieren, werden die immanenten wie die gesellschaftlichen
Sicherheiten aufgelöst. Die Frage nach der Produktion des Allgemeinen der

61 Vgl. vom Vf. die beiden Aufsätze, «Form, Programm, Funktion, Klang. Grundzüge
der musikalischen Poetik Franz Liszts» sowie «Durch Bearbeitung zum Werk, durch

Abweichung zur Identität. Musik als Werk und als soziale Praxis in Liszts Konzept
der Bearbeitung», in: Bericht über die Liszt-Tagung Oberschützen 2011, hrsg. von Klaus

Aringer, Druck i.V.
62 Nägeli, Anrede, Sp. 662.



132 Thomas Kabisch

Musik rückt, da es nicht länger vorgefunden wird, in den Blick. Die Frage
nach der Produktion des Allgemeinen aber nötigt zu einer Historisierung
der Untersuchung.

War Nägelis erste Theorie der Virtuosität (1811) historisch nur in dem

Sinne, dass sie ihre Teilphänomene an unterschiedlichen Orten und zu
unterschiedlichen Zeiten vorfand, so erzwingt die Einbettung der Virtuosität

in eine umfassende Theorie der Musik und die damit verbundene

problemgeschichtliche Orientierung auf die Frage nach der Produktion des

immanent wie sozial Allgemeinen der Musik zu verschärfter Historisierung
von Gegenstand und Untersuchung. Erst 1826 wird Nägelis Theorie der

Virtuosität wirklich historisch. Jetzt erst wird seine Theorie der Virtuosität,
deren Elemente 1811 bereits vorlagen, komplett.

6.2 Eine mediale und negativistische Theorie der Instrumentalmusik

Nägelis Theorie der Musik räumt bereits in der Fassung von 1811 dem

Klang und dem Instrument einen Platz ein, der weit prominenter ist als

in Theorien, die auf dem Altar des «tönenden Diskurses» opfern sowie
den Sprachcharakter der Musik als Garant ihrer immanenten wie sozialen
Funktion betrachten und in denen infolgedessen der reale Klang dann nur
Transportmittel ist für das, was mitgeteilt und verstanden werden soll.
Indem er das Moment der Diskontinuität im materialen (verklingende Töne)

wie im musiksprachlichen Bereich (Einschnitte und Pausen) als grundlegend
akzentuiert, bekommt seine Theorie eine mediale und negativistische
Ausrichtung: medial, insofern Instrument und Bewegungsapparat der Ausführenden

eine aktive Rolle spielen; negativistisch, insofern die Vermeidung
von buchstäblicher Kontinuität durch Stückelung des Klangstroms und bis

ins Detail reichende Zergliederung von Form und Syntax den Zuhörern
Gelegenheit und Herausforderung gibt, Zusammenhang durch beziehendes

Hören zu produzieren.
In den Vorlesungen wird das negativistische und mediale Konzept über

die Beschaffenheit von Klang und Syntax hinaus durchgeführt. Erst hier, im
Rahmen einer Theorie der Musik, gewinnen die phänomenalen Bestimmungen

instrumentaler Virtuosität samt ihrer medialen und negativistischen
Grundlage volle Brisanz. In der Theorie der Instrumentalmusik von 1826

werden diese Einsichten und Bestimmungen der Virtuosität als Verhältnis
von Klingen und Spielen zu einer Grundkonstellation von Musik überhaupt.
Indem Nägeli die Relation Klingen/Spielen in den Fokus nimmt, stellt er
einmal mehr die Frage nach Bedeutung und Sinn in der Musik bewusst
zurück. Er meidet die Sinn-Frage sowohl in der direkten Form, wie sie zur
Obsession des Nachdenkens über Musik im Zeitalter der Interpretation



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 133

wurde, als auch in der Form, die sie in der (halbherzigen) Kritik von Erika
Fischer-Lichte am Konzept der Verkörperung annimmt.63

Nägeli vertieft und pointiert seine Darstellung der Entwicklung der
Instrumentalmusik in den Vorlesungen in zweierlei Flinsicht. Zum einen
verfolgt er das Spannungsverhältnis von Materiellem und Geistigem bis in
den Einzelton hinein. Instrumente mit «verklingendem Ton» sind - innerhalb
der Entwicklung der instrumentalmusikalischen Rationalität - (um einen
Hanslickschen Terminus aufzunehmen) «geistfähiger» als jene mit «gehaltenem

Ton». Zum anderen dynamisiert er das Verhältnis von «Klangfülle» und
«Spielfülle», von «Vollstimmigkeit» und «Feinheit», das zuvor als einfache
Opposition den Unterschied und Übergang von Bach-Vater zu Bach-Sohn
beschrieb. Dieser Gegensatz wird nun historisiert und in diversen historischen

Ausprägungen beobachtet und beurteilt.
Unter sich stets verändernden Bedingungen muss das Prinzip der Kunst

als «freyes Tonspiel»64 sich immer neu realisieren. (Das ist eine Konsequenz
des Individualitätsprinzips, aus der Selbsttätigkeit, der Spontaneität der
Handlung, die ein Allgemeines nicht vorfindet, sondern hervorbringt.)
Sieben Perioden unterscheidet Nägeli in dieser Hinsicht in einer Übersicht
über die Entwicklung der Instrumentalmusik seit Johann Sebastian Bach.
Von den ersten beiden Stadien, dem Unterschied und Übergang von Bach-
Vater zu Bach-Sohn, war 1811 schon die Rede. Die folgenden historischen
Abschnitte und ihre Charakterisierung kommen 1826 neu hinzu. Jede der
«Perioden», wie Nägeli sie nennt, wird im Folgenden stichwortartig
charakterisiert und mit einem Kommentar versehen.

1) Bei J. S. Bach ist die Instrumentalmusik auf der Basis kontrapunktischer
Kunst selbständig geworden.65

Kommentar: Die Selbständigkeit der Instrumentalmusik wird von Nägeli
also weit zurück datiert, und sie ist nicht Ergebnis, sondern
Voraussetzung des Aufschwungs, den die Instrumentalmusik im weiteren
18. Jahrhundert nimmt.

2) C.Ph.E. Bach hat die «freye» (d.i. nicht-kontrapunktische) Schreibart
kultiviert. So erzielt er aufseinem Lieblingsinstrument, dem Clavichord,
eine «erhöhte Spielfülle».66

63 Erika Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2004.

Halbherzig ist diese Kritik deshalb zu nennen, weil der Mechanismus der
Verkörperung, der Fischer-Lichte im Theater des 18. Jahrhunderts als Symptom der Sinn-

Diktatur gilt (S. 130), in der von ihr propagierten neuen Form aktuellen Theaters
fröhliche Urständ feiert (S. 256), ohne dass dieser Widerspruch thematisiert würde.

64 Nägeli, Vorlesungen über Musik, S. 185.
65 Ebd., S. 195.
66 Ebd.



134 Thomas Kabisch

Kommentar: Indem «Spielfülle» samt Pausen anstelle von «Klangfülle»
und Klangkontinuum als Spezifikum des Instrumentalen ins Bewusst-
sein tritt, werden mehrere Bestimmungen des Einzeltons möglich,
insbesondere die Überlegenheit des piano-Tons.

3) Das Pianoforte tritt an die Stelle des Clavichords («vertauschte man das

Instrument von so vortrefflicher Spielbarkeit und geringer Klangbar-
keit mit einem von entgegengesetzten Eigenschaften»67). In der Folge
kommt es zu einer «Vertauschung der Klangfülle mit der Spielfülle».
Bei Haydn findet sich ein «Übergang zur höhern Cultur der Bogenin-
strumente».68

Kommentar: Die Materialität der Instrumente ist hier Movens der
Musikgeschichte. Die vorübergehende Dominanz der Bogeninstrumente
profiliert das Moment der «Klangfülle», wodurch - bei Haydn -
Erweiterung und - bei Mozart - Gefährdung entsteht (s.u.). «Feinheit»
und andere an C.Ph.E. Bach hervorgehobene Momente sind also nicht
absolut oder beschreibend zu nehmen, sondern als Teilmomente einer
Konstellation, mithin auf ein Widerlager angewiesen.

4) Durch Dominanz der «Klangfülle» über die «Spielfülle» und damit kor¬

respondierend der Bogeninstrumente («Klangfülle») über das Pianoforte
geschieht bei Mozart ein «Rückfall zur Cantabilität».69

Kommentar: Dieselbe Entwicklung mit positivem und negativem
Resultat. Es geht also um die Entwicklung eines Verhältnisses, nicht der
«Spielfülle» anstelle oder auf Kosten der «Klangfülle», sondern darum,
dass Tonkunst als «freyes Tonspiel» sich die anderen Momente Schritt
für Schritt integriert.

5) Aus «Contrastiren» (das also trotz aller Mozart-Kritik eine befördern¬
de Wirkung hat) wird «Effektuiren», «specielle Kunstwirkung», «und
daher [Ausgehen] auch auf Individualisierung, deren Steigerung die

Erstrebung höchster Virtuosität und so den Toccatenstyl herbeiführt.»
Clementi ist der Stichwortgeber und Anführer dieses Entwicklungsschritts.70

Kommentar: Hier wird die Virtuosität zum wesentlichen Aspekt der
Entwicklung der Instrumentalmusik als Entwicklung der Möglichkeiten
der Musik überhaupt.

67 Ebd., S. 153.

68 Ebd., S. 195 f.

69 Ebd., S. 196.

70 Ebd.



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 135

6) Individualisierung heißt auch: «öffentliches Hervortreten» der Virtuo¬
sen, «Verallgemeinerung des Konzertwesens», «dadurch beförderte
Kunstverbreitung». Bedürfnis eines «volksthümlichen Divertissements»
(Pleyel).71

Kommentar: Nägeli setzt - anders als Ästhetiker und Soziologen der
Musik - keinen Hiatus zwischen innerer und äußerer Entwicklung der
Musik, zwischen immanenter Differenzierung und sozialen Funktionen,

sondern folgt analysierend den historischen Ausprägungen ihrer
Wechselbeziehungen.72

7) «Verallgemeinerung» erzeugt Gefahr der «Vergemeinerung» in Gestalt
einer «allgemeinern Annäherung zur Cantabilität durch kurzgefaßtes
Thematisiren einfacher Tonweisen». «Siegreiche» Überwindung dieser
Gefahr durch Beethoven, den «Kunstheld[en]».73

Kommentar: Ein weiteres Mal greift die Virtuosität in die Entwicklung
der Instrumentalmusik glücklich ein.

Nägeli legt seine Theorie der Virtuosität in zwei «Raten» vor: als Analyse
des «Toccatenstyls» im fünften der oben aufgeführten Stadien und als

Analyse der Musik Beethovens im siebten Stadium. Warum diese Unterteilung?

Beiden Perioden, in denen Virtuosität in den Vordergrund tritt, geht
jeweils eine Phase der Gefährdung des Instrumentalen voraus, aus deren
Überwindung neue Kraft gewonnen wird. Die beiden Stadien der Entwicklung

des Instrumentalen, in denen Virtuosität virulent wird, sind solche der
Korrektur. Virtuosität fungiert innerhalb des historischen Panoramas der

Instrumentalmusik, das Nägeli in den Vorlesungen entwirft, als Korrektiv
gegen Abweichungen von den Grundsätzen einer instrumentalen, d. i. einer
durch und durch funktionalen Musik. Sie hilft gegen die kantable «Rechts-

Abweichung», die sich als generelle Geringschätzung von Indirektheit,
Allgemeinheit und Komplexität äußert, und sie hilft gegen die vergemeinernde
«Links-Abweichung», in der ein Allgemeines hypostasiert und gegen die
Autonomie des Musikalischen ausgespielt wird:

- Der «Toccatenstyl» antwortet auf die Mozartsche Abweichung vom
Spielprinzip der Instrumentalität. Er realisiert die «Klangfülle», die in
Kompositionen der «Cantabilität» direkt und drastisch realisiert wird,
auf indirekte Weise.

71 Ebd.
72 Das zeigt sich auch darin, dass Nägeli «Spielfülle» und «Klangfülle» als Wechselverhält¬

nis behandelt und aus dieser Dialektik den historischen Übergang von C.Ph.E. Bach

zu Haydn verständlich macht.
73 Ebd., S. 196.



136 Thomas Kabisch

Beethoven, der «Kunstheld», antwortet auf die Erschöpfung eines sich

in Konventionen verlierenden Passagenwesens,74 eines Mangels in
der Realisierung des Instrumentalen, der als technisches Korrelat des

Abstiegs von «Verallgemeinerung» zu «Vergemeinerung» betrachtet
werden kann. Wie das «Passagenwesen» eine musikalisch-immanente
und eine soziale Seite hat, stellt Nägeli dann auch im Anschluss an die

Schilderung des Auswegs, den Beethoven geschaffen hat, die Frage,
wie es um die Sozialverträglichkeit bestellt sei.

Mit anderen Worten, Virtuosität hat in Nägelis Vorlesungen von 1826 nicht

nur, wie alles hienieden, eine zeitliche Zuordnung, eine Datierung, ein
Geburtsdatum, das sozusagen naturgegeben und ebenso kontingent ist wie
die äußere Umgebung des Früher und Später. Nägeli weist den Aspekten
der Virtuosität einen je bestimmten systematischen und historischen Ort
zu innerhalb einer übergreifenden historischen Analyse der Musik, indem
er das jeweilige Davor und Danach zum Teil des Phänomen selbst macht,
zum essentiellen Teil seiner inneren Struktur.75

7. Virtuosität als Korrektiv. Teil I: «Toccatenstyl»

Der «Toccatenstyl» entsteht in «derjenigen Epoche der Geschichte, wo unsere
Kunstwelt durch Individualisierung ihrer Leistungen und Wirkungen sich

allmählig zu einer Virtuosenwelt gestaltete.»76 Am «Toccatenstyl» entwickelt
Nägeli schrittweise eine Theorie der Virtuosität. Er beginnt eine Reihe von
insgesamt acht Thesen mit einem ganz äußerlichen Charakteristikum, der

gesteigerten Geschwindigkeit (These l77). Bedeutsam wird diese
Äußerlichkeit dadurch, dass sie einen Widerstand überwindet (These 2), «die

Hemmung jener oft besprochenen Cantabilität. Wo es so geschwind geht,
da ist es nicht mehr Gesang».78 Und also muss der Komponist auf künstliche

Mittel setzen, um musikalischen Zusammenhang und Expressivität zu
erzielen. Er kann sie nicht länger ausleihen bei der Natur. Das «gesteigerte
Spiel»79 wird, so der nächste Schritt der Argumentation, zur Hauptsache
(These 3), d.h. Allegro-Sätze werden zum Ort, an dem die Virtuosität ihre
Fortschritte in der Steigerung des Kunstcharakters der Musik erzielt. (Das

74 Ebd., S. 187.

75 Vgl. ebenso historisch Jankélévitch, Liszt et la rhapsodie, S. 11-13.
76 Nägeli, Vorlesungen über Musik, S. 170.

77 Ebd., S. 172.

78 Ebd., S. 173.

79 Ebd., S. 173.



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 137

hindert später Paganini nicht, fachkundige Zuhörer gerade mit seinem
Adagio-Spiel zu bezaubern und begeistern.)

Was leisten diese ersten drei Thesen der Virtuositäts-Theorie? Sie
überführen Facetten eines äußeren, rein quantitativen Höher-schneller-weiter in
Bestimmungen einer qualitativen Virtuosität - qualitativ in dem Sinne, dass

in ihr das Prinzip des Instrumentalen entwickelt wird. Von den Repräsentanten

einer derart qualitativ bestimmten Virtuosität kann Nägeli in These (4)

sagen, dass sie zur «symbolischen Erscheinung»80 würden:

Ich bin in allem Ernste der Meinung, daß ein Klaviervirtuose, der dieß [sc. Weisheit,
Schönheit, Stärke] in sich vereinigend, noch dazu sinnvoll phantasiren kann, und zwar
eben auch im Toccatenstyl, so sehr, ja vielleicht mehr, als irgend eine andere menschliche
Individualerscheinung, die Steigerungs- und Vervollkommnungsfähigkeit menschlicher
Kraft auf eine wunderbar wirkungsvolle Weise symbolisirt.81

Die Verkörperung der Perfektibilität, die Demonstration der menschlichen
Fähigkeit, naturgegebene Grenzen zu überschreiten oder hinauszuschieben,
darin besteht die Bedeutung musikalischer Virtuosität für die Menschen.

Funktioniert dieser überaus bedeutungsvolle, ins Höchste oder Tiefste
der conditio humana ausgreifende Mechanismus des Instrumentalen auch in
den Niederungen der sozialen Wirklichkeit? Darauf antwortet das folgende
Thesenpaket.

Zum einen sei das Klavier auch «in den häuslichen Kreisen
einheimisch» und tauglich, «besonders auch durch die vierhändige Musik zur
häuslich-geselligen Kunstausübung» (These 5).82 «Gesellig» bedeutet hier:
gesellschaftskonstituierend. Und es handelt sich beim Spiel à quatre mains
ausdrücklich um «Kunst-Ausübung». Ermöglichtwird so auch die Partizipation
der Frauen (These 6), wodurch das «Kunstleben» eben erst einen «allgemein
verbreiteten» Charakter bekommt.83 Und aus solchvielfacher und vielfältiger
Klavierpraxis entsteht ein «großes musikalisches Publikum», das wiederum
Komponisten herausfordert, bedeutende Werke zu schaffen (These 7).

In der abschließenden These 8 wird die Klaviermusik, die aus der
geschilderten Praxis der Virtuosität (welche, wie erinnerlich, für Nägeli ein
notwendiger Teil der Entwicklung des Instrumentalen insgesamt im Zeichen
der Individualisierung ist) erwächst, als Motor und Avantgarde im Gebiet
der Komposition dargestellt. Ein Phänomen, das primär die Aufführung und
wesentlich die Beziehung des Spielers zum Instrument betrifft, wird zum
Impulsgeber für die Kompositionsgeschichte.84

80 Ebd.
81 Ebd., S. 173 f.
82 Ebd., S. 174.
83 Ebd., S. 175.
84 Ebd., S. 175.



138 Thomas Kabisch

8. Mozart-Kritik

Mit seiner Mozart-Kritik illustriert Nägeli in den Vorlesungen eine der
Abweichungen, deren Korrektur zum Wesen derVirtuosität gehört. Gegenstand
der Kritik ist nicht eigentlich die Musik Mozarts für sich genommen. Ihren
Kern hat sie in einer pointierten Darstellung der Differenz Haydn-Mozart,
die für Nägeli nicht bloß stilistischer Natur, sondern ein Unterschied ist,
der das Wesen der Musik berührt. Zweitens gilt seine Mozart-Kritik nicht
pauschal, sondern lediglich bestimmten Gattungen; die Solokonzerte sind
ausdrücklich ausgenommen. Dieselben Merkmale des Tonsatzes, die in
Sinfonien kritikwürdig erscheinen, sind ihm in Konzerten, weil Teil eines

Rollenspiels, nicht nur unverdächtig und tolerabel, sondern geradezu
Vorzüge.85

Mozart-Kritik ist so ungewöhnlich und selten nicht. Und sie trägt
demjenigen, der sie äußert, stets Groll von Musikfreunden ein. August Halm hat
Mozart in einem Aufsatz, der zur Zeit der grassierenden Mozart-Begeisterung

zu Beginn des 20. Jahrhunderts erschien, vorgehalten, seine «harmonischen

Feinheiten und Kühnheiten» stünden «für sich»; «sie genüg[t]en
sich an ihrer eigenen Schönheit».

Technisch-nüchtern gesprochen: Mozarts harmonische Feinheiten gleichen einzelnen wohl-
gelungenen Experimenten, sie sind noch nicht durch die Spekulation in ein harmonisches
Weltbild von Musik eingeordnet; sie bestrahlen ihre Umgebung, ohne doch organisch mit
ihr zusammenzuwirken. [...] Die neuere Musik hat ganz andere Probleme, ihre Chromatik
hat tektonische Aufgaben [...].86

Nägelis Einwände gegen Mozart weisen erstaunliche Parallelen zu Halms

Argumentation auf. Auch er bemängelt eine unzureichende funktionale
Einbindung von Details, ein allzu direktes und unterkomplexes Verhältnis
von Harmonik und Form. Im Nachtrag zur Sechsten Vorlesung87 wird der

Vorwurf, Mozart sei «unter den ausgezeichneten Autoren der allerstyl-
loseste»,88 «technisch-nüchtern», wie Halm sagen würde, am Kopfsatz der
Jupiter-Sinfonie durchgeführt. Nägeli benennt konstruktive Mängel, kritisiert

den Hauptgedanken sub specie der Funktion, die ihm im Gefüge des

Fortgangs einer in sich begründeten musikalischen Erzählung zukommt.

85 Ebd., S. 160 f.

86 August Halm, «Experiment und Tat», in: ders., Von Grenzen und Ländern der Musik,
München: Müller, 1916, S. 210-214, hier: S. 212f.

87 Nägeli wollte die Nachträge im Druck deutlich gegen den eigentlichen Vortragstext
abgesetzt wissen.

88 Nägeli, Vorlesungen über Musik, S. 163.



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 139

Der Ausgang aus der Grundtonart sei, so Nägelis Vorwurf, durch Triviali-
sierung in seiner konstruktiven Qualität gefährdet. Durch «bloßes Aiterniren
zwischen einem Dreyklang und einem Sextquartenakkord ebendesselben
Grundtones»,89 das Mozart überdies mehrfach und wortwörtlich wiederholt,

werde die für das Verständnis des Ganzen wichtige Scharnierstelle in
Wirkung und Funktion undeutlich. Im selben Sinne und stets mit Blick auf
das Verhältnis von Harmonik und Form kritisiert Nägeli allzu ausgiebige
Sequenzen,90 allzu bequeme Modulationen («durch den Quinten- oder
Quartezirkel», oder Passagen, in denen Mozart «formlos hin und her modu-
lirt».91 «Formlos» - d.h., dass die formfundierende Funktion der Harmonik
zugunsten eines tonartlich-klanglichen Wechsels, der höchstens lokalen
Reiz hat, geschwächt wird.

An einer Stelle seiner Mozart-Kritik, die der Darstellung der heilsamen,
das Wesen der Musik restituierenden Korrektiv-Funktion der Virtuosität das

Stichwort liefert, lässt Nägeli sich, wenigstens dem ersten Anschein nach,
zu einer anderen Art von Gegenbild hinreißen. Nicht die komplexe Praxis
der Virtuosität hält er hier der berühmten Jupiter-Sinfonie von Mozart
entgegen. Vielmehr formuliert er das Ideal einer durch und durch funktionalen

Musik als Ergebnis einer quasi-organischen Komposition. «Dergestalt
ist jedes gute Instrumentalstück so ausgerundet, daß man nirgends einen
Takt hinzu oder hinweg thun könnte, ohne die Proportion des Ganzen, das

heißt hier, die Einheit zu zerstören.»92

Für einen Augenblick ist nicht die Praxis der Virtuosität das praktische
Korrektiv der «Cantabilitäts»-Abweichung, sondern das ästhetische Prinzip
der «Delicate Balance» (Peter Kivy)93. Doch der unmittelbar darauffolgende
Satz zeigt, dass es Nägeli nicht um eine verschärfte Organismus-These zu
tun ist, sondern um den Aspekt der Artifizialität, die nur auf die eigenen
Mittel und nicht auf die Eigendynamik klanglicher Elemente vertraut: «Bey
den Instrumental-Werken der beyden Bache, des Joseph Haydn, Clementi's,
und auch manches neuern Componisten, würde es sich durchgehends so
verhalten.»94

Nägeli benutzt Mozart, um das positive Prinzip der Instrumentalität
in negativer Form, als Kantabilitäts-Kritik zu demonstrieren. Im Vergleich
Mozart vs. Haydn u.a. zeigt er, worin die Artifizialität besteht, in der sich
die Individualität aufdem Gebiet der Instrumentalmusik äußert. Seine Kritik

89 Ebd., S. 164.
90 Ebd., S. 165.
91 Ebd., S. 167.

92 Ebd.
93 Peter Kivy, Authenticities. Philosophical reflections on musical performance, Ithaca,

London: Cornell University Press, 1995, S. 162 und passim.
94 Nägeli, Vorlesungen über Musik, S. 167.



140 Thomas Kabisch

gilt weder dem gehaltenen Ton an sich noch der Kontrastbildung, vielmehr
dem Mangel an wirklicher Konstruktivität, in den verfällt, wer dem
«Contrastiren» und dem «Cantablen» zusammenhangsbildende Wirkung in der
Instrumentalmusik zutraut oder zuschreibt.

9. Virtuosität als Korrektiv. Teil II: «Neuheit»

Die Abweichung vom Prinzip des Instrumentalen/Musikalischen, die vor
Beethoven Raum gegriffen hat und - wie im Falle des «Toccatenstyls» - in
die innere Bestimmung der anschließenden Periode hineinreicht, in der
Virtuosität Prominenz erlangt, wird von Nägeli mit dem Stichwort «Ver-

gemeinerung» belegt.

Von zwey Seiten ward die «reine» Musik, die selbstständige Instrumentalkunst, seit ihrem
Emporschwung durch die Bache, von ihrer Höhe heruntergezogen, einerseits durch die
Mozart'sche Contrastirung der Cantabilität mit dem freyen Tonspiel, anderseits durch den
tieferschwebenden Pleyel'schen Divertissementsstyl.95

Die Pleyel'sche Abweichung betrifft in eins die soziale wie die immanente
Dimension des Musikalischen. Folglich ist auch die virtuose Korrektur durch
Beethoven unter beiden Aspekten zu betrachten. Exzessive «Neuheit» befreit
von der «Vergemeinerung», indem sie erstens die musikalische Kommunikation

aus der ideologischen Sackgasse des Sich-Wiedererkennens, des

Sich-Wohlfühlens in Stereotypen führt und zweitens der musikalischen
Erfindung das autonome Potential zurückgibt, das sie als Arrangement von
patterns eingebüßt hat. Dank Beethoven gibt es wieder etwas zu verstehen in
der Musik, während zuvor die kuschlige Vertrautheit mit musiksprachlichen
Konventionen Basis einer zweifelhaften Form von «Kunstgenuss» war. Dank
Beethoven entwickelt sich die musikalische Komposition fort.

Dieser doppelten, immanenten wie sozialen Befreiungstat wegen ist
Beethoven in Nägelis historischer Darstellung «der große Kunstheld», gar
«ein künstlerischer Schlachtheld».96 Sein Wirken verschlägt dem Historiker

fast die Sprache: «kaum ein Dichter fände sie».97 Nägeli findet sie dann
doch.

Original von Haus aus, erfinderisch bis zur Neuerungssucht, kühn bis zur Hartnäckigkeit,
frey bis zur Ausschweifung, stellte er, so wie zunächst sich selber, der ganzen Künstlerwelt

95 Ebd., S. 187.

96 Ebd., S. 188.

97 Ebd., S. 187.



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 141

ihre Hauptaufgabe. Diese Hauptaufgabe war: Neuheit. Zwar nicht auf einmal eine neue
Welt, aber eine immerfort wieder erneuerte müssen wir haben [...].98

«Neuheit» ist die doppelte Antwort des Virtuosen Beethoven auf die
doppelte Abweichung des «Pleyel'schen Divertissementsstyl[s]». Gesteigerte
Individualisierung hilft gegen die Diktatur der Konventionen. Virtuosität ist
das Feld, auf dem die befreiende Aktion stattfindet. Im Ergebnis «weht» in
Beethovens Musik nicht eine Menschenstimme, sondern eine Geisterstimme.»99

Das E.T.A. Hoffmann-Zitat gibt dem Hörer/Leser der Vorlesungen
Anlass, sich des gesamten Argumentationsgangs zu erinnern, den Hoffmann
auf den ersten Seiten seiner berühmten Rezension der Fünften Sinfonie
entfaltet und der Beethovens Sonderrolle aufs engste mit den Errungenschaften
verzahnt, die durch ältere Komponisten auf dem Gebiet der Sinfonie durch
Haydn und Mozart erreicht wurden.

Auch Nägeli sieht Beethovens Originalität zugleich in einer historischen

Kontinuität. Beethoven ist die Antwort der Musikgeschichte auf die

Hemmungen bei Pleyel und Mozart und zugleich «der Kunstheld des neuen
Jahrhunderts im Geist der Bache, aber mit seither erweiterten Kunstmitteln».100

Er ist Glied der Sukzession der sich ablösenden Stadien im
konfliktgeladenen Wechselspiel von Klang und Spiel und zugleich Summa der
bisherigen Entwicklung.

Immanent, kompositionstechnisch zeigt sich die Steigerung darin,
dass «unter seiner Hand der Toccatenstyl eine auffällig veränderte Gestalt»
gewinnt101 und eine beachtliche Steigerung und Erweiterung erfährt. «Das

Laufwesen trat zurück; dagegen trat das Sprungwesen mehr hervor. [...] Als
kühner Springer wirft er die Töne aller Oktaven, des ganzen melodischen
Tonreichs bunt, aber sinnvoll, durcheinander.»102 Deutlicher als auf der
ersten Stufe des «Toccatenstyls» wird durch Beethoven das Kantabilitäts-
Prinzip einer praktisch kompositorischen Kritik unterzogen.

Sollte das Klavier dereinst «gewissermaßen singend gemacht werden.
Hier gerade das Gegentheil! Nicht ein Herausziehen, sondern ein Herausstoßen

[...] erheischt der Beethovensche Styl [...]; die Töne müssen, so zu

sagen, herausspritzen, wie aus einem frischen Springbrunnen.»103
Die technischen Unterschiede gegenüber der früheren Ausprägung des

«Toccatenstyls» betreffen erstens die Figurationstypen, d. h. die Gestaltung
des Tonraums und der musikalischen Eigenzeit; zweitens die artikula-

98 Ebd.
99 Ebd., S. 188.
100 Ebd., S. 196.
101 Ebd., S. 188.
102 Ebd.
103 Ebd, S. 189.



142 Thomas Kabisch

torische Gestaltung des einzelnen Tons, der über sein natürliches Verklingen
hinaus verkürzt wird. Entsprechend setzt Beethoven selten nur in seinen

Kompositionen «Spiel gegen Cantabilität, sondern meistens Spiel gegen
Spiel»,104 dergestalt das Prinzip des Contrastirens, das in unberufenen
Händen und mit falscher Zielsetzung das Musikalische gefährden kann, zu
höherer, funktionaler Wirkung befreiend.

Freilich birgt die durch Beethoven bewirkte Korrektur der «Vergemeine-

rung» durch «Neuheit» in sozialer Hinsicht auch Gefahren. «Vergemeinerung»
hemmt die Entwicklung der Musik in kompositionstechnischer wie letztlich
auch in sozialer Hinsicht, insofern der auf einfache Bedienung und leichte
Verständlichkeit spekulierende Einsatz von patterns ein tiefergehendes
Interesse an Musik verhindert und weitergehende Beschäftigung mit Musik
ausschließt.105 Individualisierung und Neuheit andererseits sind zwangsläufig

mit einem Professionalisierungsschub verbunden. Seit Erfindung der
Notenschrift ist der Unterschied zwischen denen, die Noten lesen können,
und denen, die es nicht können, ein ständiger Begleiter der europäischen
Musikgeschichte. Der Abstand hat unterschiedliche Ausprägungen und
Schärfegrade angenommen. Doch ist nicht zu bestreiten, dass Beethovens
Werk eine Schwelle markiert. Kammermusik, Klaviermusik, Lieder von
Haydn und Mozart funktionieren in der hausmusikalischen Sphäre ebenso
wie auf dem Podium. Für Beethoven und für seine Nachfolger gilt das nicht
im selben Maße. Nägeli hofft auf den Bildungseifer seiner Adressaten, auf
dass die Schere zwischen «Vergemeinerung» und «Neuheit» nicht allzu
weit aufgehe.

10. Abweichung als Normalfall, Autonomie als Intervention

Das Prinzip der Indirektheit und Diskontinuität, das Nägeli in der Kultur der
Pause und des verklingenden Tons bei Emanuel Bach erkannte, sieht er bei
Beethoven gesteigert sowohl in der Verfügung über den gesamten Tonraum
als auch in der Intensität, mit der dieser Virtuose den Einzelton durchdringt
und bearbeitet. Das Bach'sche Prinzip kommt bei Beethoven erst ganz zu
sich. Die beiden «Hälften» der Virtuosität - «Toccatenstyl» der ersten Stufe
und die geschärfte Variante unter der Flagge der Neuheit - schießen sub

specie der Entwicklung der Instrumentalmusik im engeren Sinne teleologisch

104 Ebd., S. 191.

105 Ebd., S. 187.



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 143

zusammen: Bei Beethoven wird ausgearbeitet, wozu Emanuel Bach den
Grund legt. Die Entfaltung des Bach'schen Prinzips wird von Nägeli jedoch
nicht nach dem Vorbild pflanzlichen Wachstums gedacht, kontinuierlich und
organisch, sondern als «Kampf zweier Linien» (Mao Tse-tung), in der Form
einer immer neuen Auseinandersetzung mit Abweichungen, die sowohl die
soziale Funktion als auch die immanente Kultur der Musik betreffen. Autonome

Instrumentalmusik ist, mit anderen Worten, nicht «da» oder ein für
allemal gesichert. Sie verlangt vielmehr eine ständige Auseinandersetzung
mit Kräften, die weg-gravitieren von den Bestimmungen der musikalischen
Kunst. Ja, der Autonomie-Standpunkt, den Nägeli vorzüglich in virtuosen
Interventionen ausmacht, besteht in Korrekturen. Virtuosität ist Korrektiv in
sozialer wie technischer Hinsicht, und Korrektur ist der Haupt-Modus, die
Existenzform musikalischer Autonomie. Auf diese Weise rückt instrumentale
Virtuosität bei Nägeli ins Zentrum einer Theorie der Musik.

Abstract

Writers on music have accompanied the history of instrumental virtuosity mostly by
criticising virtuosos as suspicious prestidigitators and virtuosic performances as mere shows
which exercise a depraving impact on audiences, musical taste, and composition. Hans
Georg Nägeli belongs to a very small number of authors (including Donald Francis Tovey,
Joseph Kerman, and above all French philosopher Vladimir Jankélévitch) who confront
the phenomenon without condemning it. Nägeli has dealt with the topic twice. In an
article, published 1811, he scrutinises the phenomenon and demonstrates that there is a

qualitative virtuosity, which makes it an integral part of music. By displaying the instrument
as organe-obstacle, to use Jankélévitch's term, virtuosity offers valuable insight into music.
In his Vorlesungen über Musik (1826) Nägeli discusses virtuosity in a broader context. He
aims at a theory of music, including vocal music, and focuses on instrumental music to
discover the specific mechanisms which make music work. Virtuosity in Nägeli's view is

sort of a corrective, to defend music from misreadings, misunderstandings and misuse.

Nägeli names two prominent impasses, from which instrumental music was freed by
virtuosic intervention. First the Toccatenstyl rescued music from restrictions which were
the result of Cantabilität, i.e. the idea of direct continuity as a basis of instrumental music.

Secondly, when the essence of music was endangered by petrified and formularised ways
of composing (Vergemeinerung) Beethoven rescued music with his concept of Neuheit and

by radical virtuosic procedures offering the virtuoso the full potential of the tonal space
and a new intensified treatment of the single note.



144 Thomas Kabisch

Bibliographie

Bach Carl Philipp Emanuel, Versuch über die wahre Art das Ciavier zu spielen, Berlin: Winter,
1753, Reprint Wiesbaden: Breitkopf & Härtel, 1986.

Dahlhaus Carl, «Der Dilettant und der Banause in der Musikgeschichte», in: ders., Gesam¬

melte Schriften 1. Allgemeine Theorie der Musik I, Laaber: Laaber 2000, S. 549-564.
Eggebrecht Hans Heinrich, «Das Ausdrucksprinzip im musikalischen Sturm und Drang», in:

ders., Musikalisches Denken. Aufsätze zur Theorie und Ästhetik der Musik, Wilhelmshaven:

Heinrichshofen's Verlag, 1977, S. 69-111.
Fichte Johann Gottfried, Grundlage des Naturrechts nach Prinzipien der Wissenschaftslehre

(1796), in: ders., Ausgewählte Werke, hrsg. von Fritz Medicus, 6 Bde., Darmstadt:
Lambert Schneider, 2013 (1. Aufl. 1911), Bd. 2.

Fischer-Lichte Erika, Ästhetik des Performativen, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 2004.
Gadamer Hans-Georg, Wahrheit und Methode, in: ders., Gesammelte Werke. Bd. 1: Herme¬

neutik I, Tübingen: Mohr, 1985.
Gethmann-Siefert Annemarie, Ist die Kunst tot und zu Ende? Überlegungen zu Hegels Ästhe¬

tik, Erlangen und Jena: Palm & Enke 1994 Jenaer Philosophische Vorträge und
Studien, 7).

Halm August, «Experiment und Tat», in: ders., Von Grenzen und Ländern der Musik, Mün¬

chen: Müller, 1916, S. 210-214.

—, «Eine vergessene Form», in: ders., Von Grenzen und Ländern der Musik, München:
Müller, 1916, S. 222-236.

Handschin Jacques, Musikgeschichte im Überblick (1948), Wilhelmshaven: Heinrichshofen's
Verlag, 1981.

Hoffmann Ernst Theodor Amadeus, «Deux trios pour pianoforte, violon et violoncelle [...]

par Louis van Beethoven. Oeuvr. 70.», in: Allgemeine Musikalische Zeitung, 15/9
(3. März 1813), in: ders., Schriften zur Musik, S. 118-144.

—, «Fantasiestücke in Callots Manier», in: ders., Werke, Bd. 1, Frankfurt am Main: Insel,
1967.

—, Schriften zur Musik. Aufsätze und Rezensionen, hrsg. von Friedrich Schnapp, München:
Winkler, 1977.

Jankélévitch Vladimir, Le Je-ne-sais-quoi et le Presque-rien. Bd. 3: La volonté de vouloir,
Paris: Seuil, 1980.

—, Liszt et la rhapsodie. Essai sur la virtuosité, Paris: Pion, 1979 De la musique au

silence, 5).

—, La mort, Paris: Flammarion 1977.

—-, La rhapsodie. Verve et improvisation musicale, Paris: Flammarion, 1955.

Kabisch Thomas, «Form, Programm, Funktion, Klang. Grundzüge der musikalischen Poetik
Franz Liszts», in: Bericht über die Liszt-Tagung Oberschützen 2011, hrsg. von Klaus

Aringer, Druck i.V.

—, «Durch Bearbeitung zum Werk, durch Abweichung zur Identität. Musik als Werk und
als soziale Praxis in Liszts Konzept der Bearbeitung», in: Bericht über die Liszt-Tagung
Oberschützen 2011, hrsg. von Klaus Aringer, Druck i.V.

—, «Das Instrumentalkonzert als funktionale Form. Zur Dialektik des Solo-Konzerts bei
Schumann und Liszt», in: Schumann interpretieren, hrsg. von Jean-Jacques Dünki,
Sinzig: studio-punkt, 2014, S. 201-254.

—, «Kritik des vokalen Subjekts. Bernhard Moliques Beitrag zur Gattung des Violinkon¬
zerts», in: Musik in Baden-Württemberg Jahrbuch 2012, Bd. 19, München: Strube, 2012.



Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität 145

Kerman Joseph, Concerto conversations, Cambridge (MA): Harvard University Press, 1999
The Charles Eliot Norton Lectures 1997/1998).

Kivy Peter, Authenticities. Philosophical reflections on musical performance, Ithaca, London:
Cornell University Press, 1995.

La Laurencie Lionel de, L'école française de violon, de Lully à Viotti, 3 Bde., Paris: Delagrave,
1922-1924.

Liszt Franz, Gesammelte Schriften, hrsg. von Lina Ramann, 6 Bde., Leipzig: Breitkopf und
Härtel, 1880-1883.

Mizler Lorenz Christoph, Musikalische Bibliothek IV, Leipzig 1738.

Nägeli Hans Georg, «Anrede an die schweizerische Musikgesellschaft bey Eröfnung ihrer
Sitzung in Schafhausen [sie] den 21. August 1811», in: Allgemeine Musikalische Zeitung,
13 (1811), S. 655-664, 665-673, 685-692.

—, «Die Pestalozzische Gesangbildungslehre nach Pfeiffers Erfindung kunstwissenschaft¬
lich dargestellt im Namen Pestalozzis, Pfeiffers und ihrer Freunde», in: Allgemeine
Musikalische Zeitung, 11/49 (1809), Sp. 769-776, 785-793, 801-810, 817-845.

—, Vorlesungen über Musik mit Berücksichtigung der Dilettanten, Stuttgart und Tübingen:
Cotta, 1826, Reprint Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1983.

Pleines Jürgen-Eckardt, «Das teleologische Argument in der praktischen Philosophie. Hand-
lungs- und Glückseligkeitstheorie bei Kant und Aristoteles», in: Zum teleologischen

Argument in der Philosophie, hrsg. von ders., Würzburg: Königshausen & Neumann,
1991, S. 172-215.

Reimer Erich, Art. «Virtuose» (1972), in: Handwörterbuch der musikalischen Terminologie,
hrsg. von Hans Heinrich Eggebrecht, Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1972-, Bd. 6.

Roner Miriam, Zwischen «Volkstümlichkeit» und «Idealität». Hans Georg Nägelis Theorie
der Musik als autonomer Kunst und gesellschaftlicher Praxis, Phil. Diss., Bern 2016.

Schaeffner André, «Instruments de musique et musique des instruments», in: ders., Varia¬
tions sur la musique, Paris: Fayard, 1998, S. 100-123.

Schubart Christian Friedrich Daniel, Ideen zu einer Ästhetik der Tonkunst, Wien: Degen,
1806.

Schumann Robert, Gesammelte Schriften, Leipzig: Wigand's, 1854, Reprint Wiesbaden:

Breitkopf & Härtel, 1985.
Sulzer Johann Georg, Allgemeine Theorie der schönen Künste, 4 Bde., Leipzig: Weidmann,

1792-1794 (1. Aufl. 1774), Reprint Hildesheim-Vaduz: Olms-Gantner, 1994.

Tovey Donald Francis, Essays in musical analysis. Bd. 3: Concertos, London: Oxford Uni¬

versity Press, 1936.

—, «Observations on Chopin's Etudes» (1900), in: ders., Essays in musical analysis. Bd. 4:
Chamber music, London: Oxford University Press, 1944, S. 155-163.

Triest Johann Cari Friedrich, «Ueber reisende Virtuosen», in: Allgemeine Musikalische

Zeitung, 4 (1801).
Wagner Richard, Der Virtuos und der Künstler, in: ders., Sämtliche Schriften und Dichtungen,

Leipzig: Breitkopf & Härtel, 1912-1914, Bd. 1 (1912), S. 170.

Zimmermann Michael, «Die halbe Ohnmacht der Ästhetik. Zur Abhandlung <L'Alceste d'Euri¬

pide, celles de Quinault et de Calzabigi> von Hector Berlioz», in: Rezeptionsästhetik
und Rezeptionsgeschichte in der Musikwissenschaft, hrsg. von Hermann Danuser und
Friedrich Krummacher, Laaber: Laaber 1991, S. 239-254.

—, «Wie rein ist die Tonkunst? Etappen des Weges zur Ästhetisierung der Musik»; in:
Neue Zürcher Zeitung, Wochenendbeilage Literatur und Kunst, 11./12. November 1989,

S. 66.




	Hans Georg Nägelis Theorie instrumentaler Virtuosität

