
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 34-35 (2014-2015)

Artikel: Hans Georg Nägelis Konzept einer "wahren Tonkunstbildung" und
dessen grundlegende Theoreme

Autor: Nolte, Eckhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Georg Nägelis Konzept einer «wahren
Tonkunstbildung» und dessen grundlegende Theoreme

Eckhard Nolte (München)

1.

Die im Jahre 1810 erschienene Gesangbildungslehre nach Pestalozzischen
Grundsätzen von Michael Traugott Pfeiffer und Hans Georg Nägeli1 gehört
zu den wichtigsten Schriften in der Geschichte der Musikpädagogik des
19. Jahrhunderts. Ihre besondere fachgeschichtliche Bedeutung liegt dabei
weniger in der praktischen Brauchbarkeit für den schulischen Gesangunterricht

als vielmehr in der ausführlichen wissenschaftlich ambitionierten
Grundlegung durch Hans Georg Nägeli.2 Um letztere, die Nägeli in seiner
«kunstwissenschaftlichen» Darstellung von 18093 sowie in Teilen der
Gesangbildungslehre ausführt und in den Vorlesungen von 18264 teilweise noch
einmal aufgreift, geht es im Folgenden. Im Mittelpunkt stehen die Theoreme
und Argumentationen, die das Unterrichtswerk als «Tonkunstlehre»5 didak-

1 Gesangbildungslehre nach Pestalozzischen Grundsätzen pädagogisch begründet von
Michael Traugott Pfeiffer, methodisch bearbeitet von Hans Georg Nägeli, Zürich: Nägeli,
1810. Reprint hrsg. von Reinhold Schmitt-Thomas, Frankfurt: Zentralstelle für
Musikpädagogische Dokumentation, 1986. Ergänzend folgten die Gesangbildungslehre für
den Männerchor (1817), die Chorgesangschule (1821) und die Praktische Gesangschule
für den weiblichen Chorgesang (1832).

2 Nach Abel-Struth besteht die fachgeschichtliche Bedeutung Nägelis, weit über dessen
Beitrag zur Umsetzung methodischer Ideen Pestalozzis im schulischen Gesangunterricht

hinaus, in der eines «Theoretikers musikalischer Bildung». Vgl. Sigrid Abel-Struth,
Materialien zur Entwicklung der Musikpädagogik als Wissenschaft, Mainz: Schott, 1970

Musikpädagogik. Forschung und Lehre, 1), S. 47. Dies., Grundriß der Musikpädagogik,

Mainz: Schott, 1985, S. 583 f. Dort auch Verzeichnis einschlägiger Literatur zu
Nägeli als Musikpädagoge.

3 Hans Georg Nägeli, Die Pestalozzische Gesangbildungslehre nach Pfeiffers Erfindung
kunstwissenschaftlich dargestellt im Namen Pestalozzis, Pfeiffers und ihrer Freunde,
Zürich: Nägeli, [1809]. Reprint hrsg. von Reinhold Schmitt-Thomas, Frankfurt:
Zentralstelle für Musikpädagogische Dokumentation, 1986. Im Folgenden zitiert als
Kunstwissenschaftliche Darstellung.

4 Hans Georg Nägeli, Vorlesungen über Musik mit Berücksichtigung der Dilettanten,
Stuttgart und Tübingen: Cotta, 1826. Nachdruck mit einem Vorwort von Martin
Staehelin, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1983.

5 Pfeiffer/Nägeli, Gesangbildungslehre, Vorrede, S. IX.



70 Eckhard Nolte

tisch begründen, dessen Aufbau bestimmen und eine «wahre Tonkunstbildung»

sowie «ächten Kunstsinn»6 der Schuljugend gewährleisten sollen. In
ihrer Gesamtheit geben sie die Eigenart des musikpädagogischen Ansatzes
Nägelis zu erkennen, der sich in seiner Orientierung an der «Tonkunst» und
dem musikalischen Kunstwerk von den meisten anderen Unterrichtswerken
für den schulischen Gesangunterricht im 19. Jahrhundert unterscheidet.
Die Untersuchung der bald einsetzenden Kritik an der Gesangbildungslehre
bleibt ausgeblendet, da sie den Rahmen des vorliegenden Beitrages sprengen

würde.
Den Kern der Nägelischen «Tonkunstlehre» bildet eine Anzahl näher zu

beschreibender musikästhetischer, pädagogischer und musikdidaktischer
Theoreme. Die ersteren entstammen primär der Musikanschauung Nägelis

und definieren den Unterrichtsgegenstand Musik. Die pädagogischen
Theoreme knüpfen, wie der Titel des Lehrwerks bekundet, an Gedankengut
Pestalozzis an und nehmen die Lernenden und die Bedingungen des Lernens
in den Blick. Diese beiden Gruppen von Theoremen bilden die für Nägeli als

gesichert geltenden Grundannahmen seines Theoriegebäudes. Von diesen
leitet er die musikdidaktischen Theoreme her, die die wichtigsten curricula-
ren Elemente des Lehrwerks, die Unterrichtsziele, -inhalte und -methoden,
inhaltlich bestimmen.

Neben der Grundlegung der eigentlichen «Tonkunstlehre» beschäftigt
sich Nägeli ferner mit der Frage nach dem Beitrag der Musik zur Erziehung
und zu ihrer Rolle als «heilbringendes Bildungsmittel».7

2.

Die theoretische Grundlegung der Gesangbildungslehre wird vor allem durch
den spezifischen Musikbegriff Nägelis geprägt.8 Die didaktisch relevanten
Wesensmerkmale der Musik stellen sich nach Nägeli folgendermaßen dar:

Die «akustische Qualitativität des Tonwesens»9 bestimmt maßgeblich die Eigenart der
Musik. Musik - Nägeli spricht zumeist von der «Tonkunst» - bedeutet Klang; sie wurzelt in
der Sinnlichkeit und ist «nur wesenhaft [...], indem sie erscheint.»10

6 Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 30. Pfeiffer/Nägeli, Gesangbildungslehre,
S. 120.

7 Ebd., Vorrede, S. IX.
8 Vgl. Eckhard Nolte, Die Musik im Verständnis der Musikpädagogik des 19. Jahrhunderts,

Paderborn: Schöningh, 1982 Beiträge zur Musikpädagogik, 2), S. 23-55.
9 Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 8.
10 Nägeli, Vorlesungen, S. 24.



Nägelis Konzept einer «wahren Tonkunstbildung» 71

Musik verläuft in der «Urform der Zeit.»11 Sie ist, «rein elementarisch aufgefaßt, künstliche

Bezeichnung der Zeitmomente.»12 «Progressivität», voranschreitende Bewegung,
kennzeichnet sie; sie stellt eine «fließende Größe» dar, keine «stetige» wie etwa das Bild.13

Musik konkretisiert sich in der Gleichzeitigkeit rhythmischer, melodischer und dynamischer
Abläufe. Rhythmik, Melodik und Dynamik bilden ihre «Urelemente»,14 begründen die
«absolute Triplizität der Form»15 sowie die «drei generischen Constructionsweisen», die jedes
Tonkunstwerk als Gestaltung der Dauer, Höhe und Lautstärke von Tönen bestimmen.15
Die Harmonik ist lediglich «Vervielfältigungskunst von Tonreihen in einem gegebenen
Zeitraum»17 und zählt daher nicht zu den Elementen.18

Durch die unterschiedlichen Tondauern, Tonhöhen und Tonstärken wird in der Musik «das
Graduelle continuirlich empfindbar gemacht, das Empfindbare continuirlich graduirt.»19 Das
sinnlich Wahrnehmbare erscheint in Gradabstufungen, formaleVerhältnissewerden klanglich
wahrnehmbar. So bietet sich die Musik dem Hörer «formell und materiell zugleich» dar.20

Jedes Tonkunstwerk bildet ein «Kunstganzes», welches durch die «Eurhytmie der Theile»21

gegliedert wird; es besteht aus einzelnen «Kunststücken» («fliegenden Schönheiten»),
die sich zu «Kunstgruppen» verbinden, welche sich wiederum zu einem «Tableau», einer
«Schaubegebenheit» zusammenfügen.22

Nägeli geht mithin von einem formalen Musikbegriff aus,23 der aus der
Betrachtung des konkreten Klangphänomens hergeleitet wird. Danach ist
Musik wesenhaft bestimmt durch ihre sinnliche Erscheinungsform, durch
Prozesshaftigkeit sowie durch Tonreihen, die in den Dimensionen Tondauer,
-höhe und -stärke gestaltet sind und sich zu einem gegliederten Ganzen
fügen. Ihre ideale Gestalt findet sie im polyphonen Tonsatz.

Das Höchste kann in der Tonkunst nur da gesucht werden, wo Ausbreitung, Mannigfaltigkeit,
Reichthum, ja eine fast unendliche Menge rhytmischer, melodischer und dynamischer

Tonverhältnisse in vervielfachten Tonreihen (polyphonisch) zu einem Kunstganzen
verbunden sind.24

U Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 36, Anm.
12 Ebd., S. 5. Hervorhebungen im Original.
13 Ebd., S. 38, Anm.
14 Ebd., S. 6.
15 Ebd., S. 9.

16 Ebd., S. 9 f.
17 Ebd., S. 11 f. Hervorhebung im Original.
18 Die Hintanstellung der Harmonik lässt sich, ebenso wie Bernd Sponheuer («Das Bach-

Bild Hans Georg Nägelis und die Entstehung der musikalischen Autonomieästhetik»,
in: Die Musikforschung, 39, 1986, S. 116.) dies bezüglich der Präferenz Nägelis für
das Rhythmische deutet, als Kritik an einer als einseitig angesehenen Unterordnung
der Melodik unter die Dominanz der Harmonik verstehen.

19 Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 10.
20 Ebd.
21 Ebd., S. 39, Anm.
22 Ebd. Hervorhebungen im Original.
23 Vgl. Nolte, Die Musik, S. 26 ff. Sponheuer, Das Bach-Bild, S. 113 f.
24 Pfeiffer/Nägeli, Gesangbildungslehre, S. 230. Hervorhebungen im Original.



72 Eckhard Nolte

Dies sieht Nägeli beispielhaft im Werk des «über alle Vergleichung große [n]
Joh. Seb. Bach» verwirklicht.25

Mit seiner formalästhetischen Position steht Nägeli in der musikpädagogischen

Literatur des 19. Jahrhunderts ziemlich allein da. Erst in der
zweiten Jahrhunderthälfte, im Zuge des zunehmenden Einflusses der
Pädagogik und Ästhetik Friedrich Herbarts, findet der Gedanke einer an der
Form ausgerichteten «ästhetischen Bildung» wieder Eingang in die
musikpädagogische Diskussion.26 Die große Mehrheit der Verfasser schulischer
Gesangslehren vertritt dagegen eine inhaltsästhetische (gefühlsästhetische)
Position und versteht Musik als «Sprache des Gefühls», die sich besonders im
Gesang artikuliert, als unmittelbarer Ausdruck innerer seelischer Regungen
unmittelbar verstanden wird und ebenso unmittelbar auf das Gefühlsleben
einzuwirken vermag.27 Beispielhaft formuliert der Leipziger Musikpädagoge
Friedrich Wilhelm Lindner diese Sichtweise, wenn er über «Die Musik als

Bildungsmittel» schreibt:

Der Gesang ist unsere eigene, die wahre, recht eigentliche Menschen-Musik. Die Stimme
ist unser eigenes, angeborenes Instrument; ja sie ist viel mehr, sie ist das lebendige,
sympathetische Organ unserer Seele. Was sich nur in unserm Innern regt [...], das verlautbart
sich sogleich in unserer Stimme [...]. Der Gesang ist die Sprache der Empfindung, und es

liegt ein tiefes Bedürfnis in der Menschennatur, diese Sprache zu sprechen. Kein Instrument
kann uns den Gesang ersetzen, den die eigene Seele aus eigner Brust zieht; nicht tiefer
können wir [...] in unsre und des Hörers Seele dringen als durch seelenvollen Gesang.28

Zwar weist Nägeli, wenn auch mit anderer Begründung, ebenfalls auf die
Gefühlswirkungen der Musik hin;29 auch stellt er Kants These von der Musik

als der «Kunst des schönen Spiels der Empfindungen» nicht infrage, wie
er auch die These Herders, Musik sei Sprache des Herzens, für zutreffend,
allerdings nicht für erschöpfend hält.30 Gefühle seien aber nicht Inhalt der

25 Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 30.
26 Vgl. Eckhard Nolte, « (Ästhetische Bildung> und (Erziehung zum musikalischen Hörem

mittels (graphischer Darstellung» von Musik - ein wenig beachteter Ansatz der Herbar-
tianer», in: Systematische Musikpädagogik oder: Die Lust am musikpädagogisch geleiteten

Nachdenken, hrsg. von Martin Pfeffer u.a., Augsburg: Wißner, 1998, S. 272-283.
27 Vgl. Nolte, Die Musik, S. 55-120.
28 Friedrich Wilhelm Lindner, Das Nothwendigste und Wissenswertheste aus dem Ge-

sammtgebiete der Tonkunst. Ein Handbuch für den Unterricht und die Selbstbelehrung,
Leipzig: Vogel, 1840, S. 274 f. Hervorhebungen im Original.

29 Vgl. Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 49 f. Während die Gefühlswirksam¬
keit der Musik aus inhaltsästhetischer Sicht auf einer dem Ton eigenen Gefühlsqualität
beruht, ist sie nach Nägeli bei der Vokalmusik auf das Zusammenwirken von Text und
Vertonung, bei der «reinen» Musik auf das den Gefühlsregungen analoge bewegte
Spiel von Rhythmus, Melodik und Dynamik zurückzuführen (vgl. Nägeli, Vorlesungen,
S. 33.).

30 Vgl. Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 10, 50.



Nägelis Konzept einer «wahren Tonkunstbildung» 73

Musik. Durch die Gefühlsästhetik, bemängelt er, «gieng die reine Ansicht
der reinen [absoluten] Musik ganz verloren, und ihr eigenthümliches Wesen
wurde verkannt.»31 Musik besitze keinen «Inhalt» oder «was man ihr auch
andichten wollte», sondern nur «Formen, geregelte Zusammenverbindungen
von Tönen und Tonreihen zu einem Ganzen»,32 zu einer «Schaubegebenheit».33

3.

Als sinnliche Erscheinung, als «Schaubegebenheit», wendet sich die Musik
nach Nägeli an die «Anschauung», an jenes Vermögen des Individuums, sich
seiner Umwelt zuzuwenden und sich aktiv mit ihr auseinanderzusetzen.
Damit kommen die im Titel des Lehrwerks apostrophierten «Pestalozzi-
schen Grundsätze» ins Spiel, allen voran Pestalozzis Anschauungsbegriff,
der neben Nägelis Musikbegriff die zweite tragende Säule des Konzeptes
einer «wahren Tonkunstbildung» darstellt. Von den zahlreichen Facetten
des Pestalozzischen Anschauungsbegriffs bezieht Nägeli folgende in seine
Überlegungen ein:

«Anschauung» bildet das «absolute Fundament aller Erkenntniß, [...] jede Erkenntniß [muß]
von der Anschauung ausgehen und auf sie zurückgeführt werden können.»34

Der Erkenntnisweg führt in Verbindung mit der Sprache «von sinnlichen Anschauungen
zu deutlichen Begriffen.»35

«Anschauung» bezieht sich nicht nur auf das Sehen, sondern gleichermaßen auf das
Hören.36

«Anschauung» meint ein Doppeltes: sowohl das bloße sinnliche Wahrnehmen («äußere
Anschauung») als auch die Aufnahme des Wahrgenommenen ins Bewusstsein und in die
ordnende Tätigkeit des Geistes («innere Anschauung»).37

31 Vgl. ebd., S. 50.
32 Nägeli, Vorlesungen, S. 32.
33 Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 39.
34 Heinrich Pestalozzi, Wie Gertrud ihre Kinder lehrt, Stuttgart und Tübingen: Cotta,

1820 (1. Aufl. 1801), S. 202.
35 Pestalozzi, zitiert nach Wolfgang Klafki, Das pädagogische Problem des Elementaren

und die Theorie der kategorialen Bildung, Weinheim: Beltz, 1963 (1. Aufl. 1959), S. 28.
36 Vgl. ebd., S. 29.
37 Vgl. Siegbert Ernst Merkle, Historische Fundierung und Klärung terminologischer

Tendenzen des didaktischen Prinzips der Anschauung von Aristoteles bis Pestalozzi,
Frankfurt a.M., Bern: Peter Lang, 1983, S. 102f.



74 Eckhard Nolte

Das «Anschauungsvermögen» stellt eine jedermann gegebene entwicklungsfähige Anlage
dar. Diese bedarf des Unterrichts, um sich zur «Anschauungskunst» zu entfalten, d.h. zur
Fähigkeit, «die Gegenstände der Anschauung als Gegenstände meines Urteils und meiner
Kunstfertigkeiten ins Auge zu fassen.»38

In diesem Sinne verstanden, wird «Anschauung» bei Pestalozzi zu einem

Leitbegriff für Unterricht und Lernen schlechthin, bei Nägeli zu einem
zentralen Theorem der Gesangbildungslehre.

4.

Aufgrund der im Musik- und im Anschauungsbegriff implizierten Sachverhalte

sieht Nägeli die Hauptaufgabe einer auf «Tonkunstbildung» zielenden
Gesangbildungslehre darin, das «Vermögen der Kunstanschauung»39 zu
entwickeln. «Die wahre Tonkunstbildung», schreibt er, «erhebt das

Anschauungsvermögen auf die höchstmögliche Stuffe».40 Sie schult «das Vermögen,
den Kunstgegenstand [...] sich innerlich auf das Genaueste als Begriffsund

Gefühlssache zu vergegenwärtigen.»41 Ein höchstmöglich entwickeltes
Anschauungsvermögen ist für Nägeli Voraussetzung sowohl für das klare
Auffassen als auch für das richtige Ausführen musikalischer Kunstwerke,
mithin der Schlüssel schlechthin für den angemessenen Umgang mit Musik.
Erforderlich sei «bewußtes Können», bei dem «jede Verrichtung des Organs
an das Bewußtseyn geknüpft, durch den Verstand bewerkstelligt»42 werde.

Mit der Intention, das jedermann gegebene Vermögen der Anschauung
hinsichtlich der Musik zur Entfaltung zu bringen, folgt Nägeli Pestalozzis
Idee der «Elementarbildung», deren allgemeines, dem pädagogischen Ideal
der «Allgemeinen Menschenbildung» verpflichtetes Ziel in der «Formbildung»,

d. h. in der naturgemäßen «Entfaltung und Ausbildung der Anlagen
und Kräfte des Menschengeschlechts»43 besteht. «Formbildung» ist denn
auch erklärtes Ziel der Gesangbildungslehre 44 Dabei geht Nägeli allerdings

38 Pestalozzi, zitiert nach Klafki, Das pädagogische Problem, S. 28 f. Vgl. Merkle, Histo¬
rische Fundierung, S. 104.

39 Pfeiffer/Nägeli, Gesangbildungslehre, S. 120.

40 Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 30 f. Neben «Anschauungsvermögen»
verwendet Nägeli u. a. die Bezeichnungen «Kunstanschauung», «Vermögen der
Kunstanschauung», «Gehöranschauung». Vgl. z.B. ebd., S. 27, 29, 39. Pfeiffer/Nägeli,
Gesangbildungslehre, S. 120.

41 Ebd., S. 120. Hervorhebung im Original.
42 Ebd., S. 225.
43 Pestalozzi, zitiert nach Klafki, Das pädagogische Problem, S. 15.

44 Vgl. Pfeiffer/Nägeli, Gesangbildungslehre, S. 225.



Nägelis Konzept einer «wahren Tonkunstbildung» 75

über die reine Erfüllung eines Pestalozzischen Grundsatzes hinaus. Mit dem
Anschauungsvermögen, in dem er die «Urquelle unserer ästhetischen
Natur»45 sieht, erklärt er ein grundlegendes, bis zur Deutlichkeit im Begriff
führendes geistiges Erkenntnisvermögen zum Kern «wahrer Tonkunstbildung».

Dies geht deutlich über das hinaus, was Pestalozzi, der zunächst vor
allem die sozial verbindende Kraft der Musik im Auge hat,46 selbst hinsichtlich

der Aufgaben schulischen Gesangunterrichts vorschwebt. In der 1801
erschienenen Schrift Wie Gertrud ihre Kinder lehrt entwirft Pestalozzi eine
Sprachlehre, in der er ähnlich wie Pfeiffer und Nägeli in der
Gesangbildungslehre mit einer «Tonlehre» beginnt.47 Darin weist er auf eine noch zu
entwickelnde «Lehre der Gesangtöne» hin, die gleichermaßen den
allgemeinen Grundsätzen eines vom Einfachsten aus aufbauenden Unterrichts
folgen müsse. Indes gehe es beim Gesang aber nicht darum, «von dunkeln
Anschauungen zu deutlichen Begriffen zu gelangen», sondern um «eine
Fertigkeit, die nach andern Gesichtspunkten und nach andern Zwecken»
entwickelt werden müsse.48 Welche das seien, überlässt er späteren
Überlegungen.

5.

Besteht die Hauptaufgabe «wahrer Tonkunstbildung» darin, das
Anschauungsvermögen im Hinblick auf die Musik zu entfalten, so ergeben sich aus
der Sicht Nägelis Folgerungen bezüglich der Methodik und der großräumigen

Anlage des Unterrichts. Zentrale Bedeutung misst er der Wechselwirkung

zwischen musikalischem Tun und bewusstem Auffassen zu und
postuliert eine «Kunstbildung vermittelst der Kunstausübung.»49 Erläuternd
schreibt er: «Das einfachste Critérium einer solchen Kunstmethode besteht
darin, daß sie durchgehends und durchgreifend den Geist durch das Organ,
das Organ durch den Geist bilde.»50

Allerdings dürften bei den Übungen keine musikalischen Kunstwerke
verwendet werden. Denn: «Kunstwerke können nicht pädagogisch gemacht,

45 Nägeli, Vorlesungen, S. 13.
46 Vgl. Hermann Josef Schattner, Volksbildung durch Musikerziehung. Leben und Wirken

Hans Georg Nägelis, Diss. Saarbrücken, 1960, Otterbach-Kaiserslautern: Verlag Arbogast,

1961, S. 19.
47 Pestalozzi, Wie Gertrud ihre Kinder lehrt, S. 122 ff.
48 Ebd., S. 130.
49 Pfeiffer/Nägeli, Gesangbildungslehre, S. 225.
50 Ebd.



76 Eckhard Nolte

sondern nur pädagogisch geordnet werden, mithin können sie nur zufällig
und beyläufig Stoff zur Beschulung [...] enthalten.»51 Der Umgang mit
Kunstwerken setze eine bereits entfaltete Kunstanschauung voraus.52 «Läßt

man es [das Kind] gleich anfangs Schönes produciren, Lieder singen,
so verdirbt man es mehr oder minder für die ächte Kunstbildung».53 Das

in seinem Anschauungsvermögen noch unentwickelte Kind werde durch
Kunstwerke überfordert. Lernen an den Kunstwerken verhindere, dass die
Kunstanschauung «in ihrer Einheit» tätig werden könne und spalte auf in
die «Funktionen des Wissens und Könnens.»54 Daher sei dem Kind «das
Kunstschöne in seiner Vollendung so lange vorzuenthalten, [...] bis der Weg
der Formbildung zurückgelegt ist.»55

Dementsprechend unterscheidet Nägeli zwei aufeinanderfolgende
Phasen, die er als «Beschulung» und «Befruchtung» bezeichnet und die er
deutlich voneinander getrennt wissen will. Durch die «Beschulung», auch
als «Elementargang» bezeichnet, erfolgt die «Formbildung», die eigentliche
fachspezifische Ausbildung, deren Kern in der Entwicklung des

Anschauungsvermögens besteht. Die «Befruchtung» geschieht anschließend durch
den Umgang mit musikalischen Kunstwerken.

Beydes kann nicht zugleich [...] gegeben werden. Die Beschulung ist nur die Anbahnung,
sie soll das Feld urbar machen zur Befruchtung, indem sie das Organ befähigt und den
Sinn aufschließt. Eben so wenig kann die Befruchtung gedeihen, so fern die Beschulung
damit verbunden werden muß.56

Indem Nägeli selbst das einfache Lied in der Phase der «Beschulung» vom
Unterricht ausgeschlossen wissen will, kommt das musikalische Kunstwerk,
worauf die Gesangbildungslehre eigentlich abzielt, darin erst sehr spät vor.
Die ersten sieben der insgesamt neun Abteilungen des Lehrwerks beinhalten
ausschließlich Singübungen, die anfangs ohne, bald mit Noten auszuführen
sind. Erst in der vorletzten Abteilung, nach etwa zwei Jahren Unterricht,
beginnt für die Kinder das Liedersingen.

Nägelis Unterscheidung zwischen «Beschulung» und «Befruchtung»
findet ihren Niederschlag in der für den schulischen Gesangunterricht
des 19. Jahrhunderts weithin kennzeichnenden Unterscheidung zwischen
«Elementarkurs» (Schulung der Tonvorstellung und der stimmlichen Fähig¬

st Ebd., S. 226. Die als «Beylage» wiedergegebenen Lieder sind nach zunehmender
Stimmenzahl, im Sinne Nägelis mithin nach zunehmendem Schwierigkeitsgrad,
«pädagogisch geordnet».

52 Ebd., S. 225.
53 Ebd., S. 226.
54 Ebd., S. 225.
55 Ebd., S. 226.
56 Ebd., S. 225.



Nägelis Konzept einer «wahren Tonkunstbildung» 77

keiten) und «Liederkurs» (Erwerb eines Liedrepertoires). Allerdings wird
das von Nägeli geforderte strikte Nacheinander beider sehr bald zugunsten
einer Verzahnung der Kurse aufgegeben.

6.

Nach Pestalozzi vollzieht sich der naturgemäße Erwerb von Wissen und Können

von Elementen ausgehend in stufenweisem, lückenlosem Fortschreiten
vom Einfachen zum Zusammengesetzten.57 Diesem als «Elementarmethode»
bezeichneten Weg des Lernens folgt auch die Gesangbildungslehre, indem sie
eine «evolutive (von Stuffe zu Stuffe naturgemäß weiterführende) Bildung
der Kunstanschauung»58 anstrebt. «Das Idealwesen der Kunst» müsse sich
«in allmählichem Wachsthum» vor und in dem Kind entfalten.59 Dazu sei,
so Nägeli, ganz im Sinne des Prinzips der «Elementarisierung» Pestalozzis,
«die Zurückführung des eigentlichen Musikunterrichts auf die wahren,
puren Elemente» notwendig.60 Letztere sieht er in der Triplizität von Rhythmik,

Melodik und Dynamik gegeben. Von diesen «Urelementen» aus, die
zunächst isoliert, dann kombiniert miteinander zu behandeln seien,61 gelte
es, das Ganze der Musik vor der Anschauung entstehen zu lassen. Was vor
die Anschauung gelange, heißt es entsprechend Pestalozzischem Grundsatz,
müsse stets mit seinem Begriff verknüpft werden.62

Wie der Weg des Lernens im Einzelnen zu gestalten ist, ergibt sich
nach Nägeli aus dem Wesen der Musik und aus der Natur des Kindes. Eine
besondere Rolle weist er dem Rhythmus zu. «Rein elementarisch aufgefaßt»,
sei d ie Musik «künstliche BezeichnungderZeitmomente. »63 «Die einzig
wahre Elementarlehre», folgert er, «stellen wir auf, indem wir den Rhytmus
zum Ersten machen.»64 Dieses Verfahren sei naturgemäß, weil schon das
«sehr junge Kind [...] am Klopfen, Schlagen u.s.w. seine Unterhaltung
findet.»65 Vor allem aber stelle der Rhythmus das am leichtesten erfassbare

57 Vgl. Klafki, Das pädagogische Problem, S. 31 ff.
58 Pfeiffer/Nägeli, Gesangbildungslehre, S. 120.
59 Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 39, 12.
60 Ebd., S. 14.
61 Vgl. Pfeiffer/Nägeli, Gesangbildungslehre, S. 120.
62 Vgl. ebd., S. 2. Nach Pestalozzi (Wie Gertrud ihre Kinder lehrt, S. 134) ist es «das letzte

Ziel der Sprache, [...] von dunkeln Anschauungen zu deutlichen Begriffen zu führen.»
63 Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 5.
64 Ebd., S. 14.

65 Ebd. Hervorhebungen im Original.



78 Eckhard Nolte

musikalische Element dar.66 Durch die Längen und Kürzen erhalten die
Töne «quantitativen Gehalt».67 Sie stehen in zahlengesetzlich geordneten
Verhältnissen zueinander, die sinnlich wahrnehmbar und aufgrund des

«angeborenen mathematischen Sinnes» dem Verstand zugänglich sind.68

Dementsprechend bezeichnet Nägeli den Rhythmus als das «rationale»
Element der Musik, das eben «wegen seiner Rationalität» zum Ersten zu machen
sei69 und kommt zu dem Schluss: «Die reine, leichte, fertige Ansicht
der rhytmischen Verhältnisse am Tonkunstwerk [...] ist der Schlüssel, der
die Elerrlichkeiten der höhern Tonkunst aufschließt.»70

Dass Nägeli dem Rhythmus den ersten Rang unter den Elementen
der Musik zuweist und dessen «rationale» Zugänglichkeit betont, bedarf
besonderer Erwähnung, vertritt er hier doch eine Gegenposition zu Kant,
dessen Ausführungen über die Musik in der Kritik der Urteilskraft (1790)
ihm bekannt waren.71 Kant befasst sich dort u. a. mit der Frage nach der
Einteilung der schönen Künste. Dabei unterscheidet er zwischen den
«redenden» und den «bildenden Künsten» auf der einen und den Künsten des

«Spiels der Empfindungen» auf der anderen Seite.72 Die Tonkunst zählt er,
wie von Nägeli referiert, zu den letzteren und definiert sie als «schönes Spiel
der Empfindungen des Gehörs.»73 Als solche besitze sie einen hohen Reiz
und bewege das Gemüt inniger noch als die Poesie.74 Gemessen an diesem
Reiz erkennt er ihr den obersten Platz unter den Künsten zu.75

Indes, so Kant weiter, spricht die Musik «durch lauter Empfindungen
ohne Begriffe» und lässt, anders als die Poesie, nichts «zum Nachdenken»
übrig.76 Zwar bewegen ihre Empfindungen das Gemüt «mannigfaltiger» und
«inniger» als die der Poesie, sind aber «bloß vorübergehend»77, «transito-
risch»78. Ihr Reiz, der wohl auf dem Affektgehalt der Sprachmodulationen
beruhe, sei «mehr Genuß als Kultur (das Gedankenspiel, welches nebenbei
dadurch erregt wird, ist bloß die Wirkung einer gleichsam mechanischen
Assoziation) und hat, durch Vernunft beurteilt, weniger Wert als jede andere

66 Ebd., S. 15.

67 Ebd., S. 7.

68 Ebd., S. 16f.
69 Ebd., S. 24.
70 Ebd., S. 26. Hervorhebungen im Original.
71 Vgl. ebd., S. 10.

72 Immanuel Kant, Critik der Urtheilskraft, Berlin: Lagarde, 1799 (1. Aufl. 1790), §51,
S. 205 ff.

73 Ebd., § 51, S. 211, 213.

74 Ebd., § 53, S. 218, 220.
75 Ebd., § 53, S. 220.
76 Ebd., § 53, S. 218.
77 Ebd.
78 Ebd., § 53, S. 221.



Nägelis Konzept einer «wahren Tonkunstbildung» 79

der schönen Künste.»79 Dies macht für Kant den Mangel der Musik aus. Im
Unterschied zu den anderen Künsten biete sie dem Verstand keine Ideen,
die diesen in Tätigkeit versetzen könnten.80 Gemessen an der Kultur, die
sie dem Gemüt verschaffe, komme ihr daher der unterste Platz unter den
schönen Künsten zu. Die Schwingungen ihrer Töne folgten zwar bestimmten

mathematischen Regeln, aber «an dem Reiz und der Gemütsbewegung,
welche die Musik hervorbringt, hat die Mathematik sicherlich nicht den
mindesten Anteil.»81

An diesem Punkt setzt Nägeli an, indem er zeigt, dass die Musik im
Rhythmus mit seinen mathematischen Verhältnissen der Tondauern sehr
wohl über einen sinnlich wahrnehmbaren Anteil an der Mathematik verfügt.
Kant sucht die hörbare Mathematik in der Melodik, wo sie der Wahrnehmung

verborgen bleibt. Nägeli findet sie in den rhythmischen Verhältnissen,
wo sie durchaus hörbar und dem Verstand zugänglich ist.

Auch der Auffassung Kants, der Musik mangele es an Ideen, die den
Verstand beschäftigen könnten, steht die Ansicht Nägelis entgegen, wonach
die Musik wie jede andere Kunst auch «Ideen» vor die Anschauung bringt.82
Jedes Tonkunstwerk, schreibt er mit Hinweis auf zwei musikalische Motive
aus dem Lied Freut euch des Lebens,83 enthalte derartige «kleine Kunstganze»

oder «fliegende Schönheiten», «die man allenfalls auch Idee nennen
kann».84 Anders als Kant sieht Nägeli in der Musik eine Kunst, die sehr
wohl «geistvolle, geistreiche Kunstproducte» hervorbringt, zur «Reflexion»
anregt und die «Organisation im Ganzen» belebt.85

Nimmt die Behandlung der musikalischen Elemente im Gesangunterricht
ihren Ausgang von der Rhythmik, so muss sie nach Nägeli von dort

zur Melodik, dann zur Dynamik fortschreiten. Diese Reihenfolge begründet
er mit der abnehmenden rationalen Fasslichkeit, mit der sich die Elemente
der Anschauung darbieten. Betrachtet er die Rhythmik als das «rationale»
Element, so sieht er in der Melodik das «illusorische»,85 den Rhythmus

79 Ebd., § 53, S. 218 f.
80 Ebd., § 53, S. 221.
81 Ebd., § 53, S. 220.
82 Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 38.
83 Ebd., S. 40. Es handelt sich um die Takte 1/2 bzw. 9/10 des Liedes. Fälschlicherweise

wird in der Literatur häufig behauptet, dass Nägeli der Verfasser von Freut euch des
Lebens sei. In einem Brief, den Nägeli vermutlich im Jahr 1795 an Friedrich Rellstab
adressiert (Zentralbibliothek Zürich, Signatur Ms Car. XV 199.71d), liest man: «Das
Lied <Freut euch> habe ich eigentlich nicht komponirt, sondern diese schon alte Melodie
mit einigen Abänderungen dem Text, der einen hiesigen Dilettanten der Dichtkunst
zum Verfasser hat, angeformt.» (Freundlicher Hinweis von Dr. Miriam Roner, Bern.)

84 Ebd., S. 40.
85 Ebd., S. 4, 30.
86 Ebd., S. 39.



80 Eckhard Nolte

umspielende Element, das die klangliche «Decoration der Zeitmomente»87
bildet und aus klar gestuften Tonschritten mit der großen Sekunde als dem
am häufigsten vorkommenden und am leichtesten zu singenden Intervall
besteht.88 Da sie dem mathematischen Sinne nicht zugänglich sei, lasse
sich die Melodik im Unterschied zur Rhythmik in der inneren Vorstellung
zwar nicht bis zur «Deutlichkeit im Begriff»,89 aufgrund der klaren Stufung
ihrer Intervalle aber bis zur «Klarheit» erfassen. Die Begriffe «Klarheit» und
«Deutlichkeit» zur Kennzeichnung der unterschiedlichen rationalen Erfass-
barkeit von Rhythmik und Melodik will Nägeli «ungefähr in dem Sinne [...]
wie in der älteren Logik» verstanden wissen.90 Auf wen er sich hier beruft,
lässt er offen. Hinsichtlich der «älteren Logik» kommt Descartes infrage,91
näher liegend aber auch Pestalozzi, wenn dieser schreibt, der Erkenntnisweg
führe «von Verwirrung zur Bestimmtheit, von Bestimmtheit zur Klarheit,
und von Klarheit zur Deutlichkeit»92 oder «von dunkeln Anschauungen zu
bestimmten, von bestimmten Anschauungen zu klaren Vorstellungen, und
von klaren Vorstellungen zu deutlichen Begriffen.»93

Die Dynamik entzieht sich nach Nägeli der Rationalität, sei Sache des
Gefühls und als letztes der Elemente zu behandeln.94

Das in der Gesangbildungslehre angewandte Prinzip der Elementarisierung

der Musik findet nachfolgend in zahlreichen schulischen Gesangslehren

des 19. Jahrhunderts Anwendung. Anders als bei Nägeli, wo es
den «evolutiven» Aufbau einer formalästhetisch geprägten «Tonkunstbildung»

begründet, bleibt es dort darauf bezogen, den Schülern eine klare
«Tonanschauung» zu vermitteln, um sie zu einem intonationsreinen und
im gefühlsästhetischen Sinne einfühlsamen Liedgesang zu befähigen.95

87 Ebd., S. 7.

88 Ebd., S. 18.

89 Ebd., S. 17.

90 Ebd., S. 19.

91 In den Principia philosophiae (1644) unterscheidet Descartes zwischen perceptio clara
und perceptio distincta. Hierzu schreibt er: «Denn für eine Erkenntnis, auf die sich ein
sicheres und unbezweifelbares Urteil stützen kann, ist nicht nur erforderlich, daß sie

klar, sondern auch, daß sie deutlich sei. Klar nenne ich die Erkenntnis, welche dem
aufmerksamen Geist gegenwärtig und offenkundig ist. [...] Deutlich nenne ich aber
die Erkenntnis, welche bei Voraussetzung der Stufe der Klarheit von allen übrigen
so getrennt und unterschieden ist, daß sie gar keine anderen als klare Merkmale in
sich enthält.» Zitiert nach Johannes Hirschberger, Geschichte der Philosophie, 2. Teil,
Freiburg im Breisgau: Herder, 1976 (1. Aufl. 1948), S. 96 und René Descartes, Die
Prinzipien der Philosophie, übersetzt und hrsg. von Christian Wohlers, Hamburg:
Meiner, 2005 Philosophische Bibliothek, 566), S. 51.

92 Pestalozzi, Wie Gertrud ihre Kinder lehrt, S. 115.
93 Ebd., S. 121.

94 Pfeiffer/Nägeli, Gesangbildungslehre, S. 71.
95 Vgl. Nolte, Die Musik, S. 104f., 109f.



Nägelis Konzept einer «wahren Tonkunstbildung» 81

Dementsprechend nimmt auch nicht die Rhythmik, sondern die Melodik
als Träger des Gefühlsausdrucks den ersten Platz unter den musikalischen
Elementen ein, deren getrennte Behandlung allmählich ebenso aufgegeben
wird wie die strikte Trennung von Elementarkurs und Liederkurs.96

7.

Die vorstehend aufgezeigten, aus musikästhetischen und pädagogischen
Theoremen abgeleiteten didaktischen Folgerungen bilden die Grundlage für
die Gliederung der ersten Abteilung der Gesangbildungslehre, der «Allgemeinen

Tonlehre».97 Die dort im letzten Kapitel behandelte «Notirungskunst»
beinhaltet Übungen im Musikdiktat, die die formalästhetische Sichtweise
Nägelis ebenso unterstreichen wie die Bedeutung, die er der Bildung des
Gehörs beimisst. In der «Notirungskunst» sieht er «das wahre Culturmittel
der Kunstanschauung»,98 das auf besondere Weise bildend sei.99 Das optische
Festhalten der Melodien schule das innere Vorstellungsvermögen und sei
zugleich Lernkontrolle für den Lehrer. Wer als Lehrer nicht im Stand sei,
die Musik, die er höre, richtig und fertig niederzuschreiben, gehöre nicht
zu den Aufgeklärten.100 Nägelis hohe Bewertung der Gehörbildung erntet
auch von den Kritikern der Gesangbildungslehre Anerkennung101 und trifft
sich mit Pestalozzis Auffassung von der besonderen Bedeutung des Hörens
für das Lernen schlechthin.102

Die «Allgemeine Tonlehre» behandelt nach Nägeli das, «was aller Musik
als Musik zum Grunde liegt» und stellt die «Vorbildung zum eigentlichen
Gesänge als absolute (nothwendige) Musikbildung» dar.103 Der Gesang
selbst ist Gegenstand der anschließenden, im Umfang deutlich kleineren
«Besonderen Tonlehre». Diese zweiteilige Großgliederung des Lehrstoffes
spiegelt Nägelis Auffassung von der Musik als autonomer Kunst wieder, die

96 Vgl. Ernst Julius Hentschel, «Der Unterricht im Singen», in: Wegweiser für deutsche
Lehrer, hrsg. von Adolph Diesterweg, 2 Bde., Essen: Bädeker, 1838, Bd. 1, S. 420 ff.

97 Kapitelfolge: «Elementarlehre der Rhytmik», «E. der Melodik», «E. der Dynamik»,
«Methodische Verbindung der Tonelemente», «Notirungskunst».

98 Pfeiffer/Nägeli, Gesangbildungslehre, S. 121.
99 Ebd, S. 120.
100 Ebd., S. 121.
101 Vgl. Abel-Struth, Grundriß, S. 459.
102 «Das erste Elementarmittel des Unterrichts ist also: der Schall.» (Pestalozzi, Wie

Gertrud ihre Kinder lehrt, S. 122.) Vgl. auch Klafki, Das pädagogische Problem, S. 29.
103 Pfeiffer/Nägeli, Gesangbildungslehre, S. 161.



82 Eckhard Nolte

sich als solche aus seiner Sicht nur in der «reinen»104, d. h. absoluten, Musik
manifestiert, von der die nicht autonome textgebundene und affektbezogene

Vokalmusik abzuheben ist.105 Ähnlich unterscheidet Nägeli bereits in
einem früheren Beitrag zwischen dem «reinen» und dem «angewandten
Kunstwerk».106

8.

Der weitere Aufbau der Gesangbildungslehre ergibt sich nach dem Pestaloz-
zischen Prinzip des stufenweisen lückenlosen Fortschreitens gewissermaßen
von selbst. Die nun dem Gesang gewidmete «Besondere Tonlehre» beinhaltet
die sukzessive Verbindung von Ton und Sprache,107 wobei Ähnlichkeiten mit
Pestalozzis Sprachlehre von 1801108 erkennbar sind. Im vorletzten Kapitel
erfolgt schließlich der Übergang zum Liedgesang, verbunden mit Vorschlägen
zur Liedeinübung und gefolgt von einer Anleitung zur Ausführung musikalischer

Kunstwerke. Drei Beilagen mit je 30 ein-, zwei- und dreistimmigen
Liedern Nägelis stellen Singmaterial zur Verfügung. Diesen Schritt, der den
Übergang von der «Beschulung» zur «Befruchtung» markiert, bezeichnet
Nägeli als «feyerlich und heilig».109

Das Ziel der «Besonderen Tonlehre» besteht darin, ein Vokalwerk
«in seiner Richtigkeit und Klarheit, in seiner bestimmten musikalischästhetischen

und poetisch-ästhetischen Bedeutung so wahr, so anschaulich
und genießbar auszuführen, als die Composition es möglich macht». Sicheres

Vom-Blatt-Singen, «executorische Genauigkeit» und «Deutlichkeit des
musikalischen Wortausdrucks» sind Teilziele.110 Damit sieht Nägeli Sinn und
Zweck der Gesangbildungslehre erfüllt. Was darüber hinausgeht, verweist
er in die höhere Kunstlehre.

104 Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 50.
105 Hierzu auch Sponheuer, Das Bachbild, S. 114.
106 Hans Georg Nägeli, «Versuch einer Norm für die Recensenten der musikalischen

Zeitung», in: Allgemeine musikalische Zeitung, 5 (1802-1803), Sp. 270.
107 Pfeiffer/Nägeli, Gesangbildungslehre, S. 161 ff. Sukzessiv verbunden werden: «Ge¬

sangston und Wortlaut», «Tongewicht und Wortgewicht», «Tonkunst und Dichtkunst».
108 Pestalozzi, Wie Gertrud ihre Kinder lehrt, S. 122 ff.
109 Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 51.
110 Pfeiffer/Nägeli, Gesangbildungslehre, S. 161.



Nägelis Konzept einer «wahren Tonkunstbildung» 83

9.

Neben den fachlichen Intentionen sind die erzieherischen und «heilbringenden»

Funktionen, die Nägeli der Musik zuweist, integrierender Bestandteil
seines Konzeptes einer «wahren Tonkunstbildung». Deren Wirksamkeit sieht
er durch die angestrebte breite musikalische Volksbildung111 gewährleistet.
In der Einschätzung der erzieherischen Bedeutung der Musik stellt Nägeli
weniger die These von der unmittelbaren Einwirkung der Musik auf das
Gefühlsleben in denVordergrund, die von den gefühlsästhetisch orientierten
musikpädagogischen Autoren des 19. Jahrhunderts hervorgehoben wird;112
vielmehr betrachtet er den bewussten aktiven Umgang mit Musik, sei er
praktizierend oder rezipierend, als den Ausgangspunkt ihrer formenden Kräfte.

So sieht er den besonderen Wert des Gesangs, bei dem durch den
Hinzutritt des Wortes sofort der «pathologische» Mensch angesprochen
werde,113 in dessen Beitrag zur «Humanistik». Vor allem der Chorgesang sei
«das wirksamste und vollkommenste Organon menschlicher Wechselwirkung»,114

fördere «die Uebereinstimmung der Gemüther»115 und stärke das

Gemeinschaftsgefühl. «Nehmt Scharen von Menschen, [...] versucht es, sie
in humane Wechselwirkung zu bringen [...],- habt ihr etwas anders als den
Chorgesang?»116 Aufgrund dieser seiner menschenverbindenden Wirkung
kommt dem Chorgesang, in dem sich «die Volksmajestät versinnlicht»117,
nach Nägeli eine wichtige politische Funktion zu, die die Forderung
unterstreicht, die Musik, ganz im Sinne des Volksbildungsgedankens Pestalozzis,
zum Gemeingut des Volkes zu machen.118 In diesem Sinne formuliert Nägeli
gleich zu Anfang seiner kunstwissenschaftlichen Darstellung der
Gesangbildungslehre das Motto: «Alles, was wir hier thun, haben wir vor dem Volk
mit dem Volk für das Volk zu thun.»119

Dem Individuum dient die Musik zunächst zum Zweck der «niederen
Gymnastik». Singen und Musizieren förderten die Funktionen und Fertigkeiten

der Organe und Glieder,120 so beispielsweise die der Stimmwerkzeuge
und der Finger, (aber) auch die Koordination mehrerer Sinne:

111 Vgl. Schattner, Volksbildung, S. 19 ff.
112 Vgl. Nolte, Die Musik, S. 74 ff.
113 Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 49.
114 Ebd., S. 53.
115 Ebd., S. 1.

116 Ebd., S. 54.
117 Ebd., S. 55.
118 Ebd., S. 53.
119 Ebd., S. 1. Hervorhebungen im Original.
120 Ebd., S. 31.



84 Eckhard Nolte

Er [der Schüler] hört beym Absingen der Noten ab der Tafel oder vom Blatt, ob er richtig
(die Tonfiguren und Verhältnisse) gesehn habe; er fühlt - nicht etwa blos als Spieler in
den Fingern, sondern auch als Sänger in der Kehle, ob er richtig gesehen und
gehört habe; was er sieht, hört und fühlt muß coincidieren [...]. Kurz! in dieser drey-
fachen Sinnenbeschäftigung liegt die Quelle mannigfaltiger Selbstanschauung,
Selbstübung, Selbstprüfung.121

Den größten Bildungswert der Musik aber sieht Nägeli darin, dass das
musikalische Kunstwerk die Anschauung anregt, herausfordert, in Tätigkeit

versetzt. Mit entfalteter Kunstanschauung trete das Individuum dem
Kunstwerk aktiv gegenüber, es «bemächtigte» sich seiner.122 Derart rege
geistige Tätigkeit führe zur «Belebung der Organisation im Ganzen» und
leiste einen wichtigen Beitrag zur «höheren Gymnastik».123

Die Gehöranschauung [führt ihm] anfänglich Kunsttheile nach Innen, die er als Kunstganze

anschaut. Nach und nach wird seine Reflexion thätig, er verbindet das

Jüngstvergangene mit dem Nächstfolgenden; er faßt mehreres in der Einheit der Aperception
zusammen, [...] bis die Idee des absoluten Kunstganzen in ihm so klar wird, wie bey dem
oft wiederholten Spiel der Erinnerung und Hoffnung die Uebersicht des Lebens. Und jedes
ächte, kleinere und größere Tonkunstwerk bietet mannigfaltigen Stoff zu einer solchen
Bethätigung dar.124

Was Nägeli hier skizziert, ist das Musikerleben des musikalisch gebildeten
Dilettanten, wie er ihn sieht, und wie er letztlich das Leitbild der
Gesangbildungslehre darstellt. In den Vorlesungen beschreibt er ihn näher:

Diesem genügen nie bloße Gefühle, wären es auch die innigsten [...]. Sein geistiges Streben
geht [...] bey jedem Kunstwerk darauf aus, jedes Einzelne mit Allem im Zusammenhang
aufzufassen; sein Streben geht nur auf Zusammenhang, Planmäßigkeit, Mannigfaltigkeit
in Einheit, Ideenreichthum. Seine Geistesthätigkeit besteht dabey in stetem Vergleichen,
Unterscheiden, Beziehen, Bey-, Unter- und Ueberordnen. Sie [sie!] wird ein Tonkunstwerk

vorzüglich durch das angezogen, was höhere Composition, was in unserer Sprache
Ausarbeitung [...] heißt; auch das Neue im Kunstwerk, das der menschliche Geist nicht
berechnet, sondern erfindet faßt solch ein geistiger Dilettant im Kunstwerk auf, als neue
Lösung eines künstlerischen Kalküls. Er folgt dabey einem Grundgesetz des menschlichen
Geistes, gleichwie dem Grundgesetz der Tonkunst.125

Dieses Musikerleben beinhaltet für Nägeli auch und gerade eine hedonistische

Komponente. Unbestreitbar sei, «daß nichts der Geisteserhebung
gleichkomme, welche die Anschauung eines polyphonisch-gutgesetzten

121 Ebd., S. 34f.
122 Ebd., S. 38.
123 Ebd., S. 4, 5.

124 Ebd., S. 39.

125 Nägeli, Vorlesungen, S. 15.



Nägelis Konzept einer «wahren Tonkunstbildung» 85

Tonkunstwerks gewährt.»126 Der Kundige erfahre eine große Lebensbereicherung,

«eine reichere Lebensansicht, eine edlere Existenz».127 Wenn schon
die Anschauung einer einzelnen rhythmisch-melodischen Tonreihe aufgrund
deren Triplizität aufregend, belebend und verklärend sei, so erwachse aus
der «Vervielfachung dieser Triplizität für den Gebildeten, der sie zu
durchschauen vermag, eine unendliche geistige Lebensfülle.»128

Ungeachtet der formalästhetischen Grundüberzeugung und in einem
gewissen Kontrast hierzu münden Nägelis Erörterungen der erzieherischen
Funktionen der Musik schließlich in mystifizierende Überhöhungen mit
transzendentalen Bezügen. So erhebt er die Musik in eine mystisch-religiöse
Sphäre129 und erklärt sie zu einem Mittel der Selbsterkenntnis, das den
Weg zur Religiosität eröffnet. Dabei wird die Prozesshaftigkeit der Musik
zur Allegorie auf den menschlichen Lebensprozess. Im Musikerleben
gelange «das zeitliche Daseyn [...] als Lebensprozeß vor die Anschauung»130
und befördere so die Selbstanschauung. Am Rhythmus gehe der «Sinn für
das Leben auf».131 Das Individuum werde in einen Zustand der Verklärung
versetzt, von einem «geistigen Fluidum» durchströmt und «in sich
selbstdurchsichtig und durchdringlich».132 Der Umgang mit Musik sei nicht nur
«Gymnastik des ästhetisch-zeitlichen Daseyns», sondern darüber hinaus
«die unvergleichliche Gymnastik des zeitlichen Daseyns überhaupt»133,
führe zur Tugendhaftigkeit («Virtuosität des Lebens»)134 und bereite schließlich

das Gemüt auf die Ideen der Religion vor.

Und so führt die ächt musikalische Bildung dahin, wohin alle wahre ästhetische Bildungskunst

führen kann und soll, zur lebendigsten und innigsten Verschmelzung einer heiligen
Stimmung und Gesinnung, zur Religiosität; verklärt wird «der Leib zum Tempel des
heiligen Geistes».135

Der als Zitat gekennzeichnete letzte Satzteil ist dem 1. Brief des Paulus an
die Korinther, Kap. 6, V. 19 entlehnt.

126 Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 29.
127 Ebd., S. 25.
128 Ebd., S. 28 f. In den Vorlesungen (S. 237 ff.) weist Nägeli der Betätigung des Anschau¬

ungsvermögens durch die Musik auch eine kompensatorische erzieherische Funktion
zu, insofern sie das zurückgedrängte «Tonleben» des menschlichen Gemütes gegenüber
dem dominierenden «Lichtleben» stärkt.

129 Ähnlich in den Vorlesungen unter Bezug auf den Mystiker Jacob Böhme (1575-1624).
Hierzu Sponheuer, Das Bach-Bild, S. 114.

130 Nägeli, Kunstwissenschaftliche Darstellung, S. 5.
131 Ebd., S. 14.

132 Ebd., S. 6.

133 Ebd., S. 47.
134 Ebd, S. 47.
135 Ebd., S. 48.



86 Eckhard Nolte

Während diese mystifizierende Sichtweise Nägelis einerseits in
Kontrast zu seiner eigenen vergleichsweise nüchternen formalästhetischen
Position steht, so berührt sie sich andererseits - ungeachtet der ansonsten
unterschiedlichen Grundlegung - mit der von manchen gefühlsästhetisch
orientierten Musikpädagogen erhobenen Forderung, wonach es vorrangige
Aufgabe des schulischen Gesangunterrichts sei, religiöse Gefühle zu
erwecken und zu fördern.136

Abstract

The Gesangbildungslehre (1810) by Pfeiffer and Nägeli belongs to the most important
textbooks concerning music education in the 19th century. Based on theoretical reflections

on a high and scholarly ambitious level it puts into practice Nägeli's concept of "real musical

education" which he develops on the basis of his aesthetics of music and of pedagogic

principles of Pestalozzi. He defines music in a formal sense as a phenomenon of sensual

quality characterised specially by movement and consisting in the artistic organisation
of musical elements as rhythm, melody and volume. According to this definition and to
Pestalozzi's corresponding pedagogic ideas real musical education has to enable pupils
to realise the artistic organisation of musical compositions in their minds. This ability is

essential for the comprehension as well as for the correct and adequate performance of
pieces of music. Subject matters must be the musical elements which have to be treated

step by step separately and combined with each other. Learning has to start with rhythm
as the "rational" element of music. Real music education supports the sense of community
by stimulating choral singing. It leads to aesthetic experiences and intellectual activities of

great educational value and increased awareness of life. Finally it prepares to religiousness.

Bibliographie

Abel-Struth Sigrid, Materialien zur Entwicklung der Musikpädagogik als Wissenschaft, Mainz:

Schott, 1970 Musikpädagogik. Forschung und Lehre, 1).

Descartes René, Die Prinzipien der Philosophie, übersetzt und hrsg. von Christian Wohlers,
Hamburg: Meiner, 2005 Philosophische Bibliothek, 566).

Hentschel Ernst Julius, «Der Unterricht im Singen», in: Wegweiserfür deutsche Lehrer, hrsg.

von Adolph Diesterweg, 2 Bde., Essen: Bädeker, 1838, Bd. 1, S. 420ff.
Hirschberger Johannes, Geschichte der Philosophie, 2. Teil, Freiburg im Breisgau: Herder,

1976 (1. Aufl. 1948).
Kant Immanuel, Critik der Urtheilskraft, Berlin: Lagarde, 1799 (1. Aufl. 1790).

136 Vgl. Nolte, Die Musik, S. 81 f.



Nägelis Konzept einer «wahren Tonkunstbildung» 87

Klafki Wolfgang, Das pädagogische Problem des Elementaren und die Theorie der kategorialen
Bildung, Weinheim: Beltz, 1963 (1. Aufl. 1959).

Lindner Friedrich Wilhelm, Das Notwendigste und Wissenswertheste aus dem Gesammt-
gebiete der Tonkunst. Ein Handbuchfür den Unterricht und die Selbstbelehrung, Leipzig:
Vogel, 1840.

Merkle Siegbert Ernst, Historische Fundierung und Klärung terminologischer Tendenzen
des didaktischen Prinzips der Anschauung von Aristoteles bis Pestalozzi, Frankfurt am
Main, Bern: Peter Lang, 1983.

Nägeli Hans Georg, Die Pestalozzische Gesangbildungslehre nach Pfeiffers Erfindung kunst¬
wissenschaftlich dargestellt im Namen Pestalozzis, Pfeiffers und ihrer Freunde, Zürich:
Nägeli, [1809]. Reprint hrsg. von Reinhold Schmitt-Thomas, Frankfurt: Zentralstelle
für Musikpädagogische Dokumentation, 1986.

—, «Versuch einer Norm für die Recensenten der musikalischen Zeitung», in: Allgemeine
musikalische Zeitung, 5 (1802-1803), Sp. 225-237, 265-274.

—, Vorlesungen über Musik mit Berücksichtigung der Dilettanten, Stuttgart und Tübingen:
Cotta, 1826. Neudruck mit einem Vorwort von Martin Staehelin, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1983.

Nolte Eckhard, «<Ästhetische Bildung» und <Erziehung zum musikalischen Hörem mittels
«graphischer Darstellung» von Musik - ein wenig beachteter Ansatz der Herbartia-
ner», in: Systematische Musikpädagogik oder: Die Lust am musikpädagogisch geleiteten
Nachdenken, hrsg. von Martin Pfeffer u.a., Augsburg: Wißner, 1998, S. 272-283.

—, Die Musik im Verständnis der Musikpädagogik des 19. Jahrhunderts, Paderborn: Schö-
ningh, 1982 Beiträge zur Musikpädagogik, 2).

Pestalozzi Heinrich, Wie Gertrud ihre Kinder lehrt, Stuttgart und Tübingen: Cotta, 1820
(1. Aufl. 1801).

Pfeiffer Michael Traugott - Nägeli Hans Georg, Gesangbildungslehre nach Pestalozzischen
Grundsätzen pädagogisch begründet von Michael Traugott Pfeiffer, methodisch bearbeitet
von Hans Georg Nägeli, Zürich: Nägeli, 1810; Reprint hrsg. von Reinhold Schmitt-
Thomas, Frankfurt: Zentralstelle für Musikpädagogische Dokumentation, 1986.

Sigrid Abel-Struth, Grundriß der Musikpädagogik, Mainz: Schott, 1985.
Sponheuer Bernd, «Das Bach-Bild Hans Georg Nägelis und die Entstehung der musikalischen

Autonomieästhetik», in: Die Musikforschung, 39, 1986, S. 107-123.




	Hans Georg Nägelis Konzept einer "wahren Tonkunstbildung" und dessen grundlegende Theoreme

