
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 32 (2012)

Artikel: Das "Geistlich Meyenlied" : die Longue durée eines Liedes jenseits
musikalischer Gattungen und konfessioneller Grenzen

Autor: Riedo, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835119

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das <Geistlich Meyenlied>: Die Longue durée

eines Liedes jenseits musikalischer Gattungen
und konfessioneller Grenzen

Christoph Riedo (Freiburg/CH)

Im Jahre 1644 erschien in Luzern eine Messensammlung mit Kompositionen

von Johann Benn. Der im badischen Messkirch um 1590 geborene
Benn stand zunächst in der dortigen fürstlichen Musikkapelle als
Kapellmeister und Organist in Diensten Georg Wilhelms von Helffenstein und ab

1627 in denen des Grafen Wratislaus von Fürstenberg. Ab 1638 amtierte
Benn in Luzern an St. Leodegar im Hof als Organist, wobei er für dieses

Amt vom Bischof von Konstanz, der ihn möglicherweise zwischenzeitlich
beschäftigt hatte, empfohlen wurde.1 Benns Luzerner Druck mit Messen im
konzertierenden Stil trägt den Titel Missae concertatae trivum vocvm, ad-

ivncto choro secvndo siue Ripieni AIV. pro beneplacito, & vna Missa ab Odo.2

Lediglich die letzte der insgesamt fünf Messen besteht aus zwei obligaten

* Der vorliegende Text ist im Zuge des am musikwissenschaftlichen Instituts der Uni¬

versität Freiburg unter Luca Zoppelli seit dem Herbst 2012 stattfindenden
Nationalfondsprojektes «Liedflugschriften in der Alten Eidgenossenschaft (1500-1800): Ein
musikalisches Massenkommunikationsmittel» entstanden und basiert auf einem
Vortrag, der an den Schweizerischen Geschichtstagen in Freiburg/CH (7.-9. Februar
2013) im Rahmen des Panels «Religiöse Musik in der Alten Eidgenossenschaft: lokale

Wandlungen eines europäischen Kulturguts» gehalten wurde (Tagungsthema:
«global - lokal»). Von Eberhard Nehlsen erhielt der Autor hierauf wertvolle Hinweise
auf zahlreiche weitere Liedflugschriften, die die Geschichte des Liedes schliesslich
noch detaillierter nachzeichnen lassen. Die erhaltenen kostbaren Hinweise und
erhellenden Bemerkungen von Nehlsen, die das Ergebnis seiner jahrzehntelangen und
unermüdlichen Beschäftigung mit Liedflugschriften darstellen, sollen an dieser
Stelle in globo verdankt sein.

1 Therese Bruggisser - Max Zulauf, Art. «Benn, Johann» in: MGG2P, Bd. 2 (1999),
Sp. 1122; Josef Anton Saladin, Die Musikpflege im Stift Leodegar in Luzern, Stans:

Buchdruckerei Paul von Matt & Cie., 1948 Der Geschichtsfreund, 100), S. 41-168,
hier: S. 36-43; Walter Vogt, Die Messe in der Schweiz im 17. Jahrhundert, Basel:
Buchdruckerei H. Gerber, 1940, besonders S. 119-126.

2 Der Musikdruck wurde in den Schweizerischen Musikdenkmälern publiziert: Johann
Benn, Missae concertatae trium vocum, adiuncto choro secundo et una missa ab octo,
hrsg. von Max Zulauf, Basel: Bärenreiter, 1962 Schweizerische Musikdenkmäler,
4), S. 1-37.



12 Christoph Riedo

vierstimmigen Vokalchören.3 Die restlichen vier sehen zwar ebenfalls zwei
Vokalklangkörper vor, allerdings ist dabei jeweils der vierstimmige CATB-
Chor als Ripienchor angelegt und ad libitum. Während die vierte Messe,
eine Missa pro defunctis, zwei Tenöre, Vokalbass und die Ripienogruppe
verlangt, können die beiden Tenorpartien bei der zweiten und dritten Messe

wahlweise auch von Sopranstimmen - und damit von Knaben - gesungen

werden. Die den Zyklus eröffnende Messe trägt den Titel Missa ober
das Geistliche Meyenlied und fordert als einzige einen obligaten Chor bestehend

aus Alt, Tenor und Bass. Zusammenfassend fallen am Messendruck
folgende verkaufsfördernde Aspekte auf: die verschiedenen liturgischen
Bestimmungen der Messen, die Möglichkeit, fast alle Kompositionen mit
lediglich drei Vokalstimmen und Continuo aufführen zu können, sowie die
teilweise Austauschbarkeit von Sopran- und Tenorstimmen. Zur Steigerung
der Popularität des Luzerner Drucks wird aber auch die Missa ober das
Geistliche Meyenlied beigetragen haben. Die Verbreitung und Bekanntheit
des darin eingeflochtenen geistlichen Liedes soll in der Folge nachgezeichnet

und rekonstruiert werden.
Die Frage allerdings, in welcher Form (melodisch, harmonisch etc.)

eine Anspielung auf das «geistliche Meyenlied> die Messe Benns prägen soll,
kann vorläufig nicht abschliessend beantwortet werden. Denn, wie wir
sehen werden, liegen nur wenige und zudem widersprüchliche Angaben
zur Liedmelodie vor. Vogt will das «geistliche Meyenlied> im Credo ausfindig
gemacht haben und meint dazu: «Die vollständige Melodie des Liedes tritt
deutlich zu Beginn des Credos hervor; die erste Hälfte, die melodisch
bewegter ist und größeren Tonumfang hat, wird vom Solo-Alt vorgetragen;
die zweite, melodisch anspruchslosere Hälfte, die viele Tonwiederholungen
aufweist, ist (mit einem kurzen Unterbruch durch zwei Solostimmen) dem
Tutti zugewiesen.»4 Vogts Standpunkt überzeugt allerdings nicht restlos,
da die besagte Passage eher wenig melodischen Charakters ist und sich die
Textzuteilung als schwierig erweist (allerdings stellt die Zuteilung des uns
bekannten Liedtextes auch bei anderen hypothetischen Melodien ein
Problem dar).

3 Zumindest das Kyrie aus dieser doppelchörigen Messe wurde beim Papstbesuch Bene¬

dikt XVI. in Deutschland am 25. September 2011 in der Pontifikalmesse aufgeführt.
Siehe http://www.youtube.com/watch7v-4pzRm6bMfc (27.05.2013).

4 Vogt, Die Messe in der Schweiz, S. 78.



Das <Geistlich Meyenlied> 13

Bsp. 1: Johann Benn, Missa ober das Geistliche Meyenlied: Credo, T. 1-16.

y f +
Pa-trem o-mni-po

s

- ten-tem, fa cto-rem coe-li et ter-rae Cre - do in u-num De-um, fa-cto-rem

J # # «

coe-li et ter-rae, vi-si-bi-li-um o-mnkim, et in-vi-si - bi-li-um: Je-sum, Je-sum Chri - stum.

Indessen erkennen wir zu Beginn des Christe eleison in der Tenorstimme
(Vox secundo) einen anderen melodischen Abschnitt, der womöglich eher
(zumindest dem ersten Teil) der Liedmelodie des geistlichen Meyenliedes>
entspricht.5

Bsp. 2: Johann Benn, Missa ober das Geistliche Meyenlied: Christe eleison, T. 1-16.

m f r r i r r-ü 'u
Chri-ste e - lei - son, e - lei -

9

son, Chri-ste e - lei - son,

1 j

mm
e - lei

—I h-

son,

r 1 *

Chri-ste e - lei - son, e - lei - son,

r f
Chri - s te e

A——L
lei son.

Eine Paraphrasierung in der Tenorstimme erscheint zudem im Hinblick auf
die etwas ältere Tradition des Tenorliedes6 plausibel, umso mehr wenn, wie
bei der Vertonung Benns, die Diskantstimme mit dem Cantus firmus im
Tenor korrespondiert (ausserdem würde ein musikalisches Zitat im Ripien-
chor, der bekanntlich weggelassen werden kann, keinen Sinn ergeben).
Damit sprechen auch einige Argumente für die ausgesprochen eingängige
Melodie im Dreiermetrum im Christe eleison als die von Benn intendierte
Anspielung auf das «geistliche Meyenlied>. Obschon die Missa ober das
Geistliche Meyenlied aus der Vertonung des kompletten Messordinariums
besteht, erkennen wir keine weiteren möglichen Anspielungen auf die den
Zeitgenossen wohl bekannte Liedweise und würden auch keine andere der
in die Messe eingewobenen Melodien als die populäre Liedweise identifizieren.

Obwohl wir über die Melodie des «geistlichen Meyenliedes> demnach
nicht ohne Zweifel unterrichtet sind, lässt sich dessen Popularität sowie
eine konfessionsübergreifende Verbreitung über einen längeren Zeitraum

5 Benn, Missae concertatae, S. 2-3.
6 Die weltlichen Ursprünge des geistlichen Meyenliedes> werden unten zur Sprache

kommen.



14 Christoph Riedo

erkennen und gleichzeitig auch das wiederholte Auftauchen des Liedes in
der Kunstmusik feststellen. Dem geistlichen Meyenlied> begegnen wir
nämlich ab der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts regelmässig als

Liedflugschrift. Seit der Vervielfältigung durch den Typendruck wurden
Liedflugschriften in bis zu mehreren tausend Exemplaren gedruckt, wobei die
heute erhaltenen Lieddrucke von einer ehemals oralen Sing- und Musikkultur

berichten. Solche Lieder wurden damals einerseits von den Druckern
selber vertrieben, welche mitunter ihre Ware höchstpersönlich auf dem
Markt feilboten oder aber über die Buchhändler.7 Andererseits belieferten
Hausierer, fliegende Händler und sogenannte Liederkrämer die Landbevölkerung,

wobei diese Händler die Flugschriften teilweise zu einem bis zu
sechsmal höheren Preis verkaufen konnten und daher im Verkauf von
Liedflugschriften ein Geschäft witterten.8 Zu den Abnehmern dieses ersten
musikalischen Massenmediums - die Flugschriften weisen selten einen
Notentext, dafür aber eine Nennung einer Melodie, über welche die
abgedruckten Strophen gesungen werden können - gehörten auch soziale
Unterschichten.

Die nachweislich ersten gedruckten Liedflugschriften mit dem
(geistlichen Meyenlied> wurden allerdings nicht - wie man aufgrund der Benn-
Messe vermuten würde - im katholischen, sondern im protestantischen
Milieu gedruckt. Der in Bern tätige Sigfried Apiarius publizierte circa 1563
Ein Geistlich Meyenlied/ von dem Gnadenrichen lieblichen Meyen Christum
am Crütz hangende.9 Diese Berner Liedflugschrift erfuhr damals offenbar
einen derart guten Absatz, dass kurz darauf eine Wiederauflage mit
identischem Titel, aber unterschiedlichem Titelholzschnitt, gedruckt wurde (Ein
Geistlich Meyen Lied/ von dem Gnadenrichen lieblichen Meyen Christum am
Crütz hangende).10 Ungefähr auf die gleiche Zeit - die Quelle wird heute

7 Adolf Fluri, «Die Brüder Samuel und Sigfrid Apiarius, Buchdrucker in Bern (1554-
1565)», in: Neues Berner Taschenbuch, 3 (1897), S. 168-233, hier: S. 190. Einen
Vertrieb über die Buchhändler entnimmt man teilweise den Titelseiten der Flugschriften.

8 Christian Rubi, «Liederdruckhändler und Liedersänger im alten Bernbiet», in: Jahr¬

buchfür Volksliedforschung, 19 (1974), S. 151-154; Max Peter Baumann, Bibliographie
zur ethnomusikologischen Literatur der Schweiz. Mit einem Beitrag zu Geschichte,
Gegenstand und Problemen der Volksliedforschung, Winterthur: Amadeus Verlag, 1981,
S. 14.

9 Bern: Siegfried Apiarius, [um 1563]. VD16 ZV 28758. Unter folgendem persistenten
Link ist diese Liedflugschrift einsehbar: dx.doi.org/10.3931/e-rara-833 (27.05.2013).
Dieser Liedtext ist ausserdem bei Philipp Wackernagel, Das deutsche Kirchenlied von
der ältesten zeit bis zu Anfang des XVII. Jahrhunderts, Leipzig: Teubner Verlag, 1864-
1877, Bd. 3 (1870), S. 1097-1099, als Nr. 1267 publiziert.

10 Bern: Siegfried Apiarius, [um 1563]. VD16 ZV 6475.



Das <Geistlich Meyenlied> 15

allgemein mit «um 1560» angegeben - wird der Druck von Thiebold Berger
aus Strassburg mit dem Titel Ein hilpsch new geystlech Meyenlied/ von dem

gnadreichen/ lieblichen Meyen Christum am Creütz hangende. Jm thon/ Es

nahet sich dem Summer Oder wie man das Fräwlein auß Britannia singt
datiert.11 Allein die Tatsache, dass im Liedflugschriftentitel als Melodieangabe

auf die ersten Zeilen des Liedtextes verwiesen wird, muss als Hinweis
dafür gedeutet werden, dass der Liedanfang den Zeitgenossen bekannt und
damit das <geistliche Meyenlied> bereits geläufig war.

Wahrscheinlich um die Mitte der Sechzigerjahre des 16. Jahrhunderts
ist bei Matthäus Franck im gemischt konfessionellen Augsburg eine
Flugschrift mit gleicher Aufschrift wie bei den beiden Berner Drucken erschienen

(Ein Geystiich Meyen lied/ von dem Gnadenreichen lieblichen Meyen
Christo am Creütz hangende.).12 Francks <Meyenlied> sollte nun allerdings
erstmals nicht auf die Melodie Es nahet sich dem Summer, sondern über Es

wohnet Lieb bey Liebe darzu gesungen werden. Ungefähr zeitgleich - der
Druck enthält weder eine Jahreszahl noch eine Ortsangabe - erschien
abermals ein geystlich Mayen Liedlein (Ein schön new geystlich Mayen
Liedlein/ von dem gnadenreichen/ lieblichen Mayen Christum am Creutz
hangende).13 In diesem konkreten Falle kennen wir allerdings die damalige
Besitzerin des heute einzigen überlieferten Exemplars: Im ausgehenden
16. Jahrhundert befand sich die Flugschrift im Besitz einer Klarissenäbtissin

aus Minkendorf (in der Oberkrain, nördlich von Ljubljana gelegen). Der
Klarissin wurde seinerzeit ein Hang zum Protestantismus nachgesagt,
wobei ihr schliesslich ausgerechnet ein mehrheitlich aus protestantischen
Liedern bestehendes Liedflugschriftenbändchen zum Verhängnis wurde.

11 S[trassburg:] T[hiebold] B[erger, um 1560], Colmar, Bibliothèque municipale (F-CO),
CPC 752 XVIe (5). Vgl. Unbekannte Ausgaben geistlicher und weltlicher Lieder,
Volksbücher und eines alten ABC-Büchleins gedruckt von Thiebold Berger, hrsg. von Paul
Heitz, Strassburg: Heitz und Mündel, 1911, S. 12 und Anhang mit den Titelblättern
S. 5.

12 [Augsburg: Matthäus Franck, um 1565]. Strassburg, Bibliothèque nationale et uni¬
versitaire (F-Sn): R.104.303,1,4; Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana (I-Rvat), Pal.
V.182 (32).

13 [o.O., um 1565?]. Udine, Biblioteca del Seminario Arcivescovile (I-UDs), Sbd. (9). Vgl.
Thomas Wilhelmi, «Ein Liederbüchlein als Corpus delicti: Protestantische
Liedflugschriften im Besitz der Minkendorfer Klarissenäbtissin Susanna von Oberburg», in:
Realität als Herausforderung: Literatur in ihren konkreten historischen Kontexten.
Festschrift für Wilhelm Kühlmann zum 65. Geburtstag, hrsg. von Ralf Bogner et al,
Berlin: De Gruyter, 2011, S. 111-119, hier: S. 115. Wilhelmi vermutet Hans Zimmermann

in Augsburg als Urheber der Liedflugschrift und wähnt eine Publikation um
1560. Nehlsen hingegen würde die Flugschrift auf eine Zeit nach 1560 datieren und
hält zudem den Drucker Hans Zimmermann für ausgeschlossen.



16 Christoph Riedo

Ihre Flugschriftensammlung mit zwölf Liedern wurde beschlagnahmt, der
Äbtissin der Prozess gemacht und diese in der Folge ihres Amtes enthoben.
Aus besagter Begebenheit geht einerseits die Verbreitung des <Meyenliedes>
bis ins heutige Slowenien gegen Ende des 16. Jahrhunderts hervor und
andererseits die Anprangerung ihrer Liedersammlung als evangelisches
Gedankengut. Möglicherweise betete und sang die Äbtissin die Lieder zur
persönlichen Kontemplation in ihrer Zelle, im Sinne des Diktums des
Kirchenvaters Augustinus: Qui cantat, bis orat.

Weitere Belege bezeugen die grosse Popularität und weitläufige
Verbreitung des geistlichen Liedes in protestantischen Kreisen der Zeit: Im
Jahre 1567, also ungefähr vier Jahre nach den beiden in Bern erschienenen
Drucken, wurde nun auch in Basel Das Geystiich Meyen Lied veröffentlicht
und zwar von Samuel Apiarius, dem Bruder des Berner Druckers (Das

Geystiich Meyen Lied. Von dem Gnadenreichen/ lieblichen Meyen/ Christum
am Creiitz hangende.).14 Obwohl sich die Verbreitung und Bekanntheit des

Liedes wie gesehen längst nicht auf das Territorium der Alten Eidgenossenschaft

beschränkte, wird seit den beiden Berner Drucken um 1563 Benedikt

Gletting als Autor des <Geystlich Meyen Liedes> anerkannt (diese
Autorschaft geht ausserdem aus einer späteren Liedflugschrift, wo Gletting
namentlich genannt wird, hervor).15 Gletting, den Odinga als den wohl
bedeutendsten und fruchtbarsten Dichter im deutschsprachigen Raum der
Alten Eidgenossenschaft seiner Zeit bezeichnete und der aufgrund einiger
seiner Liedverse wahrscheinlich als fahrender Sänger durch die Lande zog16

- was wiederum darauf hindeuten könnte, dass das <Meyenlied> schon vor
der erstmaligen Publikation bekannt gewesen war (immerhin nennen die
Liedflugschriften im Titelblatt regelmässig die erste Liedzeile als Melodieangabe)

-, hatte um 1514, und damit sicher nicht konfessionsbedingt, seine

Toggenburger Heimat verlassen und ist ab 1540 erstmals in Bern belegt. In
der Folge deuten einige Spuren und Hinweise auf eine Tätigkeit im Berner
Oberland hin, bis sich Gletting mit seiner Frau 1561 erneut in Bern nieder-
liess, wo er seinen Lebensabend verbrachte und wahrscheinlich um 1565

14 Basel: Samuel Apiarius, 1567. VD16 G 2219.
15 Ludwig Uhland, Alte hoch- und niederdeutsche Volkslieder mit Abhandlung und An¬

merkungen, Stuttgart: Cotta'sche Buchhandlung, [ca. 1900] (3. Aufl.), Bd. 4, S. 252
(Nr. 267). Uhland scheint der erste gewesen zu sein, der auf Benedikt Gletting als
den Autor der Zeilen hinwies. Eine Liedflugschrift aus Freiburg i.Üe. von 1607, wir
werden ihr später begegnen, nennt Benedikt Gletting explizit als Verfasser des Textes,
womit die Autorschaft als gesichert gelten muss.

16 Benedikt Gletting: Ein Berner Volks-Dichter des XVI. Jahrhunderts, hrsg. von Theodor
Odinga, Bern: K.J. Wyss, 1891, S. 5. Vgl. auch Adolf Fluri, «Benedicht Gletting», in:
Anzeiger für Schweizer Geschichte, 9 (1903), S. 194-200.



Das <Geistlich Meyenlied> 17

starb.17 Wenngleich die genaue Chronologie der Verbreitung des Liedes
schon alleine aufgrund der teilweise fehlenden Publikationsjahre der
Liedflugschriften unklar und somit nicht eindeutig rekonstruierbar bleibt, muss
der Ursprung des Liedes dennoch in Bern gesucht werden: Einerseits war
der Textautor Gletting hier nachweislich ansässig und andererseits erschienen

zudem zwei der ersten Drucke des <Meyenliedes> - wenn es denn nicht
die ersten Drucke überhaupt waren - in der Zähringerstadt an der Aare.

Im Zusammenhang mit dem Verhältnis der zwinglianischen Konfession

zur Musik wurde von der Musikgeschichtsschreibung in der
Vergangenheit mitunter gar die Bezeichnung <musikfeindlich> verwendet.18
Vor einem historiographisch in diese Richtung ideologisch geprägten
Hintergrund mag die mehrmalige Publikation eines geistlichen Liedes im
16. Jahrhundert in reformierten eidgenössischen Städten wie Bern oder
Basel demzufolge womöglich überraschen. Seither sind mehrere Versuche

unternommen worden, Zwingiis Haltung tiefgründiger zu verstehen und
theologisch zu erklären, wodurch teilweise einige Aspekte richtiggestellt
und relativiert wurden.19 Zunächst muss klargestellt werden, dass eine
explizite Ablehnung des Gemeindegesangs durch Zwingli aus den Quellen
nicht belegt werden kann.20 Gleichzeitig kann auch das pauschale Urteil,
wonach der Kirchengesang im reformierten Zürich bis 1598 verboten
gewesen sei, zurückgewiesen werden. Zudem wurde bereits nachgewiesen,
dass Zwingiis Gottesdienstverständnis der bei Luther als dritte Kategorie
bezeichneten Gottesdienstweise entspricht, die, gemäss dem <musikfreund-

17 Max Schiendorfer, Art. «Gletting, Benedicht», in: Frühe Neuzeit in Deutschland
1520-1620. Literaturwissenschaftliches Verfasserlexikon (VL 16), hrsg. von Wilhelm
Kühlmann et ai, Berlin [...]: W. de Gruyter, 2011-, Bd. 3, im Druck. Das Weiterleiten
dieses Textes verdanke ich Max Schiendorfer.

18 Die Bezeichnungen <Musikfeindlichkeit> und <musikfeindlich> finden sich beispiels¬
weise bei Arnold Geering, Die Vokalmusik in der Schweiz zur Zeit der Reformation.
Leben und Werke von Bartholomäus Frank, Johannes Wannenmacher, Cosmas Aider,
Aarau: Sauerländer, 1933 Schweizerisches Jahrbuch für Musikwissenschaft, 6),
S. IX und 42.

19 Hannes Reimann, «Huldrich Zwingli - der Musiker», in: Neujahrsblatt der Allgemeinen
Musikgesellschaft Zürich, 144 (1960); Markus Jenny, Zwingiis Stellung zur Musik im
Gottesdienst, Zürich: Zwingli 1966 Schriftenreihe des Arbeitskreises für evangelische

Kirchenmusik, 3); Alfred Ehrensperger, «Die Stellung Zwingiis und der nach-
reformatorischen Zürcher Kirche zum Kirchengesang und zur Kirchenmusik», in:
Musik in der evangelisch-reformierten Kirche. Eine Standortbestimmung, hrsg. vom
Institut für Kirchenmusik der evangelisch-reformierten Landeskirche des Kantons
Zürich in Zusammenarbeit mit dem Schweizerischen Arbeitskreis für evangelische
Kirchenmusik, Zürich: Theologischer Verlag, 1989, S. 15-44.

20 Ehrensperger, «Die Stellung Zwingiis», S. 29.



18 Christoph Riedo

lichen> Luther ohne «viel und gros gesenges,» also ohne viel und besonderes

Singen auskommen sollte. Auf diese dritte Kategorie musste Luther
aufgrund fehlenden Personals verzichten. Bei Zwingli jedoch, der sich in die
Tradition des Prädikantengottesdienstes einreiht, sollte diese Weise zur
bestimmenden werden.21 Gleichzeitig propagierte er eine Verinnerlichung
der Andacht, wobei er selbst sagte: «Wärist du andächtig, so wärist allein.
Andacht wird durch die vile gefälscht.»22 Auf den Vorwurf an Zwingli, er
habe anstelle der aus den Gotteshäusern entfernten Orgeln die Lauten,
Geigen und Pfeifen eingeführt, erwiderte dieser dezidiert, dass diese
Instrumente ihren Platz in der häuslichen Musikpflege hätten.23 Zwingli war
als humanistisch gebildeter (katholischer) Geistlicher bestens in Musik
bewandert und nachweislich ein guter Sänger. Darüber hinaus spielte der
Reformator selber zahlreiche Instrumente und tat sich zudem als Komponist

hervor.24 Zwingli war folglich selber ein passionierter Musiker und
wusste gerade deswegen umso besser um die Macht der Musik. Vor diesem

Hintergrund müssen wir das «Geistliche Meyenlied> und die drei
Liedflugschriftendrucke aus Bern und Basel als Zeugnis eines Musizierens im
reformierten Kontext ausserhalb des Gottesdienstes in einem privaten und
intimen Rahmen verstehen, eines Musizierens also, wie es Zwingli selbst

praktizierte und auch propagierte. Neueste Untersuchungen zum 17. und
frühen 18. Jahrhundert haben im zwinglianischen Kontext ein besonders
blühendes und weit verbreitetes Musizieren im häuslichen Milieu ergeben.25

In den reformierten Ständen der Alten Eidgenossenschaft wurde der
deutsche Kirchengesang in verschiedenen Abständen eingeführt: in Basel
bereits 1526, in St. Gallen 1527 und in Bern 1528.26 In Zürich allerdings
erfolgte die offizielle Einführung durch den Rat erst im Jahre 1598. Zum
Gesang von Psalmen und Hymnen gesellten sich bald auch geistliche Lieder,
die teilweise ausserhalb der Liturgie gesungen wurden. Derartige Lieder
nahmen rasch einen beachtlichen Stellenwert in den reformierten Gesang-

21 Ebd., S. 24-25.
22 Ebd., S. 22. Zitiert nach Oskar Söhngen, Theologie der Musik, Kassel: Stauda, 1967,

S. 47.

23 Ehrensperger, «Die Stellung Zwingiis», S. 33.
24 Vgl. hierzu u. a. auch Gustav Weber, H. Zwingli. Seine Stellung zur Musik und seine

Lieder. Die Entwicklung des deutschen Kirchengesanges. Eine kunsthistorische Studie,
Zürich: Hug, 1884.

25 Vgl. hierzu Christoph Riedo, «Privates Musizieren in zwinglianischem Milieu im 17.

und frühen 18. Jahrhundert», in: XXXIX. WissenschaftlicheArbeitstagung: Geistreicher
Zeit=Vertreib, Hausmusik im 17. und 18. Jahrhundert (Michaelstein, 23.-25. November
2012), in Vorbereitung.

26 Ehrensperger, «Die Stellung Zwingiis», S. 30 und 39.



Das (Geistlich Meyenlied> 19

büchern ein,27 wobei in erster Linie ebendiese erhalten gebliebenen
Gesangbücher Hinweise auf die Verortung der geistlichen Lieder liefern.28 In
dem 1540 von Froschauer in Zürich gedruckten Nüw gsangbüchle von vil
schönen Psalmen und geistlichen Hedem werden zunächst in einem ersten
Teil die Psalmen aufgeführt, dann folgen in einer zweiten Gruppierung «die

geistlichen Gsang und Christlichen lieder, deren etliche in der kirchen vor
oder nach den predigen, etliche aber allein ußerhalb an statt der üppigen
und schandtlichen wältliederen gesungen werdend.» In einem dritten Teil
und damit eine dritte und letzte Kategorie bildend werden schliesslich
«etliche gantz Christliche und gschrifftmäßige gsang, welche doch in der
kirchen nit gebrucht werdend» aufgeführt.29 Geistlichen Liedern kam in
den reformierten Gesangbüchern durch deren Zuteilung in die zweite und
dritte Kategorie folglich eine zentrale Stellung zu, wobei gemäss den
Angaben aus den genannten Gesangbüchern besondere Feste sowie der
Katechismusunterricht konkrete Anlässe zum Singen derartiger Lieder ausserhalb
der Kirche boten. Sie wurden aber auch allgemein anstatt der verpönten
weltlichen Lieder gesungen und konnten damit der religiösen Erbauung
dienen. Ein in Schaffhausen 1676 gedrucktes Gesangbuch bezeichnet diese
dritte Kategorie folgendermassen: «Geistliche Hausgesänge, zur Lehr, Trost
und Vermanung [Ermahnung] dienende, auch auf die Morgen-, Abend- und
Essenszeiten gerichtet.»30

Bereits im 16. Jahrhundert fanden auch zwei Gletting-Lieder Eingang
in das deutsch-schweizerische evangelische Gesangbuch.31 Bisher sind
allerdings keine Zeugnisse bekannt, die auch den Eingang des (Geistlichen Meyen-
liedes> in diesen offiziellen Kanon der reformierten Lieder bestätigen würde.32
Gewiss bleibt immerhin, dass auch das (Geistliche Meyenlied> zum gängigen
Liedrepertoire in reformierten Kreisen der Eidgenossenschaft gehörte.

27 Zur Situation im 17. Jahrhundert vgl. Edwin Nievergelt, Die Tonsätze der deutsch-
schweizerischen reformierten Kirchengesangbücher im 17. Jahrhundert, Zürich: Zwingli-
Verlag, 1944, S. 17.

28 Vgl. hierzu besonders die Beilage zu Heinrich Weber, Geschichte des Kirchengesangs
in der deutschen reformierten Schweiz. Mit genauer Beschreibung der Kirchengesangbücher

des 16. Jahrhunderts, Zürich: Friedrich Schulthess, 1876, S. 204-272.
29 Ebd., S. 204-208.
30 Ebd., S. 267.
31 Markus Jenny, Geschichte des deutschschweizerischen evangelischen Gesangbuchs im

16. Jahrhundert, Basel: Bärenreiter, 1962. Im angefügten Liederverzeichnis tragen
diese beiden geistlichen Lieder Glettings die Nr. 296 (Ihr christenlichen Helden) und
Nr. 304 (Ich ging einmal spazieren).

32 Dabei wurden in erster Linie folgende Publikationen konsultiert: Theodor Odinga,
Das deutsche Kirchenlied der Schweiz im Reformationszeitalter, Frauenfeld: J. Huber,
1889; Jenny, Geschichte des deutschschweizerischen evangelischen Gesangbuchs; Nievergelt,

Die Tonsätze.



20 Christoph Riedo

Gleichwohl blieb es nicht bei einer Verbreitung und Popularität des

Liedes im protestantischen Milieu allein. Ab dem frühen 17. Jahrhundert
wird das <Meyenlied> nun auch regelmässig von katholischen Druckern
veröffentlicht. Im Jahre 1607 publizierte Stephan Philot aus Freiburg i.Üe.

Zwey Schöne Geistliche Lieder: Das erste/ Von dem Gnadenreichen lieblichen

Meyen/ Christum am Creutz hangende und Das ander/ wider die Ertzfeind
der Seelen/ 0 Gott verley mir dein gnad.33 Diese Liedflugschrift verweist
nun auch explizit auf den Autor des Textes, nämlich den Protestanten
Benedikt Gletting (dieser Liedtext ist im Anhang wiedergegeben). Im gleichen
Jahr erscheint ausserdem in Konstanz Das Geistlich Meyen Lied. Im Thon:
Es nahet sich der Sommer,34 wobei das Lied hier zu einem aus insgesamt
drei Liedern bestehenden Konvolut gehört, das nun unzweifelhaft auf einen
katholischen Abnehmerkreis verweist. Das erste Lied dieser Sammlung
besingt nämlich die Heiligen Mauritius, Victor und Urs.

Bei der von Johann Gäch um 1630 in Innsbruck publizierten Liedflugschrift

mit dem Titel Der Geistliche May lesen wir die Instruktion Jm be-

kandten Thon/ oder auff die weiß wie die Tagweiß zusingen.35 Folglich war
das Lied auch den Abnehmern der Flugschrift im Tirol bekannt («Jm be-

kandten Thon»).36 Wenige Jahre später, 1640, erschien beim Luzerner
Drucker David Hautt das Geistlich Meyen—Lied Von dem Gnadenreichen
lieblichisten Meyen/ JEsum Christum am Creutz hangend.37 Falls also
Johann Benn das Meyenlied nicht schon aus seiner Tätigkeit im Umkreis der
Bistumsstadt Konstanz gekannt hat, wo dieses 1607 gedruckt worden war,
dann wird es der seit 1638 in Luzern lebende Benn nun bestimmt in der
Innerschweiz kennengelernt haben, wobei ihn womöglich die in Luzern

33 Freiburg (CH): Stephan Philot, 1607. London, British Library (GB-Lbl), 11515.1.52 (13).
Dieser Druck ist nicht bei Alain Bosson, L'Atelier typographique de Fribourg (Suisse):

bibliographie raisonnée des imprimés 1585-1816, Fribourg: Bibliothèque cantonale et
universitaire de Fribourg, 2009, aufgeführt.

34 Konstanz: Leonhard Straub Witwe, 1607. Frauenfeld, Thurgauische Kantonsbibliothek
(CH-FF): HA 546 (27). Vgl. Augustin Benziger, Beiträge zum katholischen Kirchenlied
in der deutschen Schweiz nach der Reformation, Sarnen: Louis Ehrlich, 1910, S. 39;
Emil Weller, Annalen der poetischen National-Literatur der Deutschen im 16. und 17.

Jahrhundert, Freiburg i.Br.: Herder, 1862-1864, Bd. 2 (1864), S. 172.
35 Innsbruck: Johann Gäch, [um 1630]. Ehemals Luzern, Kantonsbibliothek. Jetziger

Standort unbekannt. Vgl. Kurt Hennig, Die geistliche Kontrafaktur im Jahrhundert der

Reformation, Halle a. S.: Max Niemeyer, 1909, S. 85.
36 In Bezug auf die Liedflugschriften aus Konstanz, Innsbruck und Luzern siehe auch

Wilhelm Bäumker, Das katholische deutsche Kirchenlied in seinen Singweisen von den

frühesten Zeiten bis gegen Ende des siebzehnten Jahrhunderts, Freiburg i. Br.: Herder,
1886-1911, Bd. 1 (1886), S. 77, 89 und 103.

37 Luzern: [David Hautt]. Ehemals Luzern Kantonsbibliothek. Jetziger Standort unbe¬

kannt. Vgl. Hennig, Die geistliche Kontrafaktur, S. 85.



Das <Geistlich Meyenlied> 21

publizierte Liedflugschrift nachdrücklich zur Komposition der Missa ober
das Geistliche Meyenlied angeregt haben könnte. Ferner war es der gleiche
Drucker, David Hautt,38 der vier Jahre nach der Liedflugschrift auch Benns
Messen veröffentlichte.

So wie Lieder aus dem Liederkanon der reformierten Kirchengesangbücher

parallel auch als Liedflugschriften gedruckt wurden, fanden als

Liedflugschriften publizierte Melodien Eingang in die Liedersammlungen
der katholischen Liederbücher. Zur Praxis catechistica etwa, einer auf das

frühe 17. Jahrhundert zurückgehenden katholischen Liedersammlung des

Ochsenhausener Benediktiners P. Placidus Spiess, die im Stift Einsiedeln
1722, 1747, 1756 und 1779 nachgedruckt wurde, bemerkte Müller: «Nicht
wenige Stücke stammen von fliegenden Blättern.»39 Lieder, die uns auch
aus Liedflugschriften bekannt sind, wurden in katholischen Lebensverhältnissen

demnach im häuslichen wie auch im liturgischen Rahmen in der
Messe oder im paraliturgischen Kontext bei Prozessionen gesungen. Gerade

das Beispiel des geistlichen Meyenliedes> soll diese Durchlässigkeit
exemplarisch veranschaulichen.

Im Rückblick können die erwähnten Begebenheiten, wonach das Lied
auch im gemischt konfessionellen Augsburg erschienen ist und im späten
16. Jahrhundert selbst eine Klarissenäbtissin im Besitz dieses religiösen
Erbauungsliedes gewesen war, als Vorboten für einen Wandel in der Rezeption

gedeutet werden. Denn offenbar wurde gegen Ende des 16. Jahrhunderts
das «geistliche Meyenlied> allmählich zu einem Lied, das nunmehr vorerst
ausschliesslich im katholischen Kontext von katholischen Druckern gedruckt
wurde.40 Ein solcher Rezeptionswandel entbehrt nicht einer gewissen Ironie,

denn gemäss Schiendorfer soll der protestantische Dichter mit seinen
Texten vor allem folgende Absichten verfolgt haben: «G[letting].s
Hauptanliegen war es offenbar, die religiös und politisch renitente Landbevölkerung

für die Ideen der Reformation zu gewinnen und ihre Loyalität gegenüber

der Berner Obrigkeit zu festigen.»41 Das Lied eines Poeten, der in erster
Linie sein Publikum «für die Ideen der Reformation) zu gewinnen trachtete,
wurde also nicht einmal 50 Jahre nach der Erstveröffentlichung mittlerweile

nur noch in katholischen Kreisen veröffentlicht gedruckt.

38 Zur Familie Hautt siehe: Fritz Blaser, Les Hautt: Histoire d'une famille d'imprimeurs,
d'éditeurs et de relieurs des XVIIe et XVIIIe siècles, Luzern: Keller & CO., 1925.

39 Iso Müller, «Das Valser Liederbüchlein von 1685», in: Bündnerisches Monatsblatt, 3

(1952), S. 65-89, hier: S. 68. Müller nennt auch einige der vormals lediglich aus

Liedflugschriften bekannten Lieder.
40 Aufgrund seines protestantischen Ursprungs führt Hennig das <Meyenlied>denn auch

in der Rubrik «Contrafacta unter den geistlichen Liedern der reformierten Kirche»
auf, vgl. Hennig, Die geistliche Kontrafaktur, S. 85-86.

41 Schiendorfer, «Gletting, Benedicht».



22 Christoph Riedo

In der Folgezeit verdichten sich die Hinweise auf eine besonders starke
Verbreitung des Liedes im katholischen Kontext der Alten Eidgenossenschaft,

namentlich im Luzernischen,42 wo nebst der hier 1640 gedruckten
Liedflugschrift und dem Messendruck von 1644 weitere Spuren nach Bero-
münster führen. Über eine weitläufige Verbreitung des <Meyenliedes>
berichtet der auf 1696 datierte Bonus ordo aus dem dortigen Chorherrenstift.
Besagter Bonus ordo erfüllt den Zweck eines Index universalis, der als
Verzeichnis sämtlicher dem Chorherrenstift zur Verfügung stehender Musikalien

auch deren Platz im Notenschrank angibt. Auf das «geistliche Meyen-
lied> verweist dieser Index zunächst in der Rubrik der Messkompositionen:
Im Bücherschrank XI mit den «Missae scriptae non compactae» wurde
unter der Nummer 14 von einem nicht genannten Komponisten eine Messe
«übers Meyëlied» verwahrt, welche die Besetzung «CATTB. 5. instr. / è

CAB. ripp.» aufwies.43 Damit scheint die hier vermerkte anonyme Messe
nicht diejenige Benns gewesen zu sein, denn diese sieht eine Besetzung mit
CTB (obligato), CATB (ripieno) und Continuo vor. Vorausgesetzt, dass dieser

Eintrag im Bonus ordo korrekt ist,44 kursierte demnach im 17. Jahrhundert
nebst der Messe Benns noch eine weitere über das <Meyenlied>.45

Ausserdem vermittelt uns der Bonus ordo zwei weitere interessante
Hinweise: In der Rubrik der fünfstimmigen Sonaten werden u.a. 22 Sonaten

aufgeführt, die auf einzelnen Blättern überliefert seien und folglich in
Beromünster nicht als Druck vorlägen («Sonatae folijs separatis inscrip-

42 Als weiteren Beleg für die Bekanntheit des Liedes in Luzern um 1640 kann auch
folgende Liedflugschrift genannt werden: «Der Seelen Trostgarten, Das ist: Ein schön

new Lied, zu Lob vnd Ehren der Allerseligsten vbergebenedyten Gebärerin vnnd
Mutter Gottes MARIAE. Jm Thon: Es nahet sich der Sommer. Lucern, Jm Jahre Christi

1641.» Vgl. Baumker, Das katholische deutsche, Bd. 1, S. 104 (Nr. 377). Dieser
Luzerner Sammelband gilt heute allerdings als verschollen.

43 Beromünster, Musikbibliothek des Kollegiatstiftes St. Michael (CH-BM), Bonus ordo,
Bd. 1206, S. 28. Die im Bonus ordo aufgeführten Musikalien wurden von Luigi Col-
larile und Claudio Bacciagaluppi identifiziert. Mittlerweile ist der Bonus ordo online
einsehbar unter inventories.rism-ch.org/manuscripts/309 (27.05.2013).

44 Dennoch überrascht die Tatsache, dass Benns Missae concertatae trium vocum nicht
im Bonus ordo aufgeführt sind, obschon anderweitig dokumentarisch belegt ist, dass
Benn am 26. August 1644 dem Chorherrenstift «etliche Messen verehret» hätte und
damit sehr wahrscheinlich seinen Luzerner Messendruck, vgl. Vogt, Die Messe in der
Schweiz, S. 125 und 136. Es besteht damit eine kleine Wahrscheinlichkeit, dass die
im Bonus ordo aufgeführte Messe «übers Meyëlied» womöglich diejenige aus Benns
Luzerner Messendruck ist.

45 Bacciagaluppi teilte mir mit, dass aus Briefen aus den Jahren 1641-1642 aus dem
Zisterzienserkloster St. Urban hervorgeht, dass weitere Abschriften zumindest einer
Messe über das <Meyenlied> im Umlauf waren. Vgl. Der Briefwechsel über Musik aus
dem Kloster St. Urban, hrsg. von Claudio Bacciagaluppi und Luigi Collarile
Onlinepublikation: d-lib.rism-ch.org, in Vorbereitung RISM Digital Library, 3).



Das <Geistlich Meyenlied> 23

tae»).46 Die dabei als Nummer 15 aufgeführte Sonate wird ausdrücklich mit
«übers Meyenlied» betitelt, wobei keine Angaben zur Besetzung gemacht
werden. In der Rubrik der neunstimmigen Sonaten führt der Bonus ordo

insgesamt lediglich zwei Kompositionen auf. Die zweite trägt ebenfalls die
Bezeichnung «übers Meyëlied» und ist diesmal doppelchörig angelegt,47
wobei die Besetzung des ersten Chores mit «org. VV.A.T.B.» angegeben wird
und diejenige des zweiten Chores mit «org. W.A.B.» Beide Sonaten, deren
Komponisten erneut unbekannt bleiben, wurden im Bücherschrank XVI
versorgt, weswegen es sich also ziemlich sicher nicht um Abschriften der
Messe gehandelt hat (aufgrund der ähnlichen Besetzung könnte der
Verdacht aufkommen, dass die neunstimmige Sonate lediglich eine instrumen-
taliter aufzuführende Fassung der anonymen Messe hätte sein können).
Weil die beiden Sonaten nicht unter der gleichen Signatur verwahrt wurden,

scheint auch ausgeschlossen zu sein, dass die fünfstimmige Sonate
lediglich die chorisch einfach besetzte Fassung der doppelchörigen
neunstimmigen Sonate gewesen war. Folglich scheinen im Chorherrenstift Be-
romünster nebst der uns überlieferten Messe Benns eine weitere anonyme
Messe sowie zwei Sonaten über das <Meyenlied> existiert zu haben, die
heute jedoch verschollen sind. Dabei könnte das geistliche Lied vielleicht
gar als Cantus firmus wie bei Monteverdis Sonata sopra Sancta Maria, ora
pro nobis eingeflochten gewesen sein.

Johann Benn dedizierte seine Messensammlung im Übrigen dem
Schultheiss und Rat von Luzern,48 namentlich Heinrich Fleckenstein (um
1578-1664),49 Schultheiss in den geraden Jahren und seinerzeit einer der
reichsten Eidgenossen, sowie Jost Bircher (?-1645),s0 Schultheiss in den
ungeraden Jahren. Es ist sehr wahrscheinlich, dass sich Benn mit der ersten
Messe seiner Sammlung ausdrücklich als ein mit den örtlichen Konventionen

und Gepflogenheiten vertrauter Komponist ausweisen wollte, wobei

46 CH-BM, Bonus ordo, Bd. 1206, S. 47. inventories.rism-ch.org/manuscripts/298
(27.05.2013).

47 CH-BM, Bonus ordo, Bd. 1206, S. 53. inventories.rism-ch.org/manuscripts/302
(27.05.2013).

48 Diese Widmung ist abgedruckt bei Vogt, Die Messe in der Schweiz, S. 136 (Fussnote
49). Für die Dedikation bedankte sich der Rat bei Benn und liess diesem 30 Kronen
sowie ein Fässlein Wein überreichen, vgl. ebd., S. 125.

49 Kurt Messmer, Luzerner Patriziat. Sozial- und wirtschaftsgeschichtliche Studien zur
Entstehung und Entwicklung im 16. und 17. Jahrhundert, Luzern: Rex-Verlag, 1976

Luzerner historische Veröffentlichungen, 2), S. 481; Markus Lischer, Art. «Fleckenstein,

Heinrich», in: Historisches Lexikon der Schweiz, hrsg. von der Stiftung Historisches

Lexikon der Schweiz (HLS), Basel: Schwabe, 2002-, Bd. 4 (2005), S. 551.
50 Messmer, Luzerner Patriziat, S. 470-471; Gregor Egloff, Art. «Bircher, Jost», in: Histo¬

risches Lexikon der Schweiz, Bd. 2 (2003), S. 451.



24 Christoph Riedo

möglicherweise sogar eine spezielle Beziehung zwischen dem <Meyenlied>
und den Widmungsträgern bestanden haben könnte.

Da jedoch dem Bonus ordo nicht allein die Funktion eines Index
zukommt, sondern dieser vielmehr als Directorium Musicum zugleich auch
eine Anleitung darstellt, die das Beromünsterer liturgische Zeremoniell
festhält, sind wir auch darüber informiert, zu welchem liturgischen Anlass
die einzelnen in der Musikbibliothek befindlichen Vertonungen zur
Aufführung gelangten. Alle drei Kompositionen «übers Meyëlied» werden in
der Rubrik «De Festis Maij» zum 3. Mai, dem Fest der Kreuzauffindung
erwähnt.51 Aus der damit genau ersichtlichen liturgischen Verwendung der
vorhandenen Vertonungen «übers Meyëlied» im Zeremoniell des Chorherrenstifts

Beromünster erhalten wir damit nun einen wertvollen Hinweis,
den wir weiter folgen können, wenn wir im Folgenden den Liedtext einer

genaueren Betrachtung unterziehen.
Charakteristisch an Glettings geistlicher Dichtung ist in erster Linie

das Spielen mit Mehrfachbedeutungen, wobei er vor allem die verschiedenen

Konnotationen des Wortes <Meyen> ausreizt.52 Zu Beginn wird mit
<Meyen> noch der Monat Mai bezeichnet: So beginnt das Lied denn auch
mit den beiden Versen «Es nahat [sie] sich dem summer / so singen die
vögelin» und suggeriert dem Leser das Zwitschern der Vögel im frühlings-
haften Mai, der langsam in den bevorstehenden Sommer übergeht. Auch
in den Zeilen «die meyen zyt ist kummen / mit aller lustbarkeyt» in der
dritten Strophe ist wiederum eindeutig der Wonnemonat mit den
erwachenden Frühlingsgefühlen angesprochen. In der Folge aber rückt der
Monat Mai in den Hintergrund und der angekündigte jahreszeitliche Wandel

findet gewissermassen sein Pendant im Wandel der Bedeutung des

Wortes <Meyen>. Nur noch zu Beginn von Strophe 19 wird mit der Anspielung

auf den feuchten Maitau ein letztes Mal der Frühlingsmonat umschrieben

(«Des külen Meyen touwe / dz hat gnetzet mich»).
Wenn wir in Strophe 6 «so brauchen wir der blümlin vil / dir heb zue

einem Meyen / den ich dir schencken will» lesen, dann erhält hier nun das

Wort <Meyen> bereits eine zweite Bedeutung im Sinne von Blumenstrauss.

51 CH-BM, Bonus ordo, Bd. 1206, S. 315. Hier lesen wir: «NB. Duae adsunt Sonatae super
cantilenam maialem compositae / quarum l.a à 5. instr. sub signo receptaculi XVI.
lit. e. num. 15 / 2. à 9. instr. sub eode[m] signo, sed lit. i. et num. 2 / Item habetur
super eandem melodia[m] composita una missa foliis / separatis inscripta in reeep-
taculo XI. sub num. 14. à 5 voc. / concert. C. A.TT.B. è 5. instr. cum C.A.B, ripp.»

52 Vgl. Art. «Mai(en)», in: Schweizerisches Idiotikon. Wörterbuch der schweizerdeutschen

Sprache, Frauenfeld: Huber, 1881-, Bd. 4 (1901), Sp. 1-8. Hier finden wir folgende
Konnotationen des Wortes: 1. Der Monat Mai; 2. Eine frische Weide; 3. Eine Vor-Alp
im Sinne von Maien-Säss; 4. Eine junge hohe Tanne mit entästetem Stamm; 5. Ein
Blumenstrauss; 6. Ein Zwickel an einem Strumpfe; 7. Die Bezeichnung festlicher
Veranstaltungen; 8. Ein im Mai geborenes Stück Vieh.



Das <Geistlich Meyenlied> 25

Diese Metamorphose von <Mey> nimmt weitere Züge an und wird in Strophe

8 - und damit immer noch im ersten Drittel des Textes und weiterhin
den Frühling ansprechend - zu «du schöner Mey zierlich gestallt / daruff
sy frölich singen / die vögel jung und alt.» Diese Erweiterung der Bedeutung
in Richtung <Strauch> wird in den Strophen 14 und 15 mit «Meystock» und
«Meyenzwig» gefestigt und erreicht in den Strophen 9 und 12 gar die
Steigerungsform «Meyenast.» Schliesslich fällt in der Strophe 20 auch explizit
der Begriff Baum («under dines bournes aste»). Unser <Meyen> hat demnach
bereits die Gestalt eines Baumes angenommen und entpuppte sich bereits
zuvor in Strophe 12 als nährender, speisender Baum («unnd nach der bluest
so spyß du mich / mit dynen süssen früchten»). Dass es sich um einen
besonderen Baum handelt, der besungen werden soll, davon erfährt der Leser
in Strophe 17. Hier nämlich ist die Rede von eisernen Nägeln, welche die
Äste des Baumes durchschlagen hätten («dyn Este sind seer durch schlagen/
mit yßnen neglen hart»). Der allerersten Anspielung auf das Kreuz Christi,
insbesondere der direkten Benennung von «crütz», begegnen wir bereits in
Strophe 8. Im übertragenen Sinne ist folglich mit <Meyen> auch der Baum,
ein <Meyenstamm> gemeint («Dyn stamm ist also veste», Strophe 10), der
zum Kreuz Christi geworden ist und letztlich für Jesus Christus selbst steht.
Bereits in Strophe 5 wird denn auch Jesus umschrieben; hier heisst es: «er
ist myn trost myn höchster hört / von einer magt geboren / des ewigen
vatters wort.» Und in den Strophen 7, 8 und 25 vernehmen wir vom Leiden
Christi («das bitter lyden dyn»; «da du am crütz bist ghangen» und «biß inn
des crützes tod»). Dem Gläubigen werden die guten Taten Christi gewisser-
massen gebetsmühlenartig über die gesamten 27 Strophen hinweg beständig

vor Augen geführt. In Strophe 11 vernehmen wir: «syn frucht blibt biß
in Ewigkeit / darumb all creaturen / jm sind ze dienst bereitt.» Die Strophe
16 wartet auf mit den Versen «bist unser mitler worden / vor dynes vatters
thron» auf und gegen Ende des Liedes wird «syt du myn erlöser bist»

gesungen (Strophe 20) sowie «von dynem vatter milt / von dir hand wir das
läben / [...] vil schmertzen hast getragen» (Strophe 24). Obschon im Lied
auch dem Göttlichen Platz eingeräumt wird (Strophe 2: «das ist Göttliche
leere» und Strophe 3: «der Göttlichen wyßheit»), steht gleichwohl letztlich
das Kreuz und - sinnbildlich dafür - Christus im Vordergrund. Eine derartige

Schlussfolgerung suggeriert nicht zuletzt der komplette
Liedflugschriftentitel, welcher in der ersten Berner Ausgabe von Sigfried Apiarius
um 1563 folgendermassen lautet: Ein Geistlich Meyenlied von dem Gnadenrichen

lieblichen Meyen Christum am Crütz hangende. Eine solche
Personalisierung des Baumes und damit des Kreuzes unterstreicht folgender Vers
in Strophe 14: «dyn bluet das edel Meyensafft.» Gemäss dem religiösen
Erbauungslied soll letztlich der für das Kreuz Christi stehende Baum dem
Gläubigen Schutz, Trost, seelischen Halt und Liebe schenken.



26 Christoph Riedo

Vor diesem Hintergrund erscheint nun eine Aufführung der Kompositionen

<ober das Geistliche Meyenlied> in Beromünster zum Fest der
Kreuzauffindung in einem ganz neuen Licht. Obschon das <Meyenlied> zunächst
noch den Frühling und dabei insbesondere den Monat Mai besingt,
vollzieht sich in der Folge innerhalb des Liedtextes um das Wort <Meyen> eine
Metamorphose, wodurch nun der <Meyen> vermehrt in seiner mehrschichtigen

Bedeutung als Blumenstrauss, Strauch, Baum und damit letztlich
symbolisch für das Kreuz Christi stehend verstanden wird. Diese Allegorie
des geistlichen Maibaums stellt allerdings keineswegs eine dichterische
Innovation Glettings dar, sondern steht vielmehr in einer mindestens bis
ins 14. Jahrhundert zurückreichende Tradition.53 Letztlich und in seiner
Endabsicht aber besingt und lobt das «Geistliche Meyenlied> das Christuskreuz,

weshalb die Kompositionen über das «Geistliche Meyenlied> in der
katholischen Liturgie unverkennbar zum Fest der Kreuzauffindung am
3. Mai passten und dort ihre Verwendung fanden. Die Symbolik des das
Leben veranschaulichenden Baumes stellt in der biblischen Literatur als

Kreuzbaum, Erkenntnisbaum oder Lebensbaum einen weit verbreiteten
Topos dar und fand in der Form dieser mannigfachen Gestalten auch
Eingang in die mittelalterliche Kunst. Gemäss Flemming konnte der Baum in
der bildenden Kunst des Mittelalters «für die Menschen ein Bild der
Hoffnung, des Trostes und der Stärkung» sein.54 Damit begegnen wir in der
Form des geistlichen <Meyenliedes> ab dem 16. Jahrhundert einer Symbolik,
die wir bereits im Alten und Neuen Testament und schliesslich in der
mittelalterlichen Kunst vorfinden.

Fernerhin wurde offenkundig, dass die Kompositionen «übers Meyëlied»
im liturgischen Kalender im Monat Mai ihre Verwendung fanden. Auch
dieser Sachverhalt frappiert und sollte gründlicher be- und hinterfragt
werden. Denn bei der vierten Strophe von Glettings Lied handelt es sich

um ein Überbleibsel eines ursprünglich rein weltlichen Mailiedes.55 Konkret

53 Vgl. Max Schiendorfer, «Ain schidlichs streuen. Heilsgeschichte und Jenseitsspekula¬
tion in Oswalds verkanntem Tagelied Kl 40», in: Jahrbuch der Oswald von Wolkenstein
Gesellschaft, 9 (1996/1997), S. 179-196.

54 Johanna Flemming, «Ausgewählte Darstellungen des Lebensbaumes in der altchrist¬
lichen und mittelalterlichen Kunst», in: Der Himmel über der Erde. Kosmossymbolik
in mittelalterlicher Kunst, hrsg. von Friedrich Möbius, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt,

1995, S. 98-106, hier: S. 106. Für diesen Literaturhinweis möchte ich mich
bei Therese Bruggisser-Lanker bedanken.

55 Ludwig Uhland, Alte hoch- und niederdeutsche Volkslieder mit Abhandlung und Anmer¬

kungen, Stuttgart: Cotta'sche Buchhandlung, [ca. 1900] (3. Aufl.), Bd. 3, S. 294. Hier,
im Abschnitt der Liebeslieder, wird die besagte Strophe abgedruckt und wir werden
auf den Band 4 mit den Abhandlungen und Anmerkungen verwiesen. Vgl. Uhland,
Alte hoch- und niederdeutsche Volkslieder, Bd. 4, S. 252. Hier lesen wir: «Ueberrest
eines weltlichen Mailieds in einem geistlichen von Benedikt Gletting, fliegendes].



Das <Geistlich Meyenlied> 27

betrifft es folgende Strophe im Schriftbild des ersten Berner Druckes aus
der Zeit um 1563: «Ich will gan in den garten / umbzündt mit rottem gold /
darinn myns lieben war= ten / ich bin jm von hertzen hold / er kumpt
gar schier er sumpt sich nit / er wil mir nit versagen / was ich jn früntlich
bit.» In seiner geistlichen Parodie fusst das <Meyenlied> also in einer seiner
Eingangsstrophen gänzlich auf einem den Mai besingenden weltlichen Lied,
bevor die profane Vorlage ins säkulare Genre übergeht.

Nebst diesem belegten Faktum erhält die Darstellung bezüglich der
weltlichen Herkunft des Liedes fernerhin neue Nahrung durch Böhmes

Aussage, wonach die Melodie in einer wenig abweichenden Form dem Lied
Wie schön blüht uns der Maien aus Georg Forsters 1549 erschienenem dritten

Band der «teutschen Liedlein» entnommen sei.56

Bsp. 3: Franz M. Böhme - Georg Forster, Mailuft und Abschied.57

IM *> - r f • •4S4H-—
Wie sc

Mir
9

IIP p fg>

iön blüt
st ein sc

==Nt

ans der
hön junck

—i—i-

mey
frew

m
en,
lein

Yr

der-som-mer
ge fal len

-ill » i

1
1

r" -TD
in mein sin,

» fJ. -jj:=4=1 r1 r rJJi
Beyirdo wer mir wol, wann ich nur an_sie den - cke,mein hertz ist frew - den vol.

B1 [att]. von 1567. Anfang: Es nahet sich dem Sommer etc.» Allerdings teilt uns Uhland
nicht mit, welches weltliche Maillied Gletting als Vorlage gedient haben soll. Max
Schiendorfer vermutet darüber hinaus, dass auch die erste Strophe weltlichen
Ursprungs ist.

56 Franz M. Böhme, Altdeutsches Liederbuch. Volkslieder der Deutschen nach Wort und
Weise aus dem 12. bis zum 17. Jahrhundert, Leipzig: Breitkopf und Härtel, 1877,
S. 341-343, hier: S. 342. Böhme druckt hier auch die in Bezug auf Forsters Wie schön

blüht uns der Maien etwas abgeänderte Melodie ab und bezeichnet das Lied mit
«Nr. 264 Mailuft und Abschied.» Auf S. 343 bemerkt er: «Die vorstehende Melodie ist
jedenfalls gemeint in der wenig abweichenden Tonangabe zu folgendem Liede:
<Ein Geystiich Meyen Lied von dem gnadenreichen lieblichen Meyen Christum am
Creutze hangende. Im thon: Es nahet sich dem summer, Der Winter ist bald dahin.>
4 Bll. 8°. Bernn, by Sigfrid Apiario. o. J. (c. 1540).»

57 Franz M. Böhme, Altdeutsches Liederbuch. Volkslieder der Deutschen nach Wort und
Weise aus dem 12. bis zum 17. Jahrhundert, Leipzig: Breitkopf und Härtel, 1877,
S. 341-342. Böhme schreibt auf S. 342: «Melodie und Text hier aus Forster III. 1549
No. 19 (1556 No. 20). [...] Die Melodie hat Forster überall mit dem störenden
Tempuszeichen? Nur drei Noten habe ich geändert, und der dreizeitige Takt (in welchem
das Volk diese Weise aller Wahrscheinlichkeit nach sang) war hergestellt.»



28 Christoph Riedo

Im genannten vierstimmigen Lied wird die unerfüllte Liebe zu einer Jungfrau

besungen. Doch auch diese Melodie korrespondiert nicht mit einem
allfälligen Abschnitt der Messe Benns.58 Böhme belegt oder erklärt leider
die von ihm erläuterte Beziehung zwischen den Liedern nicht. Falls wir aber
Böhmes Hinweis dennoch Glauben schenken wollen, dann erkennen wir
seit den Ursprüngen des Liedes auch eine Nähe zur evangelischen Konfession.

Denn der Herausgeber der fünfbändigen Liedersammlung Frische
teutsche Liedlein, Georg Forster, wurde von Martin Luther erwiesenermas-
sen in seine Tischgemeinschaft aufgenommen und erhielt von diesem
Kompositionsaufträge. Auch der Komponist von Wie schön blüht uns der
Maien, Caspar Othmayr, war ein evangelischer Geistlicher. Diese Sachverhalte

könnten retrospektiv erklären und begründen, weshalb das «Geistlich

Meyenlied> zunächst im reformierten Kontext auftrat (wenn auch weitab
von Bern).

Die beiden ausgewiesenen Liedkenner Böhme - er bezieht sich auf die
Melodie - und Uhland - er stützt sich auf den poetischen Text - verweisen
demnach auf die weltliche Herkunft des «geistlichen Meyenliedes>. Tatsächlich

war Gletting bekannt für das Parodieren von «schandtlichen wältliede-
ren.» Nebst dem «Meyenlied>, das daher nun begründetermassen den Zusatz

«geistlich» im Titel trägt, sind von Gletting denn auch zwei andere,
ursprünglich weltliche Lieder nachgewiesen, die dieser zu geistlichen
umdichtete.59 Zweifellos war es die Kreuzthematik des Liedes, die im liturgischen

Kontext zur Zuordnung sämtlicher Kompositionen über das «Geistlich

Meyen Lied> zum Fest der Kreuzauffindung führte. Dieses Fest, auf den
3. Mai fallend und zur Liturgie der Osterzeit gehörend, stellte allerdings
gleichzeitig auch die passende jahreszeitliche Verortung für den dem
«Meyen Lied> gleichzeitig auch anhaftenden weltlichen Hintergrund mit der
Konnotation des Besingens des Frühlingsanfangs, des Monats Mai sowie
der aufkommenden Frühlings- und Liebesgefühle. Das katholische Kirchenvolk

aus Beromünster hat das geistliche «Meyen Lied> ohne Zweifel gekannt
und damit auch die in der Liturgie erklingende Melodie erkannt. Wem der
Text des Erbauungsliedes geläufig war, der assoziierte damit zugleich den

Frühling und den Mai, womit die liturgische Verwendung zu Beginn des

Monats Mai in doppelter Hinsicht zu erklären und begründen ist.

58 Georg Forster, Frische teutsche Liedlein (1539-1556). Dritter Teil (1549), hrsg. von Kurt
Gudewill und Horst Brunner, Wolfenbüttel: Möseler, 1976 Das Erbe deutscher
Musik, 61; Abteilung mehrstimmiges Lied, 6), S. 38-39.

59 Es handelt sich einerseits um Glettings grössten publizistischen Erfolg, den «geist¬

lichen Joseph», vgl. Fluri, «Die Brüder Samuel und Sigfrid Apiarius», S. 170. Vgl.
ausserdem Jenny, Geschichte des deutschschweizerischen evangelischen Gesangbuchs,
S. 258. Max Schiendorfer tendiert zur Annahme, dass Gletting sehr viel mehr Kontra-
fakta auf weltliche Originallieder schuf.



Das <Geistlich Meyenlied> 29

Der Mai und der damit herannahende Frühling stellen seit alters her
eine besonders mit Bräuchen und Traditionen befrachtete Jahreszeit dar.60

Wie Hoffmann-Krayer veranschaulichte, konnten Volksbräuche im Mai
unter anderem Umzüge, Maispiele, Vergnügungen aller Art oder das Mai-
Einläuten mit Glocken umfassen. Dem Ei als Symbol für Fruchtbarkeit
begegnen wir dabei besonders oft und überhaupt steht das neu spriessende
Grün, die Blumen und das Erwachen und Gedeihen der Natur im Vordergrund.

Der Mai ist dabei derart mit dem Blühen und Wiedererwachen der
Vegetation verbunden, dass wir gemäss Hoffmann-Krayer «mit <Maie>

geradezu den Blumenstrauß, mit <Maibaum> jeden festlich geschmückten und
aufgerichteten Baum bezeichnen können.»61 Wiederum begegnen wir der
Vieldeutigkeit des Wortes <Mai> oder <Maien>. Der profane Maibaum traf
übrigens in den katholischen Teilen der Schweiz beim Aufziehen eines
Christusbildes an die Kirchendecke gewissermassen auf ein sakrales
Pendant.62 Doch mindestens so bedeutsam wie der Maibaum war die Tradition
des Besingens des Mai, das Mai-Ansingen oder Maiensingen. Mailieder, die
den Frühling ankündeten, konnten dabei von lediglich zwei umherziehenden

Mädchen wie im Kanton Bern oder gar von ganzen Schwärmen von
Kindern gesungen werden. Dieses Singen zum Mai - heute teilweise noch
als Tanz in den Mai> bekannt - war in der ganzen Schweiz verbreitet, dabei
aber besonders populär in den Kantonen Bern und Freiburg, wo das Meyen-
lied bekanntlich auch gedruckt wurde.63

Dieser kulturelle Hintergrund, bei dem Weltliches und Geistliches
aufeinandertraf, j a ineinander ging, schwang beim Hören der Kompositionen
über das <Meyenlied> in der Kirche und des Singens des geistlichen Meyen-
liedes> als religiöses Erbauungsliedes mit. Bekanntlich beginnt auch das
<Meyenlied> zunächst als Mailied, bevor es sich in der Folge in erster Linie
auf die weiteren Konnotationen des Wortes <Meyen> bezieht. Damit erhielt
der weltliche Brauch des Maisingens eine Erweiterung und Ausdehnung in
den sakralen Bereich bis hinein in die Kirche und Messe, wo der <Meyen>
in Form eines Baumes und damit stellvertretend für das Kreuz Christi
besungen und gefeiertwurde. Den Zeitgenossen, denen das <Meyenlied> bekannt
war, werden derartige Assoziationen und Denkschlüsse verständlich und
evident gewesen sein. Ungeklärt bleibt allerdings, sich aufBöhme beziehend,

60 Vgl. Art. «Mai(en)», Sp. 1-8; E. Mohr, «Vom Maisingen in alter Zeit», in: Du: kulturel¬
le Monatsschrift, 3 (1943), Heft 4, S. 57-60.

61 Eduard Hoffmann-Krayer, Feste und Bräuche des Schweizervolkes: kleines Handbuch
des schweizerischen Volksbrauchs der Gegenwart in gemeinfasslicher Darstellung,
Zürich: Schulthess & Co., 1913, S. 153-160, hier: S. 156-157.

62 Ebd. S. 160.
63 Noch heute pflegt man im Sensebezirk (Kanton Freiburg) das Maisingen am 1. Mai,

wobei die Schulkinder von Tür zu Tür ziehen und mit ihrem Singen Geld begehren.



30 Christoph Riedo

inwieweit die Melodie des <Meyen Liedes> von den Zeitgenossen und im
Speziellen von den katholischen Kirchgängern auch (und noch bzw.
weiterhin) als profane Liedmelodie wahrgenommen wurde oder ob die ins
16. Jahrhundert zurückreichenden weltlichen Ursprünge des Liedes - in
Bezug auf die Melodie - in den darauf folgenden Jahrhunderten bereits
nicht mehr als solche wahrgenommen wurden. Immerhin verbot die
katholische Kirche auf dem Tridentiner Konzil per Gesetz die Verwendung
profaner Melodien und lasziver Gesänge im Gotteshaus.

Womöglich waren sich die Beromünsterer im 17. und frühen 18. Jh.
auch nicht bewusst, dass es sich beim «Geistlichen Meyen Lied> um ein
ehemals ausschliesslich im protestantischen Milieu verbreitetes Lied gehandelt

hatte (vielleicht aber war ihnen bewusst, dass das Lied auch bei den
reformierten Eidgenossen bekannt war). Wie aber konnte innerhalb von
50 Jahren ein ehemals protestantisches Erbauungslied zu einem katholischen

Frömmigkeitslied werden? Alle frühen Liedflugschriftendrucke bis
einschliesslich zu den beiden aus Freiburg i.Üe. und Konstanz von 1607
druckten einen 27-strophigen Liedtext ab. Davon weichen einzig der
Innsbrucker Druck aus der Zeit um 1630 mit 26 Strophen sowie ein weiterer
Liedflugschriftendruck aus dem Jahre 1729 ab, der lediglich die ersten
24 Strophen umfasst. Im Vergleich der Liedtexte zwischen dem ersten
Berner Druck (um 1563) und den beiden aus den Jahren 1675 und 1729
fällt auf, dass der Liedtext keine erheblichen textlichen oder inhaltlichen
Veränderungen erfahren hatte;64 kleinere Abweichungen sind ausschliesslich

dem Sprachwandel zuzurechnen. Damit konnte offenbar ein vormals
ausschliesslich protestantisches geistliches Lied, ohne dass textliche oder
inhaltliche Korrekturen vorgenommen worden wären, auch im katholischen

Raum Verbreitung finden.55 Dieser Umstand ist in erster Linie dem
Text selbst zuzuschreiben: Denn aus der Interpretation des Liedtextes ging
hervor, dass der Protestant Gletting unverkennbar vom reformatorischen
solus-Christus-Prinzip, welches Jesus Christus als den alleinigen Heilsmittler

ansieht, geleitet war. Im Liedtext fehlen dementsprechend jegliche
Anspielungen auf Marienverehrung, sonstige Andeutungen von
Heiligenverehrung oder Hinweise, die von der Mitwirkung des Menschen am Heils-

64 In der Liedflugschrift von 1675 lesen wir in der Strophe 27 zum ersten Mal: «Laß
mich dein Gnad empfinden.» «Empfinden» ersetzt hier zum ersten Mal <erinnren>. In
der Version von 1729 wird in Strophe 5 <hort> durch <Gott> ersetzt, wobei der Vers in
der alten Version folgendermassen lautet: «er ist myn trost myn höchster hört.»

65 Gleichzeitig kam es im Zeitalter des Konfessionalismus in der Alten Eidgenossenschaft
sehr wohl zu konfessionsbedingten Adaptationen von Liedtexten. So beispielsweise
beim Lied zur Schlacht von Näfels (1388), vgl. Rainer Hugener, «Das älteste gedruckte

Lied zur Schlacht bei Näfels: Kommentar und Edition», in: Schweizerische
Zeitschrift für Geschichte, 59 (2009), Heft 3, S. 261-278.



Das <Geistlich Meyenlied> 31

werk Gottes zeugen würden. Gerade dieser dem Text inhärente Christo-
zentrismus machte es für Protestanten wie Katholiken anschlussfähig und
begründet die Rezeption des Liedes in katholischen Kreisen.

Allerdings ist die Rezeptionsgeschichte des Liedes noch nicht
abgeschlossen: Parallel zu der über den Bonus ordo von 1696 im Beromünsterer
Umkreis dokumentarisch belegten Verbreitung bis ins 18. Jahrhundert
hinein sind weitere Liedflugschriften mit dem <Meyenlied> erschienen. Eine
auf das Jahr 1675 datierte Liedflugschrift verweist leider wiederum weder
auf einen Druckort noch auf einen Drucker.66 Indessen taucht das auf dem
Titelblatt abgebildete Zierstück, bestehend aus einem Blumentopf mit
Schmetterling und Biene, auch bei dem mit «Geist-, lehr- und trostreiche
Betrachtungen von dem Tod» betitelten Druck von 1678 sowie im Gesangbuch

Die Psalmen Davids aus dem Jahre 1674 des Berners Georg Sonnleitner

auf.67 Gewiss könnte Sonnleitner dieses Zierstück auch einem anderen
Drucker ausgeliehen haben. Dennoch scheint es sich tendenziell eher um
eine im reformierten Milieu entstandene Flugschrift zu handeln.

Gleichwohl blieb das <Meyenlied> weiterhin auch in katholischen Kreisen

beliebt. Kaum 30 km vom Chorherrenstift Beromünster entfernt wurde
das Lied 1684 auch im katholischen Zug von Franz Karl Roos veröffentlicht
(Geistliches Meyen-Lied Von dem Gnadenreichisten lieblichisten Meyen/ JESV
Christi am H. Creutz hangend).68 Weitere überlieferte Liedflugschriften
bezeugen die ununterbrochene Rezeption des geistlichen Liedes bis ins
18. Jahrhundert. Allerdings bleiben in der Folge auf den Flugschriften die
Drucker und Druckorte unerwähnt, was vielleicht sogar den Verkauf über
die konfessionellen Grenzen hinweg erleichtert haben mag. Zumindest ist
ein geistliches <Meyenlied> im Jahre 1692 erschienen (Zwey schöne neue
geistliche lieder: Das erste: Das geistlich meyenlied),69 eine weitere Liedflugschrift

muss auf die Zeit um 1700 datiert werden (Das geistliche Mayen=
Lied/ Von dem Gnaden=riechen lieblichen Mayen/ JEsum Christum am
Creutz hangend)70 und die nachweislich letzte Liedflugschrift mit dem
<Meyenlied>, hier unter dem Titel «Von dem Gnadenreichen und lieblichen
Meyen JEsum Christum am Creutz hangend,» erschien 1729 (Zwey schöne
Geistl. Lieder/ Das Erste: Von dem Gnadenreichen und lieblichen Meyen/
JEsum Christum am Creutz hangend).71

66 Bern, Universitätsbibliothek (CH-BEsu), ZB Rar alt 549:22.
67 Diese Quellen können unter folgenden persistenten Links eingesehen werden: dx.doi.

org/10.3931/e-rara-15013; dx.doi.org/10.3931/e-rara-18028 (27.05.2013). Für die
wertvollen Hinweise möchte ich mich bei Eberhard Nehlsen bedanken.

68 Zug: Franz Karl Roos, 1684. Frankfurt a.M., Universitätsbibliothek (D-F), G.F. XXI259.
69 [o.O.], 1692. Princeton, University Library (US-PRu), Rare Books 34292.999 v.l (18).
70 [o.O., um 1700]. Philadelphia, Slg. Don Yoder (Privatsammlung), Nr. 56.
71 [o.O.], 1729. Luzern, Zentral- und Hochschulbibliothek (CH-Lz), H 8891: 8/8°.



32 Christoph Riedo

Insgesamt konnten wir also erkennen, wie ein ehemals weltliches Mailied
von einem durch die Lande ziehenden Sänger namens Benedikt Gletting in
ein geistliches Lied umgedichtet wurde. Dieses «Geistlich Meyenlied> wurde
ab den 1560er Jahren von Bern und der Eidgenossenschaft ausgehend auch
in Strassburg, Augsburg und Konstanz usw. zunächst von protestantischen
und ab 1607 auch von katholischen Druckern als Liedflugschrift publiziert.
Als privates Erbauungs- und Andachtslied schien das «Geistlich Meyenlied>
bis ins 18. Jahrhundert hinein eine weite Verbreitung gefunden zu haben.

Aufgrund des dem Liedtext innewohnenden solus-Christus-Prinzips war
eine Rezeption des Liedes im katholischen Milieu möglich, ohne dass am
Liedtext hätten Änderungen vorgenommen werden müssen. Das religiöse
Erbauungslied fand in der Folge auch Eingang in die Kunstmusik, namentlich

veröffentlichte Johann Benn in Luzern 1644 eine «Missa ober das
Geistliche Meyenlied.» Fernerhin haben wir auch von der Existenz einer
weiteren Messe sowie zweier fünf- und neunstimmiger Instrumentalkompositionen

über die heute nicht mehr zweifelsfrei rekonstruierbare Melodie
erfahren. In der Liturgie des Chorherrenstifts Beromünster gelangten diese

Vertonungen am 3. Mai, dem Fest der Kreuzauffindung, zur Aufführung.
Nicht zufällig wurden die Kompositionen für diesen Festtag ausgesucht.
Denn das <Meyenlied> besingt in der Tat einerseits den Mai, womit der
sakrale Aufführungskontext auch einen Bogen in die weltliche Sphäre mit
dem damals weit verbreiteten Maiensingen schlägt und eine liturgische
Verortung auf den Maianfang somit Sinn ergibt. Andererseits spielt das

«geistliche Meyenlied> aber auch mit den Mehrfachbedeutungen von «Meyen>

und lobpreist damit nicht nur den frühlingshaften Mai, sondern auch das

Schutz, Halt und Trost schenkende Christuskreuz, welches letztlich für
Jesus Christus selbst steht. Auch dieser Hintergrund erklärt die Verwendung

der Kompositionen ««ober das Geistliche Meyenlied» zum Fest der
Kreuzauffindung.

An der Rezeptionsgeschichte des «geistlichen Meyenliedes> erkennen
wir exemplarisch wie scheinbar gegensätzliche Kategorien wie weltlich und
geistlich, protestantisch und katholisch oder Paradigmen wie Kunstmusik
und eine nicht schriftlich fixierte Musik von einem simplen Lied gesprengt
wurden. Mit dem Eindruck, den das Singen der Schlussstrophe bei vielen
Generationen hinterlassen hat, soll der Leser auch heute verabschiedet sein.

Diß Liedly thuen ich singen /
allein zue dynem pryß /
laß mich dyn gnad erinnren /
du lieblichs Meyen riß /
dir sey groß lob unnd eer geseit /
von mir all armen sündern /
jetz unnd in ewigkeit. Amen. [Bern um 1563]



Das <Geistlich Meyenlied> 33

Abstract

The "Geistliches Meyenlied" is a sacred contrafactum of a secular May song written by the
itinerant singer and poet Benedikt Gletting (1500-ca. 1565). From the 1560s on, the song
spread outwards from Bern and the Old Swiss Confederacy. It was published as a song
leaflet in Strasbourg, Augsburg, Konstanz, and other cities, first by Protestant, and from
1607 on, also by Catholic printers. The "Meyenlied" continued to be printed and disseminated

as a private devotional song in both Protestant and Catholic circles into the
eighteenth century, the solus-Christus principle inherent in its text facilitating its reception in
Catholic settings. The devotional song subsequently found its way into the realm of art
music with the publication of Johann Benn's Missa ober das Geistliche Meyenlied in Luzern
in 1644. At least one other mass setting and two instrumental compositions over the
melody also existed in the seventeenth century. In the liturgy of the Collegiate Church in
Beromünster these compositions were performed on May 3, the feast of the Finding of
the Holy Cross. This liturgical placement had a double significance: not only is the song
seasonally appropriate for May, making a connection to the secular world, but "Meyen"
ultimately also refers to the Cross.

Anhang

Der Liedtext in der Version der Freiburger Liedflugschrift von 1607.

[1J der Göttlichen Weißheit /
darinn ist all Wunn unnd Weyd /
die Meyen zeit ist kommen /
mit aller Lustbarbeit. [eigentlich: Lustbarkeit]

Es nahet sich dem Sommer /
so singen die Vögelein /
das thut mir wenden Kummer /
mein Trawren fahret dahin /
mir hat mein schönes Lieb zugeseyt / [4.]
es wöll mit mir inn Meyen /
hat mir mein Hertz erfrewt.

Ich will gahn in den Garten /
umbzeundt mit rohtem Gold /
darinn meins lieben warten /
ich bin ihm von Hertzen hold /[2.]

Ein Gart der ist nicht ferre /
er steht auff grüner Heyd /
diß ist Göttliche lehre /

er kompt gar schier er sampt sich nicht /
er wil mir nichts versagen /
was ich ihn freundlich bit.

heyliger Schrifft bescheid /
der Gart ist weit / seiner Frücht sind vil / [5.]

Das hab ich wol vernommen /
in diser Gnadenzeit /
mein Lieb ist zu mir kommen /
der mir viel Frewden gibt /
er ist mein Trost mein höchster Hort /
vonn einer Magd geboren /
deß ewigen Vatters Wort.

darinn will ich spatzieren /
macht mir gar kurtz die weil.

[3.]
Der Gart der ist umbgeben /
mit aller Sicherheit /
mit tieffen Wassergräben /



34 Christoph Riedo

[6.]
Hertzlich thu mich erfreuwen /
bitt dich mit gantzem fleiß /
gang mit mir in den Meyen /
ehe dann der Blust verreist /
so brechen wir drr Blümlein viel /
der Lieb zu einem Meyen /
den ich dir schencken wil.

[7.]
Mit Lob und Danck betrachten /
das bitter Leyden dein /
allein deins Willens achten /
das sind die blümlin fein /
so du Hertzlieb begerest von mir /
im Glaub / Hoffnung un[d] Liebe /
laß mich gefallen dir.

[8.]
Die blümlin sind außgangen /
ihr geschmack ist Süß unnd Gut /
da du am Creutz bist gehangen /
besprengt mit rotem Blut /
du schöner Mey zierlich gestalt /
darauff sie frölich Singen /
die Vögel Jung und Alt.

[9.]
Das sind all glaubig Hertzen /
die du gezogen hast /
durch deines Leydens Schmertzen /
zu disem Meyen Ast /
daran staht all ihr Trost und Frewd /
thust sie freundlich ergetzen /
hilffst jn auß allem Leid.

[10.]
Dein Stamm ist also veste /
du kluger Mey so zart /
lieblich sind deine Este /
kein grüner wald noch Gart /
hat nie getragen deines gleich /
alles Heyl ist von dir kommen /
deß Frewet sich der Arm und Reich.

[11.]
Der Tolder an disem Meyen /
ist aller Tugend voll /
von Früchten mancherleyen /

all Ehr gezimpt ihm wol /
sein Frucht bleibet biß in Ewigkeit /
darumb all Creaturen /
ihm sind zu Dienst bereit.

[12.]
Mit Lob thu ich dich preysen /
du wärter Meyen Ast /
laß mir dein Blümlein reifen /
die du gezogen hast /
und nach der Blust so Speiß du mich /
mit deinen süssen Früchten /
Hertzlieb das bitt ich dich.

[13.]
Die Frucht ist hoch zu loben /
du süsser Meyenstamm /
damit du thust begaben /
all Welt du bist das Lamb /
das für uns ist zum Todt geführt /
Du bist der Königliche Zepter /
der alle ding regiert.

[14.]
Als Heil hast mir erworben /
Gnadreicher Meystock stoltz /
da du für mich bist gestorben /
gehangen an dem Holtz /
dein Blut das edel Meyensafft /
hast du so gar vergossen /
auß Brunst deiner Liebe krafft.

[15.]
Die dir dein Hertz thet brechen /
du loblicher Meyenzweig /
damit Du woltest brechen /
der alten Schlangen neyd /
deß Teuffels gwalt / Tod Sünd unnd Holl /
hast du gantz oberwunden /
darzu all ungesell.

[16.]
Das tröst mir mein Gemüte /
wann ich daran gedenck/
daß du auß freyer güte /
so ein reichliche schenck /
unns armen Sündern hast gethan /
bist unser Mittler worden /
vor deines Vatters Thron.



Das «Geistlich Meyenlied> 35

[17.]
Was soll ich fürbas sagen /
von dir dem Meyen zart /
dein Este sind sehr durchschlagen /
mit Eysen Nägeln hart /
dardurch das Fruchtbar Meyensafft /
so reichlich thut außfllessen /

[eigentlich: außfliessen]
gibt meinem hertzen krafft.

[18.]
Du kluger Mey so grüne /
wie bist so sehr verwundt /
von einem Ritter küne [/]
biß inn deines Hertzen Grund /
die Wund ist weit unnd darzue tieff/
darumb wilt mich erhören /
so offt ich zu dir rüff.

[19.]
Des külen Meyens tauwe /
das hat genetzet mich /
so ich mit fleiß anschawe /
den tieffen Wunden stich /
darinn dein Lieb ist gantz erfüllt /
darvon das lebend Wasser /
so reichlich außher quilt.

[20.]
Gönn mir ein kleine Raste /
bey dir inn grüner Auw /
under deines Bawmes Aste /
das mich nicht netz das Taw /
der Sünd unnd aller böser glust /
damit ich bin beladen /
sit du myn Erlöser bist.

[21.]
Nun sitz ich hie mit Frewden /
in süsser Meyen wun /
von dir wil ich nicht scheyden /
du bist der Lebend Brunn /
gib mir deß Brünlins einen Trunck /
daß ich mich damit labe /
so wirdt mein Seel gesund.

[22.]
Daselbst hat mich geladen /
zu deines Brunnens Fluß /
da wil [ich] Meyen Baden /

in deiner Gnaden guß /
wän Dürst der komm unnd Trinck von dir /
die lebendigen Wasser /
gibst du unß mit begir.

[23.]
Dein Stimm ist also süsse /
mit der uns rüffst zu dir /
auff daß der Sünder büsse /
eingang zur rechten Thür /
der du selbs bist nach deinem wort /
der Weg Warheit und Leben /
bist du mein höchster hört.

[24.]
Darzu bist uns gegeben /
von deinem Vatter milt /
von dir hand wir das Leben /
an dir ist gantz erfült /
was alle Propheten Weißgesagt hand /
viel Schmertzen hast getragen /
darzu groß schmach und Schand.

[25.]
Du bist gehorsam worden /
biß in deß Creutzes Todt /
dardurch der Himmel Porten /
unns allen offenstaht /
darumb dir geben ist der namm /
in dem wir Selig werden /
du Edler Meyenstamm.

[26.]
Erhöcht bist du mit Ehren /
vor deines Vatters Thron /
thu mich gnädig erhören /
freundlicher Mey so schon /
hilff mir mein trost zu aller stund /
als du mit mir hast versprochen /
mit deinem Göttlichen Mund.

[27.]
Diß Liedlein thu ich Singen /
allein zue dynem Preyß /
laß mich dein Gnad erinnern /
du lieblichs Meyenreiß /
dir sey groß lob und ehr geseyt /
von mir vil armen Sünder /
jetz und in Ewigkeit.

Amen. Benedict Gletting.



36 Christoph Rie do

Bibliographie

Baumann Max Peter, Bibliographie zur ethnomusikologischen Literatur der Schweiz. Mit
einem Beitrag zu Geschichte, Gegenstand und Problemen der Volksliedforschung, Win-
terthur: Amadeus Verlag, 1981.

Bäumker Wilhelm, Das katholische deutsche Kirchenlied in seinen Singweisen von den frü¬
hesten Zeiten bis gegen Ende des siebzehnten Jahrhunderts, Freiburg i. Br.: Herder,
1886-1911.

Benedikt Gletting: Ein Berner Volks-Dichter des XVI. Jahrhunderts, hrsg. von Theodor
Odinga, Bern: K.J. Wyss, 1891.

Benn Johann, Missae concertatae trium vocum, adiuncto choro secundo et una missa ab

octo, hrsg. von Max Zulauf, Basel: Bärenreiter, 1962 Schweizerische Musikdenkmäler,

4).
Benziger Augustin, Beiträge zum katholischen Kirchenlied in der deutschen Schweiz nach der

Reformation, Samen: Louis Ehrlich, 1910.
Blaser Fritz, Les Hautt: Histoire d'une famille d'imprimeurs, d'éditeurs et de relieurs des

XVIIe etXVIIIe siècles, Luzern: Keller & CO., 1925.
Böhme Franz M., Altdeutsches Liederbuch. Volkslieder der Deutschen nach Wort und Weise

aus dem 12. bis zum 17. Jahrhundert, Leipzig: Breitkopf und Härtel, 1877.
Bosson Alain, L'Atelier typographique de Fribourg (Suisse): bibliographie raisonnée des im¬

primés 1585-1816, Fribourg: Bibliothèque cantonale et universitaire de Fribourg,
2009.

Briefwechsel über Musik aus dem Kloster St. Urban (Der), hrsg. von Claudio Bacciagaluppi
und Luigi Collarile, Onlinepublikation: d-lib.rism-ch.org, in Vorbereitung RISM
Digital Library, 3).

Bruggisser Therese - Zulauf Max, Art. «Benn, Johann» in: MGG2?, Bd. 2 (1999), Sp. 1122.

Drey schöne newe Lieder. Das erste: Von den drey Himmelsfürsten/ S. Mauritz/ Victor vnd
Vrs mit sampt der gantzen gselschafft. Jm Thon: Wie man den Danhauser singt. Das
ander: Das Geistlich Meyen Lied. Im Thon: Es nahet sich der Sommer, Konstanz: Leonhard

Straub Witwe, 1607.

Egloff Gregor, Art. «Bircher, Jost», in: Historisches Lexikon der Schweiz, Bd. 2, 2003, S. 451.

Ehrensperger Alfred, «Die Stellung Zwingiis und der nachreformatorischen Zürcher Kirche
zum Kirchengesang und zur Kirchenmusik», in: Musik in der evangelisch-reformierten
Kirche. Eine Standortbestimmung, hrsg. vom Institut für Kirchenmusik der
evangelischreformierten Landeskirche des Kantons Zürich in Zusammenarbeit mit dem
Schweizerischen Arbeitskreis für evangelische Kirchenmusik, Zürich: Theologischer Verlag,
1989.

Flemming Johanna, «Ausgewählte Darstellungen des Lebensbaumes in der altchristlichen
und mittelalterlichen Kunst», in: Der Himmel über der Erde. Kosmossymbolik in
mittelalterlicher Kunst, hrsg. von Friedrich Möbius, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt,
1995, S. 98-106.

Fluri Adolf, «Benedicht Gletting», in: Anzeiger für Schweizer Geschichte, 9 (1903), S. 194-
200.

Fluri Adolf, «Die Brüder Samuel und Sigfrid Apiarius, Buchdrucker in Bern (1554-1565)»,
in: Neues Berner Taschenbuch, 3 (1897), S. 168-233.

Forster Georg, Frische teutsche Liedlein (1539-1556). Dritter Teil (1549), hrsg. von Kurt
Gudewill und Horst Brunner, Wolfenbüttel: Möseler, 1976 Das Erbe deutscher
Musik, 61; Abteilung mehrstimmiges Lied, 6).



Das <Geistlich Meyenlied> 37

Geering Arnold, Die Vokalmusik in der Schweiz zur Zeit der Reformation. Leben und Werke

von Bartholomäus Frank, Johannes Wannenmacher, Cosmas Alder, Aarau: Sauerländer,
1933 Schweizerisches Jahrbuch für Musikwissenschaft, 6).

Geistlich Meyen Lied/ von dem Gnadenrichen lieblichen Meyen Christum am Crütz hangende
(Ein), Bern: Siegfried Apiarius, [um 1563].

Geistlich Meyen=Lied Von dem Gnadenreichen lieblichisten Meyen/ JEsum Christum am
Creutz hangend, Luzern: [David Hautt].

Geistlich Meyenlied/ von dem Gnadenrichen lieblichen Meyen Christum am Crütz hangende
(Ein), Bern: Siegfried Apiarius, [um 1563].

Geistliche May. Das ist Ein schön Geistliches/ Lied von dem schönen Gardten/ darinnen die
liebe Gottes/ vnd andere Schöne Tugenden/ als schöne Blumen ab zu brechen seindt.
Jm bekandten Thon/ oder auff die weiß wie die Tagweiß zusingen (Der), Innsbruck:
Johann Gäch, [um 1630].

Geistliches Meyen-Lied Von dem Gnadenreichsten lieblichisten Meyen/ JESV Christi am
H. Creutz hangend, Zug: Franz Karl Roos, 1684.

Geystiich Meyen Lied. Von dem Gnadenreichen/ lieblichen Meyen/ Christum am Creütz han¬

gende (Das), Basel: Samuel Apiarius, 1567.

Geystiich Meyen lied/ von dem Gnadenreichen lieblichen Meyen Christo am Creütz hangende
(Ein), [Augsburg: Matthäus Franck, um 1565].

Hennig Kurt, Die geistliche Kontrafaktur im Jahrhundert der Reformation, Halle a.S.: Max
Niemeyer, 1909.

Historisches Lexikon der Schweiz, hrsg. von der Stiftung Historisches Lexikon der Schweiz
(HLS), Basel: Schwabe, 2002-.

Hoffmann-Krayer Eduard, Feste und Bräuche des Schweizervolkes: kleines Handbuch des

schweizerischen Volksbrauchs der Gegenwart in gemeinfasslicher Darstellung, Zürich:
Schulthess & Co., 1913.

Hugener Rainer, «Das älteste gedruckte Lied zur Schlacht bei Näfels: Kommentar und
Edition», in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, 59 (2009), Heft 3, S. 261-278.

Hüpsch new geystlech Meyenlied/ von dem gnadreichen/ lieblichen Meyen Christum am
Creütz hangende. Jm thon/Es nahet sich dem Summer Oder wie man das Fräwlein auß
Britannia singt (Ein), S[trassburg:] T[hiebold] B[erger, um 1560].

Jenny Markus, Geschichte des deutschschweizerischen evangelischen Gesangbuchs im 16. Jahr¬

hundert, Basel: Bärenreiter, 1962.

Jenny Markus, Zwingiis Stellung zur Musik im Gottesdienst, Zürich: Zwingli 1966 Schrif¬
tenreihe des Arbeitskreises für evangelische Kirchenmusik, 3).

Lischer Markus, Art. «Fleckenstein, Heinrich», in: Historisches Lexikon der Schweiz, Bd. 4

(2005), S. 551.
Messmer Kurt, Luzerner Patriziat. Sozial- und wirtschaftsgeschichtliche Studien zur Entste¬

hung und Entwicklung im 16. und 17. Jahrhundert, Luzern: Rex-Verlag, 1976 Luzerner

historische Veröffentlichungen, 2).
Mohr E., «Vom Maisingen in alter Zeit», in: Du: kulturelle Monatsschrift, 3 (1943), Heft 4,

S. 57-60.
Müller Iso, «Das Valser Liederbüchlein von 1685», in: Bündnerisches Monatsblatt, 3 (1952),

S. 65-89.
Nievergelt Edwin, Die Tonsätze der deutschschweizerischen reformierten Kirchengesang¬

bücher im 17. Jahrhundert, Zürich: Zwingli-Verlag, 1944.
Odinga Theodor, Das deutsche Kirchenlied der Schweiz im Reformationszeitalter, Frauenfeld:

J. Huber, 1889.
Reimann Hannes, «Huldrich Zwingli - der Musiker», in: Neujahrsblatt der Allgemeinen

Musikgesellschaft Zürich, 144 (1960).



38 Christoph Riedo

Riedo Christoph, «Privates Musizieren in zwinglianischem Milieu im 17. und frühen
18. Jahrhundert», in: XXXIX. Wissenschaftliche Arbeitstagung: Geist=reicher Zeit=
Vertreib, Hausmusik im 17. und 18. Jahrhundert (Michaelstein, 23.-25. November
2012), in Vorbereitung.

Rubi Christian, «Liederdruckhändler und Liedersänger im alten Bernbiet», in: Jahrbuch für
Volksliedforschung, 19 (1974), S. 151-154.

Saladin Josef Anton, Die Musikpflege im Stift Leodegar in Luzern, Stans: Buchdruckerei Paul

von Matt & Cie., 1948 Der Geschichtsfreund, 100).
Schiendorfer Max, «Ain schidlichs streuen. Heilsgeschichte und Jenseitsspekulation in

Oswalds verkanntem Tagelied Kl 40», in: Jahrbuch der Oswald von Wolkenstein
Gesellschaft, 9 (1996/1997), S. 179-196.

Schiendorfer Max, Art. «Gletting, Benedicht», in: Frühe Neuzeit in Deutschland 1520-1620.
Literaturwissenschaftliches Verfasserlexikon (VL 16), hrsg. von Wilhelm Kühlmann et
al, Berlin [...]: W. de Gruyter, 2011-,

Schön new geystlich Mayen Liedlein/ von dem gnadenreichen/ lieblichen Mayen Christum am
Creutz hangende (Ein), [o.O., um 1565?].

Schweizerisches Idiotikon. Wörterbuch der schweizerdeutschen Sprache, Frauenfeld: Huber,
1881-,

Söhngen Oskar, Theologie der Musik, Kassel: Stauda, 1967.
Uhland Ludwig, Alte hoch- und niederdeutsche Volkslieder mit Abhandlung und Anmerkun¬

gen, Stuttgart: Cotta'sche Buchhandlung, [ca. 1900] (3. Aufl.).
Unbekannte Ausgaben geistlicher und weltlicher Lieder, Volksbücher und eines alten ABC-

Büchleins gedruckt von Thiebold Berger, hrsg. von Paul Heitz, Strassburg: Heitz und
Mündel, 1911.

Vogt Walter, Die Messe in der Schweiz im 17. Jahrhundert, Basel: Buchdruckerei H. Gerber,
1940.

Wackernagel Philipp, Das deutsche Kirchenlied von der ältesten zeit bis zu Anfang des XVII.
Jahrhunderts, Leipzig: Teubner Verlag, 1864-1877.

Weber Gustav, H. Zwingli. Seine Stellung zur Musik und seine Lieder. Die Entwicklung des

deutschen Kirchengesanges. Eine kunsthistorische Studie, Zürich: Hug, 1884.
Weber Heinrich, Geschichte des Kirchengesangs in der deutschen reformierten Schweiz. Mit

genauer Beschreibung der Kirchengesangbücher des 16. Jahrhunderts, Zürich: Friedrich
Schulthess, 1876.

Weller Emil, Annalen der poetischen National-Literatur der Deutschen im 16. und 17. Jahr¬

hundert, Freiburg i.Br.: Herder, 1862-1864.
Wilhelmi Thomas, «Ein Liederbüchlein als Corpus delicti: Protestantische Liedflugschriften

im Besitz der Minkendorfer Klarissenäbtissin Susanna von Oberburg», in: Realität als

Herausforderung: Literatur in ihren konkreten historischen Kontexten. Festschrift für
Wilhelm Kühlmann zum 65. Geburtstag, hrsg. von Ralf Bogner et al, Berlin: De Gruyter,

2011, S. 111-119.
Zwey schöne Geistl. Lieder/ Das Erste: Von dem Gnadenreichen und lieblichen Meyen/ JEsum

Christum am Creutz hangend, [o.O.], 1729.

Zwey Schöne Geistliche Lieder: Das erste/ Von dem Gnadenreichen lieblichen Meyen/ Chri¬

stum am Creutz hangende und Das ander/ wider die Ertzfeind der Seelen/ O Gott
verley mir dein gnad, Freiburg i. Üe.: Stephan Philot, 1607.

Zwey schöne geistliche Lieder. Das Erste: Das geistliche Mayen=Lied/ Von dem Gnaden=
riechen lieblichen Mayen/ JEsum Christum am Creutz hangend, [o. O., um 1700].

Zwey schöne neue geistliche lieder: Das erste: Das geistlich meyenlied, [o.O.], 1692.

Zwey schöne newe Lieder. Das Erste: Das Geistlich Meyen=Lied/ Von dem Gnadenreichen
lieblichen Meyen/ Jesu Christo am Creutz hangend, [Bern?], 1675.


	Das "Geistlich Meyenlied" : die Longue durée eines Liedes jenseits musikalischer Gattungen und konfessioneller Grenzen

