
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 31 (2011)

Artikel: Kontinuum oder Singularität? Synchronie als alternative postmoderne
Zeitlichkeit bei Luciano Berio und Jean-François Lyotard

Autor: Rusch, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kontinuum oder Singularität? Synchronie als

alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Luciano Berio
und Jean-François Lyotard

Samuel Rusch (Zürich)

Nachdem das Phänomen <Postmoderne> nach wie vor der gültigeren
Einordnung in die musikwissenschaftlichen Deutungsbestrebungen harrt, wie
das Erscheinen jüngster Publikationen zeigt, stellt vorliegender Essay den
Versuch einer Annäherung an die postmoderne Problematik dar, wie sie

aus der Beschäftigung mit Jean-François Lyotard (1924-1998) und Luciano

Berio (1925-2003) greifbar wird.1 Neben Lyotards Philosophie gilt das

kompositorische Schaffen Berios als paradigmatisch postmodern: so sei
seine Sinfonia (1968-1969) - insbesondere deren dritter Satz - als Initialwerk

und ein früher Höhepunkt der Postmoderne in der Musik zu werten.2
Das Werk, zu dessen Chrarakterisierung als <postmodern> sich Berio selbst
nicht äusserte, entstand zehn Jahre, bevor Lyotard durch seinen Bericht
Das postmoderne Wissen mehr oder weniger unfreiwillig und letztlich zu
seinem Leidwesen die philosophische Postmoderne-Debatte anstiess, die
alsbald in die breitere wissenschaftliche und mediale Öffentlichkeit
ausströmte.3 Die Bearbeitung des Phänomens des Postmodernen hat Lyotard

1 Vgl. Andreas Domann, Postmoderne und Musik. Eine Diskursanalyse, Freiburg: Verlag
Karl Alber, 2012 Musikphilosophie, 4).

2 Zu Entstehungsjahr und Ausgabe vgl. Markus Bandur, «<I prefer a wake>. Berios Sin¬

fonia, Joyces Finnegans Wake und Ecos Poetik des <offenen Kunstwerks»), in: Luciano
Berio, hrsg. von Ulrich Tadday, München: edition text + kritik, 2005 Musik-Konzepte.

Neue Folge, 128), S. 95-109, hier: S. 95; Anm. 1.

3 Vgl. Jean-François Lyotard, Das postmoderne Wissen. Ein Bericht (Original: La condi¬

tion postmoderne, 1979), hrsg. von Peter Engelmann, übers, von Otto Pfersmann,
Wien: Passagen Verlag, 2009 (6. Aufl.; 1. Aufl. 1986). Korrigierend eingreifen wollte
Lyotard insbes. mit ders., Postmoderne für Kinder. Briefe aus den Jahren 1982-1985
(Original: Le Postmoderne expliqué aux enfants, 1986), hrsg. von Peter Engelmann,
übers, von Dorothea Schmidt unter Mitarbeit von Christine Pries, Wien: Passagen
Verlag, 2009 (3. Aufl.; 1. Aufl. 1987). Eine Auswahl dieser Texte ist enthalten in:
Postmoderne und Dekonstruktion. Texte französischer Philosophen der Gegenwart, hrsg.
von Peter Engelmann, Stuttgart: Philipp Reclam jun., 1990 Reclam's Universal-
Bibliothek, 8668), S. 33-75. Vgl. auch Lyotard, «Vorwort. Vom Humanen», in: ders.,
Das Inhumane. Plaudereien über die Zeit (Original: L'inhumain. Causeries sur le temps,
1988), hrsg. von Peter Engelmann, übers, von Christine Pries, Wien: Passagen Verlag,

2006 (3. Aufl.; 1. Aufl. 1989), S. 11-17, insbes.: S. 15, und «Die Moderne redi-



198 Samuel Rusch

wiederholt zur Auseinandersetzung mit der bildenden Kunst wie auch der
Musik angeregt, wobei es deren avantgardistische Ausprägungen sind, in
denen er das Postmoderne beispielhaft verwirklicht sieht.4 Aufgrund
seiner eingehenden Beschäftigung mit der Tonkunst gilt Lyotard als der
bedeutendste Musikphilosoph seit Ernst Bloch und Theodor W. Adorno, wobei
jedoch seine Einsichten, wie beklagt wird, noch zu wenig in die
musikwissenschaftliche Diskussion vorgedrungen seien.5 Eine Konfrontation Lyotards
und Berios bietet sich so zweifelsohne an; dies umso mehr, als letzterer
die Grundlagen seines musikalischen Schaffens auch wortsprachlich reflektiert

hat und somit Verlautbarungen im selben Medium einander gegenübergestellt

werden können.6
Der Verdacht mag bereits aufgekeimt sein: Entgegen der verbreiteten

Ansicht, bei Lyotard und Berio fänden sich allerorten unzweideutige Anzeichen

der Postmoderne, halte ich bei beiden den Duktus der Abgrenzung für
augenfällig. Wenn die Postmoderne eine Phase ist, die das Bewusstsein für
die Diachronie allen Geschehens nahezu exzessiv hochhält, dann ist es diese
Form von Postmodernismus, von der sich Berio und Lyotard absetzen, denn
offensichtlich verbindet die Abwendung von einer Auffassung von Zeitlichkeit,

die diese ausschliesslich und straff diachron organisiert, ihre
Äusserungen. Bei Lyotard geschieht dies explizit. Im Hintergrund seiner wiederholten

Auslassungen zum bedeutsamen Unterschied zwischen einem falsch
verstandenen Postmodernismus und einem richtig aufgefassten Phänomen
des Postmodernen lässt sich deutlich die Entgegensetzung zweier
Auffassungen von Zeitlichkeit ausmachen, wodurch sich seine Position in die
Ansätze einreiht, die eine aufdie Frage der Zeitauffassung fokussierte Proble¬

gieren», in: ders., Das Inhumane, S. 37-48, insbes.: S. 47. Informativ Peter
Engelmanns «Vorwort des Herausgebers 1986» und «Vorwort des Herausgebers 2009», in:
Lyotard, Das postmoderne Wissen, S. 11-13 und 15-22, insbes.: S. 17, sowie «Einführung»,

in: Postmoderne und Dekonstruktion, S. 5-32, insbes.: S. 5-17.
4 Es handelt sich um Lyotards Nomenklatur. Zum Begriff der Avantgarde in der Musik

vgl. Gianmario Borio, Musikalische Avantgarde um 1960. Entwurf einer Theorie der
informellen Musik, Laaber: Laaber Verlag, 1993 Freiburger Beiträge zur
Musikwissenschaft, 1), insbes.: S. 8-15.

5 Zur Postmoderne in Musik und Musikwissenschaft vgl. Borio, Musikalische Avant¬
garde, insbes.: S. 1-8, und Hans-Joachim Heßler, Philosophie der postmodernen Musik:

Jean-François Lyotard, Dortmund: NonEM-Verlag, 2001, insbes.: S. 2-5. Vgl. auch
Hermann Danuser, «Postmodernes Musikdenken - Lösung oder Flucht?», in: Neue
Zürcher Zeitung, N. 148, 29./30. Juni 1991, S. 67-68.

6 Lyotard hat einen Artikel zu Berio verfasst. Da sich dieser jedoch um das in Bezug auf
die vorliegende Problematik eher abliegende Thema der «relation between language
and music» dreht, konnte er hier keine Berücksichtigung finden. Vgl. Lyotard, «<A

few words to sing>», in: Music/Ideology. Resisting the aesthetic, hrsg. von Adam Krims,
Amsterdam: Overseas Publishers Association, 1998 Critical Voices in Art, Theory
and Culture), S. 15-36, hier: S. 17.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 199

matisierung der Postmoderne vornehmen.7 Zahlreiche Aussagen Berios
lassen sich meines Erachtens ebenfalls in Richtung einer Kontrastierung
zweier verschiedener Herangehensweisen an Zeitlichkeit deuten, zumal
auf den ersten Blick möglicherweise kryptisch anmutende Äusserungen vor
einem solchen Hintergrund verständlich werden. Dabei scheint auch er zu
einer diachronistischen Sicht der Zeitdimension auf Distanz zu gehen, denn
schon im Grundsatz steht er der Periodisierung kultureller Entwicklungen,
die heterogene Erscheinungen vorschnell homogenisiert, kritisch gegenüber;

ein Vorbehalt, den er mit Lyotard teilt.8

7 Zu den im vorliegenden Zusammenhang einschlägigen Aspekten der Zeitthematik
vgl. ders., «Die Moderne redigieren». Vgl. auch ders., «Zeit heute» und «Der Augenblick,

Newman», in: ders., Das Inhumane, S. 73-93 und 95-105. Verschiedentlich
setzt Lyotard Signale der Differenz: Seine Rede von einer «achtenswerten
Postmoderne» impliziert auch weniger achtenswerte Formen. Vgl. ders., Der Widerstreit
(Original: Le Différend, 1983), übers, von Joseph Vogl, München: Wilhelm Fink Verlag,

1989 (2. Aufl.; 1. Aufl. 1987; Supplemente, 6), S. 12. In vergleichbarer Weise

spricht er von einer «Art Postmoderne», zu der «auch die <postmoderne> Architektur
von Jencks» gehöre, «die der Leser hoffentlich nicht mit dem verwechselt, was ich
condition postmoderne, postmoderne Verhältnisse, genannt habe». Vgl. ders.,
«Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», in: ders., Das Inhumane, S. 139-149, hier:
S. 147; Hervorhebung im Original.

8 Vgl. Luciano Berio, Intervista sulla musica, a cura di Rossana Dalmonte, Roma-Bari:
Laterza, 1981 Saggi tascabili Laterza, 77), hier: S. 63-65, sowie Lyotard, «Die
Moderne redigieren» und «Notizen über die Bedeutung von <post->», in: ders.,
Postmoderne für Kinder, S. 103-109, insbes.: S. 104-105. Der Umstand, dass es zu einer
Periodisierung gekommen ist, scheint für Lyotard gerade Ausdruck davon zu sein,
dass der ursprüngliche Impetus zum Erliegen gekommen ist: «Die aktuellen
Strömungen, die die Malerei, Architektur oder Musik zu einer Rückkehr zu den traditionellen

Werken des Geschmacks bewegen - ich meine: den Transavantgardismus,
den Neoexpressionismus, die neue Subjektivität, den Postmodernismus und so weiter,

also die Neo-s und Post-s - berücksichtige ich nicht», denn «[ojffenbar ist diese

<Transavantgarde>, unter dem Vorwand, das Erbe der Avantgarden zu bewahren, ein

gutes Mittel, es zu verschleudern». Vgl. ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der
Ästhetik», in: ders., Das Inhumane, S. 157-165, hier: S. 157, und «Vorstellung,
Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 147. Ein Gleichklang in der negativen Beurteilung
des Periodisierens, ein gewisser Kontrast jedoch in der jeweiligen Bewertung von
Moderne und Postmoderne findet sich hier: Der Begriff <postmodern> sei «wahrscheinlich

ein recht unglücklicher Ausdruck», weil er «die Vorstellung einer historischen
<Periodisierung>» erwecke, wobei Lyotard unter <postmodern> «vielmehr einen
Geisteszustand» versteht; Periodisieren hält er hier für «eine <klassische> oder <moderne>

Vorstellung». An anderer Stelle ist für ihn die Moderne demgegenüber selbst «keine

Epoche, sondern vielmehr ein Modus [...] im Denken, im Ausdruck und in der
Sensibilität». Vgl. ders., «Regeln und Paradoxa», in: Philosophie und Malerei im Zeitalter
ihres Experimentierens, übers, von Marianne Karbe, Berlin: Merve Verlag, 1986, S. 97-
107, hier: S. 97, und «Sendschreiben zu einer Universalgeschichte», in: ders.,
Postmoderne für Kinder, S. 39-56, hier: S. 40. Vgl. auch ders., «Zeit heute», S. 83-84,
und Der Widerstreit, S. 12.



200 Samuel Rusch

Die diachron organisierte Zeitlichkeit verweist für mich auf den sich im
Verlauf des neunzehnten Jahrhunderts vollziehenden historistischen
Paradigmenwechsel. Die in der Postmoderne aufbrechende Zeitproblematik
untersuche ich somit im Sinne einer möglichen Spätfolge der historistischen

Wende. Ich lese Lyotards und Berios Texte als anti-historistische
Kontrastfolie, und meine folgenden Ausführungen zum Historismus
haben sich mir aus der Lektüre von deren als implizite Alternativvorschläge
verstandenen Positionen erschlossen.

Der spezifische, mit dem Historismus zum Durchbruch gelangende
Zugriff auf die Zeitdimension besteht darin, Zeit im Wesentlichen
ausschliesslich im Sinne der diachronen Zeitachse zu deuten. Demgemäss ist
dem Historismus die Behauptung zu unterstellen, alle welthaften Erscheinungen

seien in dieser unablässig unidirektional ablaufenden Bewegung
organisiert. Zugleich tritt diese Feststellung als Forderung auf, alle
welthaften, insbesondere aber alle kulturellen Erscheinungen seien in die dia-
chrone Zeitachse einzuordnen. Dabei erhebt die Gleichsetzung von Zeit
mit Diachronie den Anspruch unbestreitbarer Evidenz, rechtfertigt sie sich
doch in der (scheinbaren) Tatsache, dass alle welthaften Erscheinungen
aufgrund des unausgesetzten Abiaufens der Zeit in der Welt objektiv gesehen

mit Punkten auf der diachronen Zeitachse korrelieren. Wenn uns diese

Sichtweise zwingend erscheint, zeigt dies, wie stark wir (noch) unter
dem Einfluss des historistischen Paradigmenwechsels stehen.

Eine Kritik des Historismus, wie sie Berio und Lyotard implizieren, ist
deshalb plausibel, weil zuzeiten der Postmoderne eine sich in Stagnation
und Unverbindlichkeit äussernde Blockade des künstlerischen Schaffens

diagnostiziert werden kann, die sich meiner These zufolge auf einen apore-
tischen Zustand zurückführen lässt, in den gerade diejenige Form des
künstlerischen Materials gerät, wie sie aus der nach wie vor bestimmenden
historistischen Zeitauffassung hervorgeht.9 Diese Aporie macht sich spätestens
in der Postmoderne in voller Schärfe bemerkbar. Gerade am künstlerischen

Material scheinen mir die Konsequenzen dieses Einschnitts exemplarisch

sichtbar zu werden, und in dieser Optik ist es bezeichnend, dass
sich Berio und Lyotard in ihren Äusserungen neben der Zeitthematik
prominent mit der musikalischen Materie (Lyotard) bzw. dem musikalischen
Material (Berio) auseinandersetzen. So steht Lyotards Philosophie erweislich

unter dem Zeichen eines inneren Zusammenhangs von Zeit- und
Kunstreflexion, und offenkundig gelangt er zu seiner Theorie der künstlerischen

9 Zur Blockade des künstlerischen Schaffens vgl. ders., «Notizen über die Bedeutung
von <post-»>, S. 107.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 201

Materie ausgehend von seiner Philosophie der Zeit.10 Deutlicher Auslöser
von Berios Bestreben ist der schöpferische Antrieb, Verfügungsgewalt über
ein Material zu gewinnen, das unabhängig von seiner Zeitstufe als lebensvoll

empfunden werden kann.11 So weisen Lyotards und Berios
Absetzungsbewegungen in der Opposition gegen die mutmasslichen, negativen
Auswirkungen des historistischen Paradigmenwechsels für mich eine auffällige
Parallele auf. Mir scheint, die Diagnose einer Blockade des künstlerischen
Schaffens lässt sich im Hintergrund von beider Beschäftigung mit der
Materialproblematik - wenn vielleicht auch implizit - erkennen, und selbst
wenn Berio und Lyotard an der Oberfläche je eigene Stossrichtungen
verfolgen, scheint es mir gleichwohl dieselbe Blockade zu sein, gegen die sie

angehen. Indem sie sich zur Möglichkeit einer alternativen, anti-diachronistischen

Auffassung der Zeitdimension bekennen, scheinen sie dem
künstlerischen Schaffen das Mittel an die Hand geben zu wollen, um einen
anscheinend ausweglosen Stillstand überwinden zu können.

Meiner Unterstellung gemäss, die durch die historistische Wende
ausgelöste Problematik wirke sich auf der Materialebene besonders deutlich
aus, werde ich zunächst die behauptete aporetische Situation des Materials
in der Postmoderne erklärend zu konturieren suchen. Anschliessend wird
am Leitfaden der die Zeitproblematik in alternativer Weise angehenden
Theorien der beiden Protagonisten der Nachweis zu erbringen sein, dass
sich Ressourcen finden lassen, die den Ausbruch aus postmoderner Aporie
des Materials und Blockade des künstlerischen Schaffens ermöglichen.

I. Aporie des künstlerischen Materials in der Postmoderne

Die Frage drängt sich auf, wie die spezifisch historistische Problematik, so
es denn eine gibt, beschaffen ist, um zu den angedeuteten Schwierigkeiten
in Bezug auf künstlerisches Material und Kunstschaffen zu führen.

Ich verstehe den Historismus als eine Theorie kultureller Phänomene,
der als solche deren grundlegende Kontextualität anerkennt: Vergeschicht-

10 So lautet der sinnige Untertitel von ders., Das Inhumane - einem Band, der Texte zu
seiner Kunsttheorie versammelt - <Plaudereien über die Zeit>. Vgl. auch ders.,
«Vorwort. Vom Humanen».

11 Auch Lyotard kennt «die Steigerung des Seins und den Jubel, die von der Erfindung
neuer Spielregeln, bildnerischer oder künstlerischer, oder ganz anderer, ausgelöst
werden». Vgl. ders., «Antwort auf die Frage: Was ist postmodern?», in: ders.,
Postmoderne für Kinder, S. 13-32, hier: S. 29. Vgl. auch ders., «Das Erhabene und die
Avantgarde», in: ders., Das Inhumane, S. 107-125, insbes.: S. 110.



202 Samuel Rusch

lichung ist immer Kontextualisierung.12 Aus diesem Grundsatz heraus ist
der Historismus eine relativistische Sichtweise, der die einzelnen Phänomene

auf der Basis ihrer kontextuellen Bezüge erklärt. Die Frage nun, was
mit dem historistischen Ansatz nicht stimmen könnte, scheint sich mir
darin zu beantworten, dass man ihm im Lichte des Ergebnisses vorwerfen
kann, eine falsche Methodenwahl getroffen zu haben. Der Historismus
versucht nämlich - und darin scheint die grundlegende Differenz dieser
Konzeption zu anderen, nicht-historistischen Holismen zu liegen - die
kulturellen Phänomene in (bzw. trotz) ihrer Kontextualität objektivistisch in
den Griff zu bekommen, wobei sich der auf Geschichtlichkeit ausgelegte
Historismus dazu naheliegenderweise an die diachrone Zeitachse als

Regulativ anlehnt. Der Irrtum des Historismus besteht somit im Glauben,
kulturelle Phänomene seien objektivistisch handhabbar, und so
vielversprechend, ja zwingend die Auffassung anmuten mag, die diachrone
Zeitdimension biete sich diesem Zweck als objektives Raster geradezu an, muss
das historistisch-objektivistische Projekt angesichts der mittlerweile erkennbar

gewordenen Schwierigkeiten gleichwohl als zum Scheitern verurteilt
angesehen werden.

Wohlgemerkt, Berio und Lyotard kritisieren nicht die Methodenwahl
des Historismus. Explizit kritisieren sie den Historismus ohnehin nur
bedingt. Was sie zu zeigen versuchen, ist, dass die diachronistische Auffassung

der Zeitdimension, die sich im Gefolge des historistischen Paradigmenwechsels

als praktisch allein zulässige, ja alleinig mögliche Sichtweise
aufgedrängt und durchgesetzt hat, nicht zwingend ist. Da das historistisch-
objektivistische Projekt auf der Auffassung der diachronen Anordnung der
Zeitdimension aufruht, ist klar, dass es durch eine Unterwanderung dieser
Grundvoraussetzung zum Einsturz gebracht wird und mithin das mutmasslich

blockierte künstlerische Material wieder freigesetzt zu werden
vermag. Anhand des von Berio und Lyotard nahegelegten inneren
Zusammenhangs zwischen Zeit- und Materialkonzeption soll versucht werden,
aus dem Gegenbild der von ihnen entworfenen positiven Theorien zu
rekonstruieren, von welchen Problemstellungen sich ihre Vorschläge abheben
und auf welche Weise der im Historismus angelegte Objektivismus den
darin ebenso angelegten Relativismus unterläuft. Dieser Vorgang und seine

Auswirkungen auf das künstlerische Material sind nun zu erhellen.

12 Eine Theorie der kulturellen Erscheinungen scheint holistisch organisiert sein zu
müssen.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 203

1. Ursprung der postmodernen Aporie

Zunächst ist nochmals festzuhalten, dass der Ansatz, kulturelle Phänomene

auf der Grundlage von Kontextrelationen zu bestimmen, Ausfluss einer
relativistischen Sichtweise ist. Für jeden Relativismus gehören zu den
Merkmalen eines Phänomens prominent diejenigen Eigenschaften, in
denen sich seine Beziehungen zu Kontexten manifestieren. Für jedes kulturelle
Phänomen sind Sinngehalte konstitutiv - es ist wesentlich Sinn -, und die
Kontextrelationen sind es, aus denen es diesen Sinn bezieht. Das Wesen
der sinngenerierenden Kontextrelation ihrerseits besteht darin, unablässig
auf Selbstüberstieg ausgerichtet zu sein. Kontexte sind schlechterdings nicht
abschliessbar, wodurch auch die mit ihnen in Beziehung stehenden Phänomene

immer weiter über sich hinaus verwiesen. Die spezifische Behauptung

des im Historismus angelegten Relativismus besteht nun darin, jedes
kulturelle Phänomen auf der Basis seiner Kontextrelationen zu einem
historischen Ort zu bestimmen. Das Konzept des historischen Orts beruht auf
der Annahme, jedes kulturelle Phänomen verfüge über einen mehr oder
minder fixierbaren Zeitpunkt seines Auftretens und eine mehr oder weniger

eingrenzbare Zeitspanne seiner Verwendung, zu denen es mit einem
Bündel herrschender Zeitumstände in Beziehung steht, die in die Entschlüsselung

seiner Bedeutung einzufliessen haben.
Das Problem entsteht durch den genannten objektivistischen Impuls,

von dem der historistische Relativismus geprägt ist. Der Objektivismus will
bekanntlich den Erscheinungen generell vermittels einer möglichst präzisen

Bestimmung Gerechtigkeit widerfahren lassen, das heisst, indem er
ihnen in Absehung möglichst aller wie auch immer gearteten Verzerrungen

nur diejenigen Merkmale zuschreibt, die ihnen tatsächlich zukommen.
Dementsprechend will der von einem objektivistischen Impetus beseelte
historistische Relativismus jedem kulturellen Phänomen in seiner Spezifik
insofern gerecht werden, als er es aus einem möglichst präzise mit ihm
korrelierten zeitgenössischen Kontext heraus bestimmt, und nicht etwa im
Ausgang von einem unter Umständen weit abliegenden, der von
inkommensurablen Voraussetzungen ausgeht. Als objektives Raster für die präzise

Anbindung der kulturellen Phänomene bietet sich dem objektivistisch
gezügelten Relativismus selbstredend die diachrone Zeitachse an, auf der
eine möglichst punktgenaue Positionierung angestrebt wird.

Die möglichst punktgenaue Positionierung hat zwei zusammenhängende

Voraussetzungen. Auf der einen Seite müssen die kulturellen
Phänomene, wie beispielsweise das hier einschlägige musikalische Material,
zwecks Zuordnung zu möglichst konkreten Zeitpunkten bzw. Zeitspannen
in greifbare Elemente aufgespaltet werden, worunter im vorliegenden
Zusammenhang eine musikalische Figur, ein Formschema oder Ähnliches zu



204 Samuel Rusch

verstehen ist. Auf der anderen Seite muss der kontextuelle Überschuss des

historischen Orts der Elemente, der ja keineswegs verneint werden soll,
auf ein objektivistisch handhabbares Minimalmass eingedämmt werden.
Gewiss ist es zutreffend, dass der Historismus den Blick für die Geschichtlichkeit

aller kulturellen Erscheinungen schärft. Andererseits ist die
Annahme, kulturelle Phänomene hätten bzw. seien Geschichte, nicht spezifisch

historistisch und im Grunde genommen trivial, wie es auch gängig
ist, davon auszugehen, jedem von ihnen komme ein historischer Ort zu,
der nicht-historistisch allerdings, wie die Phänomene selbst, mehr oder
minder diffus bleibt. Allem Anschein nach wird der historische Ort als
Merkmal von kulturellen Phänomenen somit auch nicht-historistisch zwar
anerkannt, aber - und das ist entscheidend - im Allgemeinen scheint er
beiläufig auf akzidentieller Ebene lokalisiert zu werden.

Dieser schwachen These ist nun die stärkere, spezifisch historistische
Grundbehauptung entgegenzusetzen, die meiner Rekonstruktion zufolge
lautet, der historische Ort sei zu den notwendigen Eigenschaften der kulturellen

Phänomene zu rechnen. Erst aus einer solchermassen verschärften
Behauptung heraus lässt sich die mutmasslich aporetische postmoderne
Materialproblematik erklären. Diese starke Behauptung ist das Mittel, das
dem Historismus erlaubt, die kulturellen Phänomene in Elemente
aufzuspalten, indem er sie als Entitäten kreiert, die über ihren historischen Ort
definiert sind. Er besteht somit in der weder trivialen noch harmlosen
Behauptung, jedes Element sei in dem, was es ist, notwendig durch seinen
historischen Ort bestimmt. Es handelt sich bei den im historistischen Sinne

aufgefassten Elementen nicht um im Prinzip zeitlos existierende
Materialportionen, die kontingenterweise mit einzelnen Positionen auf der dia-
chronen Zeitachse in Beziehung treten, insofern sie ab und an in der
künstlerischen Produktion erscheinen, sondern um Elemente, die es nur
gibt, insofern sie an eine bestimmte Position auf der diachronen Zeitachse
gebunden sind. Allein solche Elemente haben eine Form dergestalt, dass
sie vom postmodernen Zitat, von dem gesagt wird, es lebe von dieser
Möglichkeit, effektiv versetzt werden können. Von einem <Element>, das in
seinen Verwendungsweisen als unabgeschlossen empfunden wird, das mehr
einem langanhaltenden Prozess als einem handfesten Ding gleicht, ist eine
solche Dislozierung nur mit Mühe vorstellbar, da es kein absehbares Ende
hat. Es zerfliesst beständig in alle möglichen Richtungen, franst an den
Rändern aus und sucht Anknüpfungspunkte an verschiedenste Kontexte.
Daher hat es sozusagen weder Ecken noch Kanten, die es gleichsam
zusammenhalten, und an denen es angepackt werden könnte.

All dies bedeutet, das künstlerische Material in seinem Wesen in
neuartiger Weise zu verstehen. Es unterliegt nun einem betont analytischen
Zugriff, der das Material auf die in ihm aufgelaufene Geschichte hin trans-



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 205

parent und als Material bewusst macht. Geschichtlichkeit des Materials
und Materialbegriff gehen ineinander über, und immer eindringlicher tritt
die Forderung auf, das Material dürfe bzw. könne lediglich unter einem
auf historische Transparenz ausgerichteten Materialbegriff gesehen und
verwendet werden.13

Es erhellt, dass die diachron organisierte Zeitdimension eine notwendige

Bedingung dafür darstellt, dass es überhaupt in Elemente aufgespaltenes

künstlerisches Material im Sinne des historistischen Materialbegriffs
geben kann. So stützen sich im Historismus eine bestimmte, diachronistische

Auffassung von Zeitlichkeit und eine bestimmte, objektivistische
Auffassung des künstlerischen Materials in der Gestalt definierter und
greifbarer Elemente gegenseitig, was sie in ihrem Status wechselseitig festigt.
Es entsteht der Eindruck, die Historizität des Materials sei unhintergeh-
bar. An den Sichtweisen Lyotards und Berios geschult, lassen sich an dieser

spezifisch historistischen Verquickung ideologische Züge erkennen. Es

ist diese hinter der postmodernen Materialproblematik durchscheinende
ideologisierende Tendenz des Historismus, die Berios und Lyotards ersichtlichen

Abwehrreflex erklärt. Ihre Positionen stellen sich meiner Ansicht
nach gerade darin als in einem reflektierten Sinne postmodern dar, dass
sie konsequent anti-ideologisches Denken verraten. Die scheinbare
Unentrinnbarkeit der dem Historismus immanenten Logik aber kann erst
aufgebrochen werden, wenn die Zeitdimension - und darauf zielen die Ansätze
Berios und Lyotards offenkundig ab - jenseits der historistischen Ideologie
nicht-diachronistisch aufgefasst zu werden vermag. Dann wird sich eine
alternative, das künstlerische Material wieder freisetzende Auffassung zur
Geltung bringen können.

Damit die Elemente möglichst punktgenau auf der diachronen
Zeitachse positioniert werden können, müssen sie möglichst eng umgrenzt
sein, und dazu gehört die Kontrolle ihrer Kontextrelationen. Mit der Ele-

13 Ich denke, dies ist die Position Theodor W. Adornos: «Die Forderungen, die vom
Material ans Subjekt ergehen, rühren [...] davon her, dass das «Material» selber sedi-
mentierter Geist, ein gesellschaftlich, durchs Bewusstsein von Menschen hindurch
Präformiertes ist. [...] In immanenter Wechselwirkung konstituieren sich die
Anweisungen, die das Material an den Komponisten ergehen lässt, und die dieser
verändert, indem er sie befolgt.» Vgl. ders., Philosophie der neuen Musik, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1998 Gesammelte Schriften, 12), hier: S. 39-
40. Vgl. auch Borio, Musikalische Avantgarde, S. 6-7, und Elmar Budde, «Zitat, Collage,

Montage», in: Die Musik der sechziger Jahre, hrsg. von Rudolf Stephan, Mainz:
B. Schott's Söhne, 1972 Edition Schott, 6581), S. 26-38, insbes.: S. 37. Neben
Berio und Lyotard bin ich in meiner Analyse massgeblich von Budde beeinflusst, so

unter anderem in der Konzentration auf den Historismus, als dessen «Ergebnis» Budde

im Anschluss an Zofia Lissa die «Techniken und Methoden des Zitierens» im
«neuzeitlichen Sinne» einschätzt. Vgl. ebd., S. 28.



206 Samuel Rusch

mentarisierung des künstlerischen Materials muss somit eine folgenschwere,
fortschreitende kontextuelle Verengung einhergehen: Die Elemente werden

auf immer weniger und immer engere Kontexte bezogen. So resultiert
aus dem objektivistisch orientierten historistischen Relativismus, dass
jedem Element definierte Kontextrelationen zu einem möglichst genau fixierten,

möglichst eng abgezirkelten historischen Ort zugewiesen werden. Meiner
Meinung nach begünstigt der Objektivismus den fatalen Irrtum, in einer
solchen Verengung liege die höchste Präzision bei der Bestimmung eines
kulturellen Elements.

Im Ansinnen, getreu historistisch aufgefasste Elemente notwendig an
einen immer kleinräumigeren historischen Ort zu binden, erkenne ich eine
Abschliessungstendenz, die darin stossend ist, dass sie der gerade auf
Selbstüberstieg angelegten Kontextrelation diametral zuwiderläuft. Da das
Element als dieses nur existiert, sofern es auf diesen bestimmten historischen
Ort bezogen ist, wird es in seinem kontextuellen, das heisst gehaltlichen
Eigenschaftenbestand irreversibel auf diejenigen Eigenschaften, die sich
aus diesem einmal fixierten Bezug ergeben, limitiert. Es können ihm nie
mehr auf andere (spätere aufkommende) Kontexte bezogene relationale
Eigenschaften zuwachsen, was damit gleichbedeutend ist, dass es an diese
Kontexte nicht mehr anschlussfähig ist; es kann sie nie mehr zu den seinen
machen. Das heisst, der Bedeutungsgehalt eines solchen Elements wird
sich, wird es beispielsweise mittels Zitierung aus einem postmodernen
Kontext heraus aufgerufen, nicht mehr mit dem aufrufenden Kontext <amal-

gamieren> können - eine Metapher, die sich interessanterweise bei Berio
und Lyotard findet.14 Es ist nicht in der Lage, sich durch die Beeinflussung,

die der neuartige Kontext ausübt, unter Aufrechterhaltung seiner Sel-

bigkeit in seinem Eigenschaftenbestand produktiv verändern zu lassen. So
verstanden mögen ältere Elemente zwar noch <herbeizitiert> werden, aber
sie sind nicht mehr aktualisierbar und verstummen zusehends; all die
einschlägigen Metaphern der Erstarrung treffen nunmehr auf sie zu. Ein
hinreichend profiliertes musikalisches Element, das beispielsweise von Bach
verwendet worden ist, bleibt in dieser Sichtweise durch diesen historischen

Ort ein für allemal bestimmt, es wird auf immer <dieses bestimmte
Element Bachs> sein, und nicht <das selbige Element, das Bach schon
verwendet hat, das Mahler (weiter-)verwendet und das Berio (weiter-)verwen-
den wird>.15 Unternimmt das historistische Projekt denVersuch, zusehends
alle kontextuellen Bezüge auf ein Minimum einzudampfen, erzeigt es sich
für mich im Extrem als ahistorisch. Es verstrickt sich in einen performati-

14 Deren Bewertung bleibt allerdings schwierig: vgl. Berio, Intervista sulla musica, S. 159,
und Lyotard, «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 124.

15 Diese Aufzählung versteht sich in Anlehnung an Berios Vorgehen in seiner Sinfonia.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 207

ven Widerspruch, was als Indiz dafür dienen mag, dass meine Vermutung
zutrifft, der historistische Relativismus werde in seinem Innern vom
Objektivismus unterwandert.

Durch den neuartigen Materialbegriff, unter dem das Material im Sinne

des Historismus gesehen werden muss, kommt es zum Absterben von
dessen Bedeutungsfülle. Obwohl das Material auf alle seine historischen
Bezüge hin transparent ist, bleiben diese starr, da sie nicht mehr produktiv
gemacht werden können. Schliesslich büsst es seinen grundlegenden
Materialcharakter ein, der darin besteht, verwendbar, das heisst, an möglichst
viele Kontexte anschlussfähig zu sein. Nur solange das Material diese
Offenheit bewahrt, kann es als lebensvoller Rohstoff weitgehend vor jeglicher

limitierenden Bestimmung wahrgenommen und eingesetzt werden.
Dass der historistische Materialbegriff aus den spezifischen Voraussetzungen

des Historismus heraus das Material in seiner Qualität als Material
abtötet, ergibt die postulierte aporetische Situation.

Ein Seitenblick auf die Sprache mag das Konzept von Verwendbarkeit
erläutern. Auch Wörter der Wortsprache verfügen aufgrund ihres diachro-
nen Bedeutungswandels über eine immanente Geschichtlichkeit. Zugleich
mündet diese Reihe in etwas aus, was man als «aktuelle Spitze> bezeichnen
kann.16 Ich denke, die Anführung einer früheren Bedeutungsschicht eines
Worts entspricht funktionell der Zitation. Das Wort wird in solchen Fällen
nicht in der Weise verwendet, wie es das in normalen Redesituationen mit
der Bedeutung der «aktuellen Spitze> wird. Der Unterschied scheint darin
zu liegen, dass der Sprechakt im ersteren Falle zweischichtig ist: er gibt
die qualifizierende Aussage «das Wort wird hier in seiner früheren
Bedeutung verwendet mit; eine Mehrschichtigkeit, wie sie dem Zitat
wesentlich ist. Der Sprechakt im letzteren Falle ist einschichtig, und ich denke,

es ist der jeweils geteilte Grosskontext, aufgrund dessen sich eine laufende
Kommentierung der Wortverwendungen erübrigt.

Ein solcher, zumeist impliziter Bezug auf einen geteilten Grosskontext,

wie ihn die wortsprachlichen Wörter (noch) in normalen Redesituationen

auf der Stufe ihrer aktuellen Bedeutung zeigen, scheint sich im
Gefolge der historistischen Wende für das künstlerische Material verloren
zu haben. Im Zuge der Abzirkelung von Kontexten, auf die der Historismus

aus zu sein scheint, kommt es auch zu einer Explizierung derselben,

16 Die wortsprachlichen Wörter erscheinen mir als ein anschauliches Modell für die
kulturellen Phänomene - wie beispielsweise Portionen des künstlerischen Materials

- insgesamt, da an ihnen die Spannung greifbar wird, die zwischen der Transparenz
auf die immanente Historizität und der zumeist unproblematisierten Aktualität der
Verwendung herrscht.



208 Samuel Rusch

und zwar tendenziell aller Kontexte. Dieser Prozess erweist sich als für das

künstlerische Schaffen nicht unproblematisch.17
Diese Bemerkungen leiten dazu über, im Anschluss an das weiter oben

Gesagte die Frage zu stellen, wie es zur Sicherung der Selbigkeit von
Materialportionen kommen kann, wenn das diachrone Zeitraster dafür nicht in
Anspruch genommen werden soll. In der Situation, die Identität von
Elementen gerade an andere Kriterien als den Zeitpunkt ihres Auftretens bzw.
die Zeitspanne ihrer Verwendung anzubinden, befindet sich meines
Erachtens eine nicht-historistische Sichtweise.

Meine These, der Historismus spalte das künstlerische Material in
Elemente auf, indem er die fixierte Position eines Elements auf der diachronen
Zeitachse zu dessen notwendiger Eigenschaft erklärt, ist gleichbedeutend
mit der Behauptung, es gebe ein spezifisch historistisches Identitätskriterium.

Die diachrone Position geht in dieses ein, mithin individuiert sie das
betreffende Element und macht es als dieses identifizierbar. Sofort ist
jedoch klar, dass andere, namentlich qualitative Faktoren dazutreten müssen,

soll das Element als dieses identifiziert werden können: technisch
ausgedrückt ist die diachrone Position für die Identifizierbarkeit eines Elements
nicht hinreichend. Umgekehrt verzichtet die nicht-historistische Sichtweise,

wenn sie meiner Darstellung gemäss die diachrone Position eines
Elements zu dessen akzidentiellen Merkmalen rechnet, ganz darauf, die
diachrone Position ins Identitätskriterium eines Elements aufzunehmen, für
dessen Identität sie sodann weder notwendig noch hinreichend ist. In dieser

Perspektive machen allein die qualitativen Merkmale ein Element in
dem, was es ist, aus. Dadurch aber wird ein Problem auf der anderen Seite
sichtbar: wollte man gleichwohl Elemente als Individuen ausgrenzen können,

müsste man in der Lage sein, qualitative Merkmale zu individuieren,
da ja die Identität der Elemente in irgendeiner Form in Abhängigkeit von
der Identität solcher Merkmale zu bestimmen wäre. Wie aber sind
Eigenschaften individuierbar, wenn sich der Rückgriff auf ein bestehendes
Individuum ausschliesst, da dieses erst zu gewinnen ist? Ohne auf diese sehr
verwickelte Frage im Detail einzutreten, sei nur festgehalten, dass sich das
Problem der Individuierung von Eigenschaften verschärft, je komplexer
diese werden, sodass es für die hochkomplexen kulturellen Eigenschaften
kaum möglich sein dürfte, die Kriterien, die deren Identität eindeutig
bestimmen, abschliessend und vor allem unkontrovers anzugeben.

17 Vgl. auch Buddes aufschlussreiche Klammerbemerkung, in die von ihm exponierten,
spezifisch postmodernen Collage-Kompositionen fliesse Material ein, «das sich bereits
kompositorisch konkretisiert hat oder das wenigstens sprachlich vorgeformt ist
(- obwohl es nicht mehr sprachlich funktioniert -) und als solches auf einen historischen

Ort verweist». Vgl. ders., «Zitat, Collage, Montage», S. 36. Zum <Sprachzerfall>
der Neuen Musik vgl. ebd., S. 38.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 209

Ausserhalb einer Anordnung, die (zumindest) eine notwendige Eigenschaft

ins Identitätskriterium einbezieht, die an ein einigermassen elementares

objektives Raster angebunden ist, dürfte es kaum möglich sein, Individuen

zu bestimmen. Daher sprach ich hinsichtlich der Materialvorstellung,
die nicht im Zeichen des historistischen Paradigmenwechsels steht, von in
ihrer Identität bald mehr oder minder diffusen, bald mehr oder weniger
verdichteten Materialportionen. Wohl zurecht kritisiert ein objektivistischer
Ansatz das rein qualitative Identitätskriterium als zu wenig trennscharf;
so gesehen leistet der objektivistische Anspruch zur Anlehnung an das

objektive Raster der diachronen Zeitachse die Plausibilisierung des Historismus
gegenüber der offenkundigen Schwäche einer rein qualitativen Sichtweise.18

Es ist somit zunächst unklar, wie die Aufrechterhaltung der Selbigkeit
von Elementen ohne Inanspruchnahme eines objektiven Rasters sichergestellt

werden soll. Tatsächlich scheint für dieses Problem nur ein Ausweg
zu bestehen: im Postulat, es gebe jeweils einen nicht zeitlich (oder sonstwie

objektiv) indizierten Kern, der sich darin, dass seine Identität gerade
nicht auf die Anbindung an ein objektives Raster, sondern eine bestimmte
Beschaffenheit, ein Bündel von Qualitäten verweist, als zeitlos darstellt.
An diesem wesenhaften Sosein hat eine bestimmte (unabgeschlossene)
Gruppe von Elementen teil. Dafür, dass ein Element an diesem Sosein

teilhat, das heisst ein solches ist, ist es notwendig und hinreichend, dass es

denjenigen Satz von Eigenschaften verwirklicht, wie ihn der betreffende
wesenhafte Kern vorschreibt. Ein konkret in Erscheinung tretendes
Element gehört in dieser Perspektive einer Klasse an, unabhängig davon, wo,
wann, wie oft, in welchen Unterbrüchen es auftritt. Klarerweise ist diese
Sichtweise gleichbedeutend mit der Behauptung, es gebe Arten von
Elementen. Derartige Klassen zu behaupten aber reicht dieser Sichtweise aus;
das so verstandene qualitative Kriterium will und kann nicht angeben, ob
es sich bei zwei Elementen, die beispielsweise in diachroner Distanz
auftreten, um ein und dasselbe Individuum handelt. In dieser Sichtweise ist
die Frage, ob es sich bei einem erneut in Erscheinung tretenden Element -
um beim Beispiel zu bleiben - um dasjenige (individuelle) Element handelt,

das Bach verwendet hat, bedeutungslos; ein Element, das Bach
verwendet hat, ist nicht <sein> Element, wenn schon hat er die <Idee> hinter
einer übergreifend bestehenden Art von Element in einer konkreten
Instanz aktualisiert, wie Berio und andere dies späterhin genauso tun
werden.19 Dies zeigt, dass es in dieser Sichtweise wie im Falle des Gebrauchs

18 Aus meiner Darstellung ist abzuleiten, dass ein funktionierendes Identitätskriterium
der kulturellen Erscheinungen den objektiven mit dem qualitativen Aspekt verknüpfen

müsste.
19 Klarerweise verbirgt sich hinter dieser Formulierung die Potenz-Akt-Unterscheidung.



210 Samuel Rusch

der Wortsprache auf dem aktuellen Stand um Verwendung und nicht
Zitierung kultureller Elemente geht. Es zeigt sich auch, dass die Verwendung
von Elementen das Konzept der Art impliziert.

Dafür nun, welche Eigenschaften ein betreffendes Sosein ausmachen,
gibt es zumindest im Falle der Artefakte schlechterdings kein objektives
Kriterium. Bei Naturdingen kann wenigstens im Sinne der Induktion
festgestellt werden, dass faktisch (bis dato) bestimmte Eigenschaften immer
in bestimmten Kombinationen aufgetreten sind, was die Behauptung
entsprechender Arten plausibel macht. Da die kulturellen Eigenschaften
keinen objektiven Anhaltspunkt haben, gibt es ferner kein objektives Kriterium

dafür, wie weit die konkreten Einzelinstanzen einer bestimmten
Eigenschaft vom Durchschnitt (oder Urbild) abweichen dürfen, um noch
als Instanz der betreffenden Eigenschaft zu gelten. Es erhellt, dass auch
diese Frage mit zunehmender Komplexität einer Eigenschaft immer schwieriger

zu beantworten ist. Offensichtlich läuft die Problematik des qualitativen

Identitätskriteriums darauf hinaus, für kulturelle Elemente davon
auszugehen, dass die Frage ihrer prinzipiellen wie auch diachronen Iden-
tifizierbarkeit eine Frage der Bewertung und des Ermessens ist. Diese scheinbare

Willkür ist es, die die qualitative Sichtweise einem objektivistischen
Ansatz zutiefst suspekt macht. Bewertung und Ermessen aber können - in
Grenzen - konsistent gehalten werden, wenn sie sich innerhalb eines
geteilten Kontexts abspielen, der längerfristig bindende Konventionen
installiert.20 Häufig bleiben diese Konventionen implizit; für die Gegenseite dürfte
dieser Umstand den Eindruck der Beliebigkeit verstärken. In der Konven-
tionalität der Bestimmung der Elemente bzw. Materialportionen im
qualitativen Bild ist demgegenüber der Grund für deren über alles gesehen wohl
vorteilhafte Anpassungsfähigkeit und Wandelbarkeit zu suchen: solange
die verschiedenen Instanzen eines Elements in ausreichendem Masse
qualitative Übereinstimmung mit der Idee der betreffenden Klasse aufweisen,
um im Rahmen des geteilten Kontexts für selbige gehalten zu werden, sind
sie es.

Selbstredend sind auch diese Ideen wandelbar, und auch ihre prinzipielle

wie diachrone Identifizierbarkeit wird durch eine höherrangige Idee
einer Art von Ideen gesichert, die wiederum in einem entsprechenden Kontext

geteilt wird. So ergibt sich als Folge des konventionalistisch-qualitati-
ven Bildes ein pyramidenförmiger Anstieg von sich aufwärts absichernden
Kontexten, die in einer Spitze zusammenlaufen, die - und das ist entscheidend

- in einem einzigen, bruchlosen Grosskontext, einem übergreifend
geteilten kulturellen Kontinuum, das bisweilen auch <die Tradition> ge-

20 In der Beobachtung der gegenseitigen Bindung und Stützung von Konventionen in¬

nerhalb von Kontexten begründet sich die holistische Auffassung von Kultur.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 211

nannt wird, besteht.21 Das konventionalistisch-qualitative Bild ist nur
funktionsfähig, wenn es in einem obersten Kontext zusammenläuft, wobei dieser

klarerweise auf so hoher Ebene angesiedelt ist, dass er schwerlich
überblickt werden kann und daher zum grössten Teil implizit bleibt.

Dass es ein einziger übergreifender Kontext sein muss, der die Tradition

in ihrem Zusammenhalt sichert, lässt sich anhand der fatalen Auswirkung,

die der objektivistische Ansatz des Historismus auf das konventio-
nalistisch-qualitative Bild ausübt, belegen. Dadurch nämlich, dass er dazu
ansetzt, die einzelnen Elemente dahingehend auszudifferenzieren, dass er
deren historische Orte, das heisst ihre Kontextbezüge, möglichst eng
bestimmt, reisst er allenthalben Lücken in ein Gebilde, das - als Folge seines
Holismus - solange tragfähig ist, als es sich wechselseitig in sich stabilisiert.

Wie ein Gewölbe in sich zusammenstürzt, lässt sich schliesslich sein
Zusammenbruch konstatieren.

Die Ausdifferenzierung der Elemente aber vollzieht sich aufgrund des

historistischen Identitätskriteriums dergestalt, dass es zu einer zerstörerischen

Wechselwirkung zwischen dem in ihm enthaltenen qualitativen und
dem objektiv-zeitlichen Kriterium kommt. Da der Zeitindex in ihm enthalten

ist, kommt es schliesslich zu einer kaskadenartigen mise-en-abîme der
Individualisierung, in der die Kategorien der Identität selbst, der elementaren

Ganzheit, aber auch der Art sinnlos werden.22 Die Drastik des
historistischen Identitätskriteriums rührt von der im Prinzip unendlichen Teil-

21 Da eine so verstandene Tradition immer eine ist, ist sie epochal: entweder sie besteht,
oder sie besteht nicht und hat als überwunden zu gelten. Einen derartigen Umbruch
scheint mir Budde im Übergang von der aus der traditionellen abendländischen
Harmonielehre* heraus geschaffenen Musik und der Neuen Musik zu statuieren. Vgl.
ders., «Zitat, Collage, Montage», S. 29-30. Der Gedanke, dass die Musik als eine
Tradition anzusehen ist, an der das eigene Schaffen teilhat und die es weiterschreibt,
begegnet mir prominent bei Vertretern der klassizistischen Moderne wie Ferruccio
Busoni und Igor Strawinsky. Avantgarde und Klassizismus müssen kein Gegensatz
sein: vgl. Borio, «Avantgarde und Klassizismus - eine Antithese?», in: Canto d'Amore.
Klassizistische Moderne in Musik und bildender Kunst 1914-1935, hrsg. von Gottfried
Boehm, Ulrich Mosch und Katharina Schmidt, Basel: Öffentliche Kunstsammlung,
Kunstmusem/Paul-Sacher-Stiftung, 1996 Katalog zur gleichnamigen Ausstellung
vom 27. April bis 11. August 1996 am Kunstmuseum Basel), S. 368-372. Eine Totalität

setzt auch Bernd Alois Zimmermanns Konzeption des Zitats voraus. Vgl. Budde,
«Zitat, Collage, Montage», S. 31-32.

22 Die Strömung des Komplexismus scheint mir dem Versuch zu entspringen, das Pro¬

blem des objektivistischen Identitätskriteriums in die andere Richtung zu lösen,
indem sie anstrebt, immer weitere Parameter des musikalischen Kunstwerks durch
Kriterien, die sie als zweifelsfrei objektiv erachtet, in den Griff zu bekommen. Den
Endpunkt dieser Tendenz erkenne ich allerdings in der Einmaligkeit von Unikat oder
Performance, die letztlich der Auffassung von Musik als immer wieder zu interpretierender

Kunstform zuwiderläuft.



212 Samuel Rusch

barkeit der Zeitspannen auf der diachronen Achse her, die einem Regress
verfällt. Der objektivistische Impuls des Historismus macht sich anheischig,
überall dort Homogenität als Illusion aufzuweisen, wo objektiv gesehen
ein Gemenge von Heterogenität herrsche. Auf der einen Seite wird so
laufend nachgewiesen, dass auch das <Innere> von Elementen, die im Rahmen
der bisherigen Praxis als vermeintlich kompakte Ganzheit wahrgenommen

wurden, nach immer weiterer Ausdifferenzierung ruft. Dies bedeutet,

dass das betreffende Element in zu differenzierende einzelne
Erscheinungsstadien aufgegliedert werden muss. Was zeitweilig als Element galt,
implodiert und zersplittert in lauter individuelle Erscheinungen, die ihrerseits

vorübergehend Elementstatus beanspruchen, der später neuerlich
infrage gestellt wird. Mit jedem solchen Differenzierungsschritt werden
auf der anderen Seite die historischen Orte schmaler, auf die die jeweiligen

Entitäten bezogen sind, sollen die historischen Orte doch möglichst
eng umschränkt bestimmt werden. Den Entitäten aber kommen kontinuierlich

Eigenschaften abhanden, die sich auf Kontexte und mittelbar auf
andere Entitäten bezogen, denen sie nun nicht mehr zugeordnet werden
können. Der theoretische Endpunkt dieser Entwicklung liegt darin, dass
eine Entität keinerlei geteilte Eigenschaften mehr haben kann. In Bezug
auf das Artkonzept heisst das, dass jede zu einem Individuum sui generis
wird. Da es mit keiner anderen Entität Eigenschaften teilt, kann es (wenn
das noch sinnvoll ist) nur einer Klasse zugeordnet werden, die allein über
die betreffenden, einzigartigen Eigenschaften definiert ist. Da eine solche
Entität auch keinerlei kontextuelle Eigenschaften mehr aufweist, hat sie
keine Berührungspunkte mehr, sie ist absolut kontextlos. In Bezug auf die
Sinnstiftung bedeutet diese sich steigernde kontextuelle Isolation
zunehmenden Bedeutungsschwund, denn Sinn ergibt sich erst aus Kontextrelationen,

in denen Entitäten zusammentreten. Wenn uns diese Rekonstruktion

überspitzt vorkommt, zeigt das für mich, dass wir den historistischen
Paradigmenwechsel nicht in letzter Konsequenz mitvollziehen, wohl weil
die drohende Selbstverschlingung des skizzierten Prozesses sich in Absurdität

verfängt.
Die Anbindung an eine diachrone Position und mithin einen historischen

Ort kann selbstredend dazu beitragen, ein musikalisches Element in
seiner Spezifik zu bestimmen. Demgegenüber dürfte deutlich geworden
sein, dass diese Ressource, wird sie im Sinne eines Identitätskriteriums
verabsolutiert, imstande ist, in der Welt jeglichen Sinn aufzulösen, indem
sie die kulturellen Elemente als dessen Träger isoliert und schliesslich
ausschaltet. Vorläufiger Schlusspunkt dieses Prozesses ist, dass er auf die
eigene Gegenwart und diejenigen Elemente ausgreift, die aus dem eigenen
schöpferischen Prozess hervorgehen. Aufgrund der Gleichberechtigung aller
kulturellen Erscheinungen, insofern sie geschichtliche Manifestationen sind,



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 213

strahlt der Historismus die Überzeugung aus, es gebe kein Kriterium, weshalb

die definitive historische Fixierung mitsamt ihren Implikationen nicht
auch hinsichtlich des eigenen Materials statthaben soll. So wird auch es,
kaum dass es hervorgetreten ist, auf einen möglichst eng umschränkten
historischen Ort bezogen. Durch die resultierende kontextuelle Abschlies-

sung geht es unmittelbar seiner künftigen Entwicklungsfähigkeit verlustig.

Auch das eigene Material wird sogleich bedeutungslos.
Aus dem Historismus als einer umsichtigen, von der Absicht erfüllten

Herangehensweise, den historischen Erscheinungen grösstmögliche
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, wurde also anscheinend eine ideologi-
sierende, kontextuelle Verschleissung implizierende Sichtweise. Es mag
sein, dass die kritisierte Tendenz im Historismus implizit bleibt und sie

sich unterschwellig erst nach und nach vollzog. Es ist aber durchaus auch

möglich, dass die historistische Wende den Vorgang der kontextuellen
Verengung keineswegs beabsichtigte und sich das Ausgreifen auf das kulturelle

Material erst im Zuge immer gewissenhafterer Umsetzung des

Paradigmenwechsels von selbst einstellte. In der ersten, romantischen Phase

dürfte man sich auf in einem alltäglicheren Sinne geschichtliches Material
berufen haben, das heisst auf Material, dessen Geschichtlichkeit in einer

sozusagen mythisch-vorweltlichen Qualität besteht. Daraufhin mochten
sich die Bemühungen um Konkretisierung der historischen Bezüge der
Erscheinungen verselbständigt haben. Ich leite diesen Wandlungsprozess
denn auch nicht aus handfesten Zeugnissen ab, sondern erschliesse ihn
aus der in der Postmoderne resultierenden künstlerischen und begrifflichen

Situation und den gegen diese Situation angehenden Anstrengungen
Berios und Lyotards.

2. Facetten der postmodernen Aporie

Aus den nachgezeichneten Entwicklungen ergibt sich für die Postmoderne
ein Bild des künstlerischen Materials, das die im Folgenden geschilderten
Züge annimmt. Der resultierende aporetische Zustand des künstlerischen
Materials lässt sich meiner Ansicht nach am Konflikt zweier ineinander
verkeilter Charakteristiken ablesen.

Auf der einen Seite tritt das künstlerische Material als äusserst
reichhaltig an Sinnangeboten auf, auf der anderen Seite wird es als zusehends

erstarrt und sinnentleert, mithin künstlerisch unergiebig erfahren. Schon
bei einigermassen entwickeltem Bewusstsein für die Diachronie allen
Geschehens wird das künstlerische Material als durch die sich laufend vermehrende

Zahl seiner Bearbeitungen in verschiedenster Weise geprägt verstanden,

und dieser ununterbrochen auflaufende Schatz verspricht unabsehbar



214 Samuel Rusch

viele Anknüpfungspunkte für die Erzeugung weiterführenden Sinns.
Gerade das musikalische Material scheint als derartiger Speicher höchst
geeignet zu sein. Da es sich, was selbst von nicht historistisch orientierten
Kreisen seit jeher anerkannt wurde, in Zeitstilen manifestiert, lässt sich
die jeweilige Zeitstufe an der Erscheinungsweise des Materials zumindest
im Sinne einer Tingierung ablesen. So bietet sich das musikalische Material

denn auch wie von selbst der geschichtlichen Anspielung an, und schon
vor-historistisch war die historische Reminiszenz in regem Gebrauch.23 Ist
nun das Bewusstsein für die Diachronie intensiv ausgebildet und die
Geschichtlichkeit des Materials Teil des Materialbegriffs geworden, wird
<Material> nunmehr als das verstanden, was aus der wechselvollen Geschichte

seiner bisherigen Bearbeitungsweisen besteht.
Dem künstlerischen Schaffen erscheint so jede Materialportion

vermittelt: als diachron sedimentierte Reihe ihrer bisherigen Bearbeitungsweisen.

An der Spitze dieser Weiterreichungen aber befindet man sich
selbst. Wollte man einzelne Bearbeitungsstufen herausheben, indem man
sie im Hinblick auf künstlerische Weiterverarbeitung privilegiert behandelt,

erscheint dies unter historistischen Vorzeichen zumindest problematisch,

da alle Materialstände, insofern sie historische Manifestationen sind,
als gleichberechtigte zu werten sind.24 Vielmehr wird zuzeiten der
Postmoderne von den Komponierenden gefordert, sich in der künstlerischen
Arbeit bewusst mit möglichst vielen der bisherigen Bearbeitungsweisen
auseinanderzusetzen, indem man die eigene in ein reflektiertes Verhältnis
zu ihnen stellt. Dies macht einen nicht naiven Zugang zum Material aus;
eine naive Herangehensweise ans Material, die nicht anerkennt, dass seine

Geschichte in ihm manifest ist, gilt dagegen, sofern man künstlerisch
und intellektuell ernstgenommen werden will, als verschlossener Weg.25

23 Budde weist daraufhin, dass es in der Musik seit der Mitte des achtzehnten Jahrhun¬
derts durchwegs geläufig ist, älteres Material bewusst zu zitieren. Vgl. ders., «Zitat,
Collage, Montage», S. 28.

24 Budde spricht davon, dass in der «musikalischen Wirklichkeit», wie sie uns umgebe,
«alles und jedes, was sich musikalisch einmal zugetragen hat, und was sich zuträgt,
wahllos zu überdauern oder zu verschwinden scheint». Vgl. ebd., S. 38.

25 Darin, dass die Komponierenden sich veranlasst fühlten, «in historisch neuartiger
Weise das eigene Verhältnis zur musikgeschichtlichen Tradition zu bestimmen», zeigt
sich für Imke Misch gerade «ein gemeinsames Moment», obwohl «die Vielseitigkeit
und teilweise grundsätzliche Verschiedenheit der neben- oder nacheinander existierenden

Richtungen und Stile» auf den ersten Blick den Schluss nahelege, den «Pluralismus

als das herausragende Kennzeichen der Musik nach 1950» anzusehen. Vgl.
dies., «Von der Vergangenheit zur Gegenwart. Geschichtsbewusstsein im Schaffen
Luciano Berios», in: Luciano Berio, S. 5-21, hier: S. 5. Vgl. auch Budde, «Zitat, Collage,

Montage», S. 38.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 215

Unbeachtet bleibt dabei, dass das Material zunehmend ausgelaugt erscheint,
da ihm aufgrund seiner den Anschluss verunmöglichenden kontextuellen
Abgeschlossenheit kaum mehr neuer Sinn abgewonnen werden kann. In
der Folge scheint die Einschätzung der zunächst als inspirierend empfundenen

Geschichtsfülle des Materials allmählich zu kippen. Da das Material
unter dem neuartigen Begriff als jederzeit durch Bisheriges vermittelt
auftritt, kann das, womit sich die Komponierenden befassen, nie mehr schlicht
als unverbrauchter Rohstoff erfahren werden. Auf keinem Zeitstand steht
es unaufgeladen zur Verfügung, vielmehr erscheint es als stets Vorgefertigtes,

in je bestimmter Weise Zugerichtetes. Wenn in diesem Bild der
musikalische Rohstoff überhaupt in den Blick rückt, steht er am Anfang einer
langen Reihe sich durch die diachrone Zeit fortpflanzender Bearbeitungen,

nachdem er in einem quasi-mythischen initialen Schöpfungsakt aus

vor- bzw. ausserzeitlicher Potentialität in den Materialstatus überführt
worden ist. Jede Materialverwendung greift unter dem neuen Begriff nicht
auf Material per se zu, sondern ausschliesslich auf Aktualisierungen
desselben in Form von Bearbeitungsstufen, die durch die untilgbare Einwirkung
von Vorläufern kontaminiert sind. Bereits zum Zeitpunkt, da man dieses
Erbe antritt, wirkt es erschöpft.

3. Lyotards und Berios Reaktionen auf Zitat und Collage

Die <Vermitteltheit> des künstlerischen Materials in der Postmoderne wird
vielfach damit assoziiert, dass seine Verwendung unausweichlich darauf
zusteuere, nurmehr Zitierung zu sein. Dass diese Interpretation nicht zwingend

ist, zeigt ein Blick auf die Positionen Berios und Lyotards. Sie können
meiner Ansicht nach füglich auf Zitat und Collage verzichten, weil sich in
ihren Sichtweisen Ressourcen ergeben werden, die es möglich machen,
lebensvolles und eigenständiges Material unverbraucht einzusetzen.
Aufgrund des vorgeblich bedeutenden Stellenwerts von Zitat und Collage für
die postmoderne Stilistik wird ein gegen diese Techniken gerichteter
Positionsbezug zu einer Stellungnahme über einen nicht unwesentlichen
Aspekt der Postmoderne insgesamt. Wenn Berios und Lyotards Urteile in der
Frage der Berechtigung und des Einsatzes von Zitat und Collage
unverkennbar Einhelligkeit zeigen, mag sich auf der einen Seite die behauptete
Parallelität ihrer Sichtweisen bestätigen, auf der anderen Seite aber zeigt
sich exemplarisch, dass ihre Ansätze schwerlich ohne weiteres der
Postmoderne in einem üblichen Sinne subsummiert werden können.

Lyotard geisselt Zitat und Collage rundweg als wohlfeile Kunstgriffe
eines missverstandenen, modisch-reisserischen, bloss vorgeblich postmodernen

Stils:



216 Samuel Rusch

[M] an greift auf Lösungen zurück, die durch frühere Erfolge bestätigt sind, man modelt
sie um, indem man sie mit anderen, im Grunde unvereinbaren Lösungen kombiniert, mit
Amalgamen, Zitaten, Ornamenten, Pasticci. Man kann bis zum Kitsch, bis zum Barocken
gehen. Man schmeichelt dem <Geschmack> eines Publikums, das keinen Geschmack haben
kann, und dem Eklektizismus eines Sensoriums, das von der Vervielfältigung verfügbarer
Formen und Objekte geschwächt ist.26

Insgesamt habe das, «was auf dem Markt der Ideologien von heute
Postmoderne oder Postmodernismus» genannt werde, mit dem, worum es ihm
beim Phänomen des Postmodernen angelegen sei, nichts zu tun; die
«Verwendung von Parodien und Zitaten der Moderne oder des Modernismus
in Bauwerken, Theaterstücken oder Gemälden» aber verwirft er explizit,
wenn es um das im echten Sinne postmoderne künstlerische Schaffen
geht.27 Lyotards Voten machen Folgendes deutlich: Aus seiner Perspektive
kann und muss das postmoderne Kunstschaffen auf eine künstlerische
Materie zugreifen, die mit der Frage nach Zitat und Collage keinerlei
Berührungspunkte hat. Die Vehemenz seiner Reaktion aber lässt erkennen,
dass die Frage nach Zitat und Collage einen grundlegenden Konflikt
anschneidet. So dürften sie aufgrund der diachronen Versetzbarkeit, die sie

implizieren, Lyotard zufolge für eine Auffassung der Kontrolle von Zeit
symptomatisch sein, der er zutiefst misstraut.

Insbesondere im Falle Berios mag der Befund einer kritischen Distanz
zu Zitat und Collage umso mehr erstaunen, als er den Anschein erweckt,
diese stilistische Ressource ad extenso ausschöpfen zu wollen. So gilt sein
dritter Sinfonia-Satz gerade darin als modellhaft postmodern, dass sich
dessen Faktur nahezu vollständig aus Zitaten aufbaue. Demgegenüber
äussert sich Berio unmissverständlich zur Stellung von Zitat und Collage
in seinem Werk, wenn er fordert, «di non considerare la terza parte di
Sinfonia [...] un collage di citazioni». Künstlerisch habe er «alcun intéressé

26 Lyotard, «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 124. Lyotard macht zum «Eklekti¬
zismus des Konsums» möglicherweise überraschende Aussagen so beispielsweise: «Auf
einer gleichen Fläche neo- und hyperrealistische Motive zu exponieren, abstrakte,
lyrische und konzeptuelle Motive zu vermischen, heisst bedeuten, alles sei gleich
gut [!], da gleich gut konsumierbar. Heisst versuchen, einen neuen <Geschmack>

festzulegen und ihn anerkannt zu machen. Ein solcher Geschmack ist keiner. Der
Eklektizismus spricht die Gewohnheiten des Illustriertenlesers an, den Konsumbedarf an
industriellen Standardbildern, den Geist des Supermarkt-Kunden.» Vgl. ders.,
«Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 148. Vgl. auch ders., «Antwort auf die
Frage», S. 21-22. Lyotards Äusserungen scheinen zu verraten, dass er einen Kanon
verficht; eine Inkonsequenz, die Jacques Rancière kritisiert. Vgl. ders., «Lyotard und
die Ästhetik des Erhabenen: eine Gegenlektüre von Kant», in ders., Das Unbehagen in
der Ästhetik (Original: Malaise dans l'esthétique, 2004), Wien: Passagen Verlag, 2008
(2. Aufl.; 1. Aufl. 2007), S. 105-123.

27 Vgl. Lyotard, «Die Moderne redigieren», S. 47.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 217

per i collages», allenfalls betrachte er sie als Spiel und Denksport, als «eser-
cizio di relativizzazione e di <decontestualizzazione>». Eine längere
Ausführung zur Sinfonia bringt er seiner Interviewerin gegenüber mit den
Worten auf den Punkt: «Siamo ben lontani, come vedi, dal collage di cita-
zioni». Seine Sinfonia sei vielmehr eine ausnehmend homogene Arbeit.28
Zwar räumt Berio auf sein Schaffen insgesamt bezogen ein: «Ho certa-
mente fatto delle allusioni», seine diesbezügliche Praxis sei indessen im
traditionellen Rahmen verblieben, überhaupt habe er kaum je zitiert: «non
mi ricordo di aver citato altro, ammesso che il mio uso di Mahler possa
esser definito una citazione».29 Damit spielt Berio auf einen der Aspekte
an, die seiner Sinfonia bleibend den Ruf als Collage eingetragen haben.
Erstaunlich ist, dass er die Frage der Mahler-Behandlung vorbringt, und
nicht das noch eklatantere Faktum anspricht, dass auf dem Mahler'schen
Unterbau ein (praktisch) flächendeckender Überbau aus musikgeschichtlichen

Referenzen aufruht, die noch deutlicher als Zitate erkennbar sind.
Berios Verlagerung des Fokus sollte dafür hellhörig machen, dass bei der
Darstellung seiner Verfahren Differenzierungen angezeigt sind.

Imke Misch lehnt sich in ihrem Artikel über Berios Verhältnis zum
geschichtlichen Material bei ihrer bedachtsamen Schilderung der Mahler-
Behandlung an eine von Berios eigenen Formulierungen an, wenn sie sagt,
dem genannten Satz liege «skelettartig das mit einer Fülle musikgeschichtlicher

Zitate angereicherte <Scherzo> aus Mahlers Symphonie Nr. 2

zugrunde».30 Pauschaler, wenngleich wohl stellvertretend für die communis

opinio, erklärt Budde: Berios Sinfonia

zitiert [!] in ihrem dritten Satz den gesamten dritten Satz der zweiten Symphonie von
Gustav Mahler. Der Mahler-Satz wird vom Komponisten gleichsam ausgehöhlt; in die
Leerstellen sind Zitate aus Komponisten von Bach bis zur Gegenwart eingeklebt.31

Nimmt man ihn ernst, sensibilisiert Berios Vorbehalt dafür, dass Budde
hier zwei Vorgänge womöglich überprägnant über denselben terminologischen

Leisten bricht. An einer einlässlicheren Stelle spricht Budde von unter
anderem aus zitierten Elementen aufgebauten Materialschichten, eine
Ausdrucksweise, die seine Bereitschaft verrät, Berios Bauteilen neben struktureller

Eigenständigkeit konzeptionelles Profil zuzugestehen. Die Mahler-
Paraphrase bilde «eine durchgehende Schicht» aus, «die immer mehr oder
weniger deutlich präsent ist», während in diese Grundschicht «musikali-

28 Vgl. Berio, Intervista sulla musica, S. 119 und 122; Hervorhebungen im Original.
29 Vgl. ebd., S. 124.
30 Misch, «Von der Vergangenheit zur Gegenwart», S. 5-6; Hervorhebung im Original.

Vgl. Berio, Intervista sulla musica, S. 121.
31 Budde, «Zitat, Collage, Montage», S. 34.



218 Samuel Rusch

sehe Zitate von Bach bis zur Gegenwart, Fragmente von Zitaten und
Neukomponiertes eingelassen» seien; sie «bilden eine zweite musikalische
Materialschicht» aus.32 Seinerseits bestreitet Berio keineswegs, im dritten
Satz seiner Sinfonia massiert von mehr oder weniger umfangreichem
Material fremder Herkunft ausgegangen zu sein, doch offenkundig will er
sein Vorgehen allem Anschein zum Trotz nicht als Zitat und Collage
verstanden wissen. Auf die Deutung, hinter Berios Anlage steckten weiterreichende

Intentionen, zielt die von Markus Bandur vorgeschlagene Umwertung.

Zwar teilt er die Beobachtung, im «wohl prominentesten Bestandteil
des Werks» verwende Berio «zahlreiche Zitate aus dem Bereich der
europäischen Musikgeschichte von Bach bis zur Gegenwart», doch hält er fest,
diese würden eine «präsente und anspielungsreiche Schicht ausprägen»,
und ihre «gehaltliche Aufladung» verunmögliche es, «von der Individualität

der ausgewählten musikalischen Fragmente abzusehen». Es gelte für
sie, dass sie «sowohl durch ihre Bekanntheit als auch aufgrund der dadurch
bewirkten semantischen Verbindung der Musik mit ihrem Titel oder ihrem
Programm sich als Chiffren bzw. als eine Art Kürzel für bestimmte und
begrifflich benennbare Bereiche geradezu anbieten», weshalb sich der Satz
auch dem breiteren Verständnis öffne. Daher sei es nicht angezeigt, ihn
«nur als Collage wahrzunehmen, die sich in der Zusammenstellung und
der Konfrontation heterogenen Materials erschöpft».33 Aus diesen Gründen

regt Bandur schliesslich an, die «Komposition innerhalb von Berios
Gesamtwerk neu zu positionieren und mehr von ihrem umfassenden und
kulturell vereinheitlichenden Anspruch, statt wie bisher von der Zitierpraxis

her zu bewerten».34 Eine solche Neubeurteilung wird durch meinen
Befund ebenfalls nahegelegt. Die Einschätzung, in Berios drittem Sinfo-
nia-Satz überwiege das Faktum sinnstiftender Komposition, findet sich

implizit auch bei Budde, der «bestimmte Bedeutungsfelder» aus dem
Widerspiel der drei Materialschichten - gegen die ohnehin reichhaltigen
musikalischen Schichten ist überdies «eine Textschicht gesetzt» - hervorgehen

sieht. Dieser Prozess kommt für ihn dann in Gang, wenn «Bedeutung

von einer Schicht in die andere übergeht», sodass «eine Schicht die
andere kommentiert oder interpretiert etc.».35

Meine ausführlichere Wiedergabe divergierender Urteile über Zitat
und Collage sowie Berios angeblich beispielhaft postmoderne Technik im

32 Ders., «Zum dritten Satz der <Sinfonia> von Luciano Berio», in: Die Musik der sechziger
Jahre, S. 128-144, hier: S. 129. Zur Thematik der musikalischen Materialschichten
vgl. ebd., insbes.: S. 129-135 und 140-144.

33 Bandur, <«I prefer a wake»>, S. 96-97.
34 Ebd., S. 108.
35 Budde, «Zum dritten Satz», S. 129-130 und 135-140, hier: S. 129-130. Vgl. auch

ders., «Zitat, Collage, Montage», S. 34.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 219

dritten Sinfonia-Satz soll neben dem Aufweis der bereits oberflächlichen
Überschneidung der Positionen Lyotards und Berios verdeutlichen, dass
eine adäquate Bewertung des Materialstands in der postmodernen Musik
anspruchsvoll ist. Zusammenfassend kann in Zusammenhang mit dem
postmodernen Zitat auf den verbreiteten Irrglauben eingegangen werden, ein
Element einer früheren Materialschicht sei mitsamt seinem Kontext, in
Bezug auf den es definiert ist und aus dem es seinen Sinn bezieht,
transportierbar. Dahinter verbirgt sich die Hoffnung, das in seinem kontextuel-
len Eigenschaftenbestand vermeintlich noch anschlussfähige Element möge
mit dem aufrufenden Kontext dahingehend interagieren, dass es letzterem

lebendigen Sinn aufpfropfe. Diese Vorstellung verrät, dass tendenziell
nicht nur Elemente, sondern sogar Kontexte als überblickbare, greifbare
Entitäten verstanden werden wollen. Die Alternativen dürften indessen
deutlich geworden sein: entweder vollgültig stattfindender Sinnimport,
der nur dadurch möglich ist, dass sowohl Material wie Kontexte möglichst
unabgeschlossen gehalten werden, oder aber Verpflanzung erstarrten
Gehalts mittels Elementen, die abgestorbenen Hülsen gleichen.

Der recht geringe Beitrag zur Sinnstiftung, den die postmoderne
Materialverwendung noch zu leisten vermag, beläuft sich darauf, verschiedene,
in sich verschlossene Materialportionen nebeneinanderzustellen und gleichsam

abzuwarten, ob mit den so konfrontierten Materialien etwas geschieht.
Auf den musikalischen Schaffensakt bezogen heisst das, dass er sich auf
das Arrangieren von kompositorisch bereits Durchgestaltetem und auf seine

Historizität Durchsichtigem, Vermitteltem und Erschöpftem bescheidet,
was dazu beiträgt, dass sich die künstlerische Beschäftigung mit dem Material

in der Postmoderne mitunter als zwangsläufig epigonal erlebt.36 In
ihrem Selbstverständnis kommt es der Postmoderne vor, als sei sie immer
schon zu spät gekommen, woraus die für sie typische Befindlichkeit in der
Zeit resultiert. Ob aus verzweifeltem Unvermögen, ob aus entlarvendem
Protest: sie gebe sich flüchtigen Spielereien hin und scheine Unverbind-
lichkeit zum künstlerischen Prinzip zu erheben. Die Mischung aus
mutmasslicher Epigonalität und Unverbindlichkeit provoziert bisweilen nicht
geringes Unbehagen. Aus dieser Warte wird die Postmoderne als Periode
leichtfertiger Dekadenz, wenn nicht moribunder, endzeitlicher Stagnation
gesehen; polemisch gefärbte Einschätzungen, womit die Postmoderne
kokettieren mag. In diese von Reserve gekennzeichneten Reaktionen reihen

36 Diese Entwicklung deutet auch Budde an: «Der kompositorische Prozess begreift sich
als Arrangieren und Verändern von Vorgefundenem oder halbwegs Fertigem». Und:
«Die sich immer deutlicher zeigenden Tendenzen, Kompositionen aus vorgegebenen
Materialien zu verfertigen, Kompositionen als Arrangements von bereits Arrangiertem

zu begreifen, sind sicherlich nicht unbeeinflusst von bestimmten Richtungen in
den bildenden Künsten und der Literatur.» Vgl. ebd., S. 31 und 35.



220 Samuel Rusch

sich, wie mir scheint, Berios und Lyotards Beiträge ein. Das heisst nicht,
kategorisch auszuschliessen, dass ihre Positionen der Postmoderne
zuzurechnen sind. Wenn aber, dann vertreten sie einen spezifisch nuancierten
Postmodernismus.

II. Berios und Lyotards alternative Ansätze

Die Frage, wie die postmoderne Aporie des künstlerischen Materials
aufzulösen ist, lässt sich als folgende Frage reformulieren: Wie ist ein nicht
naiver, Vermitteltheit und Geschichtsfülle anerkennender, gleichwohl aber
nicht erstarrter und epigonal erschöpfter, sondern lebensvoll produktiver
Materialbegriff zu gewinnen? Auch wenn Berio und Lyotard diese Frage
weder explizit stellen noch beantworten, kann meines Erachtens aus der
Summe ihrer Äusserungen erschlossen werden, dass sich ihre Bemühungen
um die Beantwortung dieses Fragekomplexes drehen. Als ihre Antwort
aber kristallisiert sich heraus: durch das Aufsprengen der herkömmlichen
diachronistischen Zeitauffassung. Berio und Lyotard vertreten Positionen,
die nicht ausschliesslich auf diesem Zugang zur Zeitdimension beruhen.
Dadurch legen ihre Sichtweisen dar, dass es gangbare alternative
Herangehensweisen gibt. In der grundstürzenden Infragestellung des beinahe
hegemonischen Gewichts der historistisch-diachronistischen Zeitauffassung
liegt denn meines Erachtens auf tieferer Ebene die Parellele ihrer Ansätze.

Berio und Lyotard scheinen die Diachronie förmlich vom oberen
beziehungsweise unteren Grenzwert her anzugreifen. Hinter Berios
Äusserungen wird ein Gesamtbild im Sinne des skizzierten übergreifenden Kon-
tinuums der Tradition sichtbar. Lyotards Wachsamkeit ist auf den
Augenblick gerichtet, der für ihn als vor jeder Einordnung in die diachrone
Zeitachse stehend aufscheint. Ihm zufolge setzt das Ereignis eine
Sichtweise, die die diachronistische Zeit als nahezu restlos bestimmendes
Regulativ behauptet, immer wieder ausser Gefecht. Mit dieser Auffassung
unterläuft er auch den Regress: Auf die absolute Singularität eines
Vorkommnisses ist die Frage der Teilbarkeit nicht anwendbar.

1. Berios ungebrochener Optimismus und das Kontinuum der Tradition

Eine Darstellung der Position Berios hat im vorliegenden Zusammenhang
den Nachweis zu erbringen, dass sie die Charakteristiken einer
nicht-diachronistischen Sichtweise zeigt. Berio sucht an die Vorstellung des über-



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 221

greifenden kulturellen Kontinuums anzuknüpfen, das nicht im Sinne der
diachronen Reihe, sondern nach dem Modell des Erscheinungen und
Kontexte aufsteigend unter sich vereinenden, tendenziell stabilen Gesamtkon-
texts organisiert ist. Meines Erachtens ist es möglich, aus seinen Äusserungen

Indizien dafür zusammenzutragen, dass er von einer bruchlosen,
sozusagen allgleichzeitigen Verfügbarkeit des musikalischen Materials, wie
es letztere Konzeption erlaubt, ausgeht. Wie sich zeigen wird, ist das
Material für Berio einerseits trotz seiner Geschichtlichkeit nicht in Form einer
strikt diachronen Ordnung der Abfolge von in ihrem Ambitus beschränkter
Phänomene organisiert, und trotz seiner Geschichtsfülle ist es andererseits
alles andere als verbraucht. Vielmehr scheint ihm die Geschichtsfülle die
Allgegenwart lebendiger Tradition zu bedeuten, und er scheint willens,
das musikalische Material auf einem Stand zu verstehen, das tatsächlich
einen reichen Schatz anschlussfähiger Berührungspunkte bietet. Vor
seinem, wie ich meine, kohärent rekonstruierbaren Gesamtbild ist schliesslich

auch seine Auffassung als gerechtfertigt anzusehen, die Vorgehensweise

in seiner Sinfonia sei kein Zitieren. Den Befund, dass sich bei Berio
der Gesamteindruck eines der Zeit letztlich übergeordneten Kontinuums
der Tradition und des Materials als einer Totalität von Möglichkeiten und
Verfügbarkeiten einstellt, sehe ich bei Misch bestätigt: «Berios
Geschichtsauffassung», führt sie aus, stütze sich «wesentlich auf das Kriterium
historischer Kontinuität sowie der fortschreitenden Gegenwärtigkeit damit
verbundener Erfahrungen».37 Die panoptische Qualität von Berios Gesamtbild
scheinen seine Sinfonia, und insbesondere deren beispielhafter dritter Satz,
abzubilden, ist darin doch eine musikgeschichtliche tour-d'horizon verpackt,
und dies auf der Grundlage des Mahler-Satzes, der seinerseits panoramaartiges

Gepräge aufweist.38

Augenfällig sind zunächst Berios explizite Äusserungen zum musikalischen

Material im Rahmen einer scharfen Abgrenzung gegenüber dem
späten Serialismus, der von der verfehlten Auffassung ausgegangen sei,
musikalische Materie sei rein zu haben. In konkreter Form gibt es für Berio
nur musikalisches Material, das für ihn immer gedanklich durchdrungene
und kompositorisch gestaltete musikalische Materie ist. Auf die Frage, ob
er es für «tecnicamente impossibile» halte, «che il materiale <si faccia da
sé>», erwidert Berio aphoristisch: «Assolutamente impossibile. Ci vuole
sempre délia benzina comprata a caro prezzo e un motore che la trasformi
in energia».39 So teilt er weder die Ansicht, in die musikalische Materie
könne nicht gestalterisch eingegriffen werden - er erachtet das Material

37 Misch, «Von der Vergangenheit zur Gegenwart», S. 9.
38 Vgl. Bandur, <«I prefer a wake>», S. 95-101.
39 Berio, Intervista sulla musica, S. 113.



222 Samuel Rusch

immer als der künstlerischen Aktivität verfügbar -, noch vertritt der die
seiner Ansicht nach irregeleitete spätserialistische Auffassung, in die
musikalische Materie solle nicht eingegriffen werden. Deren Hintergrund sei

es gewesen, «a suggerire che un materiale inerte, non-creato, non-necessi-
tato ma <funzionante> valga, tutto sommato, quanto un materiale inspessi-
to da esperienze e intenzioni musicali».40 Anders als es diese reduktive
Sichtweise zulässt, erkennt Berio im Material grosser Komponisten jederzeit
einen «eccessivo spessore semantico», wobei es immer etwas gebe, «che

rimane nell'ombra», und das sich - «in attesa di un approccio diverso» -
für einen nächsten gestalterischen Zugriff bereithalte. Je komplexer Musik
sei, desto anschlussfähiger sei sie: «Quando una musica è dotata di suffi -
ciente complessità e di un sufficiente spessore semantico, allora puô esse-

re awicinata e compresa in modi diversi».41 Mit einer Prise Ironie
vermerkt Berio, das menschliche Tun sei für ihn, «si salvi chi puö, sempre,
anche, concetto», und erst diese <concetti> und die genannten <esperienze e

intenzioni musicali> sind es, die die Materie zu Material werden lassen.42

Den konzeptionellen Anteil erachtet Berio als für die Materialwerdung so
entscheidend, dass er definiert: «Materiale musicale per me vuol dire pen-
siero, concetto musicale».43

Verfügbares Material kann verwendet, nicht nurmehr zitiert werden.
Verwendung aber heisst, dass sich das aufgegriffene Material verändert,
indem es sich auf einen neuen Kontext einlässt. Der zugrundeliegende
Materialbegriff muss Raum für den durch den aufrufenden Kontext ange-
stossenen Wandel lassen, das Material darf nicht, wie etwa im historisti-
schen Modell, auf einen bestimmten Merkmalbestand abschliessend
festgelegt werden. Es ist eine der zentralen Auffassungen Berios, dass sich
sowohl aufgerufenes wie aufrufendes Material amalgamieren. Beide
verändern sich, sie gehen in einem Dritten auf, das sie hervorbringen,
wodurch bislang unbekannte Bedeutungsdimensionen hervortreten.44 Oft
erweise sich sogar, so Berio, das Gemeinsame zweier auf den ersten Blick
scheinbar unvereinbarer Momente als diese dritte, verbindende Dimension.

40 Ebd., S. 76.
41 Ebd., S. 11. Berio bezieht sich auf Ludwig van Beethoven und Arnold Schönberg.
42 Vgl. ebd., S. 77.
43 Ebd., S. 110.
44 So auch Berio in der Werkeinführung zu seiner Sinfonia: «The different musical cha¬

racters [...] interact and transform themselves - as it happens with those familiar
objects or faces that, placed it a different light or in a new context, suddenly acquire
a different meaning». Zu den Fundstellen dieses Texts vgl. Budde, «Zum dritten Satz»,
S. 128; Anm. 2. Der Text findet sich auch auf dem Internetportal der Universal
Edition.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 223

Agire musicalmente per me vuol dire rendere complementari, armonizzare, i termini di
un'opposizione o di un insieme di opposizioni [...] Musica per me è riempire di senso il
percorso fra i diversi termini di un'opposizione e fra opposizioni diverse, inventar loro una
relazione [...] Fare in modo, insomma, che gli elementi delle opposizioni diventino una
stessa, medesima cosa. A me intéressa collocare quegli elementi in zone sempre più lonta-
ne fra loro[.]4s

Der Amalgamierungsvorgang ist nach Berio kompositorisch zu befeuern,
denn für ihn kann es nie darum gehen, Materialien rein additiv zu
konfrontieren und es dem Schicksal zu überlassen, ob sich neue
Bedeutungsdimensionen einstellen oder nicht. Aufgrund der Anpassungsfähigkeit
ihres Materials scheint die Musik besonders für die Amalgamierung geeignet
zu sein. Immerhin hat diese, wie mir scheint, in der motivisch-thematischen

Arbeit der Durchführung des Sonatenhauptsatzes ihren klassischen
Vorgänger. Anders als die Malerei hält Berio die Musik für besonders
entwicklungsfähig:

Le opere musicali non si coprono [...] di quella vernice del tempo [...] che colloca la
grande pittura del passato a una certa distanza da noi. Le grandi opere musicali del passa-
to vanno <rifatte> e reinterpretate continuamente, anche a costo di trascriverle e di farle
risuonare su strumenti completamente diversi. E nella loro stessa natura [!] che questo
awenga.46

Die musikalischen Werke - und mithin das musikalische Material - sind
für Berio somit im Wesen wandlungsfähig. Mit der Rede von der laufenden
Wiederherstellung) der kulturellen Güter erscheint mir diese Passage im
Hinblick auf das mutmasslich alternative Geschichtsverständnis Berios
denkwürdig. Bezüglich des kompositorischen Ausmessens der zeitlich,
lokal wie kulturell unter Umständen weit auseinanderliegenden Punkte
spricht Berio wiederholt von Transformation: «Mi intéressa la musica che

créa e sviluppa relazioni fra punti molto lontani tra loro, su un perscorso
di trasformazioni molto ampio». Die kompositorische «capacità di trasfor-
mazione» ist es, die im Ausdehnen des Bestehenden das besagte Dritte
hervorbringt; ihre Aufgabe sei es, «di ampliare il campo e il percorso delle
trasformazioni fino a riuscire, come nelle fiabe, a trasformare una cosa in
un'altra».47 Ganz im Sinne der Amalgamierung betrifft die Transformation

bei Berio explizit alle beteiligten Instanzen, sie erfolge «by no means
one-way», vielmehr komme es zu den «evolutionary and transformational
processes» im Material durch «multidirectional interaction».48 Am Beispiel

45 Berio, Intervista sulla musica, S. 157-158.
46 Ebd., S. 13.
47 Ebd., S. 113.
48 Berio, Remembering the future, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 2006

The Charles Eliot Norton Lectures), S. 32 und 37.



224 Samuel Rusch

zweier Handlungen sagt Berio, das Resultat habe darin zu bestehen, «che
si trasformino e producano per morfogenesi un terzo comportamento»,
dieses aber sei unvorhersehbar, «perché non è la combinazione elementare
dei due comportamenti banali», und im Vorfeld sei es unmöglich zu wissen,

«cosa sarà perché non l'abbiamo mai visto prima».49 Wenn Berio glaubt,
dass unser Blick viel zu beschränkt ist, um alles um uns herum Entstehende
abzusehen, heisst das nur, dass wir uns inmitten des Getümmels lebendigen
Werdens befinden.50

Neben der Transformation nennt Berio zur Umschreibung der Amal-
gamierung auch metatextuelle Verfahren, allen voran Übersetzung und
Transkription, Kommentar und Paraphrase.51 Sie alle setzen eine Zweiheit
voraus, aus deren Kombination neuer Sinn hervorgeht: etwas Bestehendes,
für Berio durchaus auch geschichtlich Vorbearbeitetes, und etwas neu Da-
zutretendes interagieren. Die metatextuelle Mehrdimensionalität bietet ihm
das Modell, um eine neu angefertigte Komposition als eine von mehr oder
weniger konfliktuöser Alterität gekennzeichnete Dialogpartnerin des den
Prätext bildenden bisher aufgelaufenen Materials aufzufassen: «A dialogue
between a pre-existing musical text and the otherness of an added text can
therefore be developed through multiple forms of interaction, from the
most unanimous to the most conflictual and estranged».52 Es ist nichts als

konsequent, dass Berio Musik anscheinend als Teil des einen übergreifenden,

die Tradition bildenden Texts ansieht, wenn er sie «as Text, a

multidimensional Text that is in continuous evolution», versteht.53
Das metatextuelle Verfahren der Übersetzung aber bezeichnet Berio

als die kulturelle Technik schlechthin. Er nennt sie hermeneutisch: «Translation

implies interpretation». Dadurch aber wird sie zum aktiven Prinzip,
durch welches sich die kontinuierlichen Aneignungsvorgänge fremden
Materials vollziehen, die in ihrer Gesamtheit Kultur bilden: «Our culture
has to process everything, therefore it translates everything: languages of

49 Ders., Intervista sulla musica, S. 113-114.
50 Bei Berio verbindet sich damit offenbar der Gedanke eines moralischen Aufstiegs:

«Siamo noi, spesso, incapaci di cogliere il nesso di quelle trasformazioni e siamo
ancora noi, talvolta, a non saper porre il nostra sguardo, la nostra attenzione sulla
parte più alta, migliore [!], di noi stessi e di quanto ci sta intorno...». Vgl. ebd., S.

149.
51 Berio nennt metatextuelle Verfahrensweisen verschiedenen Distanzgrades mit un¬

tereinander fliessenden Übergängen wie Analyse, Kopie, getreues Porträt, Zitierung,
Kommentar, Dialog, Beschreibung, Paraphrase, aber auch Travestie und Parodie. Vgl.
ders., Remembering the future, S. 34, 36-37, 39-40 und 44. Die Wahl des im Lichte
des Ausgangstexts falschen Verfahrens ist laut Berio ein «improper and even destructive

act». Vgl. ebd., S. 38.
52 Ebd., S. 44.
53 Vgl. ebd., S. 49. Ich entnehme meine Deutung Berios Grossschreibung.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 225

all kinds, things, concepts, facts, emotions, money, the past and the future,

and, of course, music». Die Notwendigkeit aneignender Übersetzung
sei «so pervasive and permanent», dass die Musikgeschichte, ja die gesamte

Geschichte «indeed a history of translations» darstelle.54 Übersetzung in
der Musik aber sei Transkription, und diese erst recht ist ein originell
schöpferischer Vorgang: sie gelange «into the very core of the formative
process» und übernehme «full responsibility for the structural definition» des

neu hervorzubringenden Werks. Wenn Aneignung für Berio per definitio-
nem Übersetzung und Transkription ist, dann ist sie immer Veränderung;
Aneignung, die nicht zugleich eingreift, scheint es für ihn nicht geben zu
können.55

Bereits mehrfach war zu vernehmen, in den einschlägigen Vorgängen
sei Evolution am Werk. Ich denke, Berio wählt diese Ausdrucksweise nicht
zufällig. Seine diesbezüglichen Aussagen erscheinen mir nicht dunkel,
vielmehr erkenne ich darin das deutlichste Anzeichen seiner alternativen
Zugangsweise zur Zeitdimension. Sie scheint nicht von der unidirektionalen
Entwicklungslogik des historistischen Paradigmas geleitet zu sein, sondern
von einem über alles gesehen stabilen, ruhenden, in sich jedoch mäandrie-
renden Gleichgewichtszustand auszugehen, worin sich bestätigt, dass Berio
die Vorstellung einer Tradition als übergreifenden, allgleichzeitigen Kon-
tinuums kennt. Die Auffassung an- und abschwellender Präsenz und Aktualität

einzelner kultureller Erscheinungen legt Berio nahe, wenn er sagt:
«In musica, non mi stancherö mai di dirlo, le cose non migliorano né peg-
giorano, ma evolvono e si trasformono».56 Die Möglichkeit der schöpferischen

Transkription und des multidirektionalen Austauschs, die in der Re-

Kontextualisierung und dadurch Re-Aktualisierung existierenden Materials
bestehen, lädt uns, so Berio, zu einem neuartigen, partizipativen Umgang
mit der Geschichte ein, nämlich «to renew our perception of history, maybe

to re-invent it», ja schliesslich könnten wir «accept the idea of a history
that is exploring us and we can give ourselves, again and again, the possibility

of remembering the future».57 Es ist dieses titelgebende und auf den
ersten Blick möglicherweise kryptisch anmutende Oxymoron der
antizipierenden Erinnerung, das für mich das Paradox der Allgleichzeitigkeit,
der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, die in Berios Vorstellungswelt
allenthalben vorherrscht, am sinnfälligsten zum Ausdruck bringt.

54 Vgl. ebd., S. 31.
55 Vgl. ebd., S. 32 und 45. Für Berio gehen Kommentierung und Aneignung Hand in

Hand: «Transcription has often been used, at least partially, to comment upon and to
assimilate elements from past and foreign experiences». Er geht sogar soweit, von
«constructive demolition» zu sprechen. Vgl. ebd., S. 39 und 45.

56 Ders., Intervista sulla musica, S. 149.
57 Ders., Remembering the future, S. 45.



226 Samuel Rusch

Frappant in diesem Zusammenhang ist eine weitere Schlüsselstelle,
an der sich Berio darüber äussert, welche Motivation ihn zur besonderen
Faktur des dritten Sinfonia-Satzes bestimmt hat:

Era da molto tempo che avevo in mente di esplorare dall'interno una musica del passato,
un'esplorazione creativa che fosse al tempo stesso un'analisi, un commento e un'estensione
delForiginale, fedele al mio principio (che si perde nella notte dei tempi) che il miglior
modo di analizzare e di commentare qualcosa è, per un compositore, fare qualcosa utiliz-
zando i materiali di quello che si vuole analizzare e commentare. II commento più proficuo
alle Sinfonie e alle opere è sempre stato un'altra sinfonia e un'altra opera.58

Während die Analyse sich bemüht, das bestehende Material so zu
nehmen, wie es sich gibt, fügt der Kommentar etwas Eigenes hinzu, und die
<estensione> - eine weitere Umschreibung des Amalgamierungsvorgangs -
führt im Sinne des neuen Dritten endgültig über das Bestehende hinaus.
Berio lässt keinen Zweifel, dass er über die reine Analyse hinausgehen
will, denn erst im Kommentar, in der Weiterbearbeitung lässt das Material
vollends erkennen, was sich an Bedeutungspotential in ihm birgt. Diese

Kommentierung findet aber - und das scheint mir das Bezeichnende an
Berios Auffassung zu sein - gerade nicht in einem konkurrierenden
Medium, wie etwa der Sprache, statt. Berio spricht nicht über Mahlers Zweite
Symphonie, sondern äussert sich durch die Komposition seiner eigenen
Sinfonia in demselben Medium. Folgerichtig erklärt er, mit seinem dritten
Sinfonia-Satz habe er «il commento più approfondito che avrei mai potuto
condurre su una musica di Mahler» verfasst.59 Die diversen Referenzen
aber, die in Form von «citazioni-bandierine» in den Mahler-Satz eingebracht
sind, sind laut Berio Flinweisschilder auf die verschiedenen, teils wohl noch
unausgeloteten Bedeutungspotentiale, die er im Mahler-Satz erkennt: Sie
seien «segnali che indicano quale paese armonico stiamo attraversando,
come dei segnalibri, come delle bandierine di colori diversi che si mettono
nei punti significativi di una carta geografica durante una spedizione pie-
na di sorprese». Die einzelnen <paesi armonici> sind, wenn ich Berio richtig
verstehe, gerade nicht diejenigen Mahlers, die ausschliesslich durch ihn
verkörpert werden, vielmehr stehen sie als das jeweils Gemeinsame <hin-

ter> Mahler und dem betreffenden Komponisten, auf den Berio zitierend
anspielt. Mahler habe, so Berio, den Vorteil für ihn gehabt, dass er «sponta-
neamente proliférante» sei - offenkundig, da er an diversen <paesi armonici>

58 Berio, Intervista sulla musica, S. 120.
59 Vgl. ebd. Man beachte die späte Parallelstelle: «I have always thought that the best

possible commentary on a symphony is another symphony, and I reckon that the
third part of my Sinfonia is the best and deepest analysis that I could have hoped to
make of the Scherzo from Mahler's Second Symphony». Vgl. ders., Remembering the

future, S. 39-40; Hervorhebung im Original.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 227

teilhat -, jedoch auch, weil er ihm gestattet habe, «di estendere, di com-
mentare e di trasformare tutti i suoi aspetti». Prägnant benennt Berio einmal
mehr die Bearbeitungsmodi, die er kennt. Wenn auch der dritte Satz «il
centra e anche il modello macroscopico di tutto il lavoro» sei, so erreiche
er den «senso completo» gleichwohl erst, «quando viene a sua volta
commentate dalla quinta parte conclusiva di Sinfonia, che è di gran lunga la

più complessa anche perché commenta, riassume e trasforma tutte le alt-
re», sie bringe abermals «elementi nuovi che commentano il commento
del commento».60 Erst die - wenngleich unabschliessbare - Stufenfolge
der möglichen Kommentierungen scheint einen Primärtext seinem
vollständigen Sinn zuzuführen.

Berio glaubt mit grossem Optimismus an die ungebrochene künstlerische

Schaffenskraft, deren Zugriff Materieschichten zur Verfügung stehen,
die noch nicht durch historisch frühere Verwendungen vermittelt sind,
wodurch es der künstlerischen Arbeit möglich wird, aus einem Raum der
Potentalität frisches musikalisches Material zu fördern, das sie in diesem
Prozess zu ihrem eigenen macht. Ein explizites und eindrückliches
Bekenntnis zur Anti-Diachronie gibt Berio ab, wenn er sagt: Die Tendenz,

a lavorare con la storia, alla estrazione e alla trasformazione consapevole di <minerali>
musicali non storicizzati [!], riflette il bisogno - che porto con me da molto tempo - di
inserire organicamente una nell'altra diverse <verità> musicali, per poter aprire lo sviluppo
musicale anche a diversi gradi di familiarité, per ampliarne il disegno espressivo e i livelli
percettivi.61

Die noch nicht vergeschichtlichten <Rohdiamanten> entsprechen in Ansehung

meiner Darstellung den Entitäten, die noch nicht als Glieder mit
historisch fixiertem Merkmalbestand in die diachrone Kette der Zurichtungen

eingeflochten worden sind. Berios grundsätzlicher Einstellung tut
es meiner Meinung nach im Sinne des Gebens und Nehmens im Austausch
mit Geschichte und Tradition keinen Abbruch, wenn er sich unmittelbar
vor obiger Passage für die Möglichkeit des kompositorischen Anschlusses
an das Bestehende stark macht. Auf die Frage, ob er glaube, dass es den
«degré zéro de la musique» geben könne, lässt er dezidiert verlauten, «la
tabula rasa, soprattutto in musica, non puö esistere».62 Die Auffassung,

60 Ders., Intervista sulla musica, S. 120-123; Hervorhebung im Original. Bezeichnen¬
derweise äussert sich Budde zum betreffenden Vorgang mit den Worten: «Der fünfte
Satz der Sinfonia zitiert [!] die vier vorangehenden Sätze, d.h. es wird u.a. bereits
Zitiertes als Zitiertes wieder zitiert». Vgl. ders., «Zitat, Collage, Montage», S. 34;
Hervorhebung im Original.

61 Berio, Intervista sulla musica, S. 72.
62 Ebd.; Hervorhebungen im Original.



228 Samuel Rusch

einen Nullpunkt des Schöpferischen gebe es in der konkreten kompositorischen

Arbeit nicht, die nach Berios eigener Aussage extrem stark in ihm
verwurzelt sei, stellt Misch als «eine der Grundkonstanten» des «schöpferischen

Denkens» Berios heraus.63 Für Berio orientieren sich diese schöpferischen

Vorgänge in aller Regel an Vorbildern: «Abbiamo sempre a che
fare con modelli».64 Die Modelle aber stellen sich dem Schaffensakt als

virtuelle Form, Gattung, Technik usw. dar, das heisst, sie sind aus dem.

Raum der Potentialität in Aktualität zu überführen. Der Doppelcharakter,
dass sich etwas an einem Modell orientieren und gleichwohl neu sein kann,
mithin nicht wie das Zitat eine reine Kopie von Bestehendem darstellt,
durchzieht alle Äusserungen Berios. Dass meine Ansicht, Berio kenne
einen Raum der Potentialität, nicht überspannt ist, zeigt folgende explizite
Äusserung: «Il vero lavoro è sempre quello di cercare le tendenze potenzi-
ali e non quelle in atto - e quindi sperimentare».65 Jedes Material aber ist
als aufrufendes im Kontakt mit aufgerufenem Material für Berio wirkmächtig

wie ein Katalysator. So ist Komponieren für Berio eine unabschliessba-
re Suche; das Experiment aber ist der zentrale Modus, durch den sich die
neuen Möglichkeiten erschliessen, und das Unfertige des Vordringens in
neue Materialschichten verbürgt die Lebendigkeit der Kunst als eines
Sinngenerators: «[S]enza un interesse per l'evoluzione delle idee e di mezzi
musicali - senza cioè un aspetto sperimentale, di ricerca - la musica come
espressione di idee sarebbe morta da un pezzo.»66

Wenn Berio das Material für verfügbar hält, dann nicht in der Weise,
dass es der Assemblage von Versatzstücken bereitsteht, wie dies bei
Gebrauchsgegenständen, aber auch in der zitierenden Kunst üblich ist.67
Vielmehr hält er es für möglich, das Material weiterentwickelnd mitzugestal-
ten, und zwar, wie bereits angeklungen ist, organisch, im Sinne des inneren
Bauplans. Im totalen Gegensatz zur objektivistischen Herangehensweise
packt Berio nicht in sich geschlossene Materialien von aussen an, um sie

zitierend zu versetzen, vielmehr ist er immer schon ins Material
eingedrungen. Dadurch gelingt es ihm, es über sich selbst in neue Sinnzusammenhänge

hinauswachsen zu lassen. Er spricht von Werken, in deren «di-

63 Vgl. Misch, «Von der Vergangenheit zur Gegenwart», S. 8. Vgl. Berio, Intervista sulla
musica, S. 73.

64 Ebd., S. 113.
65 Ebd., S. 137.
66 Ebd. Zur entscheidenden Bedeutung der unendlichen Suche und des Experiments

für die avantgardistische Kunst vgl. Lyotard, «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbar-
keit», S. 147-149.

67 Vgl. Berio, Intervista sulla musica, S. 76. Berio warnt an dieser Stelle vor der methodolo¬
gisch anrüchigen Umkehrung von Induktion und Deduktion in Analyse und schöpferischem

Vorgang; eine Problematik, die vom späten Serialismus missachtet worden sei.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 229

segno espressivo e costruttivo» die Solidarität der verschiedenen musikalischen

Parameter «organicamente implicita» sei.68 Dies erinnert an seinen
Hinweis zur Sinfonia, er habe einmal ein historisches Werk <von innen
heraus> auf seine re-aktualisierbaren Bedeutungsangebote hin erkunden
wollen. Organizität und Ganzheit, Alinearität und Anti-Diachronie treten
für Berio in Beethovens Schaffensprozess explizit in einen inneren
Zusammenhang: Dessen Stadien

non suggeriscono quasi mai l'idea di un percorso lineare, di un discorso che si costruisce e

si percepisce <da sinistra a destra>. Suggerisce piuttosto l'idea di un evento totale, totaliz-
zante, che si cala dentro di noi senza un prima e senza un dopo - corne se la nécessité di un
prima e di un dopo fossero convenzioni del tutto secondarie e triviali.69

Bestimmte, ihm besonders vertraute Werke Beethovens - «che <sento> glo-
balmente, senza un inizio e senza una fine», wie er sagt - erschlössen sich
ihm «corne un tutto organico, non cronologico [!]».70

Zu Berios Auffassung, Material liege nicht ausschliesslich vermittelt
vor, sondern könne dem Raum der Potentialität entnommen werden,
gehört es, dass er <principles>, <ideas> und «inherent meanings> kennt, die durch
ein neues Werk in Aktualität überführt werden. Wie gesagt wurde, ist Sel-

bigkeit, die sich nicht auf die Objektivität der Diachronie stützen kann, auf
die Annahme ideeller Arten, die sich offenbar in einem kontextuellen Raum
der Potentialität aufhalten, angewiesen.71 Transkription wird für Berio
gerade dann schöpferisch, wenn sie eine <idea> aufgreift: «It is not the
sound that is being transcribed [...], but the idea».72 Aufschlussreich ist,
was Berio über seine Motivation sagt, die musikalischen Praktiken eines
zentralafrikanischen Stamms zu verarbeiten:

It goes without saying that I studied and adapted the procedure involved not because I

wanted to transcribe the Banda Linda's heterophonies for a symphony orchestra or for the

piano, but because I wanted to transfer the principle, the idea, into other dimensions of
music, and also to extend the same principle to other cultures!.]73

68 Vgl. ebd.
69 Ebd., S. 73-74.
70 Ebd., S. 74. Demgemäss hält er nichts von der Unterstellung eines «anelito Beethove-

niano verso la fine». Vgl. ebd.
71 Misch spricht in Zusammenhang von Berios «Archetypen», «die den Verlauf der Ge¬

schichte durchziehen», von «modellhaften Urgrössen», bei denen sowohl die
«multiple] Transformationsfähigkeit» wie auch «die Wiedererkennbarkeit des Ausgangsmodells»

von Bedeutung seien. Vgl. dies., «Von der Vergangenheit zur Gegenwart»,
insbes.: S. 9-11, hier: S. 10. Vgl. auch Berio, Intervista sulla musica, S. 73 und 132-
133.

72 Ders., Remembering the Future, S. 45.
73 Ebd., S. 58-59.



230 Samuel Rusch

Zunächst ist klar, dass Berios Interesse für dieses sehr fremde musikalische

Material seiner Absicht entspringt, die Distanz zwischen möglichst
entfernten kulturellen Erscheinungen auszumessen und in der Kombination

die schöpferische Wirksamkeit des Fremden im Umfeld des Eigenen zu
erproben. Sodann geht es Berio um das Fruchtbarmachen eines grundlegenden

technischen Dispositivs, das <hinter> einer ihrer faktischen Anwendungen

steht, von dieser abstrahiert und andernorts re-konkretisiert werden

kann. Mitunter ist für Berio auch Erfindung möglich; Erfindung aber
ist Zeichen schöpferischer Potenz, da sie im Gegensatz zum zitierenden
Versetzen bereits vorgeformten Materials etwas hervorbringt, das es bisher
nicht gab. Erhellend ist Berios Hinweis auf Béla Bartök, der, um zur Grossform

zu gelangen, keine eigentlichen Volksmelodien, vielmehr deren
«inherent, implicit meaning» transkribiert habe: «Therefore, in most cases he
invents them».74 Berios Lapidarität zeigt, dass er Erfindung auch im Rahmen

von dokumentarisch angelegten Bestrebungen für fraglos legitim hält.
Selbst - oder gerade - wenn es sich um eine transkribierte <idea> (also

genaugenommen um eine Nachschöpfung) handelt, bleibt dieses Verfahren

dennoch dem ursprünglichen Ansinnen verpflichtet: Nicht nur reale
Fundstücke sind für Berio zulässige Archivalien. Vielmehr gibt es ein
Etwas, das seinerzeit die Entstehung dessen leitete, was hier und jetzt als
Fundstück vorliegt, doch dieses Etwas blieb bestehen und vermag eine
Neuschöpfung in genau derselben Weise zu leiten, wie sie es damals in
Bezug auf das Original tat, sodass durch die Neuschöpfung ein selbiges
Original herauskommt. Deshalb braucht Berio philologisch inkorrektes
Vorgehen nicht zu scheuen; solange er, was er sich fraglos zutraut, Zugriff
auf die dahinterliegende <idea> hat, kann er einen unter philologischem
Blickwinkel selektiven Blick auf das Material pflegen, der bewusst nicht
allem Rechnung trägt, was in ihm angelegt ist und aus historistisch-philo-
logischer Perspektive bei seiner Weiterverwendung präsent gehalten werden

sollte. Immer wenn Berio Anleihen bei Bestehendem macht, geschieht
dies aus freien Stücken zwischen gleichsam Gleichberechtigten, und nicht
im erzwungenen Rückgriff innerhalb einer festgelegten diachronen Linie
der Zurichtungen, bei dem das Bestehende scheinbar diktiert, unter
welchen Gesichtspunkten seine Übernahme zulässig ist. Berio versucht, das
musikalische Material von Anmutungen welcher Provenienz auch immer
freizuhalten.75 Weil er dazu das Material gewissermassen provokativ (und
produktiv) naiv verwendet, wirkt sein Materialbegriff auf den ersten Blick
merkwürdig ahistorisch und geradezu antiquiert. Nichtsdestotrotz berück-

74 Ebd., S. 56.
75 Ob ihm das im Einzelnen gelingen kann, müsste auf der Ebene der Werkanalyse

geprüft werden.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 231

sichtigt Berio absichtlich stets nur diejenigen Aspekte, die ihn - beispielsweise

in Anbetracht der Volksmusik - umtreiben.

Non sono un etnomusicologo, sono solo un egoista pragmatico: infatti tendo a interessar-
mi solo a quelle espressioni, a quelle tecniche popolari che, in un modo o nell'altro, posso-
no essere assimilate da me senza fratture e che mi permettono di esercitarmi a fare qual-
che passo avanti nella ricerca di una unità soggiacente fra mondi musicali apparentemente
estranei l'un l'altro.76

Hinter dieser Äusserung wird als Berios Grundabsicht erkennbar, von
einer basalen Totalität auszugehen; ich habe sie als übergreifendes kulturelles

Kontinnum interpretiert. Indem Berio die Verbindung auseinanderliegender

Momente offenbar macht, will er basale Totalität und übergreifendes
Kontinuum zum Vorschein bringen.

Trotz allem kann an Berios Geschichtsbewusstsein kein Zweifel bestehen.

Eine adäquate Rekonstruktion muss die Tatsache seiner vielfachen
historischen Anknüpfungen in Rechnung stellen, obgleich sie nicht dem
ersten Anschein erliegen und annehmen darf, sein Umgang mit dem Material

sei dem historistischen Modell verhaftet diachronisierend. Dies, ob-
schon zahlreiche Äusserungen Berios oberflächlich betrachtet in diese Richtung

deuten. Berio beklagt die Geschichtsvergessenheit der jüngeren
Generation: «La crisi di cui tanto si parla significa, suppongo, anche ques-
to: crisi del senso della storia».77 Im Gegenzug verlangt er Respekt vor der
Geschichte, denn Verantwortungs- und Geschichtsbewusstsein decken sich
für ihn, weswegen er gerade in von Unsicherheiten geprägten Zeiten
anstelle des Verlassens auf unverbindliche «cose finte e immemori» den Rückgriff

auf «cose vere e storicamente responsabili» fordert.78 Auch sein dem
Paradox der Gleichzeitigkeit geschuldetes Ansinnen, die Geschichte neu
zu erfinden, solle sich «fully responsible» vollziehen.79

So ist Berios grosses Geschichtsbewusstsein, das er einesteils für sich
selbst in Anspruch nimmt, das ihm andernteils aber auch von allen Seiten
attestiert wird, in keiner Weise in Abrede zu stellen. Mischs bereits mehrfach

herangezogener Aufsatz zu Berios Geschichtsverständnis kommt zum
Schluss, er suche eine Verbindung «des Strebens nach musikalischer
Neuartigkeit mit gezielten Verweisen auf das kulturelle Erbe sowie Anknüpfungen

an kompositorisch Überliefertes», weshalb sich sein Schaffen durch
ein «kreatives Spannungsverhältnis zwischen Vergangenheit und Gegenwart»

auszeichne, sich aber in der «Auffassung, dass die kulturelle Vergan-

76 Ders., Intervista sulla musica, S. 118-119.
77 Ebd., S. 86.
78 Vgl. ebd., S. 159.
79 Vgl. ders., Remembering thefij.tu.re, S. 45.



232 Samuel Rusch

genheit von beständiger Präsenz ist», profiliere.80 Diese differenzierte
Darstellung entspricht vollauf meinem Befund.

Die Tendenz «ad assumere una totalité - sempre implicita e présente
ma sempre <filtrata> -» ist für Berio nicht auf das eine oder andere musikalische

Verfahren limitiert, vielmehr sei sie «un modo di pensare, cioè un
modo di essere», der «al di fuori dei riferimenti storici e culturali che

propone» existiere - ein Hinweis mehr auf Berios Absicht, die konkreten
Einzelinstanzen auf ein übergreifendes Kontinuum hin zu übersteigen.81 Die
von Berio angesprochene Notwendigkeit der Filterung aber erwächst
daraus, dass das menschliche Individuum in seiner Auffassungsgabe zu
eingeschränkt ist, um alle sich bietenden Anschlüsse aktivieren zu können.

Aus dem uns umgebenden <Lärm der Geschichte> müsse jederzeit eine
Auswahl getroffen werden: «[C]'è sempre, predisposto per noi, un rumore
di storia e di esperienze musicali, una virtualité di scelte, dai quali noi
continuamo a estrarre, precisandoli e anche trasformandoli, funzioni e

Processi musicali».82 Durch die Filterung und Auswahl des Materials kommt
es zu den produktiven Transformationsvorgängen, und das heisst, dass
die künstlerische Schaffenskraft in ihrer Beschränktheit nichtsdestotrotz
viel ausrichten kann.

E noi possiamo dare un senso a questo rumore solo a patto di saperlo filtrare, solo a patto
di saperci prendere delle responsabilité selezionando consapevolmente questa cosa o
quell'altra - e cercando di comprendere quale posizione e quale combinazione degli eventi
selezionati, filtrati, corrisponde meglio alle nostre esperienze e a un miglior rendimento di
noi stessi.83

Erst durch die Filterung des Materials wird die amalgamierende Verknüpfung

der Materialien ermöglicht. Denn nicht durch das, was einem das
Material in Fülle diktieren mag, was man aber mitunter nicht versteht,
sondern allein aus dem, das sich dem gestalterischen Zugriff öffnet, gehen
die gesuchten neuen Bedeutungsdimensionen hervor. Da die Notwendigkeit

der Filterung aber aus mangelndem Überblick und der Unfähigkeit
zur vorurteilslosen Bewertung entsteht, geht für Berio mit dem Aufruf zur
Filterung der Aufruf zum verantwortungsvollen Umgang mit Material und
Geschichte einher. Abschliessend nochmals der Blick auf Berios Sinfonia,

80 Vgl. Misch, «Von der Vergangenheit zur Gegenwart», S. 5-9. Misch ergänzt: «Das
bekannteste Beispiel für diesen Ansatz stellt zweifellos Berios Sinfonia (1968) dar
beziehungsweise der dritte Satz dieses Werkes». Vgl. ebd., S. 5; Hervorhebung im
Original. Vgl. auch Ulrich Tadday, «Vorwort», in: Luciano Berio, S. 3-4.

81 Vgl. Berio, Intervista sulla musica, S. 73.
82 Ebd., S. 72.
83 Ebd.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 233

denn auch hinsichtlich der Sinnangebote, die die Mahler-Schicht bot, war
Berio zur Auswahl genötigt: Mahler sei nie allein,

lo accompagna <la storia della musica> che lui stesso suscita in me, con tutta la sua pluralité
di livelli e la moltitudine di riferimenti - quella, almeno, che mi è riuscito di controllare,
considerando che spesso coesistono, simultaneamente, fino a quattro riferimenti diversi.84

Bemerkenswert sind Berios Anführungszeichen: Offenbar bildet für ihn
immer derjenige Ausschnitt, den er zu bearbeiten sich anschickt und
imstande ist, die Musikgeschichte insgesamt. Und obwohl sie kaum zu
kontrollieren sind, machen gerade Mehrschichtigkeit und Gleichzeitigkeit
für Berio die Musik und deren Sinn aus: «[P]er pensiero musicale intendo
soprattutto la scoperta di un discorso coerente che si svolge e si sviluppa
simultaneamente su diversi piani».85 Und:

[C]'è la musica che ha molti livelli d'ascolto e che è produttrice continua di senso musicale.

[...] Più concentrata e complessa è la struttura musicale, più concentrato e selettivo è il
suo rapporto sociale, mentre molteplici sono i suoi significati.86

Man kann also schliessen, dass Berio durch seine Sichtweise eines
übergreifenden kulturellen Kontinuums und der sich daraus ergebenden
bewahrten kontextuellen Anschlussfähigkeit des Materials die spezifische
historistische, ideologisierende Verquickung von Zeitauffassung und
Materialbegriff aushebelt. Indem er die Zeitdimension ebenso in die Breite
wie in die Tiefe gehend auffasst und auch der Potentialität, die als
Möglichkeit eigentlich ausserhalb der Zeit steht, Raum zubilligt, hält er eine
Zeitauffassung hoch, die sich der Einseitigkeit des historistisch-diachro-
nistischen Bildes entschlägt.

2. Lyotards verhaltene Skepsis und die Singularität des Ereignisses

Eine Auffälligkeit von Lyotards Stil besteht darin, sich den behandelten
Gegenständen spiralig anzunähern. Die Rekurrenz seines Denkens
interpretiere ich dabei nicht als Redundanz, sondern als den Versuch, den
untersuchten Phänomenen immer näher zu kommen, ohne sie durch eine
vorschnelle Bestimmung oder eine insgesamt zu deterministische Haltung
zu bedrängen.87

84 Ebd., S. 119.
85 Ebd., S. 93.
86 Ebd., S. 11.
87 Zur Bedeutung der Rekurrenz bei Lyotard vgl. insbes. ders., «Die Moderne redigieren».

Vgl. auch ders., «Vorwort. Vom Humanen».



234 Samuel Rusch

Sicherlich bestehen Unterschiede, was Berios und Lyotards Herkunft
und Hintergrund, aber auch ihren Stil betrifft. So scheint mir Berio
zupackend, Lyotard demgegenüber insgesamt eher verhalten, fast tastend. Dessen

ungeachtet werde ich überleitend drei Stellen anbringen, die, ohne
viel Kommentierung zu erfordern, die gedankliche Nähe der beiden
aufweisen.

Zunächst sei an Berios Äusserung zur Achronizität bestimmter
Kompositionen Beethovens erinnert. Zu Gemälden des amerikanischen Malers
Barnett Baruch Newman, in dessen Werk er das Postmoderne in seinem
Verständnis exemplarisch verwirklicht sieht, sagt Lyotard, sie hätten
keinen anderen Zweck,

als durch sich selbst ein visuelles Ereignis zu sein. Die Zeit des Erzählten (das Funkeln des

Dolches, der auf Isaak gerichtet ist), die Zeit, um diese Zeit zu erzählen (die entsprechenden

Verse der Genesis), sind nicht mehr voneinander getrennt. Sie sind eins, in dem
plastischen (linearen, chromatischen, rhythmischen) Augenblick verdichtet, der das Bild ist.88

Sodann möchte ich das Augenmerk darauf lenken, dass es bei Lyotard
Spuren einer Vorstellung gibt, die derjenigen des übergreifenden Kontinu-
ums bei Berio erstaunlich nahe kommt. In Zusammenhang mit seiner Kritik

der Informationsgesellschaft merkt Lyotard an, was Aufmerksamkeit
verdiene, sei «das Verschwinden jenes zeitlichen Kontinuums, vermöge
dessen sich die Erfahrung von Generationen tradieren konnte».89 Noch
eindrucksvoller erscheint mir aber folgende Stelle. Zunächst beschreibt
Lyotard «die letzten Jahrhunderte der abendländischen Musik» als unter
dem Zeichen der «Entfesselung des Materials - des Klangs» stehend.90
Daraufhin resümiert er:

Alles ging so vor sich, als ob die Aufgabe der Komponisten darin bestand, eine Anamnese
dessen vorzunehmen, was ihnen unter dem Namen Musik gegeben worden war. Vielleicht
als ob der Klang mittels ihrer Forschungen und Erfindungen seine eigene Anamnese durch
die Schichten seiner immer noch lebendigen musikalischen Vergangenheit hindurch
vornahm.91

88 Ders., «Der Augenblick, Newman», S. 100; Hervorhebungen im Original. Ebenfalls
zu den Bildern Barnett Baruch Newmans sagt Lyotard: «Die Botschaft ist die Präsentation,

aber von nichts, das heisst von der Präsenz.» Und: «Das Bild präsentiert die
Präsenz». Vgl. ebd., S. 98 und 100.

89 Ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 123-124. Das zugrundeliegende Pro¬

blem scheint der Kapitalismus zu sein. Aufgrund seiner durchgreifenden «Macht,
Gebrauchsgegenstände, Rollen des sozialen Lebens und Institutionen zu verwirklichen»,

führe er dazu, dass die «Wirklichkeit in einem Masse destabilisiert ist, dass
sie keinen Stoff mehr für Erfahrung gewährt». Vgl. ders., «Antwort auf die Frage»,
S. 17-18.

90 Vgl. ders., «Der Gehorsam», in: ders., Das Inhumane, S. 191-206, hier: S. 194.
91 Ebd.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 235

Allein schon, dass Lyotard betont von einer <immer noch lebendigen
musikalischen Vergangenheit) spricht, ist frappant, doch mehr noch:
Offenkundig entwickelt die Tradition ein Eigenleben, das die Komponierenden
aktiv antreibt und den eigenen Absichten entsprechend leitet. Diese Passage

zeigt, dass Lyotard (wie Berio) keineswegs bestreitet, dass im künstlerischen

Material dessen Geschichte aufläuft. Sein Ansatz aber ist ein anderer:

Um nicht - so interpretiere ich sein Ansinnen vor dem Hintergrund
meiner Argumentation - den zu Isolierung und Abschliessung führenden
Zwängen der Historisierung zu unterliegen, lässt er sich von vornherein
nicht auf das Material ein. Er sucht auf die reine Materie vor jeder Bearbeitung,

ja jeglicher Form von Anmutung zurückzugreifen; auf das, was er
bewusst immaterielle Materie> oder <Präsenz> nennt. Reine Präsenz aber
hat den zeitenthobenen Charakter des Ereignisses. Und so treten bei
Lyotard Zeitreflexion und Kunstphilosophie wie erwähnt in einen nicht von
der Hand zu weisenden inneren Zusammenhang.

Bevor auf eine nähere Bestimmung der künstlerischen Materie im Sinne

Lyotards eingetreten werden kann, sind vorab zwei Punkte zu klären:
Einerseits ist näher zu beschreiben, was Lyotard der diachronistisch auf-
gefassten Zeitdimension als Alternative entgegenhält; andererseits, in
welche umfänglichere Motivationslage seine Abkehr vom Diachronismus
einzubetten ist.

Lyotard wirft dem Diachronismus vor, sich eines blinden Flecks nicht
bewusst zu sein. Zwar gibt er vor, jeden anfallenden Augenblick sogleich
in die Ordnung der diachronen Zeitachse einzureihen, übersieht dabei aber,
dass das, was da eingegliedert werden soll, uneinholbar <vor> oder ausserhalb)

der Zeit als ihr ganz Anderes liegt. Es ergibt sich die paradoxale
Situation, dass der Diachronismus etwas einzuordnen behauptet, auf das

er gar keinen Zugriff hat, da es sich in seiner prinzipiellen Andersartigkeit
ihm immer wieder entzieht. Der Regress, in dem er sich meiner Behauptung

zufolge verfängt, mag als Indiz dafür genommen werden, dass
Lyotards Diagnose der Existenz einer Alterität der diachronen Zeit zutrifft.
Dabei beschäftigt sich Lyotard in Zusammenhang mit der künstlerischen
Materie vornehmlich mit dem Grenzwert, der «unterhalb) der kleinsten
Teilung liegt. In Rahmen seiner Zeitphilosophie befasst er sich aber glei-
chermassen mit dem allumgreifenden oberen Grenzwert.92

Lyotard veranschaulicht das Problem anhand des auch aus dem Alltag
bekannten Phänomens, dass Gegenwart, sobald sie gedacht oder besprochen

wird, bereits nicht mehr gegenwärtig ist; Lyotard nennt erstere
Gegenwart - die reine Präsenz - «unfassbar und absolut». Den Prozess der

92 Vgl. ders., «Zeit heute», S. 75 und 80-81. Wie mir scheint, bewegt sich auch Berios
Kontinuum an diesem oberen Grenzwert.



236 Samuel Rusch

«unvermeidliche [n] Transformation der Gegenwart in Vergangenheit» zu
durchschauen, wird dadurch erschwert, dass man, blickt man auf vergangene

Gegenwarten, dazu tendiert zu glauben, sie seien nach wie vor
gegenwärtige Gegenwarten.93 Was man dabei vergisst, ist, dass in diesem
betreffenden Moment allein das Auf-die-vergangenen-Gegenwarten-Blicken
tatsächlich gegenwärtig ist; des Vollzugs dieses Blickens ist man sich
jedoch zumeist gerade nicht gewärtig. Würde man sich dieses Blickens be-

wusst, wäre das Blicken in diesem Moment seinerseits bereits wieder eine

gewesene Gegenwart, denn nun ist wiederum einzig der Akt des Bewusst-
werdens gegenwärtige Gegenwart. Diese Kette lässt sich unentwegt
fortspinnen; wie deutlich geworden sein dürfte, sind gewesene Gegenwarten
Teil der diachronen Achse geworden, während der jeweils gegenwärtige
Akt kategorial noch ausserhalb der Diachronie hegt. In Lyotards Worten:
Man lasse sich

von der darstellenden Zeit, die <jedes> Vorkommnis war, zu der dargestellten Zeit, die es

wurde, gleiten, oder besser gesagt: von einer Zeit als <jetzt> oder <nun> zu einer Zeit als dieses

Mab - ein Ausdruck, der voraussetzt, dass <einmal> und <das andere Mal> äquivalent sind.
Bei einer solchen objektivierenden Synthesis vergisst man, dass sie selber jetzt stattfindet,
dass heisst in dem darstellenden Vorkommnis, das die Synthese vollzieht, und dass dieses
<jetzt> noch nicht eines der «Male» ist, welche es auf der diachronischen Linie darstellt.94

Dass Lyotard diese Syntheseleistung - ein zu besprechendes Konzept -
«objektivierend» nennt, passt zu meiner Kritik, der Diachronismus greife
gerade insofern zu kurz, als er objektivistisch ausgerichtet ist. Es erhellt,
dass die gegenwärtige Gegenwart stets «entweder noch nicht oder nicht
mehr gegenwärtig» ist. Dafür, «die Präsenz selbst zu erfassen und darzustellen»,

sei es «immer zu früh oder zu spät», und daher wird die Präsenz von
einer Art Zugriff, die Voraussetzung dafür wäre, dass der Diachronismus
sie in die Zeitachse eingliedern könnte, systematisch verpasst. Lyotard
schliesst: «Von dieser spezifischen und paradoxen Beschaffenheit ist das
Ereignis».95 Es dürfe nicht mit dem herkömmlichen instant présent, dem
gegenwärtigen Augenblick, der sich - verschlungen von den Dimensionen
der Vergangenheit und der Zukunft - unablässig auf der diachronen
Zeitachse voranschiebt, verwechselt werden, da dieser für Lyotard schon zu
sehr von der Möglichkeit eines bewussten Zugriffs auf die Zeit her gedacht

93 Vgl. ebd., S. 74.
94 Ebd.; Hervorhebungen im Original.
95 Ebd.; Hervorhebungen im Original. Vgl. auch ders., «Die Moderne redigieren», S. 37.

Wie bereits deutlich wurde, spricht Lyotard gleichbedeutend von (deutsch) «Ereignis»
und occurrence (Vorkommnis»). Vgl. ders., «Der Augenblick, Newman», S. 97 und
100, «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 108, sowie «Der Gehorsam», S. 202.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 237

sei.96 Klarerweise ist das Ereignis nicht der Wiederholung zugänglich und
hat in seiner Zeitenthobenheit keine Dauer. Im selben Augenblick vergeht
es: «Den Augenblick fühlt man nur einen Augenblick lang».97 Als gewesene
Gegenwart aber ist ein Ereignis kein Ereignis im eigentlichen Sinne mehr.

Eine weitere aufschlussreiche Veranschaulichung des Phänomens der
Präsenz, der Gegenwärtigkeit des Augenblicks, bietet Lyotard mit der
«Antinomie» des Beginns. Wiederum sind es die Gemälde Newmans, die
Lyotard zufolge das Interesse auf diese «(paradoxe) Vorstellung» lenken. Wie
«eine Linie auf einer leeren Fläche» begründe der Beginn «einen
Unterschied» und dadurch «eine sinnliche Welt». Der Beginn finde «in der Welt
statt, als ihr ursprünglicher Unterschied, der Beginn ihrer Geschichte», selbst
aber sei er «nicht von dieser Welt, weil er sie erzeugt», vielmehr stamme er
aus «der Vorgeschichte oder aus einer Geschichtslosigkeit». Als Grenze ist
der Beginn janusköpfig, wie im Übrigen auch das Vorkommnis - also der
gegenwärtige Augenblick, der einerseits «unvorhersehbar <fällt> oder
(geschieht» und sich so dem Zugriff der Diachronie permanent entzieht, der
andererseits aber, «ist er einmal da, Platz nimmt in dem Raster dessen,

was geschehen ist», und mithin eingeordnet werden kann.98

In verschiedener Weise versucht Lyotard den Beginn zu fassen: die
«Welt hört nicht auf zu beginnen»; also iteriert sich der Beginn, und doch
geschieht diese Wiederholung nicht im herkömmlichen Sinne im Rahmen
der diachronen Ordnung. Beginnen lasse er die Welt, indem er sie als

ursprünglicher Blitz von Chaos und Nichts trenne. Gleich dem Augenblick
sei er «<die ganze Zeit> da», aber auch «niemals da»; dass uns solche Aussagen

Lyotards nicht sinnlos erscheinen, zeigt, dass uns Instanzen einleuchten,

die in den Kategorien der Diachronie unfassbar bleiben. Am
erheilendsten erscheint mir aber eine Formel, die Lyotard immer wieder ins
Spiel bringen wird: Der Beginn könne «mehr nach seinem quod als nach
seinem quid erfasst» werden. Welt und vorweltlicher Beginn sind in diesen
Momenten erfassbar: «Es geschieht hier und jetzt. Das, was geschieht (quid),
kommt danach. Der Beginn ist, dass es gibt... (quod); die Welt, das, was es

gibt».99 Den Zusammenhang zu seiner Ereignisphilosophie stiftet Lyotard
explizit in dieser ausführlicheren Passage:

Es handelt sich nicht um die Frage nach dem Sinn und der Wirklichkeit dessen, was
geschieht, oder was das bedeutet. Bevor man fragt: was ist das?, was bedeutet das?, vor dem
quid, ist <zunächst> sozusagen erfordert, dass es geschieht, quod. Dass es geschieht, geht
sozusagen immer der Frage nach dem, was geschieht, <voraus>. Denn dass es geschieht: das

96 Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 107-108.
97 Ders., «Der Augenblick, Newman», S. 97.
98 Vgl. ebd., S. 99.
99 Ebd.; Hervorhebungen im Original.



238 Samuel Rusch

ist die Frage als Ereignis; <danach> erst bezieht sie sich auf das Ereignis, das soeben geschehen

ist. Das Ereignis vollzieht sich als Fragezeichen, noch bevor es als Frage erscheint. Es

geschieht, Il arrive ist zunächst» ein Geschieht es? Ist es, ist das möglich? <Dann> erst
bestimmt sich das Fragezeichen durch die Frage: geschieht dies oder das, ist dies oder das,
ist es möglich, dass dies oder das geschieht?100

Wenn Kunst in avantgardistischem Sinne postmodern ist, dann zeichnet
sie sich für Lyotard dadurch aus, sich und das Publikum immer wieder
dem Hiat der Frage Geschieht es? auszusetzen; eine intermittierende Frage,

die er sogar auf das noch inhaltlose, nur signalartige Fragezeichen
zuspitzt. Es ist das Ereignis, das sich in diesem Hiat als das ganz Andere
der diachronistisch organisierten Zeitlichkeit kundtut. Als solches ist es

nicht in die finale Zeitlichkeit teleologisch-narrativer Handlungslogiken
eingebunden; es ist nicht eingespannt in die Dramaturgie der desavouierten

«grossen Metaerzählungen>, es ist nicht Teil der noch Bestand habenden,

alltäglichen «kleinen Geschichten», und ebensowenig gehört es den
diskursiven «Institutionen des Denkens» an.101

Dieser Abriss leitet dazu liber, als umfänglichere Motivation hinter
Lyotards Rückzug von der Diachronie seine Skepsis gegenüber allen
Denkfiguren zu erkennen, die eine eingleisige Entwicklungslogik suggerieren
und dadurch ideologisierende Ausschliesslichkeit ausstrahlen.102

Auszugehen ist von Lyotards Diagnose, im «Vertrauen, welches das
Abendland in den letzten zwei Jahrhunderten dem Prinzip des allgemeinen
Fortschritts der Menschheit entgegengebracht»» habe, könne man «eine Art
Niedergang beobachten und feststellen»». So sei der «Gedanke eines
möglichen, wahrscheinlichen oder notwendigen Fortschritts», womit gemeint
ist, «dass die Entwicklung der Künste, der Technologien, der Erkenntnis
und der Freiheiten für die Menschheit im Ganzen vorteilhaft wäre», An-
lass zu ernsthaftem Zweifel.103 Inzwischen mehre sich der «Verdacht, dass
die allgemeine Geschichte nicht sicher «zum Besseren» führt, wie Kant sagte,

oder vielmehr, dass die Geschichte nicht notwendigerweise eine
allgemeine Zweckmässigkeit besitzt».104 Wenn Lyotard von der «Zerstreuung
eines universellen Emanzipationshorizonts» spricht, weist dies die
Richtung, in der das Problem im engeren Sinne liegt: «Denken und Handeln

100 Ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 108; Hervorhebungen im Original.
101 Vgl. ebd., S. 110. Die «kleinen Geschichten» haben Bestand, weil sie sich keine legiti¬

mierende Funktion anmassen. Vgl. ders., «Randbemerkungen zu den Erzählungen»,
in: ders., Postmoderne für Kinder, S. 33-38, hier: S. 36-37, «Sendschreiben zu einer
Universalgeschichte», S. 49, und «Memorandum über die Legitimität», in: ders.,
Postmoderne für Kinder, S. 57-83, hier: S. 62.

102 Vgl. ebd., S. 73.
103 Vgl. ders., «Notizen über die Bedeutung von «post-»», S. 106.
104 Ders., «Memorandum über die Legitimität», S. 73.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 239

des 19. und 20. Jahrhunderts werden von einer Idee bestimmt»; es sei dies
«die Idee der Emanzipation».105

Im Hintergrund dieser Diagnose Lyotards steht eine mehr oder weniger

explizite Kritik des Historismus. Die «Tradition der Moderne» habe
den «moderne [n] Modus, die Zeit zu organisieren», durchgesetzt, der sich
«im 18. Jahrhundert in der Aufklärung» auszubreiten beginne.106 Die
Vorstellung einer einzigen Zweckmässigkeit der menschlichen Aktivitäten, die
in der besagten Emanzipation kulminiert, führe zum Versuch, «die
Gegebenheiten, die die Ereignisse mit sich» brächten, «im Verlauf einer
Geschichte» unterzubringen, «deren Ende - selbst wenn es ausser Reichweite
bleibt - universelle Freiheit, Befreiung der gesamten Menschheit heisst».107

Darin deutet sich bereits die Problematik der Idee an: sie kann nicht erfüllt
werden, ja sie muss als Fluchtpunkt unerfilllbar bleiben. Lyotard aber stellt
sich die Frage, ob wir «die Fülle der Ereignisse, die aus der menschlichen
und nichtmenschlichen Welt auf uns zukommen», nach wie vor «organisieren»

können, «indem wir sie der Idee einer allgemeinen Geschichte der
Menschheit unterordnen», denn es frage sich, ob «es eine menschliche
Geschichte gibt».108

Die Geschehnisse in der Welt «mit einer Prüfung der <Geschichten>

anzugehen», steht im Sinne Lyotards für den Primat des Narrativen:
«[Wjenn diese Welt für geschichtlich erklärt wird, heisst das, man
beabsichtigt, sie narrativ zu behandeln».109 Gegen diese Bevorzugung des
narrativen Genres wird er sich wehren. Bekannt ist seine Hinterfragung der
Tauglichkeit der «grossen Metaerzählungen>; Teil seiner Diagnose ist es,
deren legitimierende Kraft als geschwunden zu erachten, ja er spricht von
effektiver Delegitimation.110 Auch wenn Lyotard seine Hervorhebung der
Narratologie später als zu einseitig zurücknehmen wird, scheint mir deren
Modellcharakter im grossen Ganzen unangetastet zu bleiben.111 Lyotard
erklärt seine Diagnose aus dem Umstand, dass die grosse Legitimationserzählung

der abendländischen Moderne durch ihren auf eine
Menschheitsgeschichte ausgelegten, universalistischen Anspruch jeder Form von

105 Ders., «Sendschreiben zu einer Universalgeschichte», S. 40 und 54.
106 Vgl. ebd., S. 40.
107 Ebd., S. 41.
108 Ebd., S. 39 und 53.
109 Ebd., S. 39.
110 Seine Begrifflichkeit klärt Lyotard wie folgt: «Unter Metaerzählung oder grosser Er¬

zählung verstehe ich [...] die Erzählungen (narrations) mit legitimierender Funktion.»

Vgl. ders., «Randbemerkungen zu den Erzählungen», S. 36; Hervorhebung im
Original. Vgl. auch ders., «Memorandum über die Legitimität», S. 59.

111 Vgl. ders., «Randbemerkungen zu den Erzählungen», S. 33 und 36-37, und «Send¬

schreiben zu einer Universalgeschichte», S. 39. Er spricht von einer «Zuspitzung».



240 Samuel Rusch

Uneinholbarkeit widerstreitet, beispielsweise dem Partikulären lokaler
Kulturen wie auch dem Ereignis per se.112 Das Auftreten uneinholbarer
Phänomene ist demgegenüber gerade kontingent und somit weder vorhersehbar

noch planbar. Lyotards Kritik lässt sich meines Erachtens auf den
Vorwurf fokussieren, die modernistische Auffassung missachte systematisch

die Möglichkeit von Kontingenz. Den verschiedenen, partiell
widerstreitenden Ausprägungen der emanzipatorischen Legitimationserzählung
des Abendlands ist nach Lyotard der spezifisch moderne Umgang mit der
Zeitdimension - das «Projekt» - gemeinsam.113 Das Projekt aber versteht
er als den «auf ein Ziel gerichteten Willen», und so stehen die Legitimationserzählungen

symptomatisch für das Bedürfnis der Kontrolle von Zeit und
Kontingenz durch den Willen.114

Das «Projekt der Moderne» werde vom Kapitalismus in Verbindung
mit der technologisierten Wissenschaft «vollendet». Der von Lyotard
insgesamt diagnostizierte «Prozess der Delegitimation» sei nicht nur in ihn
eingeschrieben, sondern werde von ihm wesentlich «beschleunigt».115
Entsprechend seiner sprachphilosophischen Rekonstruktion der Legitimationsproblematik

weist Lyotard dem Kapitalismus die Vorherrschaft im Sinne
der «vollständige [n] Elegemonie des ökonomischen Diskursgenres» zu.116

Der Kapitalismus verschärft das Bedürfnis nach Unterordnung der Zeit
unter den Willen; was er beschleunigt, ist der Vorgang der Einholung der
Zukunft. Dabei kommt ihm eine Eigendynamik, eine «motoricité» zu, die
ihn der menschlichen Beherrschung zusehends entzieht und demgemäss
sein Destabilisierungspotential vergrössert.117 Konsequenz der angestrebten

112 Vgl. ders., «Randbemerkungen zu den Erzählungen», S. 34, «Sendschreiben zu einer
Universalgeschichte», S. 49 und 52, sowie «Memorandum über die Legitimität», S. 71.

113 Vgl. ders., «Randbemerkungen zu den Erzählungen», S. 34; Hervorhebung im Origi¬
nal, und «Memorandum über die Legitimität», S. 70-71; Hervorhebung im Original.
Lyotard nennt «Christentum, Aufklärung, Romantik, Deutscher Spekulativer Idealismus,

Marxismus». Vgl. ders., «Zeit heute», S. 84. An anderer Stelle erwähnt er die
Ideen «der Freiheit, der <Aufklärung>, des Sozialismus, der allgemeinen Bereicherung».

Vgl. ders., «Memorandum über die Legitimität», S. 71 und 80-81. An weiteren

Stellen wird die Erwähnung des Kapitalismus explizit: vgl. ders., «Randbemerkungen

zu den Erzählungen», S. 33, und «Sendschreiben zu einer Universalgeschichte»,
S. 41. Vgl. auch ders., «Notizen über die Bedeutung von <post->», S. 106, und Der
Widerstreit, S. 12.

114 Vgl. ders., «Memorandum über die Legitimität», S. 71. Vgl. auch ders., «Das Erhabe¬

ne und die Avantgarde», S. 125.
115 Ders., «Randbemerkungen zu den Erzählungen», S. 34-35 und 37.
116 Vgl. ders., «Memorandum über die Legitimität», S. 82. Zudem führe der Kapitalismus

aufgrund des von ihm angestachelten angespannten Wettbewerbs zur Segregation
und störe somit die vereinheitlichende «Weltgeschichte im Sinne der Moderne». Vgl.
ders., «Sendschreiben zu einer Universalgeschichte», S. 55.

117 Vgl. ders., «Notizen über die Bedeutung von <post->», S. 107.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 241

weitestmöglichen Kontrolle der Zukunft ist die massive Beschneidung
ihres Entfaltungspotentials; die Voraussetzung dafür sieht Lyotard aber
darin, dass die Gegenwart - als der eigentlich auf die Zukunft hin offene Ort

- nach und nach der Zukunft untergeordnet wird.

Wenn man einen Prozess kontrollieren will, ist es [...] am besten, die Gegenwart dem
unterzuordnen, was man (noch) «Zukunft» nennt, denn unter dieser Bedingung wird die
<Zukunft> vollständig vorherbestimmt, und die Gegenwart hört ihrerseits auf, sich gegenüber

einem unsicheren und kontingenten <Nachher> zu öffnen.118

Diese Herangehensweise hat zur Folge, dass Gegenwart immer weniger
unter ihrem Aspekt der uneinholbaren Präsenz vor jeglicher diachronen
Einordnung gesehen wird: sie verliere «ihr Privileg, der unfassbare Punkt
zu sein, von dem aus sich die Zeit im Grunde zwischen Zukunft («noch
nicht>) und Vergangenheit («nicht mehr>) aufteilen sollte».119 Die
kapitalistische Markt-, das heisst Tauschlogik steht paradigmatisch für den Prozess

der Erosion der Gegenwart im Sinne der Präsenz.120 Beim Tausch ist
die zukünftige Handlung - die Bezahlung - Bedingung dafür, dass es

überhaupt zur gegenwärtigen Handlung - dem Geben - kommt, und so

«wird das, was <nach> dem <Jetzt> kommt, dann <vor> ihm geschehen
können»; der Tausch erfordere, «dass das Zukünftige wie gegenwärtig sei»,
und auf diese Weise «bedingt die Zukunft die Gegenwart», wobei die im
«Geld gespeicherte Zeit» diesen im Grunde genommen folgewidrigen
Vorgang sicherstellt.121 Der Überholung der Menschen durch die vom Kapitalismus

angetriebene <Neutralisierung> der Zukunft bzw. des Ereignischarakters

der Gegenwart scheint Lyotard eine zutiefst unmenschliche Qualität
zuzuschreiben.122 Einspannung der Phänomene in eine unidirektionale
Abfolgelogik, Einbusse der Zukunftsoffenheit und der Ausgriff dieses
Prozesses auf die Gegenwart verbinden die von Lyotard angeprangerte kapita-

118 Ders., «Zeit heute», S. 81. Das «Programm» erweist sich dabei als noch verhängnisvol¬
ler als das «Projekt». Vgl. ebd., S. 83-84. Beachtenswert: «Was einige «Postmoderne»

genannt haben, bezeichnet vielleicht nur einen Bruch oder zumindest einen Riss

zwischen dem einen «Pro-» und dem anderen: zwischen dem Projekt und dem

Programm». Vgl. ebd., S. 84. Vgl. auch ders., «Die Moderne redigieren», S. 39, und «Das

Erhabene und die Avantgarde», S. 125.
119 Ders., «Zeit heute», S. 81.
120 Vgl. ebd., S. 82, «Vorwort. Vom Humanen», S. 13, und «Das Erhabene und die Avant¬

garde», S. 122-125. Auf die experimentellen Künste hat das prometheische Moment
des Kapitalismus nach Lyotard allerdings einen teilweise positiven Einfluss. Vgl. ders.,
«Antwort auf die Frage», S. 17-18, und «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 123.

121 Vgl. ders., «Zeit heute», S. 81-82.
122 Vgl. ebd., S. 80-81 und 85, «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 122, sowie «Memo¬

randum über die Legitimität», S. 82-83. Vgl. auch ders., «Vorwort. Vom Humanen».



242 Samuel Rusch

listische Spitze der modernistischen Bewegung offensichtlich mit dem
Historismus gemäss meiner Darstellung.

Lyotards Position erscheint mir weder naiv, geschichtsvergessen noch
konservativ, vielmehr ruft sie zu überlegter Distanz gegenüber dem
zwiespältigen modernistischen Optimismus auf.123 Lyotard fordert periodisches
Innehalten im unablässigen diachronen Abrollen des angeblich emanzipa-
torischen Programms, um sowohl die Grundlagen als auch das bislang
Erreichte zu hinterfragen; die Postmoderne habe das «Denken der Aufklärung»

einer «strengen Prüfung» zu unterziehen.124 Ein solches, jegliche
Ideologisierungs- und Totalisierungstendenz hintertreibendes Vorgehen
entspricht aber gerade einem zutiefst aufklärerischen Habitus. Zunächst
ist die «Idee einer geradlinigen Chronologie» für Lyotard «vollkommen
<modern>».125 Wendet die Moderne aber die in ihr selbst angelegte aufklärerische

Einstellung in einer Form von Rekurrenz selbstkritisch auf sich an,
tritt dasjenige auf, was Lyotard unter dem echt Postmodernen versteht.
Insofern ist das Postmoderne die Moderne, die ihr kritisches Potential unter
Besinnung auf ihren Ausgangshorizont systematisch auf die eigenen
bisherigen Errungenschaften anwendet. Das Postmoderne ist damit Ausdruck
des utopischen Aspekts der Moderne, die in ihm «einen Antrieb» in sich
enthalte, «sich selbst im Hinblick auf einen von ihr unterschiedenen
Zustand zu überschreiten». Allein in dieser umsichtigen Weise scheint Lyotard
auch die Anknüpfung an das Projekt Moderne für möglich zu halten.126

Wenn für Lyotard die Postmoderne «schon in der Moderne impliziert»
ist, da diese «konstitutiv und andauernd mit ihrer Postmoderne schwanger»
gehe, erübrigt sich der Hinweis, dass es <die Postmoderne> als die sich an die
Moderne anschliessende Epoche in Lyotards Augen nicht gibt, sondern dass

erstere an letzterer Teil hat, insofern sie diejenige Phase sei, in der die
Moderne ihrer eigenen Anamnese nachkomme.127 Bezüglich der modernen
Architektur und deren Verwendung von Zitaten diagnostiziert Lyotard:

Das Verschwinden der Idee eines Fortschritts in der Rationalität und in der Freiheit erklärt
einen bestimmten <Ton>, einen Stil oder einen spezifischen Modus der postmodernen Archi-

123 Der Vorwurf des <Neokonservatismus> ist derjenige Jürgen Habermas'. Vgl. Lyotard,
«Antwort auf die Frage», S. 14-16. Vgl. auch ders., «Vorbemerkung», in: ders.,
Postmoderne für Kinder, S. 11-12, insbes. S. 11. Auf die «Herausforderung durch die
neostrukturalistische Vernunftkritik» reagiert Jürgen Habermas mit ders., Der
philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frankfurt am Main: Suhrkamp
Verlag, 1988 suhrkamp taschenbuch Wissenschaft, 749), hier S. 7.

124 Vgl. Lyotard, «Antwort auf die Frage», S. 16.
125 Ders., «Notizen über die Bedeutung von <post->», S. 104.
126 Vgl. ders., «Die Moderne redigieren», S. 38 und 47, sowie «Sendschreiben zu einer

Universalgeschichte», S. 48.
127 Vgl. ders., «Die Moderne redigieren», S. 38, und «Antwort auf die Frage», S. 28.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 243

tektur. Ich würde sagen: eine Art von <Bricolage>; die Fülle an Zitaten von Elementen, die
früheren klassischen oder modernen Stilen oder Epochen entliehen werden [...] Ich würde

sagen, dass das Zitieren von Elementen aus früheren Architekturen in der «neuen»
Architektur von einem der Verwendung von Tagesresten aus dem vergangenen Leben in der
Traumarbeit analogen Verfahren herrührt, wie Freud es in der Traumdeutung beschreibt.128

Nur wenn man die Moderne im Sinne ihres katastrophisch-revolutionären
Pathos als radikalen Bruch mit der voraufgehenden Tradition versteht,
kann für Lyotard der «Verdacht» entstehen, «dieser «Bruch» sei eher eine

Möglichkeit, die Vergangenheit zu vergessen und zu unterdrücken, das

heisst, sie zu wiederholen, als sie zu überwinden».129 Für Lyotard ist
demgegenüber «der wahre Prozess des Avantgardismus» die «lange, verbissene,
höchst verantwortungsvolle Arbeit», die darauf abzielt, «die «moderne
Neurose» - als Quelle des Unglücks, das wir zweihundert Jahre lang erfahren
haben -, die abendländische Schizophrenie und Paranoia und so weiter»
nicht «ohne jede Verschiebung» zu wiederholen.130 Die Herangehensweise
im Sinne der Anamnese aber bedeutet eine dem Diachronismus gegenüber
gänzlich alternative, zyklisch-rekurrente Auffassung der Zeitdimension.

Die in der treibenden «Motorik» des neuzeitlichen Projekts wurzelnde
und in den vorherrschenden Diskursen institutionalisierte Erwartungshaltung,

«dass es weitergehen soll», impliziert ein Lyotard zufolge zwiespältiges

Versprechen. Da die modernistische Ideologie es eingeht, muss sie zu
seiner Einhaltung vorsätzlich ausblenden, dass verschiedene Entwicklungsverläufe

denkbar sind. Gerade die Aussicht, dass es einmal nicht weitergehen

könnte, steht als Alternative indes gemäß Lyotard der Option, auf die
die verordnete Zuversicht baut, in nichts nach.131 Dergleichen latenter
Gewaltanwendung will Lyotard entgegenwirken, indem er die anomalen Äus-

serungsformen wie Philosophie, Literatur und die Künste dazu anhält, sich
unnachgiebig zur Geltung zu bringen. Diese bewahren sich eine prinzipielle
Offenheit, gerade auch gegenüber der Zukunft, da sie die Regeln ihrer
Produktion - nicht wie die Diskurse, die ein im Voraus festgelegtes Regulativ

abspulen - erst in ihrem Vollzug und immer wieder neu schaffen. Die
erwähnte Rekurrenz von Lyotards eigenem philosophischen Schreiben und
dem postmodernen Denken insgesamt versteht sich aus diesem Anspruch
heraus. Nach Lyotard arbeiten Künstler und Schriftsteller, «um die Regel
dessen zu erstellen, was gemacht worden sein wird». Daher rühre, «dass

Werk und Text den Charakter eines Ereignisses haben», ebenso aber auch,
«dass sie für ihren Autor immer zu spät kommen, oder, was auf dasselbe

128 Ders., «Notizen über die Bedeutung von «post-»», S. 104-105; Hervorhebungen im
Original.

129 Ebd.
130 Vgl. ebd., S. 109.
131 Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 109.



244 Samuel Rusch

hinauskommt, dass die Arbeit an ihnen immer zu früh beginnt». Das Werk
sei «nur modern, wenn es zuvor postmodern war», und insofern bedeute
«der Postmodernismus nicht das Ende des Modernismus, sondern dessen
Geburt, dessen permanente Geburt». Aus dieser Anordnung ergibt sich für
die Postmoderne das «Paradox der Vorzukunft».132 Das Denken aber, das
diesen Namen wahrhaft verdiene, bestehe darin, «Ereignisse zu empfangen»,
weshalb «man nicht beanspruchen» könne zu denken, «ohne sich ipso facto
in einer Position des Widerstands gegenüber dem Prozess der Zeitkontrolle
zu befinden». Sofern man wirklich denkt, «akzeptiert man das Vorkommnis
als das, was es ist, nämlich als <noch nicht> bestimmt».133 Und so heisst das

Innehalten, das Lyotard fordert und selbst zur Anwendung bringt, auf die
Möglichkeit gefasst zu sein, dass es nicht, zumindest nicht in bekannter
oder gar vorausbestimmter Weise weitergeht. Dieses bestimmte «Elend»
erwarte «den Musiker vor der surface sonore», den künstlerischen Menschen

ganz allgemein «jedesmal, wenn etwas auf sich warten lässt, das heisst in
Frage steht, vor jedem Fragezeichen, jedem was nun?».134

Wenn Lyotard dem in der Einhalt gebietenden Frage Geschieht es?

versinnbildlichten Ereignis Gerechtigkeit widerfahren lassen will, kann
dadurch zugleich die modernistische Präpotenz der diachronistischen
Ideologien relativiert, wenn nicht sogar gebrochen werden.

Aus alledem wird deutlich, dass es für Lyotard beim Postmodernen in
keiner Weise um Fragen der Stilistik, des Einsatzes und der Berechtigung
von Zitaten geht, vielmehr um den Grad an Rekurrenz und Reflexionstiefe.

Kunst habe sich für den «Abgrund der ankommenden Zeit» empfänglich

zu halten und immer wieder zu bezeugen, dass es das Ereignis als das
Andere jeglicher Einordnung gibt.135 Für das Ereignis Zeugnis ablegen kann
sie aber nur, wenn sie es nicht darstellt, denn - wie ausgeführt - ein darge-

132 Ders., «Antwort auf die Frage», S. 28 und 31-32; Hervorhebung im Original. Das
«Paradox der Vorzukunft> erklärt Lyotards wiederholte, eigenwillige Verwendung des
Perfektfuturs an für seine Position gewichtigen Stellen. Der Regelverstoss der Moderne
werfe «die Frage nach dem Nichts und nach dem Ereignis wieder auf». Vgl. ders.,
«Memorandum über die Legitimität», S. 62.

133 Ders., «Zeit heute», S. 90; Hervorhebung im Original. Vgl. auch ders., «Vorstellung,
Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 148-149, sowie «Antwort auf die Frage», S. 19
und 31-32.

134 Ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 109.
135 Vgl. ders., «Zeit heute», S. 90, «Der Augenblick, Newman», S. 105, sowie «Das Erha¬

bene und die Avantgarde», S. 110-111, 119 und 121. Vgl. auch ders., «Vorwort.
Vom Humanen», S. 17. Lyotard bestimmt als Aufgabe der bildenden Kunst: «Die
Farbe, das Bild ist als Vorkommnis, als Ereignis nicht ausdrückbar, und davon hat sie

Zeugnis zu geben.» Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 110-111.
Und: «Man muss immer wieder das Vorkommnis bezeugen, indem man es Vorkommnis

sein lässt.» Vgl. ders., «Der Augenblick, Newman», S. 105.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 245

stelltes Ereignis ist als gewesenes selbst kein Ereignis. Sie muss sich selbst

zum Ereignis machen, zum Ereignis werden. So verdichtet Lyotard das
Kunstwerk auf einen monadischen Nullpunkt absoluter Singularität, der
diachrone Zeitlichkeit kategorisch ausschliesst. Dies wirft die Frage des
Verhältnisses zwischen dem <Kunstwerk> und seinem materiellen
Trägermedium auf; eine intrigierende Frage, die, soweit ich sehe, in Lyotards
Theorie unbedacht bleibt. Jedenfalls muss er alle Faktoren, die hinsichtlich

des Kunstwerks mit diachroner Zeitlichkeit zu tun haben, angefangen
bei Wiederholbarkeit und Form, ausschalten. Folglich entzieht sich den
Künsten die Möglichkeit, sich mit künstlerischem Material auseinanderzusetzen,

insofern dieses stets gestaltete, geformte Materie ist. Wie Berio kennt
auch Lyotard die Unterscheidung zwischen Material und Materie, und auch
für ihn spielen im Prozess der Materialwerdung Zurichtungen, insbesondere
insofern sie mit Verzeitlichung einhergehen, eine tragende Rolle. Was im
Sinne Lyotards bleibt, ist der Versuch, auf die Materie, die reine Präsenz

vor jeglicher Gestaltung und Formung zurückzugreifen, auf den reinen
Rohstoff vor jeglicher Diachronisierung. Dazu hat sich der Geist, wie
auszuführen sein wird, einer möglichst niederschwelligen Empfänglichkeit zu
befleissigen, wodurch eine möglicherweise ideologisierende Herangehensweise

bereits auf der Ebene basaler Wahrnehmung unterbunden wird.
Die grosse Distanz zwischen dieser rohstoffartig reinen Materie und

dem künstlerischen Material unter einem historistisch überfrachteten
Materialbegriff liegt auf der Hand. Nochmals ist auf den Vorwurf einzugehen,
Lyotards Sichtweise sei unheilvoll naiv, insofern sie die Tatsache nicht
anerkenne, dass im Material, zum Guten oder zum Schlechten, gesellschaftliche

Realität sedimentiert sei: Sie verschliesse sich, darin die Ideologien
zu sehen, die zu den betreffenden gesellschaflichen Realitäten geführt
haben. Für Lyotard demgegenüber liegt die grösste Ideologie darin,
überhaupt mit einem Materialbegriff an die Materie heranzutreten; mit
einem Materialbegriff, der einzig aus der unhinterfragten Prävalenz der
diachronistischen Sichtweise hervorgeht. So zeigt sich auch bei Lyotard
das Bestreben, mit seinem Ansatz der ideologisierenden Tendenz des
Historismus mit allen ihren Implikationen entgegenzutreten. In Lyotards
Auffassung, die Künste könnten konkret auf die reine Materie zugreifen, wird
allerdings eine Differenz zu Berio sichtbar.

Die nähere Bestimmung, wie er die gesuchte künstlerische Materie
auffasst, hat ihren Ausgang von der Feststellung zu nehmen, dass Lyotard
in seinen Überlegungen bei einer Einsicht Immanuel Kants ansetzt, nämlich

dass Zeit und Geist einander bedingen. Wenn Lyotards Absicht darin
besteht, durch eine Fokussierung auf das zeitenthobene Ereignis die
diachronistische Zeitauffassung zu unterlaufen, dann ist dieses Bestreben nur
um den Preis erfolgreich, dass ineins der Geist destabilisiert wird.



246 Samuel Rusch

Dass der Geist der sich in der Präsenz instantan gebenden Materie im
Wege steht, wird klar, wenn Lyotard in Anlehnung an Kant jegliches Denken

als temporalisierend bestimmt. Der Geist sei jederzeit selbst für die
primärste Apprehension an wenn auch verschwindend kleine Retentionen
gebunden und müsse in ausnahmslos all seinen Aktivitäten zumindest
minimale Synthesen des «Mannigfaltigem vornehmen.136 Lyotards
Äusserungen zum vorliegenden Zusammenhang sind von einer Spannung
durchzogen. Auf der einen Seite steht die Notwendigkeit eines Vorgangs, den er
mit Metaphern der <Enteignung>, der <Entmächtigung>, der «Entwaffnung»,
der «Entkleidung» des Geistes umschreibt. Auf der anderen Seite gesteht er
zu, dass sich der Geist einer «Askese» befleissigen könne, um auf das

Niveau einer rudimentären Empfänglichkeit möglichst vor jeder Begriffsbildung,

ja sogar geistigen Abbildung abzusteigen. Jedenfalls behauptet
Lyotard eine Alterität, die er typischerweise in unpersönlichen Formeln fasst,
die den Geist zu diesem Absinken bringt, wobei sie ihn in seinen üblichen
Vollzügen unterbreche. Diese Instanz ist das Ereignis oder Vorkommnis.
Teils drückt sich Lyotard so aus, dass es das Ereignis ist, das für die
Präsenz der noch in keiner Weise verzeitlichten und vergeistigten Materie
empfänglich macht, teils ist die Präsenz der Materie das Ereignis selbst.137

Was «auf dem Spiel steht» und nur erreicht werde, wenn «jeder
Moment, jedes Jetzt, gleichsam ein <Sich-öffnen»> bedeute, sagt Lyotard, sei
«die Fähigkeit, Dinge ankommen zu lassen, und zwar so, wie sie sich
präsentieren».138 Es sei das Ereignis, in dem ««von Zeit zu Zeit» die unfassbare
und unleugbare «Präsenz» von etwas, das anders ist als der Geist», aufscheine,

gleichzeitig sei das Ereignis das, «was das Bewusstsein ausser Fassung
bringt, es destruiert, was ihm nicht zu denken gelingt und was es vergisst,
um sich selbst zu konstituieren».139 Deshalb müsse man von einem der
Präsenz ausgelieferten «Geisteszustand ohne Geist» ausgehen, «der vom

136 Vgl. ders., «Gott und die Marionette», in: Das Inhumane, S. 177-189, hier: S. 181
und 183-184.

137 Vgl. ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik», S. 162-163. Unter der Be¬

zeichnung der «Askese» verständigt sich Lyotard mit Adorno gegen einen Gewaltakt
des Geistes: «Wenn man jedoch die Aktivität des Vergleichens und des Mobilisierens
der Aggressivität, die Inbesitznahme (das mancipium) und das Verhandeln
unterbindet, die zur Ordnung des Geistes gehören, dann - um den Preis dieser Askese
(Adorno) - ist es vielleicht nicht unmöglich, sich für die einfallenden Nuancen
verfügbar zu halten, sich für das Timbre empfänglich zu machen.» Vgl. ebd., S. 162;
Hervorhebung im Original. Vgl. auch ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 108,
und «Konservierung und Farbe», in: Das Inhumane, S. 167-175, hier: S. 174-175.

138 Ders., «Die Moderne redigieren», S. 46. Dieser Modus scheint mir dem von Lyotard
geforderten Verhältnis der Gegenwart zu einer offenen Zukunft zu entsprechen.

139 Ders., «Zeit heute», S. 91. Vgl. auch ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 108
und 111.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 247

Geist nicht verlangt wird, damit die Materie wahrgenommen oder begriffen

oder gegeben oder erfasst werde, sondern damit es etwas gibt».140 Und
so findet Lyotard zu einer negativen Definition der Materie: Sie sei das,

was den Geist zerbreche, indem sie seine Syntheseaktivität entweder
übersteige oder unterlaufe.141 Betrachte man die Materie «nach der Ordnung
der Rezeptivität oder des Verstandes», dann wirke sie «wie immateriell»,
da sie «so subtil» sei. Sie sei «<immateriell>, un-objektivierbar, weil sie nur
<stattfinden> oder vorkommen kann», sofern die «aktiven Geistesvermögen
aussetzen», und zwar «mindestens für <einen Augenblick»».142 Gemälde
Newmans besässen, so Lyotard, die Kraft, «den Geist zu unterbrechen und
zu verbieten»; wie es auch vorkommen kann, dass «unter dem «Effekt»

einer Farbe der Geist in Stücke zerbricht», dieses «Aussetzen» komme
seiner «Entmächtigung» gleich.143 An anderer Stelle sagt Lyotard: «Das

Fragezeichen des Geschieht es? unterbricht. Im Vorkommnis ist der Wille
besiegt».144 Schliesslich findet er in Zusammenhang mit dem Ereignis noch
zu einer weiteren unpersönlichen Formel:

Dass etwas als Vorkommnis geschieht, bedeutet, dass der Geist enteignet wird. Der
Ausdruck <Es geschieht, dass...» ist geradezu die Formel dafür, dass das Selbst nicht Herr über
sich selbst ist. Das Ereignis macht das Selbst unfähig, von dem, was es ist, Besitz zu ergreifen

und es unter Kontrolle zu halten. Es bezeugt die grundsätzliche Empfänglichkeit des

Selbst für eine rekursive Alterität.145

Das Es geschieht habe die Qualität des Wunders; in Bezug auf die Malerei
erwähnt Lyotard «die Farbe als Vorkommnis, das Wunder, dass es geschieht
(dass etwas geschieht: nämlich die Farbe), dass zumindest dem Auge
etwas widerfährt».146

Die im Falle der Musik gesuchte Präsenz ist die klangliche Materie,
die reine Schwingung. Lyotard nennt sie auch «Nuance» und «Timbre»,
Bezeichnungen, die «sowohl auf die Qualität von Farben als auch von Klängen

angewandt» würden. Nuance und Timbre seien das, «was die exakte
Trennung, also die klare Komposition von Klängen und Farben nach den

140 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand derÄsthetik»», S. 163; Hervorhebung im Original.
141 Vgl. ders., «Gott und die Marionette», S. 180.
142 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik», S. 162, und «Gott und die Ma¬

rionette», S. 180.
143 Vgl. ders., «Konservierung und Farbe», S. 174.
144 Ders. «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 125; Hervorhebung im Original.
145 Ders., «Zeit heute», S. 74. Parallel formuliert Lyotard: «Was wir nicht zu denken

vermögen, ist, dass etwas geschieht, oder vielmehr und einfacher: dass es geschieht...».
Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde»», S. 108.

146 Ebd., S. 120; Hervorhebung im Original. Ebenso bezüglich der bildenden Kunst sagt
Lyotard, «das Unbestimmte, das Es geschieht» sei «die Farbe, das Bild». Vgl. ebd., S. 110;
Hervorhebung im Original. Vgl. auch ebd., S. 115.



248 Samuel Rusch

Harmonie-Skalen und -Temperamenten vereitelt und zunichte macht», weshalb

sie «eine Art Unendlichkeit, Unbestimmtheit der Harmonien»
verursachten. Wir seien nicht in der Lage, sie «nach der Höhe, Dauer und
Frequenz zu bestimmen», und so definiert er sie als »kaum wahrnehmbare
Unterschiede von Tönen und Klängen, die ansonsten, im Hinblick auf die
Bestimmung ihrer physikalischen Parameter, identisch sind».147 Ebenso
seien sie nicht «vorhersehbar». Entscheidend für Lyotards Gesamtkonzeption

ist, dass sich die Nuance «jeder Wiederholbarkeit entzieht» und
aufgrund ihrer Unbestimmbarkeit «das Ohr sich dem Unvergleichlichen (also
dem Unwiederholbaren) hinzugeben» scheint. Lyotard fragt rhetorisch,
wie «das, was sich konstitutiv wiederholt», also der Geist, «das Unwieder-
holbare als solches erfassen» könne. Lyotards Punkt scheint allerdings
weniger zu sein, dass sich die klangliche Materie per se nicht wiederholt,
sondern er erachtet sie als «nicht wiederholbar», da «der Geist durch sein
Erfasstwerden von ihr sowohl seiner ästhetischen als auch seiner
intelligenten Fähigkeiten beraubt, entkleidet» werde. Da er ausserstande sei,
«sie zu binden, sie zu assoziieren», gelinge es ihm nicht, sie zu wiederholen,

das heisst «aus ihr eine Intrige zu spinnen».148 Diese «melodische
Intrige» werde, so Lyotard, von der avantgardistischen Musik «ausser Kraft»
gesetzt, «die klangliche Materie» werde in ihr nicht einer «sentimentalen
Erzählung, einer Odyssee, untergeordnet». Die «zeitgenössischen Musiken»
gingen von einem «Gefühl des Vorkommnisses aus» und exponierten eine
der durchorganisierten, epischen Zeit entgegengesetzte «Zeitlichkeit klanglicher

Ereignisse, die eher Anachronie oder Parachronie als Diachronie
zulässt».149 Traditionelle Musik und musikalische Form sind demgegenüber
organisierte Zeit und unterliegen konstitutiv der Wiederholung. In ihnen
werde das «Jetzt-Sein (eher als Da-Sein)» der reinen Präsenz ins «enge
Raster der musikalischen Rhetoriken [...] eingepasst», und dieses Raster
«der Harmonie, der Melodie, der Instrumentierung» regle, ja bestimme
das «Vorkommen» der musikalischen Materie.150 Für die avantgardistische

Entgrenzung sieht Lyotard hingegen zwei Möglichkeiten. Es bestehen

der <intuitionistische> [...] Weg und der <axiomatische> Weg. Man zerstört das Raster, das
das Gehör betäubt oder man glaubt es zu zerstören, entweder indem man <die Klänge sein
lässt>, wie Cage sagt; oder indem man das Raster im Gegenteil durch komplexere, weniger
rhetorische als kognitive, häufig «Strukturem genannte Raster vereitelt, in denen mit den
unterschiedlichen Dimensionen des Klangs experimentiert wird, um sie für das klangliche
Gefühl <präsent> zu machen. Sagen wir: Tendenz Boulez.151

147 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik», S. 161-162.
148 Ders., «Gott und die Marionette», S. 179-181 und 183.
149 Ders., «Der Gehorsam», S. 198-199 und 202.
150 Vgl. ebd., S. 202.
151 Ebd. Diese Tendenzen entsprechen nicht derjenigen Berios.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 249

Lyotard ist sich bewusst, dass die in seinem Sinne verstandene Nuance
«nicht begreifbar und auch nicht erfahrbar, empfindbar ist, zumindest nicht
nach den Formen unserer Sinnlichkeit», vielmehr übertrage sie sich «vor
jeglicher Objektivierung unmittelbar in Gefühl, also vor jeglicher <Anhörung>
in ein klangliches Gefühl». Lyotard räumt ein, dass die «Vorstellung einer
reinen punktuellen Präsenz» durchwegs «hochproblematisch bleibt».152 Eine
so aufgefasste klangliche Materie stützt den Eindruck, der Geist gerate
laufend in prekäre Grenzsituationen. Die Entwaffnung des Geistes deutet
Lyotard an folgender Stelle als spezifische Form der Passivität:

Präsenz in Absenz des aktiven Geistes ist - immer nur - Timbre, Ton, Nuance innerhalb
der einen oder anderen sinnlichen Anlage, der einen oder anderen der sensoria, der einen
oder anderen der Empfänglichkeiten, durch die der Geist für das materielle Ereignis
zugänglich ist, von ihm «berührt» werden kann: die unvergleichliche - unvergessliche und
unmittelbar vergessene - singuläre Qualität der Maserung einer Haut oder eines Holzes,
der Duftnote eines Aromas, des Geschmacks eines Sekrets oder eines Fleisches ebensowie
eines Timbres oder einer Nuance. All diese Ausdrücke sind austauschbar. Sie bezeichnen
alle das Sichereignen einer Passion, eines Leidens, auf das der Geist nicht vorbereitet
gewesen sein wird, das ihn entwaffnet haben wird[.]153

Das Ohr lausche im Falle der Nuance «dem singulären, punktuellen Hier
und Jetzt des Klangs, das sich qua Voraussetzung gegen jeden raum-zeitli-
chen Transfer auflehnt».154 Offenkundig würde die diachrone Einordnung
die Möglichkeit eines solchen Transfers voraussetzen, wohingegen die
Materie für Lyotard insgesamt das von Rücknahmen gekennzeichnete Noch-
nicht-Bezogene ist: vor der Zeit, vor dem Geist, vor der Synthesis. An einer
Parallelstelle formuliert Lyotard: «Hier, jetzt klingt ein Klang, indem er in
einem unerfassbaren Augenblick seine Flüchtigkeit und ein Warten
verbreitet». Wie bereits anklang, umschreibt ein sich ausdehnendes Warten
den Hiat von Frage und Fragezeichen. Alle diese Anspielungen bestätigen,
dass die Nuance dem Ereignis entspricht. Spätestens aber, wenn er sagt,
die Nuance sei «vielleicht die elementarste Präsenz der Zeit und für die Zeit,
der <ärmste> Grad oder Zustand (obwohl es kein Zustand ist) des Zeit-Seins:
das Durchlaufen», macht er explizit, dass seine Betrachtungsweise der
musikalischen Materie einer der zu Ordnung und Kontrolle tendierenden dia-
chronen Zeitdimension gegenüber alternativen Dimension verpflichtet ist.155

152 Ders., «Gott und die Marionette», S. 180, und «Der Gehorsam», S. 202.
153 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik», S. 163; Hervorhebung im Origi¬

nal.
154 Ders., «Gott und die Marionette», S. 179-180.
155 Vgl. ders., «Der Gehorsam», S. 202. Ich denke, zu betonen ist <dürchlaufen>, da <durch-

lâufen> tendenziell Bewusstheit impliziert. Vgl. auch ders., «Gott und die Marionette»,

S. 180.



250 Samuel Rusch

Im Gegensatz dazu wird die fundamentalste und eigentümlichste Fähigkeit

des Geistes, «die Gegebenheiten zu synthetisieren, das Mannigfaltige,
die Mannigfaltigkeit im allgemeinen zusammenzufügen», wie Lyotard
wiederum im Gefolge Kants angibt, von der «Form» repräsentiert.156 Form
bedeutet Retention, Stabilisierung und damit Verstehen: «Formen und
Begriffe sind konstitutiv für Gegenstände. Sie produzieren Gegebenheiten,
die von der Sinnlichkeit erfasst und vom Verstand verstanden werden können,

ein Gegenüber, das den Geistvermögen, -kapazitäten angemessen
ist».157 Schon traditionellerweise sei die Materie demgegenüber als das,
«was par excellence mannigfaltig und instabil ist und unaufhörlich wieder
zerrinnt», verstanden worden.158 Erst Materie, die ihrer angeblichen Funktion,

«eine Form aufzufüllen und zu aktualisieren», nachkomme, sei an
den Geist «adressiert» und für ihn überhaupt aufnehmbar.159 Die Auffassung
aber, Materie sei in der Welt nur als geformte von Bedeutung, sei die immer
noch weithin akzeptierte Voraussetzung einer aristotelisch geprägten
Ontologie und ein Vorurteil der traditionellen Ästhetik, die in der Kunst -
insbesondere unter dem Paradigma des Schönen - eine mit dem Geist ins
Einvernehmen tretende Zusammenstimmung von Materie und (schöner)
Form erkenne.160 Die Materie als Präsenz, der sich Lyotard annähern will,
ist hingegen «für den Geist undarstellbar», sie sei «seinem Zugriff immer
entzogen» und biete sich «weder einem Dialog noch einer Dialektik an»,
ästhetisch erfassbar sei sie allein, «wenn man von jeglichem Anspruch auf
Bewältigung der Zeit durch eine begriffliche Synthese Abstand nimmt».161
Sie sei «nichtformalisierte Materie».162 Als solche entziehe sich gerade

die Nuance den Synthesen der Apprehension und Reproduktion, die normalerweise das
Erfassen der sinnlichen Materie zwecks Wohlgefallen, durch die Formen, oder zwecks
Erkenntnis, durch die Schemata und Begriffe, sicherstellen. Wenn kein Subjekt die
sinnlichen Formen und begrifflichen Operatoren auf sich, das heisst auf sein Synthesevermögen

beziehen kann - diese Nuance auf sich beziehen kann -, dann deshalb, weil die
klangliche Materie, die diese Nuance ist, nur da ist - da und dann -, solange es das Subjekt
nicht ist.163

156 Vgl. ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik», S. 160; Flervorhebung im
Original.

157 Ebd., S. 162.
158 Vgl. ebd., S. 160.
159 Vgl. ebd., S. 164.
160 Vgl. ebd., S. 158-161. Vgl. auch ders., «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit»,

S. 145-146, und «Antwort auf die Frage», S. 25.
161 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik», S. 164, und «Die Moderne redi¬

gieren», S. 45.
162 Ders., «Gott und die Marionette», S. 181.
163 Ebd. Hervorhebungen im Original.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 251

Es zeigt sich, dass auch das Subjekt als Träger des Geistes von dessen
Destabilisierung durch die Nuance betroffen ist. Lyotard spricht auch von
der «Auslöschung des Subjekts» und «seiner elementarsten synthetischen
Fähigkeit».164 In dem Moment aber, wo - zusammen mit Zeit, Geist und
Subjekt - auch die Form prekär wird, könne es «in den Künsten, vor allem
in der Malerei und in der Musik, nur darum gehen, sich der Materie zu
nähern. Das heisst sich der Präsenz zu nähern».165

Damit ergibt sich der Übergang zur ästhetischen Kategorie des Erhabenen.

Für ihre Fruchtbarmachung dürfte Lyotard neben dem Anstossen der
Postmoderne-Debatte am ehesten breiter bekannt sein. Er sieht den Ort
der avantgardistischen Kunst dezidiert in der Ordnung des Erhabenen,
nicht der des Schönen.166 Lyotards Interesse für die erhabene Situation
entzündet sich an ihrem zeitlichen Aspekt, den hervorgestrichen zu
haben, - wie er herausstellt - Edmund Burkes Leistung mehr noch als Kants
sei.167 In der Tat ensteht das erhabene Gefühl bei Burke in zwei Phasen. In
der ersten droht ein furchteinflössender, übermächtiger Gegenstand die
rezipierende Instanz zu versehren, ja des Lebens zu berauben, wodurch er
die Seele in Schrecken (terror) versetze.168 Vor der Gesamtanlage seiner
Theorie deutet Lyotard diesen Vorfall folgendermassen: «Was schreckt,
ist, dass das Es geschieht - nicht geschieht, dass es zu geschehen aufhört».169

In der Perplexierung durch den erhabenen Gegenstand stockt im subjektiven
Empfinden die Wahrnehmung des unablässigen Abiaufens der Zeit erheblich,

und genau dieses Aussetzen der Zeit ist der Aspekt, der Lyotard auf
die erhabene Situation aufmerksam gemacht hat. Der sich öffnende Hiat
(suspense)170 ist mit demjenigen des künstlerischen Ereignisses eng
verwandt: ein sozusagen gegenstandsloses Warten, ein offenes Fragezeichen.
Zur Frage, wie ein Gemälde Newmans zu kommentieren sei, sagt Lyotard:

Die beste Deutung ist die Frageform: Was soll man sagen? oder ein Ausruf: Ah! oder
Überraschung: Na sowas! So viele Ausdrücke für ein Gefühl, das in der modernen ästhetischen

Tradition [...] einen Namen hat: das Erhabene. Es ist das Gefühl des «da ist es».171

164 Ebd. Vgl. auch ebd., S. 180.
165 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik», S. 161.
166 Es scheine ihm, «dass in der Ästhetik des Erhabenen die moderne Kunst (einschlies¬

slich der Literatur) ihre treibende Kraft und die Logik der Avantgarden ihre Axiome
finden». Vgl. ders., «Antwort auf die Frage», S. 24.

167 Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 116.
168 Vgl. ders., «Der Augenblick, Newman», S. 101 und 105.
169 Ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 117; Hervorhebung im Original. Vgl.

auch ders., «Der Augenblick, Newman», S. 101, und «Das Erhabene und die
Avantgarde», S. 110.

170 Vgl. ebd., S. 109 und 117.
171 Ders., «Der Augenblick, Newman», S. 97.



252 Samuel Rusch

In einer zweiten Phase kommt der Geist wieder zu Kräften und realisiert,
dass ihn das angedrohte Schicksal nicht ereilt, weshalb sich nun Lust zur
vorherigen Unlust gesellt, und zwar die sekundäre Lust der Erleichterung,
des Frohseins (delight)172 über die Abwesenheit des Schrecklichen. Im
Anschluss an seine Konzeption deutet Lyotard auch die Erleichterung, «dass

die Beraubung suspendiert ist», als «die Erleichterung darüber, dass es

gibt».173 Daher ist das erhabene Gefühl ein gemischtes, «ein widersprüchliches

Gefühl», ja eine «zwiespältige Affektion» und ein «zwiespältige [r]
Genuss».174 Kant wird die erhabene Situation im Rahmen seiner Architektonik

der seelischen Vermögen modifizieren, bei ihm entsteht die Unlust
(vergleichbar mit Burke) am Scheitern - am «Desaster», wie Lyotard sagt
- der Einbildungskraft angesichts des unvorstellbar mächtigen Gegenstandes,

die Lust aber entsteht (anders als bei Burke), weil in diesem
Unvermögen erkennbar wird, dass es neben den darstellbaren Begriffen des
Verstandes, denen die Einbildungskraft in der Vorstellung ein Beispiel
vorführen kann, allein der Vernunft zugängliche Ideen gibt, die nicht
darstellbar sind. Kant schreibe, «man kann nicht im Raum und in der Zeit das
Unendliche der Macht oder das Absolute der Grösse darstellen, die reine
Ideen sind». Dies wiederum bekräftige Kant darin, die Möglichkeit der
Freiheit als eines Vernunftprinzips zu behaupten.175

Bemerkenswerterweise scheitert bei Berio das Gedächtnis in vergleichbarer

Weise wie die Einbildungskraft bei Kant, wenn der fünfte Satz seiner
Sinfonia auf ein Neues Material aus allem Vorhergegangenen aufruft und
durch abermalige Rekombination nochmals weitere Sinnangebote zutage
fördert: «La dislocazione imprevista e discontinua degli eventi già ascolta-
ti prima provoca una sorta di arresto nello stream of consciousness, nel
<flusso délia coscienza> (musicale)»; mit einem Ergebnis, das Berio so
beschreibt: «La memoria viene continuamente sollecitata e chiamata in cau-

172 Vgl. ebd., S. 101 und 105, sowie «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 117.
173 Ders., «Der Augenblick, Newman», S. 105; Hervorhebung im Original, und «Das Er¬

habene und die Avantgarde», S. 117-118. Das Erhabene bestehe gerade darin, «dass

mitten in diesem drohenden Nahen des Nichts doch etwas geschieht, etwas <statt>

findet (avoir lieu), das ankündigt, dass nicht alles zu Ende ist. Ein einfaches hier, das
kleinste Vorkommnis ist dieser <Ort> (lieu)». Vgl. ders., «Der Augenblick, Newman»,
S. 101; Hervorhebungen im Original.

174 Ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 110-111 und 119, sowie «Antwort auf
die Frage», S. 24. An anderer Stelle erwähnt Lyotard das «delight, dieses negative
Vergnügen, das widersprüchlich, fast neurotisch das erhabene Gefühl kennzeichnet».
Vgl. ders., «Der Augenblick, Newman», S. 101; Hervorhebung im Original. Vgl. auch
ders., «Antwort auf die Frage», S. 24-25.

175 Vgl. ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik», S. 158-159, «Der Augen¬
blick, Newman», S. 102, «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 116, und «Antwort
auf die Frage», S. 25-26.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 253

sa, ma alio stesso tempo essa viene negata e frustrata».176 Auch bei Berio
entsteht aus einem zunächst negativ Empfundenen etwas Positives, indem
das erzwungene Innehalten Raum für Neues schafft.

Lyotard deutet Kants Umdeutung seinerseits um, und zwar im
Hinblick auf das Unterlaufen der Zeitdimension. Grundlage bildet dabei, dass,
wie erwähnt, bereits bei Kant der Geist aufgrund seiner fundamentalen
Synthesefunktion immer zeitlich signiert ist. Allerdings, und Kant weise
selbst auf diesen Zusammenhang hin, sei die sich im Falle des Erhabenen
im «Desaster der Einbildungskraft» verlierende Darstellbarkeit Kennzeichen
dafür, dass bereits die Formen als grundlegende Voraussetzungen der
Synthesefunktion des Geistes «für das erhabene Gefühl nicht mehr einschlägig

sind». So sei schon bei Kant aus der «Ausweitung der schönen Formen
bis zur <Unform»> nachgerade die «Ästhetik des Erhabenen» hervorgegangen,

die «die Umkehrung und Zerstörung der Ästhetik des Schönen nach
sich» ziehe.177

Es resultiert eine für Lyotard zentrale Frage: «[W]ie ist es um die
Materie bestellt, wenn die Formen nicht mehr da sind, um sie darstellbar
zu machen? Wie ist es um die Präsenz bestellt?»178 Daran aber, inwieweit
ihnen das Aufspüren der Präsenz und die Verwirklichung des Erhabenen
gelingen, bemisst sich für Lyotard Berechtigung und Relevanz der
avantgardistischen Experimente.179

Aus seiner Frage leitet Lyotard die Grundaufgabe der Avantgarden
ab, die in Bezug auf die Malerei formuliert lautet, «sehen zu lassen, dass es

Unsichtbares im Sichtbaren gibt». In der «Erfordernis indirekter, fast
ungreifbarer Anspielung aufs Unsichtbare im Sichtbaren» liegt für Lyotard

176 Berio, Intervista sulla musica, S. 121; Hervorhebung im Original.
177 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik», S. 158-161, und «Die Moderne

redigieren», S. 47. Vgl. auch ders., «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit»,
S. 145-146. Kant selbst gebe an, «welchem Weg hier zu folgen ist, indem er das

Formlose, die Abwesenheit von Form als möglichen Index des Nicht-Darstellbaren
bezeichnet». Vgl. ders., «Antwort auf die Frage», S. 26; Hervorhebung im Original.

178 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik», S. 158; Hervorhebung im Origi¬
nal.

179 Das Experiment bildet für Lyotard ähnlich wie für Berio das eigentlich avantgardisti¬
sche Vorgehen. Zwei (zusammenhängende) Tendenzen, die Ausdruck davon sind,
dass Partikularismus und Heterogenität nicht ausgehalten werden, drängen auf
Beendigung bzw. Zerstörung der avantgardistischen Experimente. Infolge des Verlangens
nach neuer Ordnung und Einheit mache sich in den transavantgardistischen Künsten
eine Rückkehr zum Realismus bemerkbar. In totalitären Systemen müsse die insgesamt
auf Reflexion ausgerichtete Avantgarde zerstört werden, weil sie sich erfreche, die
künstlich inszenierte, tatsächlich jedoch prekäre Identitätsstiftung der Gemeinschaft
infrage zu stellen. Vgl. ders., «Antwort auf die Frage», S. 11-14 und 16-22,
«Memorandum über die Legitimität», S. 76, sowie «Das Erhabene und die Avantgarde»,
S. 122. Vgl. auch ders., «Notizen über die Bedeutung von <post->», S. 108.



254 Samuel Rusch

explizit «der Ursprung der <abstrakten> Malerei seit 1912». Und Lyotard
hält fest: «Nicht das Schöne, sondern das Erhabene ist das Gefühl», das die
abstrakten Werke erweckten.180 Durch den Verzicht auf die Form liegt auf
der Hand, dass erhabene Kunst antimimetisch ist: sie «ahmt nicht die Natur

nach, sie schafft eine zweite Welt», in der «das Ungeheure oder das
Formlose sein Recht» habe, «denn beide können erhaben sein».181 Und
daher erschienen die Werke der Malerei der Avantgarde «dem Publikumsgeschmack

als <ungeheure>, <formlose> Gegenstände, als rein <negative>
Wesenheiten». Er verwende damit, sagt Lyotard, «absichtlich die Worte,
durch die Kant die Objekte charakterisiert, die das Gefühl des Erhabenen
hervorrufen».182 Die Künste müssten hinfort «auf der Suche nach intensiven

Wirkungen von der Nachahmung lediglich schöner Vorbilder
absehen»; das einzelne Werk «beugt sich keinem Vorbild», vielmehr versucht
es «darzustellen, dass es ein Nicht-Darstellbares gibt». Erst durch das
Aufkommen der ästhetischen Kategorie des Erhabenen habe es in diesem Sinne

zur «Aufgabe der Künste des 19. und 20. Jahrhunderts» werden können,

«dafür zu zeugen, dass es ein Unbestimmtes gibt» - genauer, «dass es

etwas gibt, das nicht bestimmbar ist: das Es gibt selbst».183 Den Anschluss
an bisherige Wendungen leistet Lyotard mit dieser Umschreibung: «Ich

sage Materie, um dieses <es gibt>, dieses quod zu bezeichnen».184 In der
genannten Aufgabe aber liege der «wesentliche Einsatz» avantgardistischer
Malerei, und die Malenden hätten sich daraus «zuerst der Frage gegenüber

verpflichtet» zu fühlen, die aus ihrer «Arbeit selbst entsteht: Was ist
Malerei?».185 Offenkundig finden sich die Avantgarden durch Lyotards
Vorgabe vor einer paradoxalen Ausgangslage wieder; auf der einen Seite in
Bezug auf ihren Gegenstand: «Das Paradox der Kunst <nach dem Erhabenem

besteht darin, dass sie sich einer Sache zuwendet, die sich nicht dem
Geist zuwendet, dass sie eine Sache will oder nach einer Sache trachtet,
die ihr nichts will».186 Auf der anderen Seite im Hinblick auf ihr Tun, ist

180 Vgl. ders., «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 146. Was mit dem Werk
«wirklich auf dem Spiel steht», sei «sehen zu lassen, was sehen lässt, und nicht, was
sichtbar ist». Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 120, und «Antwort
auf die Frage», S. 26.

181 Ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 115.
182 Ders., «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 145.
183 Ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 118-119 und 125; Hervorhebung im

Original.
184 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik», S. 163; Hervorhebung im Original.
185 Ders., «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 146. Vgl. auch ebd., S. 149,

«Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik», S. 157, «Das Erhabene und die
Avantgarde», S. 120, und «Antwort auf die Frage», S. 20-21.

186 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik», S. 164; Hervorhebung im Origi¬
nal.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 255

ihnen doch das «Paradoxon einer Darstellung, die nichts darstellt»
aufgegeben.187 Für Lyotard ist klar: «Wenn man darzustellen versucht, dass es

etwas Nicht-Darstellbares gibt, muss die Darstellung gleichsam zum
Märtyrer werden».188 Als Produzenten von Darstellungen sind alle Künste auf
irgendwie geartete Darstellungsmittel angewiesen; dessen ungeachtet
verlangt er von den avantgardistischen Künsten, «sich der Präsenz zu nähern,
ohne auf die Mittel der Darstellung zu rekurrieren».189 Im Rahmen ihrer
jeweiligen Darstellungs- und Ausdrucksmittel sollen sie - in Anlehnung an
Kant - durch «negative Darstellung» aber «zumindest darauf anspielen»,
dass es Undarstellbares gibt.190 Sie sollen das Undarstellbare «hervorrufen»,
das heisst «quasi wahrnehmbar», fühlbar, erahnbar machen, dass es die
Materie und mithin das Ereignis ihrer Präsenz als das ganz Andere der
modernistisch-diachronistischen Zeitlichkeit gibt.191

Im Zeichen des Erhabenen verstehe sich schon das Moderne als
Zurückweichen des Realen; «innerhalb dieses Verhältnisses» aber könnten
«zwei Modi unterschieden werden, zwei Tonarten, wie Musiker sagen
würden». Die moderne Ästhetik ziele auf die «Ohnmacht des Darstellungsvermögens»

ab; sie sei darin nostalgisch, dass sie zwar das Nicht-Darstellbare

als «abwesenden Inhalt» zeige, die nach wie vor vorhandenen
Formen jedoch «weiterhin Trost» gewährten. Das Postmoderne hingegen sei

dasjenige Moment, «das im Modernen in der Darstellung selbst auf ein
Nicht-Darstellbares anspielt». Es begebe sich «auf die Suche nach neuen
Darstellungen», dies «jedoch nicht, um sich an deren Genuss zu verzehren,
sondern um das Gefühl dafür zu schärfen, dass es ein Undarstellbares»
gebe. Erst in diesem Modus befinden sich vernunftmässiger Begriff und
verstandesmässige Darstellung in einem ausreichenden Spannungsverhältnis,

um den Akzent auf die erhebende (wohl übermenschliche) «Unmenschlichkeit»

des «Denkvermögen [s] » legen zu können.192 Das Gewicht, das

187 Vgl. ders., «Der Augenblick, Newman», S. 102. Lyotard erwähnt als «herausragendes
Beispiel einer negativen Darstellung» Kants Beispiel des «Bilderverbot[s] durch das
mosaische Gesetz». Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 116, «Der
Augenblick, Newman», S. 102, und «Antwort auf die Frage», S. 26.

188 Ders., «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 145.
189 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik», S. 161.
190 Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 118, und «Der Augenblick, New¬

man», S. 102. Vgl. auch ders., «Antwort auf die Frage», S. 26, 29 und 32.
191 Vgl. ders., «Der Augenblick, Newman», S. 102, und «Nach dem Erhabenen, Zustand

der Ästhetik», S 158. Lyotard hält fest, die Formulierung <quasi wahrnehmbar* stamme

«von Kant». Vgl. ebd. In dem, «was Kant negative Darstellung oder Nicht-Darstellung»

nenne, seien «das Unendliche oder Absolute der Idee zu erkennen», und
zwar «[a]n der Grenze des Bruchs». Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde»,
S. 116. Vgl. auch ders., «Antwort auf die Frage», S. 32.

192 Vgl. ebd., S. 28-31.



256 Samuel Rusch

Lyotard der Frage des Undarstellbaren beimisst, wird greifbar, wenn er
sagt, sie sei «allerdings die einzige, die im kommenden Jahrhundert den
Einsatz von Leben und Denken lohnt».193 Die argumentativen Fäden aber
führt er meines Erachtens an dieser Stelle zusammen:

Nicht anderswo, nicht da oder dort, nicht früher oder später oder ein anderes Mal,
sondern: hier, jetzt geschieht es, dass und das ist dies Bild. Dass hier und jetzt dies Bild ist,
und nicht vielmehr nichts, das ist das Erhabene. Die Fassungslosigkeit der Intelligenz, die
zu fassen sucht, ihre Entwaffnung, das Eingeständnis, dass dies, dieses Vorkommnis der
Malerei nicht notwendig, nicht einmal vorhersehbar war, ihre Blosse angesichts des
Geschieht es?, die Hut des Vorkommnisses <vor> aller Abwehr, aller Illustration, allem
Kommentar, die Hut vor allem Blick, unter der Ägide des Now, das ist die rigueur der Vorhut,
der Avantgarde.194

Keinesfalls aber haben die Avantgarden das Undarstellbare (bildlich)
darzustellen. Ein Gemälde Newmans sei «ein Engel», denn es «verkündet nichts,
es ist selbst die Verkündigung», und so stelle Newman «keine undarstellbare

Verkündigung dar», vielmehr lasse er «sie sich vorstellen». Newmans
Gemälde sind für Lyotard beispielhaft, denn sie wollten «selbst das Ereignis

(occurrence) sein, der Augenblick, der geschieht», so erhebe sich ein
Gemälde Newmans, «wie sich das Vorkommnis erhebt». Bemerkenswerterweise

deutet Lyotard dieses Sicherheben als «die Ohren spitzen, zuhören»,

und die rezipierende Instanz sei diesen Bildern gegenüber nurmehr
«ein offenes Ohr, für den Ton, der aus der Stille» kommt, das Gemälde
aber «dieser Ton, ein Akkord».195 In diesem Sinne sei es Aufgabe der
Avantgarden, das «Ereignis-Werk» zu suchen, «Werk[e], die fragen» hervorzubringen

und «das Es geschieht, das das Werk ist» statthaben zu lassen.196

Dazu hätten sich die Kunstschaffenden «an überraschenden, ungewöhnlichen

und schockierenden Kombinationen», an solchen, «die das Ereignis
ermöglichen», zu versuchen. Entgegen den landläufigen Schockwirkungen,

die zwar in der Lage seien, das Publikum kurzfristig zu verblüffen,
sich jedoch sehr schnell abgriffen, hätten sie sich vielmehr an den «Schock

par excellence» zu halten, und dieser bestehe darin, «dass es geschieht,
dass etwas geschieht und nicht nichts».197

193 Ders., «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 148. Vgl. auch ders., «Noti¬

zen über die Bedeutung von <post-»>, insbes.: S. 108-109.
194 Ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 111; Hervorhebung im Original. Das

<Now> bezieht sich auf das kunsttheoretische Fragment Newmans <The Sublime is
Now>. Vgl. ders., «Die Moderne redigieren», «Der Augenblick, Newman», und «Das
Erhabene und die Avantgarde», insbes.: S. 111.

195 Ders., «Der Augenblick, Newman», S. 96; Hervorhebung im Original, und S. 100-101.
196 Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 122-123; Hervorhebung im Original.
197 Ebd., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 114-115 und 118-119; Hervorhebung

im Original. Vgl. auch Budde, «Zitat, Collage, Montage», S. 37.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 257

Durch die echte Konsternation im Sinne des Erhabenen und des

Ereignisses lässt sich erreichen, dass das gewöhnliche Publikum aus seinen
alltäglichen Vollzügen herausgerissen wird. Mittelbar kommt den
Avantgarden daher die Aufgabe zu, «das Publikum zu <bilden»>, indem sie es

lehren, in sich die Empfänglichkeit für das Ankommenlassen der Präsenz
als des ganz Anderen von Diachronie, Denken, Programm zu bewahren
oder zu entwickeln.198 Auch wenn die alles beherrschenden Diskurse
vorgaukeln, es gebe keine Alternative zur modernistisch-diachronistischen
Auffassung von Zeitlichkeit, besteht die Alternative des Ausbruchs für Lyotard
immer. Dafür haben die Avantgarden Zeugnis abzulegen, ohne indessen

jemals vorzugeben, die Alternative getroffen zu haben.199

3. Schlussbetrachtung zum Phänomen der Synchronie
in den postmodernen Künsten

Da ich dazu tendiere, den herkömmlichen Postmodernismus (im Gefolge
des Historismus) als dem Diachronismus verpflichtet einzustufen, liegt es

nahe, die alternative Sichtweise, wie sie für mich Berio und Lyotard
vertreten, als <Synchronismus> zu bezeichnen. Wenn deren Sichtweisen
sozusagen <oberhalb> (Berio) und <unterhalb> (Lyotard) der Diachronie
anzusiedeln sind, zeichnet sich ab, dass sich rund um die diachronistisch
verstandene Zeitdimension eine synchronistisch aufzufassende anlagert.
Die Vermutung drängt sich auf, Diachronie sei ein Sonderfall der Synchronie

unter bestimmten, reduktionistischen Bedingungen. Wenn meine
Darstellung zutrifft, markieren Berios und Lyotards Ansätze nicht bloss beliebige

Spielarten des Postmodernismus, vielmehr stecken sie von den Rändern
her das Feld ab, das näherhin postmodernen Unternehmungen offensteht.
Berios und Lyotards Positionen darzustellen, ist somit insofern ergiebig,
als die postmoderne Problematik dadurch einkreisend fassbar gemacht
werden kann.

Angesichts des, wie mir scheint, nach wie vor herrschenden Diachronismus

war mir daran gelegen, anhand der Positionen Berios und Lyotards
aufzuzeigen, dass alternative, synchronistische Sichtweisen konsistent re-

198 Vgl. Lyotard, «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 146. Vgl. auch ebd.,
S. 149, und «Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik», S. 157.

199 Lyotard warnt: «Es wäre vermessen, ja es wäre ein Verbrechen von Seiten eines Den¬

kers oder Schriftstellers, wenn er sich als Zeuge oder Garant des Ereignisses ausgäbe.

Das soll heissen, dass keineswegs die Entität - was auch immer sie sein mag -, die

behauptet, mit dieser Empfänglichkeit für das Ereignis betraut zu sein, Zeugnis
ablegt, sondern das Ereignis <selbst>.» Vgl. ders., «Zeit heute», S. 91.



258 Samuel Rusch

konstruierbar sind. Worum es hier nicht gehen kann, ist, eine Entscheidung

zugunsten der einen oder anderen Blickrichtung zu forcieren. So

halte ich den Diachronismus nicht für im Grundsatz verfehlt; dagegen ist
allerdings festzuhalten, dass er für einige bedeutende Punkte blind macht.
Aus holistischer Warte sind Bewertung und Deskritpion im Herangehen
an die Welt gleichberechtigt. Bewertung ist nicht ein aus Idiosynkrasie, ja
Sentimentalität entspringendes Unvermögen. Im Gegenteil, für den Holismus

gilt, dass es Deskription ohne Bewertung nicht geben kann, denn die
Begriffe, derer sie sich in scheinbar objektiver Manier bedient, sind ihrerseits

immer schon aus interdependenten kulturellen Weichenstellungen
hervorgegangen und nicht etwa - oder nur mittelbar - aus welthaften
Gegebenheiten. Mit anderen Worten: Der Objektivismus ist vollkommen
zutreffend, aber das Entscheidende sagt er nicht. Vor diesem Hintergrund
rufen Berio und Lyotard zum Mut zur Bewertung auf, gerade in Sachen
kulturellen Erscheinungen, was sich unter anderem in ihrem unbekümmerten

Glauben widerspiegelt, an vitalen künstlerischen Rohstoff
heranzukommen und damit nach Ermessen verfahren zu können.

Um das Phänomen der Synchronie noch fassbarer zu machen, würde
ich vorschlagen, hinsichtlich des künstlerischen Schaffens darunter eine
Sichtweise zu verstehen, die sich selbst <auf der Höhe der Zeit> erlebt.200
Als affirmative und energische Haltung befindet sie sich in keiner Weise in
Distanz zum umgebenden Material, und die Geschichtlichkeit des Materials

wird nicht als Vermitteltheit und Erschöpftheit empfunden, sondern,
da man selbst mitten im Gewühl der Geschichte steht, als der Ort, an dem
<es geschieht». Diese Darstellung wirft einen merkwürdigen Schatten auf
eine Postmoderne, die sich darauf kapriziert, ein starkes historisches Be-
wusstsein ausgeprägt zu haben. Denn sie nimmt, sofern es zutrifft, dass
sie einem den Objektivismus implizierenden Historismus verpflichtet ist,
einen objektivistischen Standpunkt gegenüber der Geschichte ein. Es fragt
sich, ob sich echtes historisches Bewusstsein überhaupt auf einen Standpunkt

ausserhalb der Geschichte stellen kann, wenn Vergeschichtlichung
das Sich-in-Kontexte-Begeben bedeutet. Selbstredend ist ein Standpunkt
in der Geschichte - und hier klingt Berio an - zwangsläufig ein Standpunkt,

dem es an überhistorischer (ahistorischer?) Übersicht gebricht. Dass
der Postmodernismus - wenn auch implizit - für sich allem Anschein nach
in Anspruch nimmt, einen Standpunkt der eigenen Kontextlosigkeit
einnehmen zu können, deute ich als eine ideologisierende Tendenz. Klarerweise

ist auch der objektivierende Standpunkt ein möglicher Standpunkt

200 Gerade «aufgrund ihres Sprachcharakters» konnte die traditionelle Musik für Budde
«zum immer Neuen hin fortschreiten, konnte sie Geschichte haben, die als Prozess
ihr wesentlich zugehörte». Vgl. ders., «Zitat, Collage, Montage», S. 38.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 259

unter vielen, selbst wenn er sich als Bezugslosigkeit tarnen möchte. Dem
objektivistischen Historismus-Postmodernismus erscheint die Geschichte
als lineare Folge handhabbarer Grössen, und wenn er glaubt, von jedem
Geschehnis zum vornherein sagen zu können, dass und inwiefern es

geschichtlich ist, wie auch, dass es unausweichlich der Geschichte verfallen
wird, macht er sich anheischig, die Geschichte bis in die Zukunft hinein zu
überblicken. Er deklariert heute, als was sie sich morgen erweisen wird.
Eine solche Denkbewegung fällt in den Ambitus dessen, was Lyotard als

Anmassung des Geistes kritisiert - nicht einmal, weil diese Sichtweise
objektiv gesehen nicht begründbar wäre, was sie vielleicht sogar ist, sondern
weil dadurch der Zukunft die Möglichkeit benommen wird, prinzipiell
offen zu sein, und etliche mögliche Welten und Weltverläufe von vornherein
ausgeschlossen werden.201 In dieser Perspektive fragt es sich für mich, wie
weit es mit der angeblichen Ideologieferne und Offenheit der Postmoderne

her sein kann.
Positiv gewendet lässt sich formulieren, dass sich Sinngehalte weder

durch Massierung noch durch Konfrontation abwetzen können. Ein
Nullpunkt von Sinn ist niemals erreicht; eine Auffassung, die mir auf der Linie
Berios zu liegen scheint. Sein Optimismus leitet sich mir gerade daraus
her, dass auch der schärfste Konfrontationsvorgang immer schon Sinn ist
und neuen, wie auch immer gearteten Sinn generiert. Auch wenn ein
zynischer oder naiver Postmodernismus glauben sollte, über frühere bzw.
andere Kontexte beliebig von aussen zu verfügen und sie sich durch Konfrontation

gegenseitig zermahlen lassen zu können (wobei <beliebig> wohl heisst,
bewusst unvereinbare Kontexte aufeinander treffen zu lassen, um möglichst
viel Reibung zu provozieren), ist der postmoderne Standpunkt Teil des

Gesamtkontexts, innerhalb dessen sich seine Machenschaften abspielen;
er ist selbst einer der <anderen Standpunkte», die aufgerufen werden
sollen.202 Wie Berio und Lyotard den Standpunkt des Materials bzw. der
Materie einzunehmen, heisst demgegenüber, gerade mit so wenig wie
möglich Erwartungshaltungen und Absichten an Material und Materie
heranzutreten, um im Sinne von Sokrates' maieutischer oder Hebammenkunst

herausholen zu helfen, was darin schon angelegt ist und nach
Verwirklichung und Entfaltung strebt. Das schöpferische Subjekt macht sich
so zum Werkzeug und nicht zum Beherrscher.

201 Für Lyotard bleibt «die Aufgabe der Avantgarde» daher, «die Anmassung des Geistes

gegenüber der Zeit aufzulösen». Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde»,
S. 125.

202 Die Rede von einer <zynischen> (eklektischen) Postmoderne ist angelehnt an Lyotard.
Vgl. ders., «Antwort auf die Frage», S. 17, und «Das Erhabene und die Avantgarde»,
S. 125. Vgl. auch ders., «Sendschreiben zu einer Universalgeschichte», S. 44, «Notizen

über die Bedeutung von <post->», S. 105, und «Vorbemerkung», S. 11.



260 Samuel Rusch

Äusserlich betrachtet kleidet sich die Herausforderung der Diachronie
häufig in eine Frage der Stilistik: Sind Stilpluralismus, Polystilistik
künstlerisch akzeptabel? Ist von einem ungebrochenen künstlerischen Fortschritt
auf der Achse der Diachronie auszugehen und ist dieser erstrebenswert?
Wie verhält sich dieser Fortschritt zum Bisherigen? Ist unverbrauchtes
künstlerisches Material überhaupt noch auffindbar, und lässt sich innovative

künstlerische Form schlechterdings noch generieren? Woher wären
diese allenfalls zu gewinnen? Solche Fragen stellen sich mir als die
landläufig postmodernen Fragen dar. Ich denke aber - und hier bin ich mit
Lyotard einig -, dass die postmoderne Problematik bis hinein ins
Selbstverständnis des Geistes reicht und dementsprechend nicht mit einer
manifestartigen Antwort abgetan werden kann. Die Frage von Synchronie oder
Diachronie in der Kultur ist keine Frage der Stilistik.

Abstract

It seems that the postmodern notion of the artistic material cannot only be described in
terms of "mediation" and "exhaustion". Rather, an aporetic condition can be stated as a

result of the combination of these two underlying qualities. This apory can be traced back
to the historicist change of paradigm in the course of the nineteenth century and be
explained as a consequence of a postulated, specifically historicist criterion of identity.
Subsequently, a notion of temporality and artistic material understanding itself as a synchronistic

alternative to a historicist-diachronistic notion is revealed in a passage through Berio's
and Lyotard's positions. With Berio, this alternative view can be considered as a comprehensive

continuum of tradition, with Lyotard as the absolute singularity of the artistic event.

Bibliographie

Adorno Theodor W., Philosophie der neuen Musik, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell¬
schaft, 1998 Gesammelte Schriften, 12).

Bandur Markus, «<I prefer a wake>. Berios Sinfonia, Joyces Pinnegans Wake und Ecos Poe¬

tik des <offenen Kunstwerks»», in: Luciano Berio, S. 95-109.
Berio Luciano, Intervista sulla musica, a cura di Rossana Dalmonte, Roma-Bari: Laterza,

1981 Saggi tascabili Laterza, 77).
Berio Luciano, Remembering the future, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 2006

The Charles Eliot Norton Lectures).
Borio Gianmario, «Avantgarde und Klassizismus - eine Antithese?», in: Canto d'Amore.

Klassizistische Moderne in Musik und bildender Kunst 1914-1935, hrsg. von Gottfried
Boehm, Ulrich Mosch und Katharina Schmidt, Basel: Öffentliche Kunstsammlung,



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 261

Kunstmusem/Paul-Sacher-Stiftung, 1996 Katalog zur gleichnamigen Ausstellung
vom 27. April bis 11. August 1996 am Kunstmuseum Basel), S. 368-372.

Borio Gianmario, Musikalische Avantgarde um 1960. Entwurf einer Theorie der informellen
Musik, Laaber: Laaber Verlag, 1993 Freiburger Beiträge zur Musikwissenschaft,
1).

Budde Elmar, «Zitat, Collage, Montage», in: Die Musik der sechziger Jahre, S. 26-38.
Budde Elmar, «Zum dritten Satz der <Sinfonia> von Luciano Berio», in: Die Musik der sech¬

ziger Jahre, S. 128-144.
Danuser Hermann, «Postmodernes Musikdenken - Lösung oder Flucht?», in: Neue Zürcher

Zeitung, N. 148, 29./30. Juni 1991, S. 67-68.
Domann Andreas, Postmoderne und Musik. Eine Diskursanalyse, Freiburg: Verlag Karl Al¬

ber, 2012 Musikphilosophie, 4).
Engelmann Peter, «Einführung», in: Postmoderne und Dekonstruktion, S. 5-32.
Engelmann Peter, «Vorwort des Herausgebers 1986» und «Vorwort des Herausgebers 2009»,

in: Lyotard, Das postmoderne Wissen, S. 11-13 und 15-22.
Habermas Jürgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frankfurt

am Main: Suhrkamp Verlag, 1988 suhrkamp taschenbuch Wissenschaft, 749).
Heßler Hans-Joachim, Philosophie der postmodernen Musik: Jean-François Lyotard, Dort¬

mund: NonEM-Verlag, 2001.
Luciano Berio, hrsg. von Ulrich Tadday, München: edition text + kritik, 2005 Musik-

Konzepte. Neue Folge, 128).
Lyotard Jean-François, «Antwort auf die Frage: Was ist postmodern?», in: ders., Postmo¬

derne für Kinder, S. 13-32.
Lyotard Jean-François, «Der Augenblick, Newman», in: ders., Das Inhumane, S. 95-105.
Lyotard Jean-François, «Das Erhabene und die Avantgarde», in: ders., Das Inhumane, S. 107-

125.
Lyotard Jean-François, «<A few words to sing>», in: Music/Ideology. Resisting the aesthetic,

hrsg. von Adam Krims, Amsterdam: Overseas Publishers Association, 1998 Critical

Voices in Art, Theory and Culture), S. 15-36.
Lyotard Jean-François, «Der Gehorsam», in: ders., Das Inhumane, S. 191-206.
Lyotard Jean-François, «Gott und die Marionette», in: ders., Das Inhumane, S. 177-189.
Lyotard Jean-François, Das Inhumane. Plaudereien über die Zeit (Original: L'inhumain.

Causeries sur le temps, 1988), hrsg. von Peter Engelmann, übers, von Christine Pries,
Wien: Passagen Verlag, 2006 (3. Aufl.; 1. Aufl. 1989).

Lyotard Jean-François, «Konservierung und Farbe», in: ders., Das Inhumane, S. 167-
175.

Lyotard Jean-François, «Memorandum über die Legitimität», in: ders., Postmoderne für
Kinder, S. 57-83.

Lyotard Jean-François, «Die Moderne redigieren», in: ders., Das Inhumane, S. 37-48.
Lyotard Jean-François, «Nach dem Erhabenen, Zustand der Ästhetik», in: ders., Das Inhu¬

mane, S. 157-165.
Lyotard Jean-François, «Notizen über die Bedeutung von <post->», in: ders., Postmoderne

für Kinder, S. 103-109.
Lyotard Jean-François, Postmoderne für Kinder. Briefe aus den Jahren 1982-1985 (Origi¬

nal: Le Postmoderne expliqué aux enfants, 1986), hrsg. von Peter Engelmann, übers,
von Dorothea Schmidt unter Mitarbeit von Christine Pries, Wien: Passagen Verlag,
2009 (3. Aufl.; 1. Aufl. 1987).

Lyotard Jean-François, Das postmoderne Wissen. Ein Bericht (Original: La condition post¬
moderne, 1979), hrsg. von Peter Engelmann, übers, von Otto Pfersmann, Wien:
Passagen Verlag, 2009 (6. Aufl.; 1. Aufl. 1986).



262 Samuel Rusch

Lyotard Jean-François, «Randbemerkungen zu den Erzählungen», in: ders., Postmoderne

für Kinder, S. 33-38.
Lyotard Jean-François, «Regeln und Paradoxa», in: ders., Philosophie und Malerei im Zeit¬

alter ihres Experimentierens, übers, von Marianne Karbe, Berlin: Merve Verlag, 1986,
S. 97-107.

Lyotard Jean-François, «Sendschreiben zu einer Universalgeschichte», in: ders., Postmo¬
derne für Kinder, S. 39-56.

Lyotard Jean-François, «Vorbemerkung», in: ders., Postmoderne für Kinder, S. 11-12.
Lyotard Jean-François, «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», in: ders., Das In¬

humane, S. 139-149.
Lyotard Jean-François, «Vorwort. Vom Humanen», in: ders., Das Inhumane, S. 11-17.
Lyotard Jean-François, Der Widerstreit (Original: Le Différend, 1983), übers, von Joseph

Vogl, München: Wilhelm FinkVerlag, 1989 (2. Aufl.; 1. Aufl. 1987; Supplemente, 6).
Lyotard Jean-François, «Zeit heute», in: ders., Das Inhumane, S. 73-93.
Misch Imke, «Von der Vergangenheit zur Gegenwart. Geschichtsbewusstsein im Schaffen

Luciano Berios», in: Luciano Berio, S. 5-21.
Musik der sechziger Jahre (Die), hrsg. von Rudolf Stephan, Mainz: B. Schott's Söhne, 1972

Edition Schott, 6581).
Postmoderne und Dekonstruktion. Texte französischer Philosophen der Gegenwart, hrsg. von

Peter Engelmann, Stuttgart: Philipp Reclam jun., 1990 Reclams Universal-Biblio-
thek, 8668).

Rancière Jacques, «Lyotard und die Ästhetik des Erhabenen: eine Gegenlektüre von Kant»,
in: ders., Das Unbehagen in der Ästhetik (Original: Malaise dans l'esthétique, 2004),
Wien: Passagen Verlag, 2008 (2. Aufl.; 1. Aufl. 2007), S. 105-123.

Tadday Ulrich, «Vorwort», in: Luciano Berio, S. 3-4.


	Kontinuum oder Singularität? Synchronie als alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Luciano Berio und Jean-François Lyotard

