Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch fur Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 31 (2011)

Artikel: Kontinuum oder Singularitat? Synchronie als alternative postmoderne
Zeitlichkeit bei Luciano Berio und Jean-Francois Lyotard

Autor: Rusch, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835118

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kontinuum oder Singularitat? Synchronie als
alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Luciano Berio
und Jean-Francois Lyotard

SAMUEL RuscH (Ziirich)

Nachdem das Phdnomen <Postmoderne> nach wie vor der giiltigeren Ein-
ordnung in die musikwissenschaftlichen Deutungsbestrebungen harrt, wie
das Erscheinen jlingster Publikationen zeigt, stellt vorliegender Essay den
Versuch einer Annaherung an die postmoderne Problematik dar, wie sie
aus der Beschéftigung mit Jean-Francois Lyotard (1924-1998) und Lucia-
no Berio (1925-2003) greifbar wird.! Neben Lyotards Philosophie gilt das
kompositorische Schaffen Berios als paradigmatisch postmodern: so sei
seine Sinfonia (1968-1969) — insbesondere deren dritter Satz — als Initial-
werk und ein frither Hohepunkt der Postmoderne in der Musik zu werten.?
Das Werk, zu dessen Chrarakterisierung als <postmodern> sich Berio selbst
nicht dusserte, entstand zehn Jahre, bevor Lyotard durch seinen Bericht
Das postmoderne Wissen mehr oder weniger unfreiwillig und letztlich zu
seinem Leidwesen die philosophische Postmoderne-Debatte anstiess, die
alsbald in die breitere wissenschaftliche und mediale Offentlichkeit aus-
stromte.? Die Bearbeitung des Phdnomens des Postmodernen hat Lyotard

1 Vgl. Andreas Domann, Postmoderne und Musik. Eine Diskursanalyse, Freiburg: Verlag
Karl Alber, 2012 (= Musikphilosophie, 4).

2 Zu Entstehungsjahr und Ausgabe vgl. Markus Bandur, «I prefer a wake>. Berios Sin-
fonia, Joyces Finnegans Wake und Ecos Poetik des «offenen Kunstwerkss», in: Luciano
Berio, hrsg. von Ulrich Tadday, Miinchen: edition text + kritik, 2005 (= Musik-Kon-
zepte. Neue Folge, 128), S. 95-109, hier: S. 95; Anm. 1.

3 Vgl Jean-Francois Lyotard, Das postmoderne Wissen. Ein Bericht (Original: La condi-
tion postmoderne, 1979), hrsg. von Peter Engelmann, {ibers. von Otto Pfersmann,
Wien: Passagen Verlag, 2009 (6. Aufl.; 1. Aufl. 1986). Korrigierend eingreifen wollte
Lyotard insbes. mit ders., Postmoderne fiir Kinder. Briefe aus den Jahren 1982-1985
(Original: Le Postmoderne expliqué aux enfants, 1986), hrsg. von Peter Engelmann,
tibers. von Dorothea Schmidt unter Mitarbeit von Christine Pries, Wien: Passagen
Verlag, 2009 (3. Aufl.; 1. Aufl. 1987). Eine Auswahl dieser Texte ist enthalten in:
Postmoderne und Dekonstruktion. Texte franzdsischer Philosophen der Gegenwart, hrsg.
von Peter Engelmann, Stuttgart: Philipp Reclam jun., 1990 (= Reclam’s Universal-
Bibliothek, 8668), S. 33-75. Vgl. auch Lyotard, «Vorwort. Vom Humanen», in: ders.,
Das Inhumane. Plaudereien iiber die Zeit (Original: L'inhumain. Causeries sur le temps,
1988), hrsg. von Peter Engelmann, libers. von Christine Pries, Wien: Passagen Ver-
lag, 2006 (3. Aufl.; 1. Aufl. 1989), S. 11-17, insbes.: S. 15, und «Die Moderne redi-



198 Samuel Rusch

wiederholt zur Auseinandersetzung mit der bildenden Kunst wie auch der
Musik angeregt, wobei es deren avantgardistische Auspragungen sind, in
denen er das Postmoderne beispielhaft verwirklicht sieht.* Aufgrund sei-
ner eingehenden Beschéaftigung mit der Tonkunst gilt Lyotard als der be-
deutendste Musikphilosoph seit Ernst Bloch und Theodor W. Adorno, wobei
jedoch seine Einsichten, wie beklagt wird, noch zu wenig in die musikwis-
senschaftliche Diskussion vorgedrungen seien.” Eine Konfrontation Lyotards
und Berios bietet sich so zweifelsohne an; dies umso mehr, als letzterer
die Grundlagen seines musikalischen Schaffens auch wortsprachlich reflek-
tiert hat und somit Verlautbarungen im selben Medium einander gegentiber-
gestellt werden konnen.®

Der Verdacht mag bereits aufgekeimt sein: Entgegen der verbreiteten
Ansicht, bei Lyotard und Berio fanden sich allerorten unzweideutige Anzei-
chen der Postmoderne, halte ich bei beiden den Duktus der Abgrenzung fiir
augenfillig. Wenn die Postmoderne eine Phase ist, die das Bewusstsein fiir
die Diachronie allen Geschehens nahezu exzessiv hochhélt, dannist es diese
Form von Postmodernismus, von der sich Berio und Lyotard absetzen, denn
offensichtlich verbindet die Abwendung von einer Auffassung von Zeitlich-
keit, die diese ausschliesslich und straff diachron organisiert, ihre Ausse-
rungen. Bei Lyotard geschieht dies explizit. Im Hintergrund seiner wieder-
holten Auslassungen zum bedeutsamen Unterschied zwischen einem falsch
verstandenen Postmodernismus und einem richtig aufgefassten Phdnomen
des Postmodernen lasst sich deutlich die Entgegensetzung zweier Auffas-
sungen von Zeitlichkeit ausmachen, wodurch sich seine Position in die
Ansitze einreiht, die eine auf die Frage der Zeitauffassung fokussierte Proble-

gieren», in: ders., Das Inhumane, S. 37-48, insbes.: S. 47. Informativ Peter Engel-
manns «Vorwort des Herausgebers 1986» und «Vorwort des Herausgebers 2009», in:
Lyotard, Das postmoderne Wissen, S. 11-13 und 15-22, insbes.: S. 17, sowie «Einfiih-
rung», in: Postmoderne und Dekonstruktion, S. 5-32, insbes.: S. 5-17.

4  Eshandelt sich um Lyotards Nomenklatur. Zum Begriff der Avantgarde in der Musik
vgl. Gianmario Borio, Musikalische Avantgarde um 1960. Entwurf einer Theorie der
informellen Musik, Laaber: Laaber Verlag, 1993 (= Freiburger Beitrdge zur Musik-
wissenschaft, 1), insbes.: S. 8-15.

5 Zur Postmoderne in Musik und Musikwissenschaft vgl. Borio, Musikalische Avant-
garde, insbes.: S. 1-8, und Hans-Joachim Hel3ler, Philosophie der postmodernen Mu-
sik: Jean-Frangois Lyotard, Dortmund: NonEM-Verlag, 2001, insbes.: S. 2-5. Vgl. auch
Hermann Danuser, «Postmodernes Musikdenken — Lésung oder Flucht?», in: Neue
Ziircher Zeitung, N. 148, 29./30. Juni 1991, S. 67-68.

6  Lyotard hat einen Artikel zu Berio verfasst. Da sich dieser jedoch um das in Bezug auf
die vorliegende Problematik eher abliegende Thema der «relation between language
and music» dreht, konnte er hier keine Bertlicksichtigung finden. Vgl. Lyotard, «A
few words to sing»», in: Music/Ideology. Resisting the aesthetic, hrsg. von Adam Krims,
Amsterdam: Overseas Publishers Association, 1998 (= Critical Voices in Art, Theory
and Culture), S. 15-36, hier: S. 17.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 199

matisierung der Postmoderne vornehmen.” Zahlreiche Aussagen Berios
lassen sich meines Erachtens ebenfalls in Richtung einer Kontrastierung
zweier verschiedener Herangehensweisen an Zeitlichkeit deuten, zumal
auf den ersten Blick moglicherweise kryptisch anmutende Ausserungen vor
einem solchen Hintergrund verstdndlich werden. Dabei scheint auch er zu
einer diachronistischen Sicht der Zeitdimension auf Distanz zu gehen, denn
schon im Grundsatz steht er der Periodisierung kultureller Entwicklungen,
die heterogene Erscheinungen vorschnell homogenisiert, kritisch gegen-
{iber; ein Vorbehalt, den er mit Lyotard teilt.®

7  Zu den im vorliegenden Zusammenhang einschldgigen Aspekten der Zeitthematik
vgl. ders., «<Die Moderne redigieren». Vgl. auch ders., «Zeit heute» und «Der Augen-
blick, Newman», in: ders., Das Inhumane, S. 73-93 und 95-105. Verschiedentlich
setzt Lyotard Signale der Differenz: Seine Rede von einer «achtenswerten Post-
moderne» impliziert auch weniger achtenswerte Formen. Vgl. ders., Der Widerstreit
(Original: Le Différend, 1983), libers. von Joseph Vogl, Miinchen: Wilhelm Fink Ver-
lag, 1989 (2. Aufl.; 1. Aufl. 1987; = Supplemente, 6), S. 12. In vergleichbarer Weise
spricht er von einer «Art Postmoderne», zu der «auch die <postmoderne> Architektur
von Jencks» gehore, «die der Leser hoffentlich nicht mit dem verwechselt, was ich
condition postmoderne, postmoderne Verhéltnisse, genannt habe». Vgl. ders., «Vor-
stellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», in: ders., Das Inhumane, S. 139-149, hier:
S. 147; Hervorhebung im Original.

8 Vgl. Luciano Berio, Intervista sulla musica, a cura di Rossana Dalmonte, Roma-Bari:
Laterza, 1981 (= Saggi tascabili Laterza, 77), hier: S. 63-65, sowie Lyotard, «Die
Moderne redigieren» und «Notizen iiber die Bedeutung von «post-»», in: ders., Post-
moderne fiir Kinder, S. 103-109, insbes.: S. 104-105. Der Umstand, dass es zu einer
Periodisierung gekommen ist, scheint fiir Lyotard gerade Ausdruck davon zu sein,
dass der urspriingliche Impetus zum Erliegen gekommen ist: «Die aktuellen Stro-
mungen, die die Malerei, Architektur oder Musik zu einer Riickkehr zu den traditio-
nellen Werken des Geschmacks bewegen — ich meine: den Transavantgardismus,
den Neoexpressionismus, die neue Subjektivitédt, den Postmodernismus und so wei-
ter, also die Neo-s und Post-s — berticksichtige ich nicht», denn «[o]ffenbar ist diese
<Transavantgarde,, unter dem Vorwand, das Erbe der Avantgarden zu bewahren, ein
gutes Mittel, es zu verschleudern». Vgl. ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der
Asthetik», in: ders., Das Inhumane, S. 157-165, hier: S. 157, und «Vorstellung, Dar-
stellung, Undarstellbarkeit», S. 147. Ein Gleichklang in der negativen Beurteilung
des Periodisierens, ein gewisser Kontrast jedoch in der jeweiligen Bewertung von
Moderne und Postmoderne findet sich hier: Der Begriff <postmodern> sei «<wahrschein-
lich ein recht ungliicklicher Ausdruck», weil er «die Vorstellung einer historischen
Periodisierung>» erwecke, wobei Lyotard unter «postmodern> «vielmehr einen Geis-
teszustand» versteht; Periodisieren hélt er hier fiir «eine <klassische> oder <moderne>
Vorstellung». An anderer Stelle ist fiir ihn die Moderne demgegentiber selbst «keine
Epoche, sondern vielmehr ein Modus [...] im Denken, im Ausdruck und in der Sen-
sibilitdt». Vgl. ders., «Regeln und Paradoxa», in: Philosophie und Malerei im Zeitalter
ihres Experimentierens, ibers. von Marianne Karbe, Berlin: Merve Verlag, 1986, S. 97—
107, hier: S. 97, und «Sendschreiben zu einer Universalgeschichte», in: ders., Post-
moderne fiir Kinder, S. 39-56, hier: S. 40. Vgl. auch ders., «Zeit heute», S. 83-84,
und Der Widerstreit, S. 12.



200 Samuel Rusch

Die diachron organisierte Zeitlichkeit verweist fiir mich auf den sich im
Verlauf des neunzehnten Jahrhunderts vollziehenden historistischen Pa-
radigmenwechsel. Die in der Postmoderne aufbrechende Zeitproblematik
untersuche ich somit im Sinne einer méglichen Spatfolge der historisti-
schen Wende. Ich lese Lyotards und Berios Texte als anti-historistische
Kontrastfolie, und meine folgenden Ausfiihrungen zum Historismus ha-
ben sich mir aus der Lektiire von deren als implizite Alternativvorschlage
verstandenen Positionen erschlossen.

Der spezifische, mit dem Historismus zum Durchbruch gelangende
Zugriff auf die Zeitdimension besteht darin, Zeit im Wesentlichen aus-
schliesslich im Sinne der diachronen Zeitachse zu deuten. Demgemass ist
dem Historismus die Behauptung zu unterstellen, alle welthaften Erschei-
nungen seien in dieser unablédssig unidirektional ablaufenden Bewegung
organisiert. Zugleich tritt diese Feststellung als Forderung auf, alle welt-
haften, insbesondere aber alle kulturellen Erscheinungen seien in die dia-
chrone Zeitachse einzuordnen. Dabei erhebt die Gleichsetzung von Zeit
mit Diachronie den Anspruch unbestreitbarer Evidenz, rechtfertigt sie sich
doch in der (scheinbaren) Tatsache, dass alle welthaften Erscheinungen
aufgrund des unausgesetzten Ablaufens der Zeit in der Welt objektiv gese-
hen mit Punkten auf der diachronen Zeitachse korrelieren. Wenn uns die-
se Sichtweise zwingend erscheint, zeigt dies, wie stark wir (noch) unter
dem Einfluss des historistischen Paradigmenwechsels stehen.

Eine Kritik des Historismus, wie sie Berio und Lyotard implizieren, ist
deshalb plausibel, weil zuzeiten der Postmoderne eine sich in Stagnation
und Unverbindlichkeit dussernde Blockade des kiinstlerischen Schaffens
diagnostiziert werden kann, die sich meiner These zufolge auf einen apore-
tischen Zustand zurilickfiihren lasst, in den gerade diejenige Form des kiinst-
lerischen Materials gerét, wie sie aus der nach wie vor bestimmenden his-
toristischen Zeitauffassung hervorgeht.® Diese Aporie macht sich spatestens
in der Postmoderne in voller Scharfe bemerkbar. Gerade am kiinstleri-
schen Material scheinen mir die Konsequenzen dieses Einschnitts exemp-
larisch sichtbar zu werden, und in dieser Optik ist es bezeichnend, dass
sich Berio und Lyotard in ihren Ausserungen neben der Zeitthematik pro-
minent mit der musikalischen Materie (Lyotard) bzw. dem musikalischen
Material (Berio) auseinandersetzen. So steht Lyotards Philosophie erweis-
lich unter dem Zeichen eines inneren Zusammenhangs von Zeit- und Kunst-
reflexion, und offenkundig gelangt er zu seiner Theorie der kiinstlerischen

9  Zur Blockade des kiinstlerischen Schaffens vgl. ders., «Notizen tiber die Bedeutung
von <post-», S. 107.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 201

Materie ausgehend von seiner Philosophie der Zeit.'? Deutlicher Ausloser
von Berios Bestreben ist der schopferische Antrieb, Verfiigungsgewalt iiber
ein Material zu gewinnen, das unabhéngig von seiner Zeitstufe als lebens-
voll empfunden werden kann.!! So weisen Lyotards und Berios Absetzungs-
bewegungen in der Opposition gegen die mutmasslichen, negativen Aus-
wirkungen des historistischen Paradigmenwechsels fiir mich eine aufféllige
Parallele auf. Mir scheint, die Diagnose einer Blockade des kiinstlerischen
Schaffens lasst sich im Hintergrund von beider Beschéftigung mit der
Materialproblematik — wenn vielleicht auch implizit — erkennen, und selbst
wenn Berio und Lyotard an der Oberflache je eigene Stossrichtungen ver-
folgen, scheint es mir gleichwohl dieselbe Blockade zu sein, gegen die sie
angehen. Indem sie sich zur Mdéglichkeit einer alternativen, anti-diachro-
nistischen Auffassung der Zeitdimension bekennen, scheinen sie dem kiinst-
lerischen Schaffen das Mittel an die Hand geben zu wollen, um einen an-
scheinend ausweglosen Stillstand {iberwinden zu konnen.

Meiner Unterstellung gemass, die durch die historistische Wende aus-
geloste Problematik wirke sich auf der Materialebene besonders deutlich
aus, werde ich zunédchst die behauptete aporetische Situation des Materials
in der Postmoderne erkldrend zu konturieren suchen. Anschliessend wird
am Leitfaden der die Zeitproblematik in alternativer Weise angehenden
Theorien der beiden Protagonisten der Nachweis zu erbringen sein, dass
sich Ressourcen finden lassen, die den Ausbruch aus postmoderner Aporie
des Materials und Blockade des kiinstlerischen Schaffens ermoglichen.

I. Aporie des kiinstlerischen Materials in der Postmoderne

Die Frage driangt sich auf, wie die spezifisch historistische Problematik, so
es denn eine gibt, beschaffen ist, um zu den angedeuteten Schwierigkeiten
in Bezug auf kiinstlerisches Material und Kunstschaffen zu fiithren.

Ich verstehe den Historismus als eine Theorie kultureller Phdnomene,
der als solche deren grundlegende Kontextualitdt anerkennt: Vergeschicht-

10 So lautet der sinnige Untertitel von ders., Das Inhumane — einem Band, der Texte zu
seiner Kunsttheorie versammelt — Plaudereien tiber die Zeit>. Vgl. auch ders., «Vor-
wort. Vom Humanens».

11  Auch Lyotard kennt «die Steigerung des Seins und den Jubel, die von der Erfindung
neuer Spielregeln, bildnerischer oder kiinstlerischer, oder ganz anderer, ausgeldst
werden». Vgl. ders., «<Antwort auf die Frage: Was ist postmodern?», in: ders., Post-
moderne fiir Kinder, S. 13-32, hier: S. 29. Vgl. auch ders., «Das Erhabene und die
Avantgarde», in: ders., Das Inhumane, S. 107-125, insbes.: S. 110.



202 Samuel Rusch

lichung ist immer Kontextualisierung.'? Aus diesem Grundsatz heraus ist
der Historismus eine relativistische Sichtweise, der die einzelnen Phino-
mene auf der Basis ihrer kontextuellen Beziige erklart. Die Frage nun, was
mit dem historistischen Ansatz nicht stimmen konnte, scheint sich mir
darin zu beantworten, dass man ihm im Lichte des Ergebnisses vorwerfen
kann, eine falsche Methodenwahl getroffen zu haben. Der Historismus
versucht nadmlich — und darin scheint die grundlegende Differenz dieser
Konzeption zu anderen, nicht-historistischen Holismen zu liegen — die kul-
turellen Phdnomene in (bzw. trotz) ihrer Kontextualitit objektivistisch in
den Griff zu bekommen, wobei sich der auf Geschichtlichkeit ausgelegte
Historismus dazu naheliegenderweise an die diachrone Zeitachse als Re-
gulativ anlehnt. Der Irrtum des Historismus besteht somit im Glauben,
kulturelle Phanomene seien objektivistisch handhabbar, und so vielver-
sprechend, ja zwingend die Auffassung anmuten mag, die diachrone Zeit-
dimension biete sich diesem Zweck als objektives Raster geradezu an, muss
das historistisch-objektivistische Projekt angesichts der mittlerweile erkenn-
bar gewordenen Schwierigkeiten gleichwohl als zum Scheitern verurteilt
angesehen werden.

Wohlgemerkt, Berio und Lyotard kritisieren nicht die Methodenwahl
des Historismus. Explizit kritisieren sie den Historismus ohnehin nur be-
dingt. Was sie zu zeigen versuchen, ist, dass die diachronistische Auffas-
sung der Zeitdimension, die sich im Gefolge des historistischen Paradigmen-
wechsels als praktisch allein zuléssige, ja alleinig mogliche Sichtweise
aufgedriangt und durchgesetzt hat, nicht zwingend ist. Da das historistisch-
objektivistische Projekt auf der Auffassung der diachronen Anordnung der
Zeitdimension aufruht, ist klar, dass es durch eine Unterwanderung dieser
Grundvoraussetzung zum Einsturz gebracht wird und mithin das mutmass-
lich blockierte kiinstlerische Material wieder freigesetzt zu werden ver-
mag. Anhand des von Berio und Lyotard nahegelegten inneren Zusam-
menhangs zwischen Zeit- und Materialkonzeption soll versucht werden,
aus dem Gegenbild der von ihnen entworfenen positiven Theorien zu re-
konstruieren, von welchen Problemstellungen sich ihre Vorschlage abheben
und auf welche Weise der im Historismus angelegte Objektivismus den
darin ebenso angelegten Relativismus unterlauft. Dieser Vorgang und sei-
ne Auswirkungen auf das kiinstlerische Material sind nun zu erhellen.

12 Eine Theorie der kulturellen Erscheinungen scheint holistisch organisiert sein zu
mussen.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 203

1. Ursprung der postmodernen Aporie

Zunachst ist nochmals festzuhalten, dass der Ansatz, kulturelle Phanome-
ne auf der Grundlage von Kontextrelationen zu bestimmen, Ausfluss einer
relativistischen Sichtweise ist. Fiir jeden Relativismus gehéren zu den
Merkmalen eines Phdnomens prominent diejenigen Eigenschaften, in de-
nen sich seine Beziehungen zu Kontexten manifestieren. Fiir jedes kulturelle
Phdnomen sind Sinngehalte konstitutiv — es ist wesentlich Sinn —, und die
Kontextrelationen sind es, aus denen es diesen Sinn bezieht. Das Wesen
der sinngenerierenden Kontextrelation ihrerseits besteht darin, unabléssig
auf Selbstiiberstieg ausgerichtet zu sein. Kontexte sind schlechterdings nicht
abschliessbar, wodurch auch die mit ihnen in Beziehung stehenden Phéno-
mene immer weiter tiber sich hinaus verwiesen. Die spezifische Behaup-
tung des im Historismus angelegten Relativismus besteht nun darin, jedes
kulturelle Phdnomen auf der Basis seiner Kontextrelationen zu einem histo-
rischen Ort zu bestimmen. Das Konzept des historischen Orts beruht auf
der Annahme, jedes kulturelle Phdnomen verfiige iiber einen mehr oder
minder fixierbaren Zeitpunkt seines Auftretens und eine mehr oder weni-
ger eingrenzbare Zeitspanne seiner Verwendung, zu denen es mit einem
Biindel herrschender Zeitumstinde in Beziehung steht, die in die Entschliis-
selung seiner Bedeutung einzufliessen haben.

Das Problem entsteht durch den genannten objektivistischen Impuls,
von dem der historistische Relativismus gepragt ist. Der Objektivismus will
bekanntlich den Erscheinungen generell vermittels einer moglichst prazi-
sen Bestimmung Gerechtigkeit widerfahren lassen, das heisst, indem er
ihnen in Absehung moglichst aller wie auch immer gearteten Verzerrun-
gen nur diejenigen Merkmale zuschreibt, die ihnen tatsédchlich zukommen.
Dementsprechend will der von einem objektivistischen Impetus beseelte
historistische Relativismus jedem kulturellen Phanomen in seiner Spezifik
insofern gerecht werden, als er es aus einem mdoglichst prazise mit ihm
korrelierten zeitgenossischen Kontext heraus bestimmt, und nicht etwa im
Ausgang von einem unter Umstdnden weit abliegenden, der von inkom-
mensurablen Voraussetzungen ausgeht. Als objektives Raster fiir die pra-
zise Anbindung der kulturellen Phdnomene bietet sich dem objektivistisch
geziigelten Relativismus selbstredend die diachrone Zeitachse an, auf der
eine moglichst punktgenaue Positionierung angestrebt wird.

Die moglichst punktgenaue Positionierung hat zwei zusammenhdan-
gende Voraussetzungen. Auf der einen Seite miissen die kulturellen Pha-
nomene, wie beispielsweise das hier einschldgige musikalische Material,
zwecks Zuordnung zu moglichst konkreten Zeitpunkten bzw. Zeitspannen
in greifbare Elemente aufgespaltet werden, worunter im vorliegenden Zu-
sammenhang eine musikalische Figur, ein Formschema oder Ahnliches zu



204 Samuel Rusch

verstehen ist. Auf der anderen Seite muss der kontextuelle Uberschuss des
historischen Orts der Elemente, der ja keineswegs verneint werden soll,
auf ein objektivistisch handhabbares Minimalmass eingeddmmt werden.
Gewiss ist es zutreffend, dass der Historismus den Blick fiir die Geschicht-
lichkeit aller kulturellen Erscheinungen schéarft. Andererseits ist die An-
nahme, kulturelle Phdnomene héatten bzw. seien Geschichte, nicht spezi-
fisch historistisch und im Grunde genommen trivial, wie es auch géngig
ist, davon auszugehen, jedem von ihnen komme ein historischer Ort zu,
der nicht-historistisch allerdings, wie die Phinomene selbst, mehr oder
minder diffus bleibt. Allem Anschein nach wird der historische Ort als
Merkmal von kulturellen Phdnomenen somit auch nicht-historistisch zwar
anerkannt, aber — und das ist entscheidend - im Allgemeinen scheint er
beildufig auf akzidentieller Ebene lokalisiert zu werden.

Dieser schwachen These ist nun die stirkere, spezifisch historistische
Grundbehauptung entgegenzusetzen, die meiner Rekonstruktion zufolge
lautet, der historische Ort sei zu den notwendigen Eigenschaften der kultu-
rellen Phdnomene zu rechnen. Erst aus einer solchermassen verschérften
Behauptung heraus ldsst sich die mutmasslich aporetische postmoderne
Materialproblematik erklaren. Diese starke Behauptung ist das Mittel, das
dem Historismus erlaubt, die kulturellen Phdnomene in Elemente aufzu-
spalten, indem er sie als Entitdten kreiert, die tiiber ihren historischen Ort
definiert sind. Er besteht somit in der weder trivialen noch harmlosen Be-
hauptung, jedes Element sei in dem, was es ist, notwendig durch seinen
historischen Ort bestimmt. Es handelt sich bei den im historistischen Sin-
ne aufgefassten Elementen nicht um im Prinzip zeitlos existierende Mate-
rialportionen, die kontingenterweise mit einzelnen Positionen auf der dia-
chronen Zeitachse in Beziehung treten, insofern sie ab und an in der
kiinstlerischen Produktion erscheinen, sondern um Elemente, die es nur
gibt, insofern sie an eine bestimmte Position auf der diachronen Zeitachse
gebunden sind. Allein solche Elemente haben eine Form dergestalt, dass
sie vom postmodernen Zitat, von dem gesagt wird, es lebe von dieser Mog-
lichkeit, effektiv versetzt werden konnen. Von einem <Elements, das in sei-
nen Verwendungsweisen als unabgeschlossen empfunden wird, das mehr
einem langanhaltenden Prozess als einem handfesten Ding gleicht, ist eine
solche Dislozierung nur mit Miihe vorstellbar, da es kein absehbares Ende
hat. Es zerfliesst bestdndig in alle moglichen Richtungen, franst an den
Randern aus und sucht Ankniipfungspunkte an verschiedenste Kontexte.
Daher hat es sozusagen weder Ecken noch Kanten, die es gleichsam zu-
sammenhalten, und an denen es angepackt werden konnte.

All dies bedeutet, das kiinstlerische Material in seinem Wesen in neu-
artiger Weise zu verstehen. Es unterliegt nun einem betont analytischen
Zugriff, der das Material auf die in ihm aufgelaufene Geschichte hin trans-



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 205

parent und als Material bewusst macht. Geschichtlichkeit des Materials
und Materialbegriff gehen ineinander iiber, und immer eindringlicher tritt
die Forderung auf, das Material diirfe bzw. konne lediglich unter einem
auf historische Transparenz ausgerichteten Materialbegriff gesehen und
verwendet werden.!3

Es erhellt, dass die diachron organisierte Zeitdimension eine notwen-
dige Bedingung dafiir darstellt, dass es iiberhaupt in Elemente aufgespal-
tenes kiinstlerisches Material im Sinne des historistischen Materialbegriffs
geben kann. So stiitzen sich im Historismus eine bestimmte, diachronisti-
sche Auffassung von Zeitlichkeit und eine bestimmte, objektivistische Auf-
fassung des kiinstlerischen Materials in der Gestalt definierter und greif-
barer Elemente gegenseitig, was sie in ihrem Status wechselseitig festigt.
Es entsteht der Eindruck, die Historizitdt des Materials sei unhintergeh-
bar. An den Sichtweisen Lyotards und Berios geschult, lassen sich an die-
ser spezifisch historistischen Verquickung ideologische Ziige erkennen. Es
ist diese hinter der postmodernen Materialproblematik durchscheinende
ideologisierende Tendenz des Historismus, die Berios und Lyotards ersicht-
lichen Abwehrreflex erklédrt. IThre Positionen stellen sich meiner Ansicht
nach gerade darin als in einem reflektierten Sinne postmodern dar, dass
sie konsequent anti-ideologisches Denken verraten. Die scheinbare Unent-
rinnbarkeit der dem Historismus immanenten Logik aber kann erst aufge-
brochen werden, wenn die Zeitdimension — und darauf zielen die Ansatze
Berios und Lyotards offenkundig ab — jenseits der historistischen Ideologie
nicht-diachronistisch aufgefasst zu werden vermag. Dann wird sich eine
alternative, das kiinstlerische Material wieder freisetzende Auffassung zur
Geltung bringen konnen.

Damit die Flemente moglichst punktgenau auf der diachronen Zeit-
achse positioniert werden konnen, miissen sie moglichst eng umgrenzt
sein, und dazu gehort die Kontrolle ihrer Kontextrelationen. Mit der Ele-

13 Ich denke, dies ist die Position Theodor W. Adornos: «Die Forderungen, die vom
Material ans Subjekt ergehen, rithren [...] davon her, dass das <Material> selber sedi-
mentierter Geist, ein gesellschaftlich, durchs Bewusstsein von Menschen hindurch
Praformiertes ist. [...] In immanenter Wechselwirkung konstituieren sich die An-
weisungen, die das Material an den Komponisten ergehen lasst, und die dieser ver-
dndert, indem er sie befolgt.» Vgl. ders., Philosophie der neuen Musik, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1998 (= Gesammelte Schriften, 12), hier: S. 39—
40. Vgl. auch Borio, Musikalische Avantgarde, S. 6-7, und Elmar Budde, «Zitat, Colla-
ge, Montage», in: Die Musik der sechziger Jahre, hrsg. von Rudolf Stephan, Mainz:
B. Schott’s S6hne, 1972 (= Edition Schott, 6581), S. 26-38, insbes.: S. 37. Neben
Berio und Lyotard bin ich in meiner Analyse massgeblich von Budde beeinflusst, so
unter anderem in der Konzentration auf den Historismus, als dessen «Ergebnis» Bud-
de im Anschluss an Zofia Lissa die «Techniken und Methoden des Zitierens» im «neu-
zeitlichen Sinne» einschétzt. Vgl. ebd., S. 28.



206 Samuel Rusch

mentarisierung des kiinstlerischen Materials muss somit eine folgenschwere,
fortschreitende kontextuelle Verengung einhergehen: Die Elemente wer-
den auf immer weniger und immer engere Kontexte bezogen. So resultiert
aus dem objektivistisch orientierten historistischen Relativismus, dass je-
dem Element definierte Kontextrelationen zu einem moglichst genau fixier-
ten, moglichst eng abgezirkelten historischen Ort zugewiesen werden. Meiner
Meinung nach beglinstigt der Objektivismus den fatalen Irrtum, in einer
solchen Verengung liege die hochste Prazision bei der Bestimmung eines
kulturellen Elements.

Im Ansinnen, getreu historistisch aufgefasste Elemente notwendig an
einen immer kleinrdumigeren historischen Ort zu binden, erkenne ich eine
Abschliessungstendenz, die darin stossend ist, dass sie der gerade auf Selbst-
tiberstieg angelegten Kontextrelation diametral zuwiderlauft. Da das Ele-
ment als dieses nur existiert, sofern es auf diesen bestimmten historischen
Ort bezogen ist, wird es in seinem kontextuellen, das heisst gehaltlichen
Eigenschaftenbestand irreversibel auf diejenigen Eigenschaften, die sich
aus diesem einmal fixierten Bezug ergeben, limitiert. Es kénnen ihm nie
mehr auf andere (spétere aufkommende) Kontexte bezogene relationale
Eigenschaften zuwachsen, was damit gleichbedeutend ist, dass es an diese
Kontexte nicht mehr anschlussfihig ist; es kann sie nie mehr zu den seinen
machen. Das heisst, der Bedeutungsgehalt eines solchen Elements wird
sich, wird es beispielsweise mittels Zitierung aus einem postmodernen
Kontext heraus aufgerufen, nicht mehr mit dem aufrufenden Kontext <amal-
gamieren> konnen — eine Metapher, die sich interessanterweise bei Berio
und Lyotard findet.!* Es ist nicht in der Lage, sich durch die Beeinflus-
sung, die der neuartige Kontext austibt, unter Aufrechterhaltung seiner Sel-
bigkeit in seinem Eigenschaftenbestand produktiv verdndern zu lassen. So
verstanden mogen dltere Elemente zwar noch <herbeizitierts werden, aber
sie sind nicht mehr aktualisierbar und verstummen zusehends; all die ein-
schlagigen Metaphern der Erstarrung treffen nunmehr auf sie zu. Ein hin-
reichend profiliertes musikalisches Element, das beispielsweise von Bach
verwendet worden ist, bleibt in dieser Sichtweise durch diesen histori-
schen Ort ein fiir allemal bestimmt, es wird auf immer «dieses bestimmte
Element Bachs> sein, und nicht «das selbige Element, das Bach schon ver-
wendet hat, das Mahler (weiter-)verwendet und das Berio (weiter-)verwen-
den wird>.'® Unternimmt das historistische Projekt den Versuch, zusehends
alle kontextuellen Beziige auf ein Minimum einzudampfen, erzeigt es sich
fiir mich im Extrem als ahistorisch. Es verstrickt sich in einen performati-

14 Deren Bewertung bleibt allerdings schwierig: vgl. Berio, Intervista sulla musica, S. 159,
und Lyotard, «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 124.
15 Diese Aufzdhlung versteht sich in Anlehnung an Berios Vorgehen in seiner Sinfonia.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 207

ven Widerspruch, was als Indiz dafiir dienen mag, dass meine Vermutung
zutrifft, der historistische Relativismus werde in seinem Innern vom Ob-
jektivismus unterwandert.

Durch den neuartigen Materialbegriff, unter dem das Material im Sin-
ne des Historismus gesehen werden muss, kommt es zum Absterben von
dessen Bedeutungsfiille. Obwohl das Material auf alle seine historischen
Beziige hin transparent ist, bleiben diese starr, da sie nicht mehr produktiv
gemacht werden konnen. Schliesslich biisst es seinen grundlegenden Ma-
terialcharakter ein, der darin besteht, verwendbar, das heisst, an méglichst
viele Kontexte anschlussfahig zu sein. Nur solange das Material diese Of-
fenheit bewahrt, kann es als lebensvoller Rohstoff weitgehend vor jegli-
cher limitierenden Bestimmung wahrgenommen und eingesetzt werden.
Dass der historistische Materialbegriff aus den spezifischen Voraussetzun-
gen des Historismus heraus das Material in seiner Qualitdt als Material
abtotet, ergibt die postulierte aporetische Situation.

Ein Seitenblick auf die Sprache mag das Konzept von Verwendbarkeit
erldutern. Auch Worter der Wortsprache verfiigen aufgrund ihres diachro-
nen Bedeutungswandels iiber eine immanente Geschichtlichkeit. Zugleich
miindet diese Reihe in etwas aus, was man als «aktuelle Spitze> bezeichnen
kann.'® Ich denke, die Anfithrung einer fritheren Bedeutungsschicht eines
Worts entspricht funktionell der Zitation. Das Wort wird in solchen Féllen
nicht in der Weise verwendet, wie es das in normalen Redesituationen mit
der Bedeutung der <«aktuellen Spitze> wird. Der Unterschied scheint darin
zu liegen, dass der Sprechakt im ersteren Falle zweischichtig ist: er gibt
die qualifizierende Aussage «das Wort ... wird hier in seiner fritheren Be-
deutung verwendet- mit; eine Mehrschichtigkeit, wie sie dem Zitat we-
sentlich ist. Der Sprechakt im letzteren Falle ist einschichtig, und ich den-
ke, es ist der jeweils geteilte Grosskontext, aufgrund dessen sich eine laufende
Kommentierung der Wortverwendungen eriibrigt.

Ein solcher, zumeist impliziter Bezug auf einen geteilten Grosskon-
text, wie ihn die wortsprachlichen Wérter (noch) in normalen Redesitua-
tionen auf der Stufe ihrer aktuellen Bedeutung zeigen, scheint sich im
Gefolge der historistischen Wende fiir das kiinstlerische Material verloren
zu haben. Im Zuge der Abzirkelung von Kontexten, auf die der Historis-
mus aus zu sein scheint, kommt es auch zu einer Explizierung derselben,

16 Die wortsprachlichen Worter erscheinen mir als ein anschauliches Modell fiir die
kulturellen Phdnomene — wie beispielsweise Portionen des kiinstlerischen Materials
— insgesamt, da an ihnen die Spannung greifbar wird, die zwischen der Transparenz
auf die immanente Historizitdt und der zumeist unproblematisierten Aktualitdt der
Verwendung herrscht.



208 Samuel Rusch

und zwar tendenziell aller Kontexte. Dieser Prozess erweist sich als fiir das
kiinstlerische Schaffen nicht unproblematisch.'”

Diese Bemerkungen leiten dazu iiber, im Anschluss an das weiter oben
Gesagte die Frage zu stellen, wie es zur Sicherung der Selbigkeit von Mate-
rialportionen kommen kann, wenn das diachrone Zeitraster dafiir nicht in
Anspruch genommen werden soll. In der Situation, die Identitit von Ele-
menten gerade an andere Kriterien als den Zeitpunkt ihres Auftretens bzw.
die Zeitspanne ihrer Verwendung anzubinden, befindet sich meines Er-
achtens eine nicht-historistische Sichtweise.

Meine These, der Historismus spalte das kiinstlerische Material in Ele-
mente auf, indem er die fixierte Position eines Elements auf der diachronen
Zeitachse zu dessen notwendiger Eigenschaft erklart, ist gleichbedeutend
mit der Behauptung, es gebe ein spezifisch historistisches Identitatskrite-
rium. Die diachrone Position geht in dieses ein, mithin individuiert sie das
betreffende Element und macht es als dieses identifizierbar. Sofort ist je-
doch klar, dass andere, namentlich qualitative Faktoren dazutreten mis-
sen, soll das Element als dieses identifiziert werden konnen: technisch aus-
gedriickt ist die diachrone Position fiir die Identifizierbarkeit eines Elements
nicht hinreichend. Umgekehrt verzichtet die nicht-historistische Sichtwei-
se, wenn sie meiner Darstellung gemass die diachrone Position eines Ele-
ments zu dessen akzidentiellen Merkmalen rechnet, ganz darauf, die dia-
chrone Position ins Identititskriterium eines Elements aufzunehmen, fir
dessen Identitit sie sodann weder notwendig noch hinreichend ist. In die-
ser Perspektive machen allein die qualitativen Merkmale ein Element in
dem, was es ist, aus. Dadurch aber wird ein Problem auf der anderen Seite
sichtbar: wollte man gleichwohl Elemente als Individuen ausgrenzen kon-
nen, miisste man in der Lage sein, qualitative Merkmale zu individuieren,
da ja die Identitiat der Elemente in irgendeiner Form in Abhédngigkeit von
der Identitit solcher Merkmale zu bestimmen wére. Wie aber sind Eigen-
schaften individuierbar, wenn sich der Riickgriff auf ein bestehendes Indi-
viduum ausschliesst, da dieses erst zu gewinnen ist? Ohne auf diese sehr
verwickelte Frage im Detail einzutreten, sei nur festgehalten, dass sich das
Problem der Individuierung von Eigenschaften verscharft, je komplexer
diese werden, sodass es fiir die hochkomplexen kulturellen Eigenschaften
kaum moglich sein diirfte, die Kriterien, die deren Identitit eindeutig be-
stimmen, abschliessend und vor allem unkontrovers anzugeben.

17 Vgl. auch Buddes aufschlussreiche Klammerbemerkung, in die von ihm exponierten,
spezifisch postmodernen Collage-Kompositionen fliesse Material ein, «das sich bereits
kompositorisch konkretisiert hat oder das wenigstens sprachlich vorgeformt ist
(- obwohl es nicht mehr sprachlich funktioniert —) und als solches auf einen histori-
schen Ort verweist». Vgl. ders., «Zitat, Collage, Montage», S. 36. Zum «Sprachzerfall>
der Neuen Musik vgl. ebd., S. 38.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 209

Ausserhalb einer Anordnung, die (zumindest) eine notwendige Eigen-
schaft ins Identitatskriterium einbezieht, die an ein einigermassen elementa-
res objektives Raster angebunden ist, diirfte es kaum mdoglich sein, Indivi-
duen zu bestimmen. Daher sprach ich hinsichtlich der Materialvorstellung,
die nicht im Zeichen des historistischen Paradigmenwechsels steht, von in
ihrer Identitdt bald mehr oder minder diffusen, bald mehr oder weniger
verdichteten Materialportionen. Wohl zurecht kritisiert ein objektivistischer
Ansatz das rein qualitative Identititskriterium als zu wenig trennscharf;
so gesehen leistet der objektivistische Anspruch zur Anlehnung an das ob-
jektive Raster der diachronen Zeitachse die Plausibilisierung des Historismus
gegeniiber der offenkundigen Schwéche einer rein qualitativen Sichtweise.!8

Es ist somit zundchst unklar, wie die Aufrechterhaltung der Selbigkeit
von Elementen ohne Inanspruchnahme eines objektiven Rasters sicherge-
stellt werden soll. Tatsdchlich scheint fiir dieses Problem nur ein Ausweg
zu bestehen: im Postulat, es gebe jeweils einen nicht zeitlich (oder sonst-
wie objektiv) indizierten Kern, der sich darin, dass seine Identitat gerade
nicht auf die Anbindung an ein objektives Raster, sondern eine bestimmte
Beschaffenheit, ein Biindel von Qualititen verweist, als zeitlos darstellt.
An diesem wesenhaften Sosein hat eine bestimmte (unabgeschlossene)
Gruppe von Elementen teil. Dafiir, dass ein Element an diesem Sosein
teilhat, das heisst ein solches ist, ist es notwendig und hinreichend, dass es
denjenigen Satz von Eigenschaften verwirklicht, wie ihn der betreffende
wesenhafte Kern vorschreibt. Ein konkret in Erscheinung tretendes Ele-
ment gehort in dieser Perspektive einer Klasse an, unabhéngig davon, wo,
wann, wie oft, in welchen Unterbriichen es auftritt. Klarerweise ist diese
Sichtweise gleichbedeutend mit der Behauptung, es gebe Arten von Ele-
menten. Derartige Klassen zu behaupten aber reicht dieser Sichtweise aus;
das so verstandene qualitative Kriterium will und kann nicht angeben, ob
es sich bei zwei Elementen, die beispielsweise in diachroner Distanz auf-
treten, um ein und dasselbe Individuum handelt. In dieser Sichtweise ist
die Frage, ob es sich bei einem erneut in Erscheinung tretenden Element —
um beim Beispiel zu bleiben — um dasjenige (individuelle) Element han-
delt, das Bach verwendet hat, bedeutungslos; ein Element, das Bach ver-
wendet hat, ist nicht «sein> Element, wenn schon hat er die Jddee> hinter
einer iibergreifend bestehenden Art von Element in einer konkreten In-
stanz aktualisiert, wie Berio und andere dies spiterhin genauso tun wer-
den.!? Dies zeigt, dass es in dieser Sichtweise wie im Falle des Gebrauchs

18 Aus meiner Darstellung ist abzuleiten, dass ein funktionierendes Identitdtskriterium
der kulturellen Erscheinungen den objektiven mit dem qualitativen Aspekt verkntip-
fen misste.

19 Klarerweise verbirgt sich hinter dieser Formulierung die Potenz-Akt-Unterscheidung.



210 Samuel Rusch

der Wortsprache auf dem aktuellen Stand um Verwendung und nicht Zi-
tierung kultureller Elemente geht. Es zeigt sich auch, dass die Verwendung
von Elementen das Konzept der Art impliziert.

Dafiir nun, welche Eigenschaften ein betreffendes Sosein ausmachen,
gibt es zumindest im Falle der Artefakte schlechterdings kein objektives
Kriterium. Bei Naturdingen kann wenigstens im Sinne der Induktion fest-
gestellt werden, dass faktisch (bis dato) bestimmte Eigenschaften immer
in bestimmten Kombinationen aufgetreten sind, was die Behauptung ent-
sprechender Arten plausibel macht. Da die kulturellen Eigenschaften kei-
nen objektiven Anhaltspunkt haben, gibt es ferner kein objektives Kriteri-
um dafiir, wie weit die konkreten Einzelinstanzen einer bestimmten
Eigenschaft vom Durchschnitt (oder Urbild) abweichen diirfen, um noch
als Instanz der betreffenden Eigenschaft zu gelten. Es erhellt, dass auch
diese Frage mit zunehmender Komplexitit einer Eigenschaft immer schwie-
riger zu beantworten ist. Offensichtlich 14uft die Problematik des qualita-
tiven Identitatskriteriums darauf hinaus, fiir kulturelle Elemente davon
auszugehen, dass die Frage ihrer prinzipiellen wie auch diachronen Iden-
tifizierbarkeit eine Frage der Bewertung und des Ermessens ist. Diese schein-
bare Willkiir ist es, die die qualitative Sichtweise einem objektivistischen
Ansatz zutiefst suspekt macht. Bewertung und Ermessen aber konnen — in
Grenzen - konsistent gehalten werden, wenn sie sich innerhalb eines ge-
teilten Kontexts abspielen, der langerfristig bindende Konventionen instal-
liert.?° Haufig bleiben diese Konventionen implizit; fiir die Gegenseite diirfte
dieser Umstand den Eindruck der Beliebigkeit verstdrken. In der Konven-
tionalitat der Bestimmung der Flemente bzw. Materialportionen im quali-
tativen Bild ist demgegeniiber der Grund fiir deren tiber alles gesehen wohl
vorteilhafte Anpassungsfahigkeit und Wandelbarkeit zu suchen: solange
die verschiedenen Instanzen eines Elements in ausreichendem Masse qua-
litative Ubereinstimmung mit der Idee der betreffenden Klasse aufweisen,
um im Rahmen des geteilten Kontexts fiir selbige gehalten zu werden, sind
sieies:

Selbstredend sind auch diese Ideen wandelbar, und auch ihre prinzi-
pielle wie diachrone Identifizierbarkeit wird durch eine hoherrangige Idee
einer Art von Ideen gesichert, die wiederum in einem entsprechenden Kon-
text geteilt wird. So ergibt sich als Folge des konventionalistisch-qualitati-
ven Bildes ein pyramidenférmiger Anstieg von sich aufwérts absichernden
Kontexten, die in einer Spitze zusammenlaufen, die — und das ist entschei-
dend - in einem eingzigen, bruchlosen Grosskontext, einem {ibergreifend
geteilten kulturellen Kontinuum, das bisweilen auch «die Tradition> ge-

20 In der Beobachtung der gegenseitigen Bindung und Stiitzung von Konventionen in-
nerhalb von Kontexten begriindet sich die holistische Auffassung von Kultur.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 213

nannt wird, besteht.?! Das konventionalistisch-qualitative Bild ist nur funk-
tionsfihig, wenn es in einem obersten Kontext zusammenlauft, wobei die-
ser klarerweise auf so hoher Ebene angesiedelt ist, dass er schwerlich tiber-
blickt werden kann und daher zum gréssten Teil implizit bleibt.

Dass es ein einziger iibergreifender Kontext sein muss, der die Tradi-
tion in ihrem Zusammenhalt sichert, 14sst sich anhand der fatalen Auswir-
kung, die der objektivistische Ansatz des Historismus auf das konventio-
nalistisch-qualitative Bild austibt, belegen. Dadurch ndmlich, dass er dazu
ansetzt, die einzelnen Elemente dahingehend auszudifferenzieren, dass er
deren historische Orte, das heisst ihre Kontextbeziige, moglichst eng be-
stimmt, reisst er allenthalben Liicken in ein Gebilde, das — als Folge seines
Holismus — solange tragfahig ist, als es sich wechselseitig in sich stabili-
siert. Wie ein Gewolbe in sich zusammenstiirzt, ldasst sich schliesslich sein
Zusammenbruch konstatieren.

Die Ausdifferenzierung der Elemente aber vollzieht sich aufgrund des
historistischen Identitatskriteriums dergestalt, dass es zu einer zerstoreri-
schen Wechselwirkung zwischen dem in ihm enthaltenen qualitativen und
dem objektiv-zeitlichen Kriterium kommt. Da der Zeitindex in ihm enthal-
ten ist, kommt es schliesslich zu einer kaskadenartigen mise-en-abime der
Individualisierung, in der die Kategorien der Identitit selbst, der elemen-
taren Ganzheit, aber auch der Art sinnlos werden.2? Die Drastik des histo-
ristischen Identitatskriteriums rithrt von der im Prinzip unendlichen Teil-

21 Da eine so verstandene Tradition immer eine ist, ist sie epochal: entweder sie besteht,
oder sie besteht nicht und hat als tiberwunden zu gelten. Einen derartigen Umbruch
scheint mir Budde im Ubergang von der aus der traditionellen abendldndischen Har-
monielehre> heraus geschaffenen Musik und der Neuen Musik zu statuieren. Vgl.
ders., «Zitat, Collage, Montage», S. 29-30. Der Gedanke, dass die Musik als eine
Tradition anzusehen ist, an der das eigene Schaffen teilhat und die es weiterschreibt,
begegnet mir prominent bei Vertretern der klassizistischen Moderne wie Ferruccio
Busoni und Igor Strawinsky. Avantgarde und Klassizismus miissen kein Gegensatz
sein: vgl. Borio, «Avantgarde und Klassizismus — eine Antithese?», in: Canto d’Amore.
Klassizistische Moderne in Musik und bildender Kunst 1914-1935, hrsg. von Gottfried
Boehm, Ulrich Mosch und Katharina Schmidt, Basel: Offentliche Kunstsammlung,
Kunstmusem/Paul-Sacher-Stiftung, 1996 (= Katalog zur gleichnamigen Ausstellung
vom 27. April bis 11. August 1996 am Kunstmuseum Basel), S. 368-372. Eine Tota-
litét setzt auch Bernd Alois Zimmermanns Konzeption des Zitats voraus. Vgl. Budde,
«Zitat, Collage, Montage», S. 31-32.

22 Die Stromung des Komplexismus scheint mir dem Versuch zu entspringen, das Pro-
blem des objektivistischen Identitdtskriteriums in die andere Richtung zu ldsen, in-
dem sie anstrebt, immer weitere Parameter des musikalischen Kunstwerks durch
Kriterien, die sie als zweifelsfrei objektiv erachtet, in den Griff zu bekommen. Den
Endpunkt dieser Tendenz erkenne ich allerdings in der Einmaligkeit von Unikat oder
Performance, die letztlich der Auffassung von Musik als immer wieder zu interpretie-
render Kunstform zuwiderlauft.



212 Samuel Rusch

barkeit der Zeitspannen auf der diachronen Achse her, die einem Regress
verfillt. Der objektivistische Impuls des Historismus macht sich anheischig,
tiberall dort Homogenitét als Illusion aufzuweisen, wo objektiv gesehen
ein Gemenge von Heterogenitét herrsche. Auf der einen Seite wird so lau-
fend nachgewiesen, dass auch das <nnere> von Elementen, die im Rahmen
der bisherigen Praxis als vermeintlich kompakte Ganzheit wahrgenom-
men wurden, nach immer weiterer Ausdifferenzierung ruft. Dies bedeu-
tet, dass das betreffende Element in zu differenzierende einzelne Erschei-
nungsstadien aufgegliedert werden muss. Was zeitweilig als Element galt,
implodiert und zersplittert in lauter individuelle Erscheinungen, die ihrer-
seits voriibergehend Elementstatus beanspruchen, der spater neuerlich
infrage gestellt wird. Mit jedem solchen Differenzierungsschritt werden
auf der anderen Seite die historischen Orte schmaler, auf die die jeweili-
gen Entitaten bezogen sind, sollen die historischen Orte doch moglichst
eng umschrankt bestimmt werden. Den Entitdten aber kommen kontinu-
ierlich Eigenschaften abhanden, die sich auf Kontexte und mittelbar auf
andere Entitdten bezogen, denen sie nun nicht mehr zugeordnet werden
konnen. Der theoretische Endpunkt dieser Entwicklung liegt darin, dass
eine Entitét keinerlei geteilte Eigenschaften mehr haben kann. In Bezug
auf das Artkonzept heisst das, dass jede zu einem Individuum sui generis
wird. Da es mit keiner anderen Entitat Eigenschaften teilt, kann es (wenn
das noch sinnvoll ist) nur einer Klasse zugeordnet werden, die allein tiber
die betreffenden, einzigartigen Eigenschaften definiert ist. Da eine solche
Entitdt auch keinerlei kontextuelle Eigenschaften mehr aufweist, hat sie
keine Beriithrungspunkte mehr, sie ist absolut kontextlos. In Bezug auf die
Sinnstiftung bedeutet diese sich steigernde kontextuelle Isolation zuneh-
menden Bedeutungsschwund, denn Sinn ergibt sich erst aus Kontextrela-
tionen, in denen Entitdten zusammentreten. Wenn uns diese Rekonstruk-
tion tiberspitzt vorkommt, zeigt das fiir mich, dass wir den historistischen
Paradigmenwechsel nicht in letzter Konsequenz mitvollziehen, wohl weil
die drohende Selbstverschlingung des skizzierten Prozesses sich in Absur-
ditat verfangt.

Die Anbindung an eine diachrone Position und mithin einen histori-
schen Ort kann selbstredend dazu beitragen, ein musikalisches Element in
seiner Spezifik zu bestimmen. Demgegeniiber diirfte deutlich geworden
sein, dass diese Ressource, wird sie im Sinne eines Identitdtskriteriums
verabsolutiert, imstande ist, in der Welt jeglichen Sinn aufzul6sen, indem
sie die kulturellen Elemente als dessen Tréger isoliert und schliesslich aus-
schaltet. Vorlaufiger Schlusspunkt dieses Prozesses ist, dass er auf die ei-
gene Gegenwart und diejenigen Elemente ausgreift, die aus dem eigenen
schopferischen Prozess hervorgehen. Aufgrund der Gleichberechtigung aller
kulturellen Erscheinungen, insofern sie geschichtliche Manifestationen sind,



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 218

strahlt der Historismus die Uberzeugung aus, es gebe kein Kriterium, wes-
halb die definitive historische Fixierung mitsamt ihren Implikationen nicht
auch hinsichtlich des eigenen Materials statthaben soll. So wird auch es,
kaum dass es hervorgetreten ist, auf einen moglichst eng umschrankten
historischen Ort bezogen. Durch die resultierende kontextuelle Abschlies-
sung geht es unmittelbar seiner kiinftigen Entwicklungsfahigkeit verlus-
tig. Auch das eigene Material wird sogleich bedeutungslos.

Aus dem Historismus als einer umsichtigen, von der Absicht erfiillten
Herangehensweise, den historischen Erscheinungen grésstmogliche Ge-
rechtigkeit widerfahren zu lassen, wurde also anscheinend eine ideologi-
sierende, kontextuelle Verschleissung implizierende Sichtweise. Es mag
sein, dass die kritisierte Tendenz im Historismus implizit bleibt und sie
sich unterschwellig erst nach und nach vollzog. Es ist aber durchaus auch
moglich, dass die historistische Wende den Vorgang der kontextuellen Ver-
engung keineswegs beabsichtigte und sich das Ausgreifen auf das kultu-
relle Material erst im Zuge immer gewissenhafterer Umsetzung des Para-
digmenwechsels von selbst einstellte. In der ersten, romantischen Phase
diirfte man sich auf in einem alltdglicheren Sinne geschichtliches Material
berufen haben, das heisst auf Material, dessen Geschichtlichkeit in einer
sozusagen mythisch-vorweltlichen Qualitat besteht. Daraufhin mochten
sich die Bemiihungen um Konkretisierung der historischen Beziige der
Erscheinungen verselbstédndigt haben. Ich leite diesen Wandlungsprozess
denn auch nicht aus handfesten Zeugnissen ab, sondern erschliesse ihn
aus der in der Postmoderne resultierenden kiinstlerischen und begriffli-
chen Situation und den gegen diese Situation angehenden Anstrengungen
Berios und Lyotards.

2. Facetten der postmodernen Aporie

Aus den nachgezeichneten Entwicklungen ergibt sich fiir die Postmoderne
ein Bild des kiinstlerischen Materials, das die im Folgenden geschilderten
Zlige annimmt. Der resultierende aporetische Zustand des kiinstlerischen
Materials lasst sich meiner Ansicht nach am Konflikt zweier ineinander
verkeilter Charakteristiken ablesen.

Auf der einen Seite tritt das kiinstlerische Material als dusserst reich-
haltig an Sinnangeboten auf, auf der anderen Seite wird es als zusehends
erstarrt und sinnentleert, mithin kiinstlerisch unergiebig erfahren. Schon
bei einigermassen entwickeltem Bewusstsein fiir die Diachronie allen Ge-
schehens wird das kiinstlerische Material als durch die sich laufend vermeh-
rende Zahl seiner Bearbeitungen in verschiedenster Weise gepréagt verstan-
den, und dieser ununterbrochen auflaufende Schatz verspricht unabsehbar



214 Samuel Rusch

viele Anknilipfungspunkte fiir die Erzeugung weiterfithrenden Sinns. Ge-
rade das musikalische Material scheint als derartiger Speicher hochst ge-
eignet zu sein. Da es sich, was selbst von nicht historistisch orientierten
Kreisen seit jeher anerkannt wurde, in Zeitstilen manifestiert, ldsst sich
die jeweilige Zeitstufe an der Erscheinungsweise des Materials zumindest
im Sinne einer Tingierung ablesen. So bietet sich das musikalische Mate-
rial denn auch wie von selbst der geschichtlichen Anspielung an, und schon
vor-historistisch war die historische Reminiszenz in regem Gebrauch.23 Ist
nun das Bewusstsein fiir die Diachronie intensiv ausgebildet und die
Geschichtlichkeit des Materials Teil des Materialbegriffs geworden, wird
Material> nunmehr als das verstanden, was aus der wechselvollen Geschich-
te seiner bisherigen Bearbeitungsweisen besteht.

Dem kiinstlerischen Schaffen erscheint so jede Materialportion ver-
mittelt: als diachron sedimentierte Reihe ihrer bisherigen Bearbeitungs-
weisen. An der Spitze dieser Weiterreichungen aber befindet man sich
selbst. Wollte man einzelne Bearbeitungsstufen herausheben, indem man
sie im Hinblick auf kiinstlerische Weiterverarbeitung privilegiert behan-
delt, erscheint dies unter historistischen Vorzeichen zumindest problema-
tisch, da alle Materialstinde, insofern sie historische Manifestationen sind,
als gleichberechtigte zu werten sind.?* Vielmehr wird zuzeiten der Post-
moderne von den Komponierenden gefordert, sich in der kiinstlerischen
Arbeit bewusst mit moglichst vielen der bisherigen Bearbeitungsweisen
auseinanderzusetzen, indem man die eigene in ein reflektiertes Verhéltnis
zu ihnen stellt. Dies macht einen nicht naiven Zugang zum Material aus;
eine naive Herangehensweise ans Material, die nicht anerkennt, dass sei-
ne Geschichte in ihm manifest ist, gilt dagegen, sofern man kiinstlerisch
und intellektuell ernstgenommen werden will, als verschlossener Weg.2>

23 Budde weist darauf hin, dass es in der Musik seit der Mitte des achtzehnten Jahrhun-
derts durchwegs geldufig ist, dlteres Material bewusst zu zitieren. Vgl. ders., «Zitat,
Collage, Montage», S. 28.

24 Budde spricht davon, dass in der «musikalischen Wirklichkeit», wie sie uns umgebe,
«alles und jedes, was sich musikalisch einmal zugetragen hat, und was sich zutrégt,
wahllos zu iberdauern oder zu verschwinden scheint». Vgl. ebd., S. 38.

25 Darin, dass die Komponierenden sich veranlasst fiihlten, «in historisch neuartiger
Weise das eigene Verhaltnis zur musikgeschichtlichen Tradition zu bestimmen», zeigt
sich fiir Imke Misch gerade «ein gemeinsames Moment», obwohl «die Vielseitigkeit
und teilweise grundsétzliche Verschiedenheit der neben- oder nacheinander existie-
renden Richtungen und Stile» auf den ersten Blick den Schluss nahelege, den «Plura-
lismus als das herausragende Kennzeichen der Musik nach 1950» anzusehen. Vgl.
dies., «Von der Vergangenheit zur Gegenwart. Geschichtsbewusstsein im Schaffen
Luciano Berios», in: Luciano Berio, S. 5-21, hier: S. 5. Vgl. auch Budde, «Zitat, Colla-
ge, Montage», S. 38.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 215

Unbeachtet bleibt dabei, dass das Material zunehmend ausgelaugt erscheint,
da ihm aufgrund seiner den Anschluss verunmoglichenden kontextuellen
Abgeschlossenheit kaum mehr neuer Sinn abgewonnen werden kann. In
der Folge scheint die Einschatzung der zunéchst als inspirierend empfun-
denen Geschichtsfiille des Materials allméahlich zu kippen. Da das Material
unter dem neuartigen Begriff als jederzeit durch Bisheriges vermittelt auf-
tritt, kann das, womit sich die Komponierenden befassen, nie mehr schlicht
als unverbrauchter Rohstoff erfahren werden. Auf keinem Zeitstand steht
es unaufgeladen zur Verfiigung, vielmehr erscheint es als stets Vorgefer-
tigtes, in je bestimmter Weise Zugerichtetes. Wenn in diesem Bild der mu-
sikalische Rohstoff tiberhaupt in den Blick riickt, steht er am Anfang einer
langen Reihe sich durch die diachrone Zeit fortpflanzender Bearbeitun-
gen, nachdem er in einem quasi-mythischen initialen Schopfungsakt aus
vor- bzw. ausserzeitlicher Potentialitdt in den Materialstatus tiberfiihrt
worden ist. Jede Materialverwendung greift unter dem neuen Begriff nicht
auf Material per se zu, sondern ausschliesslich auf Aktualisierungen des-
selben in Form von Bearbeitungsstufen, die durch die untilgbare Finwirkung
von Vorldufern kontaminiert sind. Bereits zum Zeitpunkt, da man dieses
Erbe antritt, wirkt es erschopft.

3. Lyotards und Berios Reaktionen auf Zitat und Collage

Die «Vermitteltheit> des kiinstlerischen Materials in der Postmoderne wird
vielfach damit assoziiert, dass seine Verwendung unausweichlich darauf
zusteuere, nurmehr Zitierung zu sein. Dass diese Interpretation nicht zwin-
gend ist, zeigt ein Blick auf die Positionen Berios und Lyotards. Sie konnen
meiner Ansicht nach fliglich auf Zitat und Collage verzichten, weil sich in
ihren Sichtweisen Ressourcen ergeben werden, die es moglich machen,
lebensvolles und eigenstidndiges Material unverbraucht einzusetzen. Auf-
grund des vorgeblich bedeutenden Stellenwerts von Zitat und Collage fiir
die postmoderne Stilistik wird ein gegen diese Techniken gerichteter Posi-
tionsbezug zu einer Stellungnahme {iber einen nicht unwesentlichen As-
pekt der Postmoderne insgesamt. Wenn Berios und Lyotards Urteile in der
Frage der Berechtigung und des Einsatzes von Zitat und Collage unver-
kennbar Einhelligkeit zeigen, mag sich auf der einen Seite die behauptete
Parallelitit ihrer Sichtweisen bestatigen, auf der anderen Seite aber zeigt
sich exemplarisch, dass ihre Ansétze schwerlich ohne weiteres der Post-
moderne in einem iiblichen Sinne subsummiert werden konnen.

Lyotard geisselt Zitat und Collage rundweg als wohlfeile Kunstgriffe
eines missverstandenen, modisch-reisserischen, bloss vorgeblich postmo-
dernen Stils:



216 Samuel Rusch

[M]an greift auf Losungen zurtick, die durch frithere Erfolge bestédtigt sind, man modelt
sie um, indem man sie mit anderen, im Grunde unvereinbaren Losungen kombiniert, mit
Amalgamen, Zitaten, Ornamenten, Pasticci. Man kann bis zum Kitsch, bis zum Barocken
gehen. Man schmeichelt dem «Geschmack> eines Publikums, das keinen Geschmack haben
kann, und dem Eklektizismus eines Sensoriums, das von der Vervielfaltigung verfiigbarer
Formen und Objekte geschwicht ist.2®

Insgesamt habe das, «was auf dem Markt der Ideologien von heute Post-
moderne oder Postmodernismus» genannt werde, mit dem, worum es ihm
beim Phdnomen des Postmodernen angelegen sei, nichts zu tun; die «Ver-
wendung von Parodien und Zitaten der Moderne oder des Modernismus
in Bauwerken, Theaterstiicken oder Gemélden» aber verwirft er explizit,
wenn es um das im echten Sinne postmoderne kiinstlerische Schaffen
geht.?” Lyotards Voten machen Folgendes deutlich: Aus seiner Perspektive
kann und muss das postmoderne Kunstschaffen auf eine kiinstlerische
Materie zugreifen, die mit der Frage nach Zitat und Collage keinerlei Be-
rithrungspunkte hat. Die Vehemenz seiner Reaktion aber lasst erkennen,
dass die Frage nach Zitat und Collage einen grundlegenden Konflikt an-
schneidet. So diirften sie aufgrund der diachronen Versetzbarkeit, die sie
implizieren, Lyotard zufolge fiir eine Auffassung der Kontrolle von Zeit
symptomatisch sein, der er zutiefst misstraut.

Insbesondere im Falle Berios mag der Befund einer kritischen Distanz
zu Zitat und Collage umso mehr erstaunen, als er den Anschein erweckt,
diese stilistische Ressource ad extenso ausschopfen zu wollen. So gilt sein
dritter Sinfonia-Satz gerade darin als modellhaft postmodern, dass sich
dessen Faktur nahezu vollstdndig aus Zitaten aufbaue. Demgegeniiber
dussert sich Berio unmissverstandlich zur Stellung von Zitat und Collage
in seinem Werk, wenn er fordert, «di non considerare la terza parte di
Sinfonia [...] un collage di citazioni». Kiinstlerisch habe er «alcun interesse

26 Lyotard, «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 124. Lyotard macht zum «Eklekti-
zismus des Konsums» moglicherweise tiberraschende Aussagen so beispielsweise: «Auf
einer gleichen Fldche neo- und hyperrealistische Motive zu exponieren, abstrakte,
lyrische und konzeptuelle Motive zu vermischen, heisst bedeuten, alles sei gleich
gut [!], da gleich gut konsumierbar. Heisst versuchen, einen neuen «Geschmacks fest-
zulegen und ihn anerkannt zu machen. Ein solcher Geschmack ist keiner. Der Eklek-
tizismus spricht die Gewohnheiten des Illustriertenlesers an, den Konsumbedarf an
industriellen Standardbildern, den Geist des Supermarkt-Kunden.» Vgl. ders., «Vor-
stellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 148. Vgl. auch ders., «Antwort auf die
Frage», S. 21-22. Lyotards Ausserungen scheinen zu verraten, dass er einen Kanon
verficht; eine Inkonsequenz, die Jacques Ranciere kritisiert. Vgl. ders., «Lyotard und
die Asthetik des Erhabenen: eine Gegenlektiire von Kant», in ders., Das Unbehagen in
der Asthetik (Original: Malaise dans Uesthétique, 2004), Wien: Passagen Verlag, 2008
(2. Aufl.; 1. Aufl. 2007), S. 105-123.

27 Vgl. Lyotard, «Die Moderne redigieren», S. 47.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 217

per i collages», allenfalls betrachte er sie als Spiel und Denksport, als «eser-
cizio di relativizzazione e di «decontestualizzaziones». Eine ldngere Aus-
fiihrung zur Sinfonia bringt er seiner Interviewerin gegeniiber mit den
Worten auf den Punkt: «Siamo ben lontani, come vedi, dal collage di cita-
zioni». Seine Sinfonia sei vielmehr eine ausnehmend homogene Arbeit.?8
Zwar rdumt Berio auf sein Schaffen insgesamt bezogen ein: «Ho certa-
mente fatto delle allusioni», seine diesbeziigliche Praxis sei indessen im
traditionellen Rahmen verblieben, tiberhaupt habe er kaum je zitiert: «non
mi ricordo di aver citato altro, ammesso che il mio uso di Mahler possa
esser definito una citazione».?? Damit spielt Berio auf einen der Aspekte
an, die seiner Sinfonia bleibend den Ruf als Collage eingetragen haben.
Erstaunlich ist, dass er die Frage der Mahler-Behandlung vorbringt, und
nicht das noch eklatantere Faktum anspricht, dass auf dem Mahler’schen
Unterbau ein (praktisch) flichendeckender Uberbau aus musikgeschicht-
lichen Referenzen aufruht, die noch deutlicher als Zitate erkennbar sind.
Berios Verlagerung des Fokus sollte dafiir hellhorig machen, dass bei der
Darstellung seiner Verfahren Differenzierungen angezeigt sind.

Imke Misch lehnt sich in ihrem Artikel iiber Berios Verhaltnis zum
geschichtlichen Material bei ihrer bedachtsamen Schilderung der Mahler-
Behandlung an eine von Berios eigenen Formulierungen an, wenn sie sagt,
dem genannten Satz liege «skelettartig das mit einer Fiille musikgeschicht-
licher Zitate angereicherte <Scherzo> aus Mahlers Symphonie Nr. 2 zu-
grunde».3? Pauschaler, wenngleich wohl stellvertretend fiir die communis
opinio, erklart Budde: Berios Sinfonia

zitiert [!] in ihrem dritten Satz den gesamten dritten Satz der zweiten Symphonie von
Gustav Mahler. Der Mahler-Satz wird vom Komponisten gleichsam ausgehohlt; in die Leer-
stellen sind Zitate aus Komponisten von Bach bis zur Gegenwart eingeklebt.??

Nimmt man ihn ernst, sensibilisiert Berios Vorbehalt dafiir, dass Budde
hier zwei Vorgdnge womoglich tiberpragnant iiber denselben terminologi-
schen Leisten bricht. An einer einlésslicheren Stelle spricht Budde von unter
anderem aus zitierten Elementen aufgebauten Materialschichten, eine Aus-
drucksweise, die seine Bereitschaft verrit, Berios Bauteilen neben struktu-
reller Eigenstindigkeit konzeptionelles Profil zuzugestehen. Die Mahler-
Paraphrase bilde «eine durchgehende Schicht» aus, «die immer mehr oder
weniger deutlich prdsent ist», wdhrend in diese Grundschicht «musikali-

28 Vgl. Berio, Intervista sulla musica, S. 119 und 122; Hervorhebungen im Original.

29 Vgl ebd., S. 124.

30 Misch, «Von der Vergangenheit zur Gegenwart», S. 5—-6; Hervorhebung im Original.
Vgl. Berio, Intervista sulla musica, S. 121.

31 Budde, «Zitat, Collage, Montage», S. 34.



218 Samuel Rusch

sche Zitate von Bach bis zur Gegenwart, Fragmente von Zitaten und Neu-
komponiertes eingelassen» seien; sie «bilden eine zweite musikalische
Materialschicht» aus.?? Seinerseits bestreitet Berio keineswegs, im dritten
Satz seiner Sinfonia massiert von mehr oder weniger umfangreichem Ma-
terial fremder Herkunft ausgegangen zu sein, doch offenkundig will er
sein Vorgehen allem Anschein zum Trotz nicht als Zitat und Collage ver-
standen wissen. Auf die Deutung, hinter Berios Anlage steckten weiterrei-
chende Intentionen, zielt die von Markus Bandur vorgeschlagene Umwer-
tung. Zwar teilt er die Beobachtung, im «wohl prominentesten Bestandteil
des Werks» verwende Berio «zahlreiche Zitate aus dem Bereich der euro-
paischen Musikgeschichte von Bach bis zur Gegenwart», doch halt er fest,
diese wiirden eine «prasente und anspielungsreiche Schicht auspragen»,
und ihre «gehaltliche Aufladung» verunmagliche es, «von der Individuali-
tat der ausgewahlten musikalischen Fragmente abzusehen». Es gelte fiir
sie, dass sie «<sowohl durch ihre Bekanntheit als auch aufgrund der dadurch
bewirkten semantischen Verbindung der Musik mit ihrem Titel oder ihrem
Programm sich als Chiffren bzw. als eine Art Kiirzel fiir bestimmte und
begrifflich benennbare Bereiche geradezu anbieten», weshalb sich der Satz
auch dem breiteren Verstandnis 6ffne. Daher sei es nicht angezeigt, ihn
«nur als Collage wahrzunehmen, die sich in der Zusammenstellung und
der Konfrontation heterogenen Materials erschopft».®® Aus diesen Griin-
den regt Bandur schliesslich an, die «Komposition innerhalb von Berios
Gesamtwerk neu zu positionieren und mehr von ihrem umfassenden und
kulturell vereinheitlichenden Anspruch, statt wie bisher von der Zitierpra-
xis her zu bewerten».3* Eine solche Neubeurteilung wird durch meinen
Befund ebenfalls nahegelegt. Die Einschédtzung, in Berios drittem Sinfo-
nia-Satz liberwiege das Faktum sinnstiftender Komposition, findet sich
implizit auch bei Budde, der «bestimmte Bedeutungsfelder» aus dem Wi-
derspiel der drei Materialschichten — gegen die ohnehin reichhaltigen
musikalischen Schichten ist iiberdies «eine Textschicht gesetzt» — hervor-
gehen sieht. Dieser Prozess kommt fiir ihn dann in Gang, wenn «Bedeu-
tung von einer Schicht in die andere iibergeht», sodass «eine Schicht die
andere kommentiert oder interpretiert etc.».3°

Meine ausfiihrlichere Wiedergabe divergierender Urteile iiber Zitat
und Collage sowie Berios angeblich beispielhaft postmoderne Technik im

32 Ders., «Zum dritten Satz der <Sinfonia> von Luciano Berio», in: Die Musik der sechziger
Jahre, S. 128-144, hier: S. 129. Zur Thematik der musikalischen Materialschichten
vgl. ebd., insbes.: S. 129-135 und 140-144.

33 Bandur, «I prefer a wake», S. 96-97.

34 Ebd., S. 108.

35 Budde, «Zum dritten Satz», S. 129-130 und 135-140, hier: S. 129-130. Vgl. auch
ders., «Zitat, Collage, Montage», S. 34.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 219

dritten Sinfonia-Satz soll neben dem Aufweis der bereits oberfldchlichen
Uberschneidung der Positionen Lyotards und Berios verdeutlichen, dass
eine adaquate Bewertung des Materialstands in der postmodernen Musik
anspruchsvoll ist. Zusammenfassend kann in Zusammenhang mit dem post-
modernen Zitat auf den verbreiteten Irrglauben eingegangen werden, ein
Element einer fritheren Materialschicht sei mitsamt seinem Kontext, in
Bezug auf den es definiert ist und aus dem es seinen Sinn bezieht, trans-
portierbar. Dahinter verbirgt sich die Hoffnung, das in seinem kontextuel-
len Eigenschaftenbestand vermeintlich noch anschlussfdhige Element moge
mit dem aufrufenden Kontext dahingehend interagieren, dass es letzte-
rem lebendigen Sinn aufpfropfe. Diese Vorstellung verrét, dass tendenziell
nicht nur Elemente, sondern sogar Kontexte als {iberblickbare, greifbare
Entitdten verstanden werden wollen. Die Alternativen diirften indessen
deutlich geworden sein: entweder vollgiiltig stattfindender Sinnimport,
der nur dadurch moglich ist, dass sowohl Material wie Kontexte moglichst
unabgeschlossen gehalten werden, oder aber Verpflanzung erstarrten Ge-
halts mittels Elementen, die abgestorbenen Hiilsen gleichen.

Der recht geringe Beitrag zur Sinnstiftung, den die postmoderne Mate-
rialverwendung noch zu leisten vermag, belauft sich darauf, verschiedene,
in sich verschlossene Materialportionen nebeneinanderzustellen und gleich-
sam abzuwarten, ob mit den so konfrontierten Materialien etwas geschieht.
Auf den musikalischen Schaffensakt bezogen heisst das, dass er sich auf
das Arrangieren von kompositorisch bereits Durchgestaltetem und auf sei-
ne Historizitdt Durchsichtigem, Vermitteltem und Erschopftem bescheidet,
was dazu beitragt, dass sich die kiinstlerische Beschéftigung mit dem Mate-
rial in der Postmoderne mitunter als zwangsldufig epigonal erlebt.?® In
ihrem Selbstverstdndnis kommt es der Postmoderne vor, als sei sie immer
schon zu spdt gekommen, woraus die fiir sie typische Befindlichkeit in der
Zeit resultiert. Ob aus verzweifeltem Unvermdgen, ob aus entlarvendem
Protest: sie gebe sich fliichtigen Spielereien hin und scheine Unverbind-
lichkeit zum kiinstlerischen Prinzip zu erheben. Die Mischung aus mut-
masslicher Epigonalitdt und Unverbindlichkeit provoziert bisweilen nicht
geringes Unbehagen. Aus dieser Warte wird die Postmoderne als Periode
leichtfertiger Dekadenz, wenn nicht moribunder, endzeitlicher Stagnation
gesehen; polemisch gefarbte Einschatzungen, womit die Postmoderne ko-
kettieren mag. In diese von Reserve gekennzeichneten Reaktionen reihen

36 Diese Entwicklung deutet auch Budde an: «Der kompositorische Prozess begreift sich
als Arrangieren und Verdndern von Vorgefundenem oder halbwegs Fertigem». Und:
«Die sich immer deutlicher zeigenden Tendenzen, Kompositionen aus vorgegebenen
Materialien zu verfertigen, Kompositionen als Arrangements von bereits Arrangier-
tem zu begreifen, sind sicherlich nicht unbeeinflusst von bestimmten Richtungen in
den bildenden Kiinsten und der Literatur.» Vgl. ebd., S. 31 und 35.



220 Samuel Rusch

sich, wie mir scheint, Berios und Lyotards Beitrdge ein. Das heisst nicht,
kategorisch auszuschliessen, dass ihre Positionen der Postmoderne zuzu-
rechnen sind. Wenn aber, dann vertreten sie einen spezifisch nuancierten
Postmodernismus.

II. Berios und Lyotards alternative Ansétze

Die Frage, wie die postmoderne Aporie des kiinstlerischen Materials auf-
zulosen ist, ldsst sich als folgende Frage reformulieren: Wie ist ein nicht
naiver, Vermitteltheit und Geschichtsfiille anerkennender, gleichwohl aber
nicht erstarrter und epigonal erschopfter, sondern lebensvoll produktiver
Materialbegriff zu gewinnen? Auch wenn Berio und Lyotard diese Frage
weder explizit stellen noch beantworten, kann meines Erachtens aus der
Summe ihrer Ausserungen erschlossen werden, dass sich ihre Bemithungen
um die Beantwortung dieses Fragekomplexes drehen. Als ihre Antwort
aber kristallisiert sich heraus: durch das Aufsprengen der herkémmlichen
diachronistischen Zeitauffassung. Berio und Lyotard vertreten Positionen,
die nicht ausschliesslich auf diesem Zugang zur Zeitdimension beruhen.
Dadurch legen ihre Sichtweisen dar, dass es gangbare alternative Heran-
gehensweisen gibt. In der grundstiirzenden Infragestellung des beinahe
hegemonischen Gewichts der historistisch-diachronistischen Zeitauffassung
liegt denn meines Erachtens auf tieferer Ebene die Parellele ihrer Ansatze.

Berio und Lyotard scheinen die Diachronie férmlich vom oberen be-
ziehungsweise unteren Grenzwert her anzugreifen. Hinter Berios Ausse-
rungen wird ein Gesamtbild im Sinne des skizzierten iibergreifenden Kon-
tinuums der Tradition sichtbar. Lyotards Wachsamkeit ist auf den
Augenblick gerichtet, der fiir ihn als vor jeder Einordnung in die diachrone
Zeitachse stehend aufscheint. Ihm zufolge setzt das Ereignis eine Sicht-
weise, die die diachronistische Zeit als nahezu restlos bestimmendes Re-
gulativ behauptet, immer wieder ausser Gefecht. Mit dieser Auffassung
unterlduft er auch den Regress: Auf die absolute Singularitit eines Vor-
kommnisses ist die Frage der Teilbarkeit nicht anwendbar.

1. Berios ungebrochener Optimismus und das Kontinuum der Tradition
Eine Darstellung der Position Berios hat im vorliegenden Zusammenhang

den Nachweis zu erbringen, dass sie die Charakteristiken einer nicht-dia-
chronistischen Sichtweise zeigt. Berio sucht an die Vorstellung des iiber-



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 221

greifenden kulturellen Kontinuums anzukniipfen, das nicht im Sinne der
diachronen Reihe, sondern nach dem Modell des Erscheinungen und Kon-
texte aufsteigend unter sich vereinenden, tendenziell stabilen Gesamtkon-
texts organisiert ist. Meines Erachtens ist es moglich, aus seinen Ausserun-
gen Indizien dafiir zusammenzutragen, dass er von einer bruchlosen,
sozusagen allgleichzeitigen Verfiigbarkeit des musikalischen Materials, wie
es letztere Konzeption erlaubt, ausgeht. Wie sich zeigen wird, ist das Ma-
terial fiir Berio einerseits trotz seiner Geschichtlichkeit nicht in Form einer
strikt diachronen Ordnung der Abfolge von in ihrem Ambitus beschrankter
Phidnomene organisiert, und trotz seiner Geschichtsfiille ist es andererseits
alles andere als verbraucht. Vielmehr scheint ihm die Geschichtsfiille die
Allgegenwart lebendiger Tradition zu bedeuten, und er scheint willens,
das musikalische Material auf einem Stand zu verstehen, das tatséchlich
einen reichen Schatz anschlussfahiger Beriihrungspunkte bietet. Vor sei-
nem, wie ich meine, kohdrent rekonstruierbaren Gesamtbild ist schliess-
lich auch seine Auffassung als gerechtfertigt anzusehen, die Vorgehens-
weise in seiner Sinfonia sei kein Zitieren. Den Befund, dass sich bei Berio
der Gesamteindruck eines der Zeit letztlich {ibergeordneten Kontinuums
der Tradition und des Materials als einer Totalitdt von Moglichkeiten und
Verfiigbarkeiten einstellt, sehe ich bei Misch bestétigt: «Berios Geschichts-
auffassung», fithrt sie aus, stiitze sich «wesentlich auf das Kriterium histo-
rischer Kontinuitat sowie der fortschreitenden Gegenwaértigkeit damit ver-
bundener Erfahrungen».3” Die panoptische Qualitit von Berios Gesamtbild
scheinen seine Sinfonia, und insbesondere deren beispielhafter dritter Satz,
abzubilden, ist darin doch eine musikgeschichtliche tour-d’horizon verpackt,
und dies auf der Grundlage des Mahler-Satzes, der seinerseits panorama-
artiges Geprage aufweist.38

Augenfillig sind zunéchst Berios explizite Ausserungen zum musika-
lischen Material im Rahmen einer scharfen Abgrenzung gegeniiber dem
spaten Serialismus, der von der verfehlten Auffassung ausgegangen sei,
musikalische Materie sei rein zu haben. In konkreter Form gibt es fiir Berio
nur musikalisches Material, das fiir ihn immer gedanklich durchdrungene
und kompositorisch gestaltete musikalische Materie ist. Auf die Frage, ob
er es fiir «tecnicamente impossibile» halte, «che il materiale <si faccia da
sé», erwidert Berio aphoristisch: «Assolutamente impossibile. Ci vuole
sempre della benzina comprata a caro prezzo e un motore che la trasformi
in energia».> So teilt er weder die Ansicht, in die musikalische Materie
konne nicht gestalterisch eingegriffen werden — er erachtet das Material

37 Misch, «Von der Vergangenheit zur Gegenwart», S. 9.
38 Vgl. Bandur, «I prefer a wake», S. 95-101.
39 Berio, Intervista sulla musica, S. 113.



2929 Samuel Rusch

immer als der kiinstlerischen Aktivitat verfiighar —, noch vertritt der die
seiner Ansicht nach irregeleitete spitserialistische Auffassung, in die mu-
sikalische Materie solle nicht eingegriffen werden. Deren Hintergrund sei
es gewesen, «a suggerire che un materiale inerte, non-creato, non-necessi-
tato ma «funzionante> valga, tutto sommato, quanto un materiale inspessi-
to da esperienze e intenzioni musicali».*® Anders als es diese reduktive
Sichtweise zuldsst, erkennt Berio im Material grosser Komponisten jederzeit
einen «eccessivo spessore semantico», wobei es immer etwas gebe, «che
rimane nell’ombra», und das sich — «in attesa di un approccio diverso» —
fiir einen nachsten gestalterischen Zugriff bereithalte. Je komplexer Musik
sei, desto anschlussféhiger sei sie: «Quando una musica e dotata di suffi-
ciente complessita e di un sufficiente spessore semantico, allora puo esse-
re avvicinata e compresa in modi diversi».*! Mit einer Prise Ironie ver-
merkt Berio, das menschliche Tun sei fiir ihn, «si salvi chi puo, sempre,
anche, concetto», und erst diese «concetti> und die genannten <esperienze e
intenzioni musicali> sind es, die die Materie zu Material werden lassen.*2
Den konzeptionellen Anteil erachtet Berio als fiir die Materialwerdung so
entscheidend, dass er definiert: «Materiale musicale per me vuol dire pen-
siero, concetto musicale».4?

Verfligbares Material kann verwendet, nicht nurmehr zitiert werden.
Verwendung aber heisst, dass sich das aufgegriffene Material verdndert,
indem es sich auf einen neuen Kontext einldsst. Der zugrundeliegende
Materialbegriff muss Raum fiir den durch den aufrufenden Kontext ange-
stossenen Wandel lassen, das Material darf nicht, wie etwa im historisti-
schen Modell, auf einen bestimmten Merkmalbestand abschliessend fest-
gelegt werden. Es ist eine der zentralen Auffassungen Berios, dass sich
sowohl aufgerufenes wie aufrufendes Material amalgamieren. Beide ver-
andern sich, sie gehen in einem Dritten auf, das sie hervorbringen, wo-
durch bislang unbekannte Bedeutungsdimensionen hervortreten.** Oft
erweise sich sogar, so Berio, das Gemeinsame zweier auf den ersten Blick
scheinbar unvereinbarer Momente als diese dritte, verbindende Dimension.

40 Ebd., S. 76.

41 Ebd., S. 11. Berio bezieht sich auf Ludwig van Beethoven und Arnold Schénberg.

42 Vgl ebd., S. 77.

43 - Ebd,, 5.110.

44  So auch Berio in der Werkeinfiihrung zu seiner Sinfonia: «The different musical cha-
racters [...] interact and transform themselves — as it happens with those familiar
objects or faces that, placed it a different light or in a new context, suddenly acquire
a different meaning». Zu den Fundstellen dieses Texts vgl. Budde, «Zum dritten Satz»,
S. 128; Anm. 2. Der Text findet sich auch auf dem Internetportal der Universal Edi-
tion.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 228

Agire musicalmente per me vuol dire rendere complementari, armonizzare, i termini di
un’opposizione o di un insieme di opposizioni [...] Musica per me e riempire di senso il
percorso fra i diversi termini di un’opposizione e fra opposizioni diverse, inventar loro una
relazione [...] Fare in modo, insomma, che gli elementi delle opposizioni diventino una
stessa, medesima cosa. A me interessa collocare quegli elementi in zone sempre pit lonta-
ne fra loro[.]*

Der Amalgamierungsvorgang ist nach Berio kompositorisch zu befeuern,
denn fiir ihn kann es nie darum gehen, Materialien rein additiv zu kon-
frontieren und es dem Schicksal zu iiberlassen, ob sich neue Bedeutungs-
dimensionen einstellen oder nicht. Aufgrund der Anpassungsfihigkeit ih-
res Materials scheint die Musik besonders fiir die Amalgamierung geeignet
zu sein. Immerhin hat diese, wie mir scheint, in der motivisch-themati-
schen Arbeit der Durchfiihrung des Sonatenhauptsatzes ihren klassischen
Vorganger. Anders als die Malerei hélt Berio die Musik fiir besonders ent-
wicklungsfahig:

Le opere musicali non si coprono [...] di quella vernice del tempo [...] che colloca la
grande pittura del passato a una certa distanza da noi. Le grandi opere musicali del passa-
to vanno ifatte> e reinterpretate continuamente, anche a costo di trascriverle e di farle
risuonare su strumenti completamente diversi. E nella loro stessa natura [!] che questo
avvenga.4®

Die musikalischen Werke — und mithin das musikalische Material — sind
fiir Berio somit im Wesen wandlungsfdahig. Mit der Rede von der laufenden
Wiederherstellung> der kulturellen Giiter erscheint mir diese Passage im
Hinblick auf das mutmasslich alternative Geschichtsverstdndnis Berios
denkwiirdig. Beztiglich des kompositorischen Ausmessens der zeitlich, lo-
kal wie kulturell unter Umstdnden weit auseinanderliegenden Punkte
spricht Berio wiederholt von Transformation: «Mi interessa la musica che
crea e sviluppa relazioni fra punti molto lontani tra loro, su un perscorso
di trasformazioni molto ampio». Die kompositorische «capacita di trasfor-
mazione» ist es, die im Ausdehnen des Bestehenden das besagte Dritte
hervorbringt; ihre Aufgabe sei es, «di ampliare il campo e il percorso delle
trasformazioni fino a riuscire, come nelle fiabe, a trasformare una cosa in
un’altra».*” Ganz im Sinne der Amalgamierung betrifft die Transformati-
on bei Berio explizit alle beteiligten Instanzen, sie erfolge «by no means
one-way», vielmehr komme es zu den «evolutionary and transformational
processes» im Material durch «multidirectional interaction».*® Am Beispiel

45 Berio, Intervista sulla musica, S. 157-158.

46 EbdisS: 13,

47 - Ebdi:8:18:3:

48 Berio, Remembering the future, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 2006
(= The Charles Eliot Norton Lectures), S. 32 und 37.



224 Samuel Rusch

zweier Handlungen sagt Berio, das Resultat habe darin zu bestehen, «che
si trasformino e producano per morfogenesi un terzo comportamento»,
dieses aber sei unvorhersehbar, «perché non ¢ la combinazione elementare
dei due comportamenti banali», und im Vorfeld sei es unméglich zu wis-
sen, «cosa sara perché non I'abbiamo mai visto prima».*’ Wenn Berio glaubt,
dass unser Blick viel zu beschrankt ist, um alles um uns herum Entstehende
abzusehen, heisst das nur, dass wir uns inmitten des Getiimmels lebendigen
Werdens befinden.>°

Neben der Transformation nennt Berio zur Umschreibung der Amal-
gamierung auch metatextuelle Verfahren, allen voran Ubersetzung und
Transkription, Kommentar und Paraphrase.®! Sie alle setzen eine Zweiheit
voraus, aus deren Kombination neuer Sinn hervorgeht: etwas Bestehendes,
fiir Berio durchaus auch geschichtlich Vorbearbeitetes, und etwas neu Da-
zutretendes interagieren. Die metatextuelle Mehrdimensionalitat bietet ihm
das Modell, um eine neu angefertigte Komposition als eine von mehr oder
weniger konfliktuoser Alteritat gekennzeichnete Dialogpartnerin des den
Pratext bildenden bisher aufgelaufenen Materials aufzufassen: «A dialogue
between a pre-existing musical text and the otherness of an added text can
therefore be developed through multiple forms of interaction, from the
most unanimous to the most conflictual and estranged».>? Es ist nichts als
konsequent, dass Berio Musik anscheinend als Teil des einen iibergreifen-
den, die Tradition bildenden Texts ansieht, wenn er sie «as Text, a multi-
dimensional Text that is in continuous evolution», versteht.>?

Das metatextuelle Verfahren der Ubersetzung aber bezeichnet Berio
als die kulturelle Technik schlechthin. Er nennt sie hermeneutisch: «Trans-
lation implies interpretation». Dadurch aber wird sie zum aktiven Prinzip,
durch welches sich die kontinuierlichen Aneignungsvorginge fremden
Materials vollziehen, die in ihrer Gesamtheit Kultur bilden: «Our culture
has to process everything, therefore it translates everything: languages of

49  Ders., Intervista sulla musica, S. 113-114.

50 Bei Berio verbindet sich damit offenbar der Gedanke eines moralischen Aufstiegs:
«Siamo noi, spesso, incapaci di cogliere il nesso di quelle trasformazioni e siamo
ancora noi, talvolta, a non saper porre il nostro sguardo, la nostra attenzione sulla
parte piu alta, migliore [!], di noi stessi e di quanto ci sta intorno...». Vgl. ebd., S.
149.

51 Berio nennt metatextuelle Verfahrensweisen verschiedenen Distanzgrades mit un-
tereinander fliessenden Ubergingen wie Analyse, Kopie, getreues Portrit, Zitierung,
Kommentar, Dialog, Beschreibung, Paraphrase, aber auch Travestie und Parodie. Vgl.
ders., Remembering the future, S. 34, 36-37, 39—40 und 44. Die Wahl des im Lichte
des Ausgangstexts falschen Verfahrens ist laut Berio ein «improper and even destruc-
tive act». Vgl. ebd., S. 38.

52 Ebd, S. 44.

53 Vgl ebd,, S. 49. Ich entnehme meine Deutung Berios Grossschreibung.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 225

all kinds, things, concepts, facts, emotions, money, the past and the futu-
re, and, of course, music». Die Notwendigkeit aneignender Ubersetzung
sei «so pervasive and permanent», dass die Musikgeschichte, ja die gesam-
te Geschichte «indeed a history of translations» darstelle.>* Ubersetzung in
der Musik aber sei Transkription, und diese erst recht ist ein originell schop-
ferischer Vorgang: sie gelange «into the very core of the formative pro-
cess» und itibernehme «full responsibility for the structural definition» des
neu hervorzubringenden Werks. Wenn Aneignung fiir Berio per definitio-
nem Ubersetzung und Transkription ist, dann ist sie immer Verdnderung;
Aneignung, die nicht zugleich eingreift, scheint es flir ihn nicht geben zu
konnen.>?

Bereits mehrfach war zu vernehmen, in den einschldgigen Vorgdngen
sei Evolution am Werk. Ich denke, Berio wahlt diese Ausdrucksweise nicht
zuféllig. Seine diesbeztiglichen Aussagen erscheinen mir nicht dunkel, viel-
mehr erkenne ich darin das deutlichste Anzeichen seiner alternativen Zu-
gangsweise zur Zeitdimension. Sie scheint nicht von der unidirektionalen
Entwicklungslogik des historistischen Paradigmas geleitet zu sein, sondern
von einem {iber alles gesehen stabilen, ruhenden, in sich jedoch maandrie-
renden Gleichgewichtszustand auszugehen, worin sich bestétigt, dass Berio
die Vorstellung einer Tradition als tibergreifenden, allgleichzeitigen Kon-
tinuums kennt. Die Auffassung an- und abschwellender Prasenz und Aktu-
alitit einzelner kultureller Erscheinungen legt Berio nahe, wenn er sagt:
«In musica, non mi stanchero mai di dirlo, le cose non migliorano né peg-
giorano, ma evolvono e si trasformono».>® Die Moglichkeit der schopferi-
schen Transkription und des multidirektionalen Austauschs, die in der Re-
Kontextualisierung und dadurch Re-Aktualisierung existierenden Materials
bestehen, 1adt uns, so Berio, zu einem neuartigen, partizipativen Umgang
mit der Geschichte ein, ndmlich «to renew our perception of history, may-
be to re-invent it», ja schliesslich konnten wir «accept the idea of a history
that is exploring us and we can give ourselves, again and again, the possi-
bility of remembering the future».”” Es ist dieses titelgebende und auf den
ersten Blick moglicherweise kryptisch anmutende Oxymoron der antizi-
pierenden Erinnerung, das fiir mich das Paradox der Allgleichzeitigkeit,
der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, die in Berios Vorstellungswelt
allenthalben vorherrscht, am sinnfélligsten zum Ausdruck bringt.

54 Vgl ebd,, S. 31.

55 Vgl ebd., S. 32 und 45. Fiir Berio gehen Kommentierung und Aneignung Hand in
Hand: «Transcription has often been used, at least partially, to comment upon and to
assimilate elements from past and foreign experiences». Er geht sogar soweit, von
«constructive demolition» zu sprechen. Vgl. ebd., S. 39 und 45.

56 Ders., Intervista sulla musica, S. 149.

57 Ders., Remembering the future, S. 45.



226 Samuel Rusch

Frappant in diesem Zusammenhang ist eine weitere Schliisselstelle,
an der sich Berio dartiber dussert, welche Motivation ihn zur besonderen
Faktur des dritten Sinfonia-Satzes bestimmt hat:

Era da molto tempo che avevo in mente di esplorare dall'interno una musica del passato,
un’esplorazione creativa che fosse al tempo stesso un’analisi, un commento e un’estensione
dell’originale, fedele al mio principio (che si perde nella notte dei tempi) che il miglior
modo di analizzare e di commentare qualcosa &, per un compositore, fare qualcosa utiliz-
zando i materiali di quello che si vuole analizzare e commentare. Il commento pit proficuo
alle sinfonie e alle opere & sempre stato un’altra sinfonia e un’altra opera.>®

Wihrend die Analyse sich bemiiht, das bestehende Material so zu neh-
men, wie es sich gibt, fiigt der Kommentar etwas Eigenes hinzu, und die
«estensione> — eine weitere Umschreibung des Amalgamierungsvorgangs —
fithrt im Sinne des neuen Dritten endgtiltig {iber das Bestehende hinaus.
Berio ldsst keinen Zweifel, dass er iiber die reine Analyse hinausgehen
will, denn erst im Kommentar, in der Weiterbearbeitung lasst das Material
vollends erkennen, was sich an Bedeutungspotential in ihm birgt. Diese
Kommentierung findet aber — und das scheint mir das Bezeichnende an
Berios Auffassung zu sein — gerade nicht in einem konkurrierenden Me-
dium, wie etwa der Sprache, statt. Berio spricht nicht iiber Mahlers Zweite
Symphonie, sondern dussert sich durch die Komposition seiner eigenen
Sinfonia in demselben Medium. Folgerichtig erkléart er, mit seinem dritten
Sinfonia-Satz habe er «il commento pitt approfondito che avrei mai potuto
condurre su una musica di Mahler» verfasst.>® Die diversen Referenzen
aber, die in Form von «citazioni-bandierine» in den Mahler-Satz eingebracht
sind, sind laut Berio Hinweisschilder auf die verschiedenen, teils wohl noch
unausgeloteten Bedeutungspotentiale, die er im Mahler-Satz erkennt: Sie
seien «segnali che indicano quale paese armonico stiamo attraversando,
come dei segnalibri, come delle bandierine di colori diversi che si mettono
nei punti significativi di una carta geografica durante una spedizione pie-
na di sorprese». Die einzelnen «paesi armonici> sind, wenn ich Berio richtig
verstehe, gerade nicht diejenigen Mahlers, die ausschliesslich durch ihn
verkorpert werden, vielmehr stehen sie als das jeweils Gemeinsame <hin-
ter> Mahler und dem betreffenden Komponisten, auf den Berio zitierend
anspielt. Mahler habe, so Berio, den Vorteil fiir ihn gehabt, dass er «<sponta-
neamente proliferante» sei — offenkundig, da er an diversen «paesi armonici

58 Berio, Intervista sulla musica, S. 120.

59 Vgl. ebd. Man beachte die spite Parallelstelle: «I have always thought that the best
possible commentary on a symphony is another symphony, and I reckon that the
third part of my Sinfonia is the best and deepest analysis that I could have hoped to
make of the Scherzo from Mahler’s Second Symphony». Vgl. ders., Remembering the
future, S. 39-40; Hervorhebung im Original.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 227

teilhat —, jedoch auch, weil er ihm gestattet habe, «di estendere, di com-
mentare e di trasformare tutti i suoi aspetti». Pragnant benennt Berio einmal
mehr die Bearbeitungsmodi, die er kennt. Wenn auch der dritte Satz «il
centro e anche il modello macroscopico di tutto il lavoro» sei, so erreiche
er den «senso completo» gleichwohl erst, «quando viene a sua volta com-
mentato dalla quinta parte conclusiva di Sinfonia, che e di gran lunga la
pitt complessa anche perché commenta, riassume e trasforma tutte le alt-
re», sie bringe abermals «elementi nuovi che commentano il commento
del commento».50 Erst die — wenngleich unabschliessbare — Stufenfolge
der moglichen Kommentierungen scheint einen Primértext seinem voll-
stindigen Sinn zuzufiihren.

Berio glaubt mit grossem Optimismus an die ungebrochene kiinstleri-
sche Schaffenskraft, deren Zugriff Materieschichten zur Verfligung stehen,
die noch nicht durch historisch frithere Verwendungen vermittelt sind,
wodurch es der kiinstlerischen Arbeit moglich wird, aus einem Raum der
Potentalitét frisches musikalisches Material zu fordern, das sie in diesem
Prozess zu ihrem eigenen macht. Ein explizites und eindriickliches Be-
kenntnis zur Anti-Diachronie gibt Berio ab, wenn er sagt: Die Tendenz,

a lavorare con la storia, alla estrazione e alla trasformazione consapevole di <minerali>
musicali non storicizzati [!], riflette il bisogno — che porto con me da molto tempo — di
inserire organicamente una nell’altra diverse «verita> musicali, per poter aprire lo sviluppo
musicale anche a diversi gradi di familiarita, per ampliarne il disegno espressivo e i livelli
percettivi.t!

Die noch nicht vergeschichtlichten <Rohdiamanten> entsprechen in Anse-
hung meiner Darstellung den Entitédten, die noch nicht als Glieder mit
historisch fixiertem Merkmalbestand in die diachrone Kette der Zurich-
tungen eingeflochten worden sind. Berios grundséatzlicher Einstellung tut
es meiner Meinung nach im Sinne des Gebens und Nehmens im Austausch
mit Geschichte und Tradition keinen Abbruch, wenn er sich unmittelbar
vor obiger Passage fiir die Moglichkeit des kompositorischen Anschlusses
an das Bestehende stark macht. Auf die Frage, ob er glaube, dass es den
«degré zéro de la musique» geben konne, lasst er dezidiert verlauten, «la
tabula rasa, soprattutto in musica, non puo esistere».%? Die Auffassung,

60 Ders., Intervista sulla musica, S. 120-123; Hervorhebung im Original. Bezeichnen-
derweise dussert sich Budde zum betreffenden Vorgang mit den Worten: «Der fiinfte
Satz der Sinfonia zitiert [!] die vier vorangehenden Sétze, d.h. es wird u.a. bereits
Zitiertes als Zitiertes wieder zitiert». Vgl. ders., «Zitat, Collage, Montage», S. 34; Her-
vorhebung im Original.

61 Berio, Intervista sulla musica, S. 72.

62 Ebd.; Hervorhebungen im Original.



228 Samuel Rusch

einen Nullpunkt des Schopferischen gebe es in der konkreten komposito-
rischen Arbeit nicht, die nach Berios eigener Aussage extrem stark in ihm
verwurzelt sei, stellt Misch als «eine der Grundkonstanten» des «schopferi-
schen Denkens» Berios heraus.®® Fiir Berio orientieren sich diese schopfe-
rischen Vorgdnge in aller Regel an Vorbildern: «Abbiamo sempre a che
fare con modelli».®* Die Modelle aber stellen sich dem Schaffensakt als
virtuelle Form, Gattung, Technik usw. dar, das heisst, sie sind aus dem
Raum der Potentialitidt in Aktualitédt zu tiberfithren. Der Doppelcharakter,
dass sich etwas an einem Modell orientieren und gleichwohl neu sein kann,
mithin nicht wie das Zitat eine reine Kopie von Bestehendem darstellt,
durchzieht alle Ausserungen Berios. Dass meine Ansicht, Berio kenne ei-
nen Raum der Potentialitét, nicht iiberspannt ist, zeigt folgende explizite
Ausserung: «Il vero lavoro & sempre quello di cercare le tendenze potenzi-
ali e non quelle in atto — e quindi sperimentare».®> Jedes Material aber ist
als aufrufendes im Kontakt mit aufgerufenem Material fiir Berio wirkméch-
tig wie ein Katalysator. So ist Komponieren fiir Berio eine unabschliessba-
re Suche; das Experiment aber ist der zentrale Modus, durch den sich die
neuen Moglichkeiten erschliessen, und das Unfertige des Vordringens in
neue Materialschichten verbiirgt die Lebendigkeit der Kunst als eines Sinn-
generators: «[S]enza un interesse per I'evoluzione delle idee e di mezzi
musicali — senza cioé un aspetto sperimentale, di ricerca — la musica come
espressione di idee sarebbe morta da un pezzo.»%°

Wenn Berio das Material fiir verfiigbar halt, dann nicht in der Weise,
dass es der Assemblage von Versatzstiicken bereitsteht, wie dies bei Ge-
brauchsgegenstidnden, aber auch in der zitierenden Kunst tiblich ist.%” Viel-
mehr halt er es flir moglich, das Material weiterentwickelnd mitzugestal-
ten, und zwar, wie bereits angeklungen ist, organisch, im Sinne des inneren
Bauplans. Im totalen Gegensatz zur objektivistischen Herangehensweise
packt Berio nicht in sich geschlossene Materialien von aussen an, um sie
zitierend zu versetzen, vielmehr ist er immer schon ins Material einge-
drungen. Dadurch gelingt es ihm, es iiber sich selbst in neue Sinnzusam-
menhdnge hinauswachsen zu lassen. Er spricht von Werken, in deren «di-

63 Vgl. Misch, «Von der Vergangenheit zur Gegenwart», S. 8. Vgl. Berio, Intervista sulla
musica, S. 73.

64 Ebd., S. 113.

650 Bbd S, 3T,

66 Ebd. Zur entscheidenden Bedeutung der unendlichen Suche und des Experiments
fiir die avantgardistische Kunst vgl. Lyotard, «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbar-
keit», S. 147-149.

67 Vgl.Berio, Intervista sulla musica, S. 76. Beriowarnt an dieser Stelle vor der methodolo-
gisch anriichigen Umkehrung von Induktion und Deduktion in Analyse und schépferi-
schem Vorgang; eine Problematik, die vom spéten Serialismus missachtet worden sei.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 229

segno espressivo e costruttivo» die Solidaritat der verschiedenen musikali-
schen Parameter «organicamente implicita» sei.®® Dies erinnert an seinen
Hinweis zur Sinfonia, er habe einmal ein historisches Werk «von innen
heraus> auf seine re-aktualisierbaren Bedeutungsangebote hin erkunden
wollen. Organizitdat und Ganzheit, Alinearitat und Anti-Diachronie treten
fiir Berio in Beethovens Schaffensprozess explizit in einen inneren Zusam-
menhang: Dessen Stadien

non suggeriscono quasi mai 'idea di un percorso lineare, di un discorso che si costruisce e
si percepisce «da sinistra a destra.. Suggerisce piuttosto l'idea di un evento totale, totaliz-
zante, che si cala dentro di noi senza un prima e senza un dopo — come se la necessita di un
prima e di un dopo fossero convenzioni del tutto secondarie e triviali.®”

Bestimmte, ihm besonders vertraute Werke Beethovens — «che «sento> glo-
balmente, senza un inizio e senza una fine», wie er sagt — erschléssen sich
ihm «come un tutto organico, non cronologico [!]».7°

Zu Berios Auffassung, Material liege nicht ausschliesslich vermittelt
vor, sondern konne dem Raum der Potentialitit entnommen werden, ge-
hort es, dass er <principless, <ideas> und <dnherent meanings> kennt, die durch
ein neues Werk in Aktualitét tiberfiihrt werden. Wie gesagt wurde, ist Sel-
bigkeit, die sich nicht auf die Objektivitdt der Diachronie stiitzen kann, auf
die Annahme ideeller Arten, die sich offenbar in einem kontextuellen Raum
der Potentialitat aufhalten, angewiesen.”! Transkription wird fiir Berio
gerade dann schopferisch, wenn sie eine <dea> aufgreift: «It is not the
sound that is being transcribed [...], but the idea».”? Aufschlussreich ist,
was Berio iiber seine Motivation sagt, die musikalischen Praktiken eines
zentralafrikanischen Stamms zu verarbeiten:

It goes without saying that I studied and adapted the procedure involved not because I
wanted to transcribe the Banda Linda’s heterophonies for a symphony orchestra or for the
piano, but because I wanted to transfer the principle, the idea, into other dimensions of
music, and also to extend the same principle to other cultures[.]7*

68 Vgl. ebd.

69 Ebd., S. 73-74.

70 Ebd., S. 74. Demgemass hélt er nichts von der Unterstellung eines «anelito Beethove-
niano verso la fine». Vgl. ebd.

71 Misch spricht in Zusammenhang von Berios Archetypen;, «die den Verlauf der Ge-
schichte durchziehen», von «modellhaften Urgréssen», bei denen sowohl die «mul-
tipl[e] Transformationsfahigkeit» wie auch «die Wiedererkennbarkeit des Ausgangs-
modells» von Bedeutung seien. Vgl. dies., «Von der Vergangenheit zur Gegenwart»,
insbes.: S. 9-11, hier: S. 10. Vgl. auch Berio, Intervista sulla musica, S. 73 und 132-
138.

72 Ders., Remembering the Future, S. 45.

73 Ebd., S. 58-59.



230 Samuel Rusch

Zunéchst ist klar, dass Berios Interesse fiir dieses sehr fremde musikali-
sche Material seiner Absicht entspringt, die Distanz zwischen mdoglichst
entfernten kulturellen Erscheinungen auszumessen und in der Kombinati-
on die schopferische Wirksamkeit des Fremden im Umfeld des Eigenen zu
erproben. Sodann geht es Berio um das Fruchtbarmachen eines grundle-
genden technischen Dispositivs, das <hinter> einer ihrer faktischen Anwen-
dungen steht, von dieser abstrahiert und andernorts re-konkretisiert wer-
den kann. Mitunter ist fiir Berio auch Erfindung moglich; Erfindung aber
ist Zeichen schopferischer Potenz, da sie im Gegensatz zum zitierenden
Versetzen bereits vorgeformten Materials etwas hervorbringt, das es bisher
nicht gab. Erhellend ist Berios Hinweis auf Béla Bartdk, der, um zur Gross-
form zu gelangen, keine eigentlichen Volksmelodien, vielmehr deren «in-
herent, implicit meaning» transkribiert habe: «Therefore, in most cases he
invents them».”% Berios Lapidaritét zeigt, dass er Erfindung auch im Rah-
men von dokumentarisch angelegten Bestrebungen fiir fraglos legitim halt.
Selbst — oder gerade — wenn es sich um eine transkribierte <idea> (also
genaugenommen um eine Nachschépfung) handelt, bleibt dieses Verfah-
ren dennoch dem urspriinglichen Ansinnen verpflichtet: Nicht nur reale
Fundstiicke sind fiir Berio zulédssige Archivalien. Vielmehr gibt es ein Et-
was, das seinerzeit die Entstehung dessen leitete, was hier und jetzt als
Fundstiick vorliegt, doch dieses Etwas blieb bestehen und vermag eine
Neuschopfung in genau derselben Weise zu leiten, wie sie es damals in
Bezug auf das Original tat, sodass durch die Neuschopfung ein selbiges
Original herauskommt. Deshalb braucht Berio philologisch inkorrektes
Vorgehen nicht zu scheuen; solange er, was er sich fraglos zutraut, Zugriff
auf die dahinterliegende <dea> hat, kann er einen unter philologischem
Blickwinkel selektiven Blick auf das Material pflegen, der bewusst nicht
allem Rechnung trédgt, was in ihm angelegt ist und aus historistisch-philo-
logischer Perspektive bei seiner Weiterverwendung prasent gehalten wer-
den sollte. Immer wenn Berio Anleihen bei Bestehendem macht, geschieht
dies aus freien Stiicken zwischen gleichsam Gleichberechtigten, und nicht
im erzwungenen Riickgriff innerhalb einer festgelegten diachronen Linie
der Zurichtungen, bei dem das Bestehende scheinbar diktiert, unter wel-
chen Gesichtspunkten seine Ubernahme zulissig ist. Berio versucht, das
musikalische Material von Anmutungen welcher Provenienz auch immer
freizuhalten.”> Weil er dazu das Material gewissermassen provokativ (und
produktiv) naiv verwendet, wirkt sein Materialbegriff auf den ersten Blick
merkwiirdig ahistorisch und geradezu antiquiert. Nichtsdestotrotz ber{ick-

74 Ebd., S. 56.
75 Ob ihm das im Einzelnen gelingen kann, miisste auf der Ebene der Werkanalyse
gepriift werden.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 231

sichtigt Berio absichtlich stets nur diejenigen Aspekte, die ihn — beispiels-
weise in Anbetracht der Volksmusik — umtreiben.

Non sono un etnomusicologo, sono solo un egoista pragmatico: infatti tendo a interessar-
mi solo a quelle espressioni, a quelle tecniche popolari che, in un modo o nell’altro, posso-
no essere assimilate da me senza fratture e che mi permettono di esercitarmi a fare qual-
che passo avanti nella ricerca di una unita soggiacente fra mondi musicali apparentemente
estranei 'un l'altro.”®

Hinter dieser Ausserung wird als Berios Grundabsicht erkennbar, von ei-
ner basalen Totalitdt auszugehen; ich habe sie als tibergreifendes kulturel-
les Kontinnum interpretiert. Indem Berio die Verbindung auseinanderlie-
gender Momente offenbar macht, will er basale Totalitdt und tibergreifendes
Kontinuum zum Vorschein bringen.

Trotz allem kann an Berios Geschichtsbewusstsein kein Zweifel beste-
hen. Eine addquate Rekonstruktion muss die Tatsache seiner vielfachen
historischen Ankniipfungen in Rechnung stellen, obgleich sie nicht dem
ersten Anschein erliegen und annehmen darf, sein Umgang mit dem Mate-
rial sei dem historistischen Modell verhaftet diachronisierend. Dies, ob-
schon zahlreiche Ausserungen Berios oberfldchlich betrachtet in diese Rich-
tung deuten. Berio beklagt die Geschichtsvergessenheit der jlingeren
Generation: «La crisi di cui tanto si parla significa, suppongo, anche ques-
to: crisi del senso della storia».”” Im Gegenzug verlangt er Respekt vor der
Geschichte, denn Verantwortungs- und Geschichtsbewusstsein decken sich
fiir ihn, weswegen er gerade in von Unsicherheiten gepragten Zeiten an-
stelle des Verlassens auf unverbindliche «cose finte e immemori» den Riick-
griff auf «cose vere e storicamente responsabili» fordert.”® Auch sein dem
Paradox der Gleichzeitigkeit geschuldetes Ansinnen, die Geschichte neu
zu erfinden, solle sich «fully responsible» vollziehen.”’

So ist Berios grosses Geschichtsbewusstsein, das er einesteils fiir sich
selbst in Anspruch nimmt, das ihm andernteils aber auch von allen Seiten
attestiert wird, in keiner Weise in Abrede zu stellen. Mischs bereits mehr-
fach herangezogener Aufsatz zu Berios Geschichtsverstindnis kommt zum
Schluss, er suche eine Verbindung «des Strebens nach musikalischer Neu-
artigkeit mit gezielten Verweisen auf das kulturelle Erbe sowie Ankniip-
fungen an kompositorisch Uberliefertes», weshalb sich sein Schaffen durch
ein «kreatives Spannungsverhaltnis zwischen Vergangenheit und Gegen-
wart» auszeichne, sich aber in der «Auffassung, dass die kulturelle Vergan-

76 Ders., Intervista sulla musica, S. 118-119.
77 Ebd.,S. 86.

78  Ngl.ebdyiS.159:

79 Vgl. ders., Remembering the future, S. 45.



239 Samuel Rusch

genheit von bestédndiger Prisenz ist», profiliere.80 Diese differenzierte Dar-
stellung entspricht vollauf meinem Befund.

Die Tendenz «ad assumere una totalita — sempre implicita e presente
ma sempre diltrata —» ist fiir Berio nicht auf das eine oder andere musika-
lische Verfahren limitiert, vielmehr sei sie «un modo di pensare, cioé un
modo di essere», der «al di fuori dei riferimenti storici e culturali che pro-
pone» existiere — ein Hinweis mehr auf Berios Absicht, die konkreten Ein-
zelinstanzen auf ein iibergreifendes Kontinuum hin zu {ibersteigen.8! Die
von Berio angesprochene Notwendigkeit der Filterung aber erwéchst
daraus, dass das menschliche Individuum in seiner Auffassungsgabe zu
eingeschrankt ist, um alle sich bietenden Anschliisse aktivieren zu kon-
nen. Aus dem uns umgebenden <Ldrm der Geschichte> miisse jederzeit eine
Auswahl getroffen werden: «[C]’e sempre, predisposto per noi, un rumore
di storia e di esperienze musicali, una virtualita di scelte, dai quali noi
continuamo a estrarre, precisandoli e anche trasformandoli, funzioni e
processi musicali».®2 Durch die Filterung und Auswahl des Materials kommt
es zu den produktiven Transformationsvorgangen, und das heisst, dass
die kiinstlerische Schaffenskraft in ihrer Beschranktheit nichtsdestotrotz
viel ausrichten kann.

E noi possiamo dare un senso a questo rumore solo a patto di saperlo filtrare, solo a patto
di saperci prendere delle responsabilita selezionando consapevolmente questa cosa o
quell’altra — e cercando di comprendere quale posizione e quale combinazione degli eventi
selezionati, filtrati, corrisponde meglio alle nostre esperienze e a un miglior rendimento di
noi stessi.%

Erst durch die Filterung des Materials wird die amalgamierende Verkniip-
fung der Materialien ermdéglicht. Denn nicht durch das, was einem das
Material in Fiille diktieren mag, was man aber mitunter nicht versteht,
sondern allein aus dem, das sich dem gestalterischen Zugriff 6ffnet, gehen
die gesuchten neuen Bedeutungsdimensionen hervor. Da die Notwendig-
keit der Filterung aber aus mangelndem Uberblick und der Unfihigkeit
zur vorurteilslosen Bewertung entsteht, geht fiir Berio mit dem Aufruf zur
Filterung der Aufruf zum verantwortungsvollen Umgang mit Material und
Geschichte einher. Abschliessend nochmals der Blick auf Berios Sinfonia,

80 Vgl. Misch, «Von der Vergangenheit zur Gegenwart», S. 5-9. Misch ergénzt: «Das
bekannteste Beispiel fiir diesen Ansatz stellt zweifellos Berios Sinfonia (1968) dar
beziehungsweise der dritte Satz dieses Werkes». Vgl. ebd., S. 5; Hervorhebung im
Original. Vgl. auch Ulrich Tadday, «Vorwort», in: Luciano Berio, S. 3—4.

81 Vgl. Berio, Intervista sulla musica, S. 73.

82 - Ebd.;8: 72.

83 Ebd.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 233

denn auch hinsichtlich der Sinnangebote, die die Mahler-Schicht bot, war
Berio zur Auswahl genétigt: Mahler sei nie allein,

lo accompagna a storia della musica> che lui stesso suscita in me, con tutta la sua pluralita
di livelli e la moltitudine di riferimenti — quella, almeno, che mi & riuscito di controllare,
considerando che spesso coesistono, simultaneamente, fino a quattro riferimenti diversi.®4

Bemerkenswert sind Berios Anfithrungszeichen: Offenbar bildet fiir ihn
immer derjenige Ausschnitt, den er zu bearbeiten sich anschickt und
imstande ist, die Musikgeschichte insgesamt. Und obwohl sie kaum zu
kontrollieren sind, machen gerade Mehrschichtigkeit und Gleichzeitigkeit
fiir Berio die Musik und deren Sinn aus: «[P]er pensiero musicale intendo
soprattutto la scoperta di un discorso coerente che si svolge e si sviluppa
simultaneamente su diversi piani».8> Und:

[C]’¢ la musica che ha molti livelli d’ascolto e che e produttrice continua di senso musicale.
[...] Piti concentrata e complessa € la struttura musicale, piti concentrato e selettivo & il
suo rapporto sociale, mentre molteplici sono i suoi significati.®®

Man kann also schliessen, dass Berio durch seine Sichtweise eines tiber-
greifenden kulturellen Kontinuums und der sich daraus ergebenden be-
wahrten kontextuellen Anschlussfahigkeit des Materials die spezifische
historistische, ideologisierende Verquickung von Zeitauffassung und Ma-
terialbegriff aushebelt. Indem er die Zeitdimension ebenso in die Breite
wie in die Tiefe gehend auffasst und auch der Potentialitét, die als Mog-
lichkeit eigentlich ausserhalb der Zeit steht, Raum zubilligt, hilt er eine
Zeitauffassung hoch, die sich der Einseitigkeit des historistisch-diachro-
nistischen Bildes entschlagt.

2. Lyotards verhaltene Skepsis und die Singularitédt des Ereignisses

Eine Auffilligkeit von Lyotards Stil besteht darin, sich den behandelten
Gegenstdnden spiralig anzundhern. Die Rekurrenz seines Denkens inter-
pretiere ich dabei nicht als Redundanz, sondern als den Versuch, den un-
tersuchten Phdnomenen immer ndher zu kommen, ohne sie durch eine
vorschnelle Bestimmung oder eine insgesamt zu deterministische Haltung
zu bedrédngen.8”

84 Ebd, S. 119.

85 Ebd., S.93.

86 - Ebd:; S.-11.

87 Zur Bedeutung der Rekurrenz bei Lyotard vgl. insbes. ders., «Die Moderne redigieren».
Vgl. auch ders., «Vorwort. Vom Humanen».



234 Samuel Rusch

Sicherlich bestehen Unterschiede, was Berios und Lyotards Herkunft
und Hintergrund, aber auch ihren Stil betrifft. So scheint mir Berio zupa-
ckend, Lyotard demgegeniiber insgesamt eher verhalten, fast tastend. Des-
sen ungeachtet werde ich tiiberleitend drei Stellen anbringen, die, ohne
viel Kommentierung zu erfordern, die gedankliche Niahe der beiden auf-
weisen.

Zunichst sei an Berios Ausserung zur Achronizitit bestimmter Kom-
positionen Beethovens erinnert. Zu Gemaélden des amerikanischen Malers
Barnett Baruch Newman, in dessen Werk er das Postmoderne in seinem
Verstdndnis exemplarisch verwirklicht sieht, sagt Lyotard, sie hatten kei-
nen anderen Zweck,

als durch sich selbst ein visuelles Ereignis zu sein. Die Zeit des Erzdhlten (das Funkeln des
Dolches, der auf Isaak gerichtet ist), die Zeit, um diese Zeit zu erzdhlen (die entsprechen-
den Verse der Genesis), sind nicht mehr voneinander getrennt. Sie sind eins, in dem plas-
tischen (linearen, chromatischen, rhythmischen) Augenblick verdichtet, der das Bild ist.88

Sodann méchte ich das Augenmerk darauf lenken, dass es bei Lyotard
Spuren einer Vorstellung gibt, die derjenigen des tibergreifenden Kontinu-
ums bei Berio erstaunlich nahe kommt. In Zusammenhang mit seiner Kri-
tik der Informationsgesellschaft merkt Lyotard an, was Aufmerksamkeit
verdiene, sei «das Verschwinden jenes zeitlichen Kontinuums, vermoge
dessen sich die Erfahrung von Generationen tradieren konnte».®? Noch
eindrucksvoller erscheint mir aber folgende Stelle. Zunéchst beschreibt
Lyotard «die letzten Jahrhunderte der abendldndischen Musik» als unter
dem Zeichen der «Entfesselung des Materials — des Klangs» stehend.”?
Daraufhin restimiert er:

Alles ging so vor sich, als ob die Aufgabe der Komponisten darin bestand, eine Anamnese
dessen vorzunehmen, was ihnen unter dem Namen Musik gegeben worden war. Vielleicht
als ob der Klang mittels ihrer Forschungen und Erfindungen seine eigene Anamnese durch
die Schichten seiner immer noch lebendigen musikalischen Vergangenheit hindurch vor-
nahm.”!

88 Ders., «Der Augenblick, Newman», S. 100; Hervorhebungen im Original. Ebenfalls
zu den Bildern Barnett Baruch Newmans sagt Lyotard: «Die Botschaft ist die Priasen-
tation, aber von nichts, das heisst von der Prasenz.» Und: «Das Bild prasentiert die
Préasenz». Vgl. ebd., S. 98 und 100.

89 Ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 123-124. Das zugrundeliegende Pro-
blem scheint der Kapitalismus zu sein. Aufgrund seiner durchgreifenden «Macht,
Gebrauchsgegensténde, Rollen des sozialen Lebens und Institutionen zu verwirk-
lichen», fithre er dazu, dass die «Wirklichkeit in einem Masse destabilisiert ist, dass
sie keinen Stoff mehr fiir Erfahrung gewdéhrt». Vgl. ders., «Antwort auf die Frage»,
S.17-18.

90 Vgl. ders., «Der Gehorsam», in: ders., Das Inhumane, S. 191-206, hier: S. 194.

91 Ebd.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 235

Allein schon, dass Lyotard betont von einer <{mmer noch lebendigen musi-
kalischen Vergangenheit> spricht, ist frappant, doch mehr noch: Offen-
kundig entwickelt die Tradition ein Eigenleben, das die Komponierenden
aktiv antreibt und den eigenen Absichten entsprechend leitet. Diese Passa-
ge zeigt, dass Lyotard (wie Berio) keineswegs bestreitet, dass im kiinstle-
rischen Material dessen Geschichte auflauft. Sein Ansatz aber ist ein ande-
rer: Um nicht — so interpretiere ich sein Ansinnen vor dem Hintergrund
meiner Argumentation — den zu Isolierung und Abschliessung fithrenden
Zwangen der Historisierung zu unterliegen, lasst er sich von vornherein
nicht auf das Material ein. Er sucht auf die reine Materie vor jeder Bearbei-
tung, ja jeglicher Form von Anmutung zuriickzugreifen; auf das, was er
bewusst <immaterielle Materie> oder «Prdsenz> nennt. Reine Pridsenz aber
hat den zeitenthobenen Charakter des Ereignisses. Und so treten bei Ly-
otard Zeitreflexion und Kunstphilosophie wie erwéhnt in einen nicht von
der Hand zu weisenden inneren Zusammenhang.

Bevor auf eine ndhere Bestimmung der kiinstlerischen Materie im Sinne
Lyotards eingetreten werden kann, sind vorab zwei Punkte zu klaren:
Einerseits ist niher zu beschreiben, was Lyotard der diachronistisch auf-
gefassten Zeitdimension als Alternative entgegenhalt; andererseits, in
welche umféanglichere Motivationslage seine Abkehr vom Diachronismus
einzubetten ist.

Lyotard wirft dem Diachronismus vor, sich eines blinden Flecks nicht
bewusst zu sein. Zwar gibt er vor, jeden anfallenden Augenblick sogleich
in die Ordnung der diachronen Zeitachse einzureihen, tibersieht dabei aber,
dass das, was da eingegliedert werden soll, uneinholbar «vor> oder <ausser-
halb> der Zeit als ihr ganz Anderes liegt. Es ergibt sich die paradoxale
Situation, dass der Diachronismus etwas einzuordnen behauptet, auf das
er gar keinen Zugriff hat, da es sich in seiner prinzipiellen Andersartigkeit
ihm immer wieder entzieht. Der Regress, in dem er sich meiner Behaup-
tung zufolge verfangt, mag als Indiz dafiir genommen werden, dass Lyo-
tards Diagnose der Existenz einer Alteritat der diachronen Zeit zutrifft.
Dabei beschiftigt sich Lyotard in Zusammenhang mit der kiinstlerischen
Materie vornehmlich mit dem Grenzwert, der «unterhalb> der kleinsten
Teilung liegt. In Rahmen seiner Zeitphilosophie befasst er sich aber glei-
chermassen mit dem allumgreifenden oberen Grenzwert.%?

Lyotard veranschaulicht das Problem anhand des auch aus dem Alltag
bekannten Phdnomens, dass Gegenwart, sobald sie gedacht oder bespro-
chen wird, bereits nicht mehr gegenwartig ist; Lyotard nennt erstere Ge-
genwart — die reine Prdsenz — «unfassbar und absolut». Den Prozess der

92 Vgl. ders., «Zeit heute», S. 75 und 80-81. Wie mir scheint, bewegt sich auch Berios
Kontinuum an diesem oberen Grenzwert.



236 Samuel Rusch

«unvermeidliche[n] Transformation der Gegenwart in Vergangenheit» zu
durchschauen, wird dadurch erschwert, dass man, blickt man auf vergan-
gene Gegenwarten, dazu tendiert zu glauben, sie seien nach wie vor ge-
genwirtige Gegenwarten.”® Was man dabei vergisst, ist, dass in diesem
betreffenden Moment allein das Auf-die-vergangenen-Gegenwarten-Blicken
tatsdchlich gegenwdrtig ist; des Vollzugs dieses Blickens ist man sich je-
doch zumeist gerade nicht gewartig. Wiirde man sich dieses Blickens be-
wusst, ware das Blicken in diesem Moment seinerseits bereits wieder eine
gewesene Gegenwart, denn nun ist wiederum einzig der Akt des Bewusst-
werdens gegenwaértige Gegenwart. Diese Kette lasst sich unentwegt fort-
spinnen; wie deutlich geworden sein diirfte, sind gewesene Gegenwarten
Teil der diachronen Achse geworden, wiahrend der jeweils gegenwartige
Akt kategorial noch ausserhalb der Diachronie liegt. In Lyotards Worten:
Man lasse sich

von der darstellenden Zeit, die jedes> Vorkommnis war, zu der dargestellten Zeit, die es
wurde, gleiten, oder besser gesagt: von einer Zeit als <jetzt> oder <nun> zu einer Zeit als «die-
ses Mal> — ein Ausdruck, der voraussetzt, dass «einmal> und «das andere Mal> d&quivalent sind.
Bei einer solchen objektivierenden Synthesis vergisst man, dass sie selber jetzt stattfindet,
dass heisst in dem darstellenden Vorkommnis, das die Synthese vollzieht, und dass dieses
qetzt> noch nicht eines der <Male> ist, welche es auf der diachronischen Linie darstellt.?*

Dass Lyotard diese Syntheseleistung — ein zu besprechendes Konzept —
«objektivierend> nennt, passt zu meiner Kritik, der Diachronismus greife
gerade insofern zu kurz, als er objektivistisch ausgerichtet ist. Es erhellt,
dass die gegenwirtige Gegenwart stets «entweder noch nicht oder nicht
mehr gegenwaértig» ist. Dafiir, «die Prasenz selbst zu erfassen und darzustel-
len», sei es «immer zu frith oder zu spit», und daher wird die Prdsenz von
einer Art Zugriff, die Voraussetzung dafiir wéare, dass der Diachronismus
sie in die Zeitachse eingliedern konnte, systematisch verpasst. Lyotard
schliesst: «Von dieser spezifischen und paradoxen Beschaffenheit ist das
Ereignis».”> Es diirfe nicht mit dem herkémmlichen instant présent, dem
gegenwdrtigen Augenblick, der sich — verschlungen von den Dimensionen
der Vergangenheit und der Zukunft — unabléssig auf der diachronen Zeit-
achse voranschiebt, verwechselt werden, da dieser fiir Lyotard schon zu
sehr von der Moglichkeit eines bewussten Zugriffs auf die Zeit her gedacht

93 Vgl. ebd., S. 74.

94 Ebd.; Hervorhebungen im Original.

95 Ebd.; Hervorhebungen im Original. Vgl. auch ders., «Die Moderne redigieren», S. 37.
Wie bereits deutlich wurde, spricht Lyotard gleichbedeutend von (deutsch) <Ereignis
und occurrence (<Vorkommnis>). Vgl. ders., «Der Augenblick, Newman», S. 97 und
100, «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 108, sowie «Der Gehorsam», S. 202.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 237

sei.?® Klarerweise ist das Ereignis nicht der Wiederholung zuganglich und
hat in seiner Zeitenthobenheit keine Dauer. Im selben Augenblick vergeht
es: «Den Augenblick fiihlt man nur einen Augenblick lang».?” Als gewesene
Gegenwart aber ist ein Ereignis kein Ereignis im eigentlichen Sinne mehr.

Eine weitere aufschlussreiche Veranschaulichung des Phanomens der
Prasenz, der Gegenwartigkeit des Augenblicks, bietet Lyotard mit der «An-
tinomie» des Beginns. Wiederum sind es die Gemélde Newmans, die Ly-
otard zufolge das Interesse auf diese «(paradoxe) Vorstellung» lenken. Wie
«eine Linie auf einer leeren Fldche» begriinde der Beginn «einen Unter-
schied» und dadurch «eine sinnliche Welt». Der Beginn finde «in der Welt
statt, als ihr urspriinglicher Unterschied, der Beginn ihrer Geschichte», selbst
aber sei er «nicht von dieser Welt, weil er sie erzeugt», vielmehr stamme er
aus «der Vorgeschichte oder aus einer Geschichtslosigkeit». Als Grenze ist
der Beginn januskopfig, wie im Ubrigen auch das Vorkommnis — also der
gegenwartige Augenblick, der einerseits «unvorhersehbar «féllt- oder <ge-
schieht» und sich so dem Zugriff der Diachronie permanent entzieht, der
andererseits aber, «ist er einmal da, Platz nimmt in dem Raster dessen,
was geschehen ist», und mithin eingeordnet werden kann.”8

In verschiedener Weise versucht Lyotard den Beginn zu fassen: die
«Welt hort nicht auf zu beginnen»; also iteriert sich der Beginn, und doch
geschieht diese Wiederholung nicht im herkémmlichen Sinne im Rahmen
der diachronen Ordnung. Beginnen lasse er die Welt, indem er sie als ur-
spriinglicher Blitz von Chaos und Nichts trenne. Gleich dem Augenblick
sei er «die ganze Zeit> da», aber auch «niemals da»; dass uns solche Aussa-
gen Lyotards nicht sinnlos erscheinen, zeigt, dass uns Instanzen einleuch-
ten, die in den Kategorien der Diachronie unfassbar bleiben. Am erhel-
lendsten erscheint mir aber eine Formel, die Lyotard immer wieder ins
Spiel bringen wird: Der Beginn konne «mehr nach seinem quod als nach
seinem quid erfasst» werden. Welt und vorweltlicher Beginn sind in diesen
Momenten erfassbar: «Es geschieht hier und jetzt. Das, was geschieht (quid),
kommt danach. Der Beginn ist, dass es gibt ... (quod); die Welt, das, was es
gibt».”? Den Zusammenhang zu seiner Ereignisphilosophie stiftet Lyotard
explizit in dieser ausfiihrlicheren Passage:

Es handelt sich nicht um die Frage nach dem Sinn und der Wirklichkeit dessen, was ge-
schieht, oder was das bedeutet. Bevor man fragt: was ist das?, was bedeutet das?, vor dem
quid, ist <zunédchst> sozusagen erfordert, dass es geschieht, quod. Dass es geschieht, geht
sozusagen immer der Frage nach dem, was geschieht, «voraus>. Denn dass es geschieht: das

96 Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 107-108.
97 Ders., «Der Augenblick, Newman», S. 97.

28 . Vgl. ebd:, 8.:99.

99 Ebd.; Hervorhebungen im Original.



238 Samuel Rusch

ist die Frage als Ereignis; «danach- erst bezieht sie sich auf das Ereignis, das soeben gesche-
hen ist. Das Ereignis vollzieht sich als Fragezeichen, noch bevor es als Frage erscheint. Es
geschieht, Il arrive ist <zunéchst» ein Geschieht es? Ist es, ist das moglich? <Dann> erst be-
stimmt sich das Fragezeichen durch die Frage: geschieht dies oder das, ist dies oder das,
ist es moglich, dass dies oder das geschieht?100

Wenn Kunst in avantgardistischem Sinne postmodern ist, dann zeichnet
sie sich fiir Lyotard dadurch aus, sich und das Publikum immer wieder
dem Hiat der Frage Geschieht es? auszusetzen; eine intermittierende Fra-
ge, die er sogar auf das noch inhaltlose, nur signalartige Fragezeichen
zuspitzt. Es ist das Ereignis, das sich in diesem Hiat als das ganz Andere
der diachronistisch organisierten Zeitlichkeit kundtut. Als solches ist es
nicht in die finale Zeitlichkeit teleologisch-narrativer Handlungslogiken
eingebunden: es ist nicht eingespannt in die Dramaturgie der desavouier-
ten «grossen Metaerzahlungen», es ist nicht Teil der noch Bestand haben-
den, alltdglichen <kleinen Geschichten>, und ebensowenig gehort es den
diskursiven dnstitutionen des Denkens> an.!%!

Dieser Abriss leitet dazu iiber, als umfanglichere Motivation hinter
Lyotards Riickzug von der Diachronie seine Skepsis gegeniiber allen Denk-
figuren zu erkennen, die eine eingleisige Entwicklungslogik suggerieren
und dadurch ideologisierende Ausschliesslichkeit ausstrahlen.9?

Auszugehen ist von Lyotards Diagnose, im «Vertrauen, welches das
Abendland in den letzten zwei Jahrhunderten dem Prinzip des allgemeinen
Fortschritts der Menschheit entgegengebracht» habe, konne man «eine Art
Niedergang beobachten und feststellen». So sei der «Gedanke eines mog-
lichen, wahrscheinlichen oder notwendigen Fortschritts», womit gemeint
ist, «dass die Entwicklung der Kiinste, der Technologien, der Erkenntnis
und der Freiheiten fiir die Menschheit im Ganzen vorteilhaft wére», An-
lass zu ernsthaftem Zweifel.193 Inzwischen mehre sich der «Verdacht, dass
die allgemeine Geschichte nicht sicher <zum Besseren> fiihrt, wie Kant sag-
te, oder vielmehr, dass die Geschichte nicht notwendigerweise eine allge-
meine Zweckmaéssigkeit besitzt».194 Wenn Lyotard von der «Zerstreuung
eines universellen Emanzipationshorizonts» spricht, weist dies die Rich-
tung, in der das Problem im engeren Sinne liegt: «Denken und Handeln

100 Ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 108; Hervorhebungen im Original.

101 Vvgl. ebd., S. 110. Die <kleinen Geschichten> haben Bestand, weil sie sich keine legiti-
mierende Funktion anmassen. Vgl. ders., «Randbemerkungen zu den Erzdhlungens»,
in: ders., Postmoderne fiir Kinder, S. 33-38, hier: S. 36-37, «Sendschreiben zu einer
Universalgeschichte», S. 49, und «<Memorandum tber die Legitimitat», in: ders., Post-
moderne fiir Kinder, S. 57-83, hier: S. 62.

102 Vgl.ebd.; S. 73.

103 Vgl. ders., «Notizen tiber die Bedeutung von «post-», S. 106.

104 Ders., «Memorandum {iber die Legitimitat», S. 73.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 239

des 19. und 20. Jahrhunderts werden von einer Idee bestimmt»: es sei dies
«die Idee der Emanzipation».1%

Im Hintergrund dieser Diagnose Lyotards steht eine mehr oder weni-
ger explizite Kritik des Historismus. Die «Tradition der Moderne» habe
den «moderne[n] Modus, die Zeit zu organisieren», durchgesetzt, der sich
«im 18. Jahrhundert in der Aufklarung» auszubreiten beginne.!% Die Vor-
stellung einer einzigen Zweckmassigkeit der menschlichen Aktivitdten, die
in der besagten Emanzipation kulminiert, fiihre zum Versuch, «die Gege-
benheiten, die die Ereignisse mit sich» briachten, «im Verlauf einer Ge-
schichte» unterzubringen, «deren Ende — selbst wenn es ausser Reichweite
bleibt — universelle Freiheit, Befreiung der gesamten Menschheit heisst».107
Darin deutet sich bereits die Problematik der Idee an: sie kann nicht erfiillt
werden, ja sie muss als Fluchtpunkt unerfiillbar bleiben. Lyotard aber stellt
sich die Frage, ob wir «die Fiille der Ereignisse, die aus der menschlichen
und nichtmenschlichen Welt auf uns zukommen», nach wie vor «organi-
sieren» konnen, «indem wir sie der Idee einer allgemeinen Geschichte der
Menschheit unterordnen», denn es frage sich, ob «es eine menschliche
Geschichte gibt».198

Die Geschehnisse in der Welt «mit einer Priifung der «Geschichtens
anzugehen», steht im Sinne Lyotards fiir den Primat des Narrativen:
«[W]enn diese Welt fiir geschichtlich erklart wird, heisst das, man beab-
sichtigt, sie narrativ zu behandeln».!%? Gegen diese Bevorzugung des nar-
rativen Genres wird er sich wehren. Bekannt ist seine Hinterfragung der
Tauglichkeit der «grossen Metaerzdhlungens; Teil seiner Diagnose ist es,
deren legitimierende Kraft als geschwunden zu erachten, ja er spricht von
effektiver Delegitimation.''® Auch wenn Lyotard seine Hervorhebung der
Narratologie spater als zu einseitig zuriicknehmen wird, scheint mir deren
Modellcharakter im grossen Ganzen unangetastet zu bleiben.!!! Lyotard
erklart seine Diagnose aus dem Umstand, dass die grosse Legitimations-
erzahlung der abendldndischen Moderne durch ihren auf eine Mensch-
heitsgeschichte ausgelegten, universalistischen Anspruch jeder Form von

105 Ders., «Sendschreiben zu einer Universalgeschichte», S. 40 und 54.

106 Vgl. ebd., S. 40.

107 Ebd., S. 41.

108 Ebd., S: 39 und 53.

109 Ebd., S. 39.

110 Seine Begrifflichkeit klart Lyotard wie folgt: «Unter Metaerzdhlung oder grosser Er-
zdhlung verstehe ich [...] die Erzdhlungen (narrations) mit legitimierender Funk-
tion.» Vgl. ders., «<Randbemerkungen zu den Erzdhlungen», S. 36; Hervorhebung im
Original. Vgl. auch ders., «Memorandum {iber die Legitimitét», S. 59.

111 Vgl ders., «Randbemerkungen zu den Erzdhlungen», S. 33 und 36-37, und «Send-
schreiben zu einer Universalgeschichte», S. 39. Er spricht von einer <Zuspitzungs.



240 Samuel Rusch

Uneinholbarkeit widerstreitet, beispielsweise dem Partikuldren lokaler Kul-
turen wie auch dem Ereignis per se.!!? Das Auftreten uneinholbarer Phé-
nomene ist demgegeniiber gerade kontingent und somit weder vorherseh-
bar noch planbar. Lyotards Kritik lasst sich meines Erachtens auf den
Vorwurf fokussieren, die modernistische Auffassung missachte systema-
tisch die Moglichkeit von Kontingenz. Den verschiedenen, partiell wider-
streitenden Auspragungen der emanzipatorischen Legitimationserzdhlung
des Abendlands ist nach Lyotard der spezifisch moderne Umgang mit der
Zeitdimension — das «Projekt» — gemeinsam.!!® Das Projekt aber versteht
er als den «auf ein Ziel gerichteten Willen», und so stehen die Legitimations-
erzahlungen symptomatisch fiir das Bediirfnis der Kontrolle von Zeit und
Kontingenz durch den Willen.!!4

Das «Projekt der Moderne» werde vom Kapitalismus in Verbindung
mit der technologisierten Wissenschaft «vollendet». Der von Lyotard ins-
gesamt diagnostizierte «Prozess der Delegitimation» sei nicht nur in ihn
eingeschrieben, sondern werde von ihm wesentlich «beschleunigt».!1> Ent-
sprechend seiner sprachphilosophischen Rekonstruktion der Legitimations-
problematik weist Lyotard dem Kapitalismus die Vorherrschaft im Sinne
der «vollstandige[n] Hegemonie des 6konomischen Diskursgenres» zu.116
Der Kapitalismus verscharft das Bediirfnis nach Unterordnung der Zeit
unter den Willen; was er beschleunigt, ist der Vorgang der Einholung der
Zukunft. Dabei kommt ihm eine Eigendynamik, eine «motoricité» zu, die
ihn der menschlichen Beherrschung zusehends entzieht und demgemaéss
sein Destabilisierungspotential vergrossert.''” Konsequenz der angestrebten

112 Vgl. ders., «<Randbemerkungen zu den Erzdhlungen», S. 34, «Sendschreiben zu einer
Universalgeschichte», S. 49 und 52, sowie «<Memorandum tiber die Legitimitat», S. 71.

113 Vgl. ders., «Randbemerkungen zu den Erzédhlungen», S. 34; Hervorhebung im Origi-
nal, und «Memorandum {iber die Legitimitdt», S. 70-71; Hervorhebung im Original.
Lyotard nennt «Christentum, Aufkldarung, Romantik, Deutscher Spekulativer Idealis-
mus, Marxismus». Vgl. ders., «Zeit heute», S. 84. An anderer Stelle erwahnt er die
Ideen «der Freiheit, der <Aufkldrung>, des Sozialismus, der allgemeinen Bereiche-
rung». Vgl. ders., «Memorandum iiber die Legitimitdt», S. 71 und 80-81. An weite-
ren Stellen wird die Erwdhnung des Kapitalismus explizit: vgl. ders., «<Randbemerkun-
gen zu den Erzdhlungen», S. 33, und «Sendschreiben zu einer Universalgeschichte»,
S. 41. Vgl. auch ders., «Notizen {iber die Bedeutung von «post-»», S. 106, und Der
Widerstreit, S. 12.

114 Vgl. ders., «Memorandum iiber die Legitimitdt», S. 71. Vgl. auch ders., «Das Erhabe-
ne und die Avantgarde», S. 125.

115 Ders., «Randbemerkungen zu den Erzédhlungen», S. 34-35 und 37.

116 Vgl. ders., «Memorandum tiber die Legitimitdt», S. 82. Zudem flihre der Kapitalismus
aufgrund des von ihm angestachelten angespannten Wettbewerbs zur Segregation
und store somit die vereinheitlichende «Weltgeschichte im Sinne der Moderne». Vgl.
ders., «Sendschreiben zu einer Universalgeschichte», S. 55.

117 Vgl. ders., «Notizen tiber die Bedeutung von «post-», S. 107.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 241

weitestmoglichen Kontrolle der Zukunft ist die massive Beschneidung ih-
res Entfaltungspotentials; die Voraussetzung dafiir sieht Lyotard aber da-
rin, dass die Gegenwart — als der eigentlich auf die Zukunft hin offene Ort
— nach und nach der Zukunft untergeordnet wird.

Wenn man einen Prozess kontrollieren will, ist es [...] am besten, die Gegenwart dem
unterzuordnen, was man (noch) Zukunft nennt, denn unter dieser Bedingung wird die
Zukunft vollstdndig vorherbestimmt, und die Gegenwart hort ihrerseits auf, sich gegent-
ber einem unsicheren und kontingenten «Nachher> zu 6ffnen.!!8

Diese Herangehensweise hat zur Folge, dass Gegenwart immer weniger
unter ihrem Aspekt der uneinholbaren Présenz vor jeglicher diachronen
Einordnung gesehen wird: sie verliere «ihr Privileg, der unfassbare Punkt
zu sein, von dem aus sich die Zeit im Grunde zwischen Zukunft («noch
nicht:) und Vergangenheit («nicht mehr) aufteilen sollte».!'® Die kapita-
listische Markt-, das heisst Tauschlogik steht paradigmatisch fiir den Pro-
zess der Erosion der Gegenwart im Sinne der Prédsenz.!?% Beim Tausch ist
die zukiinftige Handlung — die Bezahlung — Bedingung dafiir, dass es
tiberhaupt zur gegenwartigen Handlung — dem Geben — kommt, und so
«wird das, was nach> dem Jetzt> kommt, dann «or> ihm geschehen kon-
nen»; der Tausch erfordere, «dass das Zukiinftige wie gegenwiértig sei»,
und auf diese Weise «bedingt die Zukunft die Gegenwart», wobei die im
«Geld gespeicherte Zeit» diesen im Grunde genommen folgewidrigen Vor-
gang sicherstellt.'2! Der Uberholung der Menschen durch die vom Kapita-
lismus angetriebene Neutralisierung> der Zukunft bzw. des Ereignischa-
rakters der Gegenwart scheint Lyotard eine zutiefst unmenschliche Qualitét
zuzuschreiben.'?? Einspannung der Phdnomene in eine unidirektionale
Abfolgelogik, Einbusse der Zukunftsoffenheit und der Ausgriff dieses Pro-
zesses auf die Gegenwart verbinden die von Lyotard angeprangerte kapita-

118 Ders., «Zeit heute», S. 81. Das <Programm>» erweist sich dabei als noch verhdngnisvol-
ler als das <Projekt>. Vgl. ebd., S. 83-84. Beachtenswert: «Was einige Postmoderne>
genannt haben, bezeichnet vielleicht nur einen Bruch oder zumindest einen Riss
zwischen dem einen «Pro-» und dem anderen: zwischen dem Projekt und dem Pro-
grammy. Vgl. ebd., S. 84. Vgl. auch ders., «<Die Moderne redigieren», S. 39, und «Das
Erhabene und die Avantgarde», S. 125.

119 Ders., «Zeit heute», S. 81.

120 Vgl. ebd., S. 82, «Vorwort. Vom Humanen», S. 13, und «Das Erhabene und die Avant-
garde», S. 122-125. Auf die experimentellen Kiinste hat das prometheische Moment
des Kapitalismus nach Lyotard allerdings einen teilweise positiven Einfluss. Vgl. ders.,
«Antwort auf die Frage», S. 17-18, und «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 123.

121 Vgl. ders., «Zeit heute», S. 81-82.

122 Vgl. ebd., S. 80-81 und 85, «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 122, sowie «Memo-
randum {ber die Legitimitit», S. 82—-83. Vgl. auch ders., «Vorwort. Vom Humanens.



242 Samuel Rusch

listische Spitze der modernistischen Bewegung offensichtlich mit dem Histo-
rismus gemass meiner Darstellung.

Lyotards Position erscheint mir weder naiv, geschichtsvergessen noch
konservativ, vielmehr ruft sie zu tiberlegter Distanz gegentiber dem zwie-
spéltigen modernistischen Optimismus auf.!?3 Lyotard fordert periodisches
Innehalten im unablédssigen diachronen Abrollen des angeblich emanzipa-
torischen Programms, um sowohl die Grundlagen als auch das bislang
Erreichte zu hinterfragen; die Postmoderne habe das «Denken der Aufkla-
rung» einer «strengen Priifung» zu unterziehen.'®* Ein solches, jegliche
Ideologisierungs- und Totalisierungstendenz hintertreibendes Vorgehen
entspricht aber gerade einem zutiefst aufklarerischen Habitus. Zunéchst
ist die «Idee einer geradlinigen Chronologie» fiir Lyotard «vollkommen
«moderns».'2> Wendet die Moderne aber die in ihr selbst angelegte aufklire-
rische Einstellung in einer Form von Rekurrenz selbstkritisch auf sich an,
tritt dasjenige auf, was Lyotard unter dem echt Postmodernen versteht.
Insofern ist das Postmoderne die Moderne, die ihr kritisches Potential unter
Besinnung auf ihren Ausgangshorizont systematisch auf die eigenen bis-
herigen Errungenschaften anwendet. Das Postmoderne ist damit Ausdruck
des utopischen Aspekts der Moderne, die in ihm «einen Antrieb» in sich
enthalte, «sich selbst im Hinblick auf einen von ihr unterschiedenen Zu-
stand zu tiberschreiten». Allein in dieser umsichtigen Weise scheint Lyotard
auch die Ankniipfung an das Projekt Moderne fiir moglich zu halten.26

Wenn fiir Lyotard die Postmoderne «schon in der Moderne impliziert»
ist, da diese «konstitutiv und andauernd mit ihrer Postmoderne schwanger»
gehe, eriibrigt sich der Hinweis, dass es «die Postmoderne> als die sich an die
Moderne anschliessende Epoche in Lyotards Augen nicht gibt, sondern dass
erstere an letzterer Teil hat, insofern sie diejenige Phase sei, in der die
Moderne ihrer eigenen Anamnese nachkomme.!2?” Beziiglich der modernen
Architektur und deren Verwendung von Zitaten diagnostiziert Lyotard:

Das Verschwinden der Idee eines Fortschritts in der Rationalitdt und in der Freiheit erklart
einen bestimmten <Ton>, einen Stil oder einen spezifischen Modus der postmodernen Archi-

123 Der Vorwurf des <Neokonservatismus> ist derjenige Jiirgen Habermas’. Vgl. Lyotard,
«Antwort auf die Frage», S. 14-16. Vgl. auch ders., «Vorbemerkung», in: ders., Post-
moderne fiir Kinder, S. 11-12, insbes. S. 11. Auf die «Herausforderung durch die
neostrukturalistische Vernunftkritik» reagiert Jiirgen Habermas mit ders., Der philo-
sophische Diskurs der Moderne. Zwdlf Vorlesungen, Frankfurt am Main: Suhrkamp
Verlag, 1988 (= suhrkamp taschenbuch wissenschaft, 749), hier S. 7.

124 Vgl. Lyotard, «Antwort auf die Frage», S. 16.

125 Ders., «Notizen tber die Bedeutung von <post-», S. 104.

126 Vgl. ders., «Die Moderne redigieren», S. 38 und 47, sowie «Sendschreiben zu einer
Universalgeschichte», S. 48.

127 Vgl. ders., «Die Moderne redigieren», S. 38, und «Antwort auf die Frage», S. 28.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 243

tektur. Ich wiirde sagen: eine Art von <Bricolages; die Fiille an Zitaten von Elementen, die
fritheren klassischen oder modernen Stilen oder Epochen entliehen werden [...] Ich wiir-
de sagen, dass das Zitieren von Elementen aus fritheren Architekturen in der <neuen> Ar-
chitektur von einem der Verwendung von Tagesresten aus dem vergangenen Leben in der
Traumarbeit analogen Verfahren herriihrt, wie Freud es in der Traumdeutung beschreibt.!?8

Nur wenn man die Moderne im Sinne ihres katastrophisch-revolutionédren
Pathos als radikalen Bruch mit der voraufgehenden Tradition versteht,
kann fiir Lyotard der «Verdacht» entstehen, «dieser Bruch> sei eher eine
Moglichkeit, die Vergangenheit zu vergessen und zu unterdriicken, das
heisst, sie zu wiederholen, als sie zu tiberwinden».!2? Fiir Lyotard ist dem-
gegeniiber «der wahre Prozess des Avantgardismus» die «lange, verbissene,
hochst verantwortungsvolle Arbeit», die darauf abzielt, «die <moderne Neu-
rose> — als Quelle des Ungliicks, das wir zweihundert Jahre lang erfahren
haben -, die abendléandische Schizophrenie und Paranoia und so weiter»
nicht «ohne jede Verschiebung» zu wiederholen.!3? Die Herangehensweise
im Sinne der Anamnese aber bedeutet eine dem Diachronismus gegeniiber
ganzlich alternative, zyklisch-rekurrente Auffassung der Zeitdimension.
Die in der treibenden <Motorik> des neuzeitlichen Projekts wurzelnde
und in den vorherrschenden Diskursen institutionalisierte Erwartungshal-
tung, «dass es weitergehen soll», impliziert ein Lyotard zufolge zwiespalti-
ges Versprechen. Da die modernistische Ideologie es eingeht, muss sie zu
seiner Einhaltung vorsétzlich ausblenden, dass verschiedene Entwicklungs-
verlaufe denkbar sind. Gerade die Aussicht, dass es einmal nicht weiter-
gehen konnte, steht als Alternative indes gemal$ Lyotard der Option, auf die
die verordnete Zuversicht baut, in nichts nach.!3! Dergleichen latenter Ge-
waltanwendung will Lyotard entgegenwirken, indem er die anomalen Aus-
serungsformen wie Philosophie, Literatur und die Kiinste dazu anhélt, sich
unnachgiebig zur Geltung zu bringen. Diese bewahren sich eine prinzipielle
Offenheit, gerade auch gegeniiber der Zukunft, da sie die Regeln ihrer
Produktion — nicht wie die Diskurse, die ein im Voraus festgelegtes Regu-
lativ abspulen — erst in ihrem Vollzug und immer wieder neu schaffen. Die
erwahnte Rekurrenz von Lyotards eigenem philosophischen Schreiben und
dem postmodernen Denken insgesamt versteht sich aus diesem Anspruch
heraus. Nach Lyotard arbeiten Kiinstler und Schriftsteller, «um die Regel
dessen zu erstellen, was gemacht worden sein wird». Daher riihre, «dass
Werk und Text den Charakter eines Ereignisses haben», ebenso aber auch,
«dass sie fiir ihren Autor immer zu spat kommen, oder, was auf dasselbe

128 Ders., «Notizen {iber die Bedeutung von «post-»», S. 104-105; Hervorhebungen im
Original.

129 Ebd.

130 Vgl. ebd., S. 109.

131 Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 109.



244 Samuel Rusch

hinauskommt, dass die Arbeit an ihnen immer zu frith beginnt». Das Werk
sei «nur modern, wenn es zuvor postmodern war», und insofern bedeute
«der Postmodernismus nicht das Ende des Modernismus, sondern dessen
Geburt, dessen permanente Geburt». Aus dieser Anordnung ergibt sich fiir
die Postmoderne das «Paradox der Vorzukunft».132 Das Denken aber, das
diesen Namen wahrhaft verdiene, bestehe darin, «Ereignisse zu empfangen»,
weshalb «man nicht beanspruchen» konne zu denken, «ohne sich ipso facto
in einer Position des Widerstands gegeniiber dem Prozess der Zeitkontrolle
zu befinden». Sofern man wirklich denkt, «akzeptiert man das Vorkommnis
als das, was es ist, ndmlich als <ioch nicht> bestimmt».133 Und so heisst das
Innehalten, das Lyotard fordert und selbst zur Anwendung bringt, auf die
Moglichkeit gefasst zu sein, dass es nicht, zumindest nicht in bekannter
oder gar vorausbestimmter Weise weitergeht. Dieses bestimmte «Elend»
erwarte «den Musiker vor der surface sonore», den kiinstlerischen Menschen
ganz allgemein «jedesmal, wenn etwas auf sich warten lasst, das heisst in
Frage steht, vor jedem Fragezeichen, jedem was nun?».134

Wenn Lyotard dem in der Einhalt gebietenden Frage Geschieht es?
versinnbildlichten Ereignis Gerechtigkeit widerfahren lassen will, kann
dadurch zugleich die modernistische Prapotenz der diachronistischen Ide-
ologien relativiert, wenn nicht sogar gebrochen werden.

Aus alledem wird deutlich, dass es fiir Lyotard beim Postmodernen in
keiner Weise um Fragen der Stilistik, des Einsatzes und der Berechtigung
von Zitaten geht, vielmehr um den Grad an Rekurrenz und Reflexionstie-
fe. Kunst habe sich fiir den «Abgrund der ankommenden Zeit» empfiang-
lich zu halten und immer wieder zu bezeugen, dass es das Ereignis als das
Andere jeglicher Einordnung gibt.!3> Fiir das Ereignis Zeugnis ablegen kann
sie aber nur, wenn sie es nicht darstellt, denn — wie ausgefiihrt — ein darge-

132 Ders., «Antwort auf die Frage», S. 28 und 31-32; Hervorhebung im Original. Das
Paradox der Vorzukunft> erkldrt Lyotards wiederholte, eigenwillige Verwendung des
Perfektfuturs an fiir seine Position gewichtigen Stellen. Der Regelverstoss der Moderne
werfe «die Frage nach dem Nichts und nach dem Ereignis wieder auf». Vgl. ders.,
«Memorandum iiber die Legitimitit», S. 62.

133 Ders., «Zeit heute», S. 90; Hervorhebung im Original. Vgl. auch ders., «Vorstellung,
Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 148-149, sowie «Antwort auf die Frage», S. 19
und 31-32.

134 Ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 109.

135 Vgl. ders., «Zeit heute», S. 90, «Der Augenblick, Newman», S. 105, sowie «Das Erha-
bene und die Avantgarde», S. 110-111, 119 und 121. Vgl. auch ders., «Vorwort.
Vom Humanen», S. 17. Lyotard bestimmt als Aufgabe der bildenden Kunst: «Die
Farbe, das Bild ist als Vorkommnis, als Ereignis nicht ausdriickbar, und davon hat sie
Zeugnis zu geben.» Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 110-111.
Und: «<Man muss immer wieder das Vorkommnis bezeugen, indem man es Vorkomm-
nis sein lasst.» Vgl. ders., «Der Augenblick, Newman», S. 105.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 245

stelltes Ereignis ist als gewesenes selbst kein Ereignis. Sie muss sich selbst
zum Ereignis machen, zum Ereignis werden. So verdichtet Lyotard das
Kunstwerk auf einen monadischen Nullpunkt absoluter Singularitit, der
diachrone Zeitlichkeit kategorisch ausschliesst. Dies wirft die Frage des
Verhaltnisses zwischen dem Kunstwerk> und seinem materiellen Trager-
medium auf; eine intrigierende Frage, die, soweit ich sehe, in Lyotards
Theorie unbedacht bleibt. Jedenfalls muss er alle Faktoren, die hinsicht-
lich des Kunstwerks mit diachroner Zeitlichkeit zu tun haben, angefangen
bei Wiederholbarkeit und Form, ausschalten. Folglich entzieht sich den
Kiinsten die Moglichkeit, sich mit kiinstlerischem Material auseinanderzu-
setzen, insofern dieses stets gestaltete, geformte Materie ist. Wie Berio kennt
auch Lyotard die Unterscheidung zwischen Material und Materie, und auch
fiir ihn spielen im Prozess der Materialwerdung Zurichtungen, insbesondere
insofern sie mit Verzeitlichung einhergehen, eine tragende Rolle. Was im
Sinne Lyotards bleibt, ist der Versuch, auf die Materie, die reine Prédsenz
vor jeglicher Gestaltung und Formung zuriickzugreifen, auf den reinen
Rohstoff vor jeglicher Diachronisierung. Dazu hat sich der Geist, wie aus-
zufithren sein wird, einer moglichst niederschwelligen Empféanglichkeit zu
befleissigen, wodurch eine moglicherweise ideologisierende Herangehens-
weise bereits auf der Ebene basaler Wahrnehmung unterbunden wird.

Die grosse Distanz zwischen dieser rohstoffartig reinen Materie und
dem kiinstlerischen Material unter einem historistisch iiberfrachteten Ma-
terialbegriff liegt auf der Hand. Nochmals ist auf den Vorwurf einzugehen,
Lyotards Sichtweise sei unheilvoll naiv, insofern sie die Tatsache nicht
anerkenne, dass im Material, zum Guten oder zum Schlechten, gesellschaft-
liche Realitdt sedimentiert sei: Sie verschliesse sich, darin die Ideologien
zu sehen, die zu den betreffenden gesellschaflichen Realitdten gefiihrt
haben. Fiir Lyotard demgegeniiber liegt die grosste Ideologie darin,
tiberhaupt mit einem Materialbegriff an die Materie heranzutreten; mit
einem Materialbegriff, der einzig aus der unhinterfragten Pravalenz der
diachronistischen Sichtweise hervorgeht. So zeigt sich auch bei Lyotard
das Bestreben, mit seinem Ansatz der ideologisierenden Tendenz des His-
torismus mit allen ihren Implikationen entgegenzutreten. In Lyotards Auf-
fassung, die Kiinste konnten konkret auf die reine Materie zugreifen, wird
allerdings eine Differenz zu Berio sichtbar.

Die ndhere Bestimmung, wie er die gesuchte kiinstlerische Materie
auffasst, hat ihren Ausgang von der Feststellung zu nehmen, dass Lyotard
in seinen Uberlegungen bei einer Einsicht Immanuel Kants ansetzt, nim-
lich dass Zeit und Geist einander bedingen. Wenn Lyotards Absicht darin
besteht, durch eine Fokussierung auf das zeitenthobene Ereignis die dia-
chronistische Zeitauffassung zu unterlaufen, dann ist dieses Bestreben nur
um den Preis erfolgreich, dass ineins der Geist destabilisiert wird.



246 Samuel Rusch

Dass der Geist der sich in der Prdasenz instantan gebenden Materie im
Wege steht, wird klar, wenn Lyotard in Anlehnung an Kant jegliches Den-
ken als temporalisierend bestimmt. Der Geist sei jederzeit selbst fiir die
priméarste Apprehension an wenn auch verschwindend kleine Retentionen
gebunden und miisse in ausnahmslos all seinen Aktivititen zumindest
minimale Synthesen des <Mannigfaltigen> vornehmen.'3¢ Lyotards Ausse-
rungen zum vorliegenden Zusammenhang sind von einer Spannung durch-
zogen. Auf der einen Seite steht die Notwendigkeit eines Vorgangs, den er
mit Metaphern der <Enteignung>, der <Entméchtigung>, der <Entwaffnungy,
der <Entkleidung> des Geistes umschreibt. Auf der anderen Seite gesteht er
zu, dass sich der Geist einer «Askese» befleissigen konne, um auf das Ni-
veau einer rudimentdren Empféanglichkeit mdglichst vor jeder Begriffsbil-
dung, ja sogar geistigen Abbildung abzusteigen. Jedenfalls behauptet Ly-
otard eine Alteritat, die er typischerweise in unpersénlichen Formeln fasst,
die den Geist zu diesem Absinken bringt, wobei sie ihn in seinen iiblichen
Vollziigen unterbreche. Diese Instanz ist das Ereignis oder Vorkommnis.
Teils driickt sich Lyotard so aus, dass es das Ereignis ist, das fiir die Pré-
senz der noch in keiner Weise verzeitlichten und vergeistigten Materie
empfianglich macht, teils ist die Prasenz der Materie das Ereignis selbst.137

Was «auf dem Spiel steht» und nur erreicht werde, wenn «jeder Mo-
ment, jedes Jetzt, gleichsam ein <Sich-6ffnen»» bedeute, sagt Lyotard, sei
«die Fahigkeit, Dinge ankommen zu lassen, und zwar so, wie sie sich prasen-
tieren».'3® Es sei das Ereignis, in dem «von Zeit zu Zeit> die unfassbare
und unleugbare Prdsenz> von etwas, das anders ist als der Geist», aufschei-
ne, gleichzeitig sei das Ereignis das, «was das Bewusstsein ausser Fassung
bringt, es destruiert, was ihm nicht zu denken gelingt und was es vergisst,
um sich selbst zu konstituieren».!3? Deshalb miisse man von einem der
Prasenz ausgelieferten «Geisteszustand ohne Geist» ausgehen, «der vom

136 Vgl. ders., «Gott und die Marionette», in: Das Inhumane, S. 177-189, hier: S. 181
und 183-184.

137 Vgl. ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», S. 162-163. Unter der Be-
zeichnung der «Askese> verstdndigt sich Lyotard mit Adorno gegen einen Gewaltakt
des Geistes: «Wenn man jedoch die Aktivitit des Vergleichens und des Mobilisierens
der Aggressivitét, die Inbesitznahme (das mancipium) und das Verhandeln unter-
bindet, die zur Ordnung des Geistes gehoren, dann — um den Preis dieser Askese
(Adorno) - ist es vielleicht nicht unméglich, sich fiir die einfallenden Nuancen ver-
flighbar zu halten, sich fiir das Timbre empfénglich zu machen.» Vgl. ebd., S. 162; Her-
vorhebung im Original. Vgl. auch ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 108,
und «Konservierung und Farbe», in: Das Inhumane, S. 167-175, hier: S. 174-175.

138 Ders., «Die Moderne redigieren», S. 46. Dieser Modus scheint mir dem von Lyotard
geforderten Verhiltnis der Gegenwart zu einer offenen Zukunft zu entsprechen.

139 Ders., «Zeit heute», S. 91. Vgl. auch ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 108
und 111.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 247

Geist nicht verlangt wird, damit die Materie wahrgenommen oder begrif-
fen oder gegeben oder erfasst werde, sondern damit es etwas gibt».149 Und
so findet Lyotard zu einer negativen Definition der Materie: Sie sei das,
was den Geist zerbreche, indem sie seine Syntheseaktivitat entweder tiber-
steige oder unterlaufe.! Betrachte man die Materie «nach der Ordnung
der Rezeptivitdt oder des Verstandes», dann wirke sie «wie immateriell»,
da sie «so subtil» sei. Sie sei «immateriell>, un-objektivierbar, weil sie nur
stattfinden> oder vorkommen kann», sofern die «aktiven Geistesvermogen
aussetzen», und zwar «mindestens fiir «inen Augenblicks».!4? Gemailde
Newmans beséssen, so Lyotard, die Kraft, «den Geist zu unterbrechen und
zu verbieten»; wie es auch vorkommen kann, dass «unter dem <Effekt>
einer Farbe der Geist in Stiicke zerbricht», dieses «Aussetzen» komme sei-
ner «Entméchtigung» gleich.'3 An anderer Stelle sagt Lyotard: «Das Fra-
gezeichen des Geschieht es? unterbricht. Im Vorkommnis ist der Wille be-
siegt».144 Schliesslich findet er in Zusammenhang mit dem Ereignis noch
zu einer weiteren unpersonlichen Formel:

Dass etwas als Vorkommnis geschieht, bedeutet, dass der Geist enteignet wird. Der Aus-
druck <Es geschieht, dass...> ist geradezu die Formel dafiir, dass das Selbst nicht Herr tiber
sich selbst ist. Das Ereignis macht das Selbst unfdhig, von dem, was es ist, Besitz zu ergrei-
fen und es unter Kontrolle zu halten. Es bezeugt die grundsatzliche Empfanglichkeit des
Selbst fiir eine rekursive Alteritdt.!4>

Das Es geschieht habe die Qualitit des Wunders; in Bezug auf die Malerei
erwahnt Lyotard «die Farbe als Vorkommnis, das Wunder, dass es geschieht
(dass etwas geschieht: ndmlich die Farbe), dass zumindest dem Auge et-
was widerfahrt»,146

Die im Falle der Musik gesuchte Prasenz ist die klangliche Materie,
die reine Schwingung. Lyotard nennt sie auch <Nuance> und <Timbre>, Be-
zeichnungen, die «sowohl auf die Qualitat von Farben als auch von Klédn-
gen angewandt» wiirden. Nuance und Timbre seien das, «was die exakte
Trennung, also die klare Komposition von Kldngen und Farben nach den

140 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», S. 163; Hervorhebung im Original.

141 Vgl. ders., «Gott und die Marionette», S. 180.

142 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», S. 162, und «Gott und die Ma-
rionette», S. 180.

143 Vgl. ders., «KKonservierung und Farbe», S. 174.

144 Ders. «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 125; Hervorhebung im Original.

145 Ders., «Zeit heute», S. 74. Parallel formuliert Lyotard: «Was wir nicht zu denken
vermogen, ist, dass etwas geschieht, oder vielmehr und einfacher: dass es geschieht.. .».
Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 108.

146 Ebd., S. 120; Hervorhebung im Original. Ebenso beziiglich der bildenden Kunst sagt
Lyotard, «das Unbestimmte, das Es geschieht» sei «die Farbe, das Bild». Vgl. ebd., S. 110;
Hervorhebung im Original. Vgl. auch ebd., S. 115.



248 Samuel Rusch

Harmonie-Skalen und -Temperamenten vereitelt und zunichte macht», wes-
halb sie «eine Art Unendlichkeit, Unbestimmtheit der Harmonien» verur-
sachten. Wir seien nicht in der Lage, sie «nach der Hohe, Dauer und Fre-
quenz zu bestimmen», und so definiert er sie als »kaum wahrnehmbare
Unterschiede von Ténen und Kldngen, die ansonsten, im Hinblick auf die
Bestimmung ihrer physikalischen Parameter, identisch sind».'#” Ebenso
seien sie nicht «vorhersehbar». Entscheidend fiir Lyotards Gesamtkonzep-
tion ist, dass sich die Nuance «jeder Wiederholbarkeit entzieht» und auf-
grund ihrer Unbestimmbarkeit «das Ohr sich dem Unvergleichlichen (also
dem Unwiederholbaren) hinzugeben» scheint. Lyotard fragt rhetorisch,
wie «das, was sich konstitutiv wiederholt», also der Geist, «das Unwieder-
holbare als solches erfassen» konne. Lyotards Punkt scheint allerdings
weniger zu sein, dass sich die klangliche Materie per se nicht wiederholt,
sondern er erachtet sie als «nicht wiederholbar», da «der Geist durch sein
Erfasstwerden von ihr sowohl seiner dsthetischen als auch seiner intelli-
genten Fahigkeiten beraubt, entkleidet» werde. Da er ausserstande sei,
«sie zu binden, sie zu assoziieren», gelinge es ihm nicht, sie zu wiederho-
len, das heisst «aus ihr eine Intrige zu spinnen».'4® Diese «melodische In-
trige» werde, so Lyotard, von der avantgardistischen Musik «ausser Kraft»
gesetzt, «die klangliche Materie» werde in ihr nicht einer «sentimentalen
Erzdhlung, einer Odyssee, untergeordnet». Die «zeitgendssischen Musiken»
gingen von einem «Gefiihl des Vorkommnisses aus» und exponierten eine
der durchorganisierten, epischen Zeit entgegengesetzte «Zeitlichkeit klang-
licher Ereignisse, die eher Anachronie oder Parachronie als Diachronie
zuldsst».14? Traditionelle Musik und musikalische Form sind demgegeniiber
organisierte Zeit und unterliegen konstitutiv der Wiederholung. In ihnen
werde das «Jetzt-Sein (eher als Da-Sein)» der reinen Prédsenz ins «enge
Raster der musikalischen Rhetoriken [...] eingepasst», und dieses Raster
«der Harmonie, der Melodie, der Instrumentierung» regle, ja bestimme
das «Vorkommen» der musikalischen Materie.!*° Fiir die avantgardisti-
sche Entgrenzung sieht Lyotard hingegen zwei Moglichkeiten. Es bestehen

der dntuitionistische> [...] Weg und der «axiomatische> Weg. Man zerstort das Raster, das
das Gehor betédubt oder man glaubt es zu zerstéren, entweder indem man «die Kldnge sein
lasst>, wie Cage sagt; oder indem man das Raster im Gegenteil durch komplexere, weniger
rhetorische als kognitive, haufig «Strukturen> genannte Raster vereitelt, in denen mit den
unterschiedlichen Dimensionen des Klangs experimentiert wird, um sie fiir das klangliche
Gefiihl prasent> zu machen. Sagen wir: Tendenz Boulez.!>!

147 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», S. 161-162.
148 Ders., «Gott und die Marionette», S. 179-181 und 183.

149 Ders., «Der Gehorsam», S. 198-199 und 202.

150 Vgliebd:; S..202.

151 Ebd. Diese Tendenzen entsprechen nicht derjenigen Berios.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 249

Lyotard ist sich bewusst, dass die in seinem Sinne verstandene Nuance
«nicht begreifbar und auch nicht erfahrbar, empfindbar ist, zumindest nicht
nach den Formen unserer Sinnlichkeit», vielmehr iibertrage sie sich «vor
jeglicher Objektivierung unmittelbar in Gefiihl, also vor jeglicher <Anhoérung»
in ein klangliches Gefiihl». Lyotard rdumt ein, dass die «Vorstellung einer
reinen punktuellen Prasenz» durchwegs «hochproblematisch bleibt».1>2 Eine
so aufgefasste klangliche Materie stiitzt den Eindruck, der Geist gerate
laufend in prekére Grenzsituationen. Die Entwaffnung des Geistes deutet
Lyotard an folgender Stelle als spezifische Form der Passivitét:

Préasenz in Absenz des aktiven Geistes ist — immer nur — Timbre, Ton, Nuance innerhalb
der einen oder anderen sinnlichen Anlage, der einen oder anderen der sensoria, der einen
oder anderen der Empfanglichkeiten, durch die der Geist flir das materielle Ereignis zu-
ganglich ist, von ihm «bertihrt» werden kann: die unvergleichliche — unvergessliche und
unmittelbar vergessene — singulare Qualitdt der Maserung einer Haut oder eines Holzes,
der Duftnote eines Aromas, des Geschmacks eines Sekrets oder eines Fleisches ebensowie
eines Timbres oder einer Nuance. All diese Ausdriicke sind austauschbar. Sie bezeichnen
alle das Sichereignen einer Passion, eines Leidens, auf das der Geist nicht vorbereitet
gewesen sein wird, das ihn entwaffnet haben wird[.]!>3

Das Ohr lausche im Falle der Nuance «dem singuldren, punktuellen Hier
und Jetzt des Klangs, das sich qua Voraussetzung gegen jeden raum-zeitli-
chen Transfer auflehnt».!>* Offenkundig wiirde die diachrone Einordnung
die Moglichkeit eines solchen Transfers voraussetzen, wohingegen die
Materie flir Lyotard insgesamt das von Riicknahmen gekennzeichnete Noch-
nicht-Bezogene ist: vor der Zeit, vor dem Geist, vor der Synthesis. An einer
Parallelstelle formuliert Lyotard: «Hier, jetzt klingt ein Klang, indem er in
einem unerfassbaren Augenblick seine Fliichtigkeit und ein Warten ver-
breitet». Wie bereits anklang, umschreibt ein sich ausdehnendes Warten
den Hiat von Frage und Fragezeichen. Alle diese Anspielungen bestétigen,
dass die Nuance dem Ereignis entspricht. Spatestens aber, wenn er sagt,
die Nuance sei «vielleicht die elementarste Prasenz der Zeit und fiir die Zeit,
der drmste> Grad oder Zustand (obwohl es kein Zustand ist) des Zeit-Seins:
das Durchlaufen», macht er explizit, dass seine Betrachtungsweise der musi-
kalischen Materie einer der zu Ordnung und Kontrolle tendierenden dia-
chronen Zeitdimension gegeniiber alternativen Dimension verpflichtet ist.?>>

152 Ders., «Gott und die Marionette», S. 180, und «Der Gehorsam», S. 202.

153 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», S. 163; Hervorhebung im Origi-
nal.

154 Ders., «Gott und die Marionette», S. 179-180.

155 Vgl. ders., «Der Gehorsam», S. 202. Ich denke, zu betonen ist «dtrchlaufens, da «durch-
ldufen> tendenziell Bewusstheit impliziert. Vgl. auch ders., «Gott und die Marionet-
te», S. 180.



250 Samuel Rusch

Im Gegensatz dazu wird die fundamentalste und eigentiimlichste Féhig-
keit des Geistes, «die Gegebenheiten zu synthetisieren, das Mannigfaltige,
die Mannigfaltigkeit im allgemeinen zusammenzufiigen», wie Lyotard
wiederum im Gefolge Kants angibt, von der «Form» reprasentiert.!>® Form
bedeutet Retention, Stabilisierung und damit Verstehen: «Formen und
Begriffe sind konstitutiv fiir Gegenstande. Sie produzieren Gegebenheiten,
die von der Sinnlichkeit erfasst und vom Verstand verstanden werden kon-
nen, ein Gegeniiber, das den Geistvermdégen, -kapazitdten angemessen
ist».1>7 Schon traditionellerweise sei die Materie demgegendiiber als das,
«was par excellence mannigfaltig und instabil ist und unaufhoérlich wieder
zerrinnt», verstanden worden.>8 Erst Materie, die ihrer angeblichen Funk-
tion, «eine Form aufzufiillen und zu aktualisieren», nachkomme, sei an
den Geist «adressiert» und fiir ihn iiberhaupt aufnehmbar.!*>° Die Auffassung
aber, Materie sei in der Welt nur als geformte von Bedeutung, sei die immer
noch weithin akzeptierte Voraussetzung einer aristotelisch gepragten On-
tologie und ein Vorurteil der traditionellen Asthetik, die in der Kunst —
insbesondere unter dem Paradigma des Schonen — eine mit dem Geist ins
Einvernehmen tretende Zusammenstimmung von Materie und (schoner)
Form erkenne.!° Die Materie als Pridsenz, der sich Lyotard anndhern will,
ist hingegen «fiir den Geist undarstellbar», sie sei «seinem Zugriff immer
entzogen» und biete sich «weder einem Dialog noch einer Dialektik an»,
asthetisch erfassbar sei sie allein, «wenn man von jeglichem Anspruch auf
Bewiltigung der Zeit durch eine begriffliche Synthese Abstand nimmt»,161
Sie sei «nichtformalisierte Materie».'2 Als solche entziehe sich gerade

die Nuance den Synthesen der Apprehension und Reproduktion, die normalerweise das
Erfassen der sinnlichen Materie zwecks Wohlgefallen, durch die Formen, oder zwecks
Erkenntnis, durch die Schemata und Begriffe, sicherstellen. Wenn kein Subjekt die sinn-
lichen Formen und begrifflichen Operatoren auf sich, das heisst auf sein Synthesever-
mogen beziehen kann — diese Nuance auf sich beziehen kann -, dann deshalb, weil die
klangliche Materie, die diese Nuance ist, nur da ist — da und dann -, solange es das Subjekt
nicht ist.163

156 Vgl. ders., «<Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», S. 160; Hervorhebung im
Original.

157 Ebd:; 5.162.

158 Vel ebd.,S. 160.

159 Vgl. ebd., S. 164.

160 Vgl. ebd., S. 158-161. Vgl. auch ders., «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit»,
S. 145-146, und «Antwort auf die Frage», S. 25.

161 Ders., «<Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», S. 164, und «Die Moderne redi-
gieren», S. 45.

162 Ders., «Gott und die Marionette», S. 181.

163 Ebd. Hervorhebungen im Original.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 251

Es zeigt sich, dass auch das Subjekt als Trager des Geistes von dessen
Destabilisierung durch die Nuance betroffen ist. Lyotard spricht auch von
der «Ausloschung des Subjekts» und «seiner elementarsten synthetischen
Fiahigkeit».1%4 In dem Moment aber, wo — zusammen mit Zeit, Geist und
Subjekt — auch die Form prekér wird, konne es «in den Kiinsten, vor allem
in der Malerei und in der Musik, nur darum gehen, sich der Materie zu
nahern. Das heisst sich der Prisenz zu ndhern».16

Damit ergibt sich der Ubergang zur dsthetischen Kategorie des Erhabe-
nen. Fiir ihre Fruchtbarmachung diirfte Lyotard neben dem Anstossen der
Postmoderne-Debatte am ehesten breiter bekannt sein. Er sieht den Ort
der avantgardistischen Kunst dezidiert in der Ordnung des Erhabenen,
nicht der des Schénen.!®® Lyotards Interesse fiir die erhabene Situation
entzlindet sich an ihrem zeitlichen Aspekt, den hervorgestrichen zu ha-
ben, — wie er herausstellt - Edmund Burkes Leistung mehr noch als Kants
sei.1®” In der Tat ensteht das erhabene Gefiihl bei Burke in zwei Phasen. In
der ersten droht ein furchteinflossender, {iberméachtiger Gegenstand die
rezipierende Instanz zu versehren, ja des Lebens zu berauben, wodurch er
die Seele in Schrecken (terror) versetze.'®® Vor der Gesamtanlage seiner
Theorie deutet Lyotard diesen Vorfall folgendermassen: «Was schreckt,
ist, dass das Es geschieht — nicht geschieht, dass es zu geschehen aufhort». 169
In der Perplexierung durch den erhabenen Gegenstand stockt im subjektiven
Empfinden die Wahrnehmung des unablédssigen Ablaufens der Zeit erheb-
lich, und genau dieses Aussetzen der Zeit ist der Aspekt, der Lyotard auf
die erhabene Situation aufmerksam gemacht hat. Der sich 6ffnende Hiat
(suspense)'’? ist mit demjenigen des kiinstlerischen Ereignisses eng ver-
wandt: ein sozusagen gegenstandsloses Warten, ein offenes Fragezeichen.
Zur Frage, wie ein Gemalde Newmans zu kommentieren sei, sagt Lyotard:

Die beste Deutung ist die Frageform: Was soll man sagen? oder ein Ausruf: Ah! oder
Uberraschung: Na sowas! So viele Ausdrticke fiir ein Gefiihl, das in der modernen &stheti-
schen Tradition [...] einen Namen hat: das Erhabene. Es ist das Gefiihl des «da ist es».171

164 Ebd. Vgl. auch ebd., S. 180.

165 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», S. 161.

166 Es scheine ihm, «dass in der Asthetik des Erhabenen die moderne Kunst (einschlies-
slich der Literatur) ihre treibende Kraft und die Logik der Avantgarden ihre Axiome
finden». Vgl. ders., «<Antwort auf die Frage», S. 24.

167 Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 116.

168 Vgl. ders., «Der Augenblick, Newman», S. 101 und 105.

169 Ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 117; Hervorhebung im Original. Vgl.
auch ders., «Der Augenblick, Newman», S. 101, und «Das Erhabene und die Avant-
garde», S. 110.

170 Vgl. ebd., S. 109 und 117.

171 Ders., «Der Augenblick, Newman», S. 97.



252 Samuel Rusch

In einer zweiten Phase kommt der Geist wieder zu Krédften und realisiert,
dass ihn das angedrohte Schicksal nicht ereilt, weshalb sich nun Lust zur
vorherigen Unlust gesellt, und zwar die sekundare Lust der Erleichterung,
des Frohseins (delight)'7? iber die Abwesenheit des Schrecklichen. Im
Anschluss an seine Konzeption deutet Lyotard auch die Erleichterung, «dass
die Beraubung suspendiert ist», als «die Erleichterung dariiber, dass es
gibt».173 Daher ist das erhabene Gefiihl ein gemischtes, «ein widerspriich-
liches Gefiihl», ja eine «zwiespéltige Affektion» und ein «zwiespaltige[r]
Genuss».174 Kant wird die erhabene Situation im Rahmen seiner Architek-
tonik der seelischen Vermogen modifizieren, bei ihm entsteht die Unlust
(vergleichbar mit Burke) am Scheitern — am «Desaster», wie Lyotard sagt
— der Einbildungskraft angesichts des unvorstellbar méachtigen Gegenstan-
des, die Lust aber entsteht (anders als bei Burke), weil in diesem Unver-
mogen erkennbar wird, dass es neben den darstellbaren Begriffen des Ver-
standes, denen die Einbildungskraft in der Vorstellung ein Beispiel
vorfiihren kann, allein der Vernunft zugéngliche Ideen gibt, die nicht dar-
stellbar sind. Kant schreibe, «man kann nicht im Raum und in der Zeit das
Unendliche der Macht oder das Absolute der Grosse darstellen, die reine
Ideen sind». Dies wiederum bekriftige Kant darin, die Mdéglichkeit der
Freiheit als eines Vernunftprinzips zu behaupten.!”>
Bemerkenswerterweise scheitert bei Berio das Gedachtnis in vergleich-
barer Weise wie die Einbildungskraft bei Kant, wenn der fiinfte Satz seiner
Sinfonia auf ein Neues Material aus allem Vorhergegangenen aufruft und
durch abermalige Rekombination nochmals weitere Sinnangebote zutage
fordert: «La dislocazione imprevista e discontinua degli eventi gia ascolta-
ti prima provoca una sorta di arresto nello stream of consciousness, nel
dlusso della coscienza> (musicale)»; mit einem Ergebnis, das Berio so be-
schreibt: «L.a memoria viene continuamente sollecitata e chiamata in cau-

172 Vgl. ebd., S. 101 und 105, sowie «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 117.

173 Ders., «Der Augenblick, Newman», S. 105; Hervorhebung im Original, und «Das Er-
habene und die Avantgarde», S. 117-118. Das Erhabene bestehe gerade darin, «dass
mitten in diesem drohenden Nahen des Nichts doch etwas geschieht, etwas «statt>
findet (avoir lieu), das ankiindigt, dass nicht alles zu Ende ist. Ein einfaches hier, das
kleinste Vorkommnis ist dieser <Ort> (liew)». Vgl. ders., «Der Augenblick, Newman»,
S. 101; Hervorhebungen im Original.

174 Ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 110-111 und 119, sowie «Antwort auf
die Frage», S. 24. An anderer Stelle erwdhnt Lyotard das «delight, dieses negative
Vergniigen, das widerspriichlich, fast neurotisch das erhabene Gefiihl kennzeichnet».
Vgl. ders., «Der Augenblick, Newman», S. 101; Hervorhebung im Original. Vgl. auch
ders., «<Antwort auf die Frage», S. 24-25.

175 Vgl. ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», S. 158-159, «Der Augen-
blick, Newman», S. 102, «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 116, und «Antwort
auf die Frage», S. 25-26.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 253

sa, ma allo stesso tempo essa viene negata e frustrata».'”® Auch bei Berio
entsteht aus einem zundchst negativ Empfundenen etwas Positives, indem
das erzwungene Innehalten Raum fiir Neues schafft.

Lyotard deutet Kants Umdeutung seinerseits um, und zwar im Hin-
blick auf das Unterlaufen der Zeitdimension. Grundlage bildet dabei, dass,
wie erwdhnt, bereits bei Kant der Geist aufgrund seiner fundamentalen
Synthesefunktion immer zeitlich signiert ist. Allerdings, und Kant weise
selbst auf diesen Zusammenhang hin, sei die sich im Falle des Erhabenen
im Desaster der Einbildungskraft> verlierende Darstellbarkeit Kennzeichen
dafiir, dass bereits die Formen als grundlegende Voraussetzungen der Syn-
thesefunktion des Geistes «fiir das erhabene Gefiihl nicht mehr einschla-
gig sind». So sei schon bei Kant aus der «Ausweitung der schonen Formen
bis zur {Unform»» nachgerade die «Asthetik des Erhabenen» hervorgegan-
gen, die «die Umkehrung und Zerstérung der Asthetik des Schénen nach
sich» ziehe.l””

Es resultiert eine fiir Lyotard zentrale Frage: «[W]ie ist es um die
Materie bestellt, wenn die Formen nicht mehr da sind, um sie darstellbar
zu machen? Wie ist es um die Prasenz bestellt?»178 Daran aber, inwieweit
ihnen das Aufspiiren der Prdasenz und die Verwirklichung des Erhabenen
gelingen, bemisst sich fiir Lyotard Berechtigung und Relevanz der avant-
gardistischen Experimente.!”?

Aus seiner Frage leitet Lyotard die Grundaufgabe der Avantgarden
ab, die in Bezug auf die Malerei formuliert lautet, «sehen zu lassen, dass es
Unsichtbares im Sichtbaren gibt». In der «Erfordernis indirekter, fast un-
greifbarer Anspielung aufs Unsichtbare im Sichtbaren» liegt fiir Lyotard

176 Berio, Intervista sulla musica, S. 121; Hervorhebung im Original.

177 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», S. 158-161, und «Die Moderne
redigieren», S. 47. Vgl. auch ders., «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit»,
S. 145-146. Kant selbst gebe an, «welchem Weg hier zu folgen ist, indem er das
Formlose, die Abwesenheit von Form als moglichen Index des Nicht-Darstellbaren be-
zeichnet». Vgl. ders., «Antwort auf die Frage», S. 26; Hervorhebung im Original.

178 Ders., «<Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», S. 158; Hervorhebung im Origi-
nal.

179 Das Experiment bildet fiir Lyotard d&hnlich wie fiir Berio das eigentlich avantgardisti-
sche Vorgehen. Zwei (zusammenhingende) Tendenzen, die Ausdruck davon sind,
dass Partikularismus und Heterogenitat nicht ausgehalten werden, driangen auf Be-
endigung bzw. Zerstorung der avantgardistischen Experimente. Infolge des Verlangens
nach neuer Ordnung und Einheit mache sich in den transavantgardistischen Kiinsten
eine Riickkehr zum Realismus bemerkbar. In totalitdren Systemen miisse die insgesamt
auf Reflexion ausgerichtete Avantgarde zerstort werden, weil sie sich erfreche, die
kiinstlich inszenierte, tatsdchlich jedoch prekére Identitétsstiftung der Gemeinschaft
infrage zu stellen. Vgl. ders., «Antwort auf die Frage», S. 11-14 und 16-22, «<Memo-
randum tber die Legitimitdt», S. 76, sowie «Das Erhabene und die Avantgarde»,
S. 122. Vgl. auch ders., «Notizen iiber die Bedeutung von <post-»», S. 108.



254 Samuel Rusch

explizit «der Ursprung der <abstrakten> Malerei seit 1912». Und Lyotard
hélt fest: «Nicht das Schone, sondern das Erhabene ist das Gefiihl», das die
abstrakten Werke erweckten.!® Durch den Verzicht auf die Form liegt auf
der Hand, dass erhabene Kunst antimimetisch ist: sie «<ahmt nicht die Na-
tur nach, sie schafft eine zweite Welt», in der «das Ungeheure oder das
Formlose sein Recht» habe, «denn beide konnen erhaben sein».'8! Und
daher erschienen die Werke der Malerei der Avantgarde «dem Publikums-
geschmack als <ungeheure>, formlose> Gegenstdnde, als rein negative
Wesenheiten». Er verwende damit, sagt Lyotard, «absichtlich die Worte,
durch die Kant die Objekte charakterisiert, die das Gefiihl des Erhabenen
hervorrufen».'8? Die Kiinste miissten hinfort «auf der Suche nach intensi-
ven Wirkungen von der Nachahmung lediglich schoner Vorbilder abse-
hen»; das einzelne Werk «beugt sich keinem Vorbild», vielmehr versucht
es «darzustellen, dass es ein Nicht-Darstellbares gibt». Erst durch das Auf-
kommen der dsthetischen Kategorie des Erhabenen habe es in diesem Sin-
ne zur «Aufgabe der Kiinste des 19. und 20. Jahrhunderts» werden kon-
nen, «dafiir zu zeugen, dass es ein Unbestimmtes gibt» — genauer, «dass es
etwas gibt, das nicht bestimmbar ist: das Es gibt selbst».1%% Den Anschluss
an bisherige Wendungen leistet Lyotard mit dieser Umschreibung: «Ich
sage Materie, um dieses <es gibt>, dieses quod zu bezeichnen».'8* In der
genannten Aufgabe aber liege der «wesentliche Einsatz» avantgardistischer
Malerei, und die Malenden hétten sich daraus «zuerst der Frage gegen-
tiber verpflichtet» zu fiihlen, die aus ihrer «Arbeit selbst entsteht: Was ist
Malerei?».18> Offenkundig finden sich die Avantgarden durch Lyotards Vor-
gabe vor einer paradoxalen Ausgangslage wieder; auf der einen Seite in
Bezug auf ihren Gegenstand: «Das Paradox der Kunst <nach dem Erhabe-
nen> besteht darin, dass sie sich einer Sache zuwendet, die sich nicht dem
Geist zuwendet, dass sie eine Sache will oder nach einer Sache trachtet,
die ihr nichts will».18¢ Auf der anderen Seite im Hinblick auf ihr Tun, ist

180 Vgl. ders., «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 146. Was mit dem Werk
«wirklich auf dem Spiel steht», sei «sehen zu lassen, was sehen ldsst, und nicht, was
sichtbar ist». Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 120, und «Antwort
auf die Frage», S. 26.

181 Ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 115.

182 Ders., «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 145.

183 Ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 118-119 und 125; Hervorhebung im
Original.

184 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», S. 163; Hervorhebung im Original.

185 Ders., «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 146. Vgl. auch ebd., S. 149,
«Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», S. 157, «Das Erhabene und die Avant-
garde», S. 120, und «Antwort auf die Frage», S. 20-21.

186 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», S. 164; Hervorhebung im Origi-
nal.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 255

ihnen doch das «Paradoxon einer Darstellung, die nichts darstellt» aufge-
geben.'8” Fiir Lyotard ist klar: «<Wenn man darzustellen versucht, dass es
etwas Nicht-Darstellbares gibt, muss die Darstellung gleichsam zum Maér-
tyrer werden».'88 Als Produzenten von Darstellungen sind alle Kiinste auf
irgendwie geartete Darstellungsmittel angewiesen; dessen ungeachtet ver-
langt er von den avantgardistischen Kiinsten, «sich der Prasenz zu ndhern,
ohne auf die Mittel der Darstellung zu rekurrieren».18? Im Rahmen ihrer
jeweiligen Darstellungs- und Ausdrucksmittel sollen sie — in Anlehnung an
Kant — durch «negative Darstellung» aber «zumindest darauf anspielen»,
dass es Undarstellbares gibt.!?0 Sie sollen das Undarstellbare «hervorrufen»,
das heisst «quasi wahrnehmbar», fithlbar, erahnbar machen, dass es die
Materie und mithin das Ereignis ihrer Pridsenz als das ganz Andere der
modernistisch-diachronistischen Zeitlichkeit gibt.!?1

Im Zeichen des Erhabenen verstehe sich schon das Moderne als Zu-
riickweichen des Realen; «innerhalb dieses Verhéiltnisses» aber konnten
«zwei Modi unterschieden werden, zwei Tonarten, wie Musiker sagen
wiirden». Die moderne Asthetik ziele auf die «<Ohnmacht des Darstellungs-
vermogens» ab; sie sei darin nostalgisch, dass sie zwar das Nicht-Darstell-
bare als «abwesenden Inhalt» zeige, die nach wie vor vorhandenen For-
men jedoch «weiterhin Trost» gewahrten. Das Postmoderne hingegen sei
dasjenige Moment, «das im Modernen in der Darstellung selbst auf ein
Nicht-Darstellbares anspielt». Es begebe sich «auf die Suche nach neuen
Darstellungen», dies «jedoch nicht, um sich an deren Genuss zu verzehren,
sondern um das Gefiihl dafiir zu schérfen, dass es ein Undarstellbares»
gebe. Erst in diesem Modus befinden sich vernunftméssiger Begriff und
verstandesmassige Darstellung in einem ausreichenden Spannungsverhélt-
nis, um den Akzent auf die erhebende (wohl iibermenschliche) «Unmensch-
lichkeit» des «Denkvermdgen[s]» legen zu konnen.!®? Das Gewicht, das

187 Vgl. ders., «Der Augenblick, Newman», S. 102. Lyotard erwdhnt als «herausragendes
Beispiel einer negativen Darstellung» Kants Beispiel des «Bilderverbot[s] durch das
mosaische Gesetz». Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 116, «Der
Augenblick, Newman», S. 102, und «Antwort auf die Frage», S. 26.

188 Ders., «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 145.

189 Ders., «Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», S. 161.

190 Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 118, und «Der Augenblick, New-
man», S. 102. Vgl. auch ders., «Antwort auf die Frage», S. 26, 29 und 32.

191 Vgl. ders., «<Der Augenblick, Newman», S. 102, und «Nach dem Erhabenen, Zustand
der Asthetik», S 158. Lyotard hilt fest, die Formulierung «quasi wahrnehmbar> stam-
me «von Kant». Vgl. ebd. In dem, «was Kant negative Darstellung oder Nicht-Dar-
stellung» nenne, seien «das Unendliche oder Absolute der Idee zu erkennen», und
zwar «[a]n der Grenze des Bruchs». Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde»,
S. 116. Vgl. auch ders., «<Antwort auf die Frage», S. 32.

192 Vgl. ebd., S. 28-31.



256 Samuel Rusch

Lyotard der Frage des Undarstellbaren beimisst, wird greifbar, wenn er
sagt, sie sei «allerdings die einzige, die im kommenden Jahrhundert den
Einsatz von Leben und Denken lohnt».193 Die argumentativen Fiden aber
fiihrt er meines Erachtens an dieser Stelle zusammen:

Nicht anderswo, nicht da oder dort, nicht frither oder spéter oder ein anderes Mal, son-
dern: hier, jetzt geschieht es, dass ..., und das ist dies Bild. Dass hier und jetzt dies Bild ist,
und nicht vielmehr nichts, das ist das Erhabene. Die Fassungslosigkeit der Intelligenz, die
zu fassen sucht, ihre Entwaffnung, das Eingestdndnis, dass dies, dieses Vorkommnis der
Malerei nicht notwendig, nicht einmal vorhersehbar war, ihre Blosse angesichts des Ge-
schieht es?, die Hut des Vorkommnisses «vor> aller Abwehr, aller Illustration, allem Kom-
mentar, die Hut vor allem Blick, unter der Agide des Now, das ist die rigueur der Vorhut,
der Avantgarde.!%

Keinesfalls aber haben die Avantgarden das Undarstellbare (bildlich) dar-
zustellen. Ein Gemalde Newmans sei «ein Engel», denn es «verkiindet nichts,
es ist selbst die Verkiindigung», und so stelle Newman «keine undarstell-
bare Verkiindigung dar», vielmehr lasse er «sie sich vorstellen». Newmans
Gemalde sind fiir Lyotard beispielhaft, denn sie wollten «selbst das Ereig-
nis (occurrence) sein, der Augenblick, der geschieht», so erhebe sich ein
Gemalde Newmans, «wie sich das Vorkommnis erhebt». Bemerkenswer-
terweise deutet Lyotard dieses Sicherheben als «die Ohren spitzen, zuho-
ren», und die rezipierende Instanz sei diesen Bildern gegeniiber nurmehr
«ein offenes Ohr, fiir den Ton, der aus der Stille» kommt, das Gemalde
aber «dieser Ton, ein Akkord».!?> In diesem Sinne sei es Aufgabe der Avant-
garden, das «Ereignis-Werk» zu suchen, «Werk[e], die fragen» hervorzu-
bringen und «das Es geschieht, das das Werk ist» statthaben zu lassen.!96
Dazu hétten sich die Kunstschaffenden «an tiberraschenden, ungewohnli-
chen und schockierenden Kombinationen», an solchen, «die das Ereignis
ermoglichen», zu versuchen. Entgegen den landlaufigen Schockwirkun-
gen, die zwar in der Lage seien, das Publikum kurzfristig zu verbliiffen,
sich jedoch sehr schnell abgriffen, hitten sie sich vielmehr an den «Schock
par excellence» zu halten, und dieser bestehe darin, «dass es geschieht,
dass etwas geschieht und nicht nichts».197

193 Ders., «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 148. Vgl. auch ders., «Noti-
zen {liber die Bedeutung von <post-»», insbes.: S. 108-109.

194 Ders., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 111; Hervorhebung im Original. Das
«Now> bezieht sich auf das kunsttheoretische Fragment Newmans <The Sublime is
Nows. Vgl. ders., «Die Moderne redigieren», «Der Augenblick, Newman», und «Das
Erhabene und die Avantgarde», insbes.: S. 111.

195 Ders., «Der Augenblick, Newman», S. 96; Hervorhebung im Original, und S. 100-101.

196 Vgl. ders., «<Das Erhabene und die Avantgarde», S. 122-123; Hervorhebung im Original.

197 Ebd., «Das Erhabene und die Avantgarde», S. 114-115 und 118-119; Hervorhebung
im Original. Vgl. auch Budde, «Zitat, Collage, Montage», S. 37.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 297

Durch die echte Konsternation im Sinne des Erhabenen und des Er-
eignisses lasst sich erreichen, dass das gewohnliche Publikum aus seinen
alltdglichen Vollziigen herausgerissen wird. Mittelbar kommt den Avant-
garden daher die Aufgabe zu, «das Publikum zu <bildens», indem sie es
lehren, in sich die Empfanglichkeit fiir das Ankommenlassen der Priasenz
als des ganz Anderen von Diachronie, Denken, Programm zu bewahren
oder zu entwickeln.'® Auch wenn die alles beherrschenden Diskurse vor-
gaukeln, es gebe keine Alternative zur modernistisch-diachronistischen Auf-
fassung von Zeitlichkeit, besteht die Alternative des Ausbruchs fiir Lyotard
immer. Dafiir haben die Avantgarden Zeugnis abzulegen, ohne indessen
jemals vorzugeben, die Alternative getroffen zu haben.!%°

3. Schlussbetrachtung zum Phanomen der Synchronie
in den postmodernen Kiinsten

Da ich dazu tendiere, den herkdmmlichen Postmodernismus (im Gefolge
des Historismus) als dem Diachronismus verpflichtet einzustufen, liegt es
nahe, die alternative Sichtweise, wie sie fiir mich Berio und Lyotard ver-
treten, als «<Synchronismus> zu bezeichnen. Wenn deren Sichtweisen so-
zusagen «oberhalbs (Berio) und wnterhalb> (Lyotard) der Diachronie an-
zusiedeln sind, zeichnet sich ab, dass sich rund um die diachronistisch
verstandene Zeitdimension eine synchronistisch aufzufassende anlagert.
Die Vermutung drangt sich auf, Diachronie sei ein Sonderfall der Synchro-
nie unter bestimmten, reduktionistischen Bedingungen. Wenn meine Dar-
stellung zutrifft, markieren Berios und Lyotards Ansétze nicht bloss belie-
bige Spielarten des Postmodernismus, vielmehr stecken sie von den Randern
her das Feld ab, das ndherhin postmodernen Unternehmungen offensteht.
Berios und Lyotards Positionen darzustellen, ist somit insofern ergiebig,
als die postmoderne Problematik dadurch einkreisend fassbar gemacht
werden kann.

Angesichts des, wie mir scheint, nach wie vor herrschenden Diachronis-
mus war mir daran gelegen, anhand der Positionen Berios und Lyotards
aufzuzeigen, dass alternative, synchronistische Sichtweisen konsistent re-

198 Vgl. Lyotard, «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», S. 146. Vgl. auch ebd.,
S. 149, und «Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», S. 157.

199 Lyotard warnt: «Es wéire vermessen, ja es wire ein Verbrechen von Seiten eines Den-
kers oder Schriftstellers, wenn er sich als Zeuge oder Garant des Ereignisses ausga-
be. Das soll heissen, dass keineswegs die Entitdt — was auch immer sie sein mag —, die
behauptet, mit dieser Empfanglichkeit fiir das Ereignis betraut zu sein, Zeugnis ab-
legt, sondern das Ereignis «selbst>.» Vgl. ders., «Zeit heute», S. 91.



258 Samuel Rusch

konstruierbar sind. Worum es hier nicht gehen kann, ist, eine Entschei-
dung zugunsten der einen oder anderen Blickrichtung zu forcieren. So
halte ich den Diachronismus nicht fiir im Grundsatz verfehlt; dagegen ist
allerdings festzuhalten, dass er fiir einige bedeutende Punkte blind macht.
Aus holistischer Warte sind Bewertung und Deskritpion im Herangehen
an die Welt gleichberechtigt. Bewertung ist nicht ein aus Idiosynkrasie, ja
Sentimentalitidt entspringendes Unvermogen. Im Gegenteil, fiir den Holis-
mus gilt, dass es Deskription ohne Bewertung nicht geben kann, denn die
Begriffe, derer sie sich in scheinbar objektiver Manier bedient, sind ihrer-
seits immer schon aus interdependenten kulturellen Weichenstellungen
hervorgegangen und nicht etwa — oder nur mittelbar — aus welthaften
Gegebenheiten. Mit anderen Worten: Der Objektivismus ist vollkommen
zutreffend, aber das Entscheidende sagt er nicht. Vor diesem Hintergrund
rufen Berio und Lyotard zum Mut zur Bewertung auf, gerade in Sachen
kulturellen Erscheinungen, was sich unter anderem in ihrem unbekiim-
merten Glauben widerspiegelt, an vitalen kiinstlerischen Rohstoff heran-
zukommen und damit nach Ermessen verfahren zu konnen.

Um das Phdnomen der Synchronie noch fassbarer zu machen, wiirde
ich vorschlagen, hinsichtlich des kiinstlerischen Schaffens darunter eine
Sichtweise zu verstehen, die sich selbst «auf der Hohe der Zeit> erlebt.200
Als affirmative und energische Haltung befindet sie sich in keiner Weise in
Distanz zum umgebenden Material, und die Geschichtlichkeit des Materi-
als wird nicht als Vermitteltheit und Erschopftheit empfunden, sondern,
da man selbst mitten im Gewiihl der Geschichte steht, als der Ort, an dem
es geschieht>. Diese Darstellung wirft einen merkwiirdigen Schatten auf
eine Postmoderne, die sich darauf kapriziert, ein starkes historisches Be-
wusstsein ausgepragt zu haben. Denn sie nimmt, sofern es zutrifft, dass
sie einem den Objektivismus implizierenden Historismus verpflichtet ist,
einen objektivistischen Standpunkt gegeniiber der Geschichte ein. Es fragt
sich, ob sich echtes historisches Bewusstsein iiberhaupt auf einen Stand-
punkt ausserhalb der Geschichte stellen kann, wenn Vergeschichtlichung
das Sich-in-Kontexte-Begeben bedeutet. Selbstredend ist ein Standpunkt
in der Geschichte — und hier klingt Berio an — zwangsldufig ein Stand-
punkt, dem es an iiberhistorischer (ahistorischer?) Ubersicht gebricht. Dass
der Postmodernismus — wenn auch implizit — fiir sich allem Anschein nach
in Anspruch nimmt, einen Standpunkt der eigenen Kontextlosigkeit ein-
nehmen zu konnen, deute ich als eine ideologisierende Tendenz. Klarer-
weise ist auch der objektivierende Standpunkt ein moglicher Standpunkt

200 Gerade «aufgrund ihres Sprachcharakters» konnte die traditionelle Musik fiir Budde
«zum immer Neuen hin fortschreiten, konnte sie Geschichte haben, die als Prozess
ihr wesentlich zugehorte». Vgl. ders., «Zitat, Collage, Montage», S. 38.



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 259

unter vielen, selbst wenn er sich als Bezugslosigkeit tarnen méchte. Dem
objektivistischen Historismus-Postmodernismus erscheint die Geschichte
als lineare Folge handhabbarer Grossen, und wenn er glaubt, von jedem
Geschehnis zum vornherein sagen zu konnen, dass und inwiefern es ge-
schichtlich ist, wie auch, dass es unausweichlich der Geschichte verfallen
wird, macht er sich anheischig, die Geschichte bis in die Zukunft hinein zu
iiberblicken. Er deklariert heute, als was sie sich morgen erweisen wird.
Eine solche Denkbewegung féllt in den Ambitus dessen, was Lyotard als
Anmassung des Geistes kritisiert — nicht einmal, weil diese Sichtweise ob-
jektiv gesehen nicht begriindbar wére, was sie vielleicht sogar ist, sondern
weil dadurch der Zukunft die Moglichkeit benommen wird, prinzipiell of-
fen zu sein, und etliche mogliche Welten und Weltverldufe von vornherein
ausgeschlossen werden.?%! In dieser Perspektive fragt es sich fiir mich, wie
weit es mit der angeblichen Ideologieferne und Offenheit der Postmoder-
ne her sein kann.

Positiv gewendet lasst sich formulieren, dass sich Sinngehalte weder
durch Massierung noch durch Konfrontation abwetzen kénnen. Ein Null-
punkt von Sinn ist niemals erreicht; eine Auffassung, die mir auf der Linie
Berios zu liegen scheint. Sein Optimismus leitet sich mir gerade daraus
her, dass auch der schéarfste Konfrontationsvorgang immer schon Sinn ist
und neuen, wie auch immer gearteten Sinn generiert. Auch wenn ein zyni-
scher oder naiver Postmodernismus glauben sollte, {iber frithere bzw. an-
dere Kontexte beliebig von aussen zu verfiigen und sie sich durch Konfron-
tation gegenseitig zermahlen lassen zu konnen (wobei <beliebig> wohl heisst,
bewusst unvereinbare Kontexte aufeinander treffen zu lassen, um moglichst
viel Reibung zu provozieren), ist der postmoderne Standpunkt Teil des
Gesamtkontexts, innerhalb dessen sich seine Machenschaften abspielen;
er ist selbst einer der <anderen Standpunkte>, die aufgerufen werden sol-
len.?%2 Wie Berio und Lyotard den Standpunkt des Materials bzw. der
Materie einzunehmen, heisst demgegentiiber, gerade mit so wenig wie
moglich Erwartungshaltungen und Absichten an Material und Materie he-
ranzutreten, um im Sinne von Sokrates’ maieutischer oder Hebammen-
kunst herausholen zu helfen, was darin schon angelegt ist und nach Ver-
wirklichung und Entfaltung strebt. Das schopferische Subjekt macht sich
so zum Werkzeug und nicht zum Beherrscher.

201 Fir Lyotard bleibt «die Aufgabe der Avantgarde» daher, «die Anmassung des Geistes
gegeniliber der Zeit aufzulosen». Vgl. ders., «Das Erhabene und die Avantgarde»,
SC125,

202 Die Rede von einer «<zynischen> (eklektischen) Postmoderne ist angelehnt an Lyotard.
Vgl. ders., «<Antwort auf die Frage», S. 17, und «Das Erhabene und die Avantgarde»,
S. 125. Vgl. auch ders., «Sendschreiben zu einer Universalgeschichte», S. 44, «Noti-
zen liber die Bedeutung von «post->», S. 105, und «Vorbemerkung», S. 11.



260 Samuel Rusch

Ausserlich betrachtet kleidet sich die Herausforderung der Diachronie
haufig in eine Frage der Stilistik: Sind Stilpluralismus, Polystilistik kiinst-
lerisch akzeptabel? Ist von einem ungebrochenen kiinstlerischen Fortschritt
auf der Achse der Diachronie auszugehen und ist dieser erstrebenswert?
Wie verhalt sich dieser Fortschritt zum Bisherigen? Ist unverbrauchtes
kiinstlerisches Material iiberhaupt noch auffindbar, und ldsst sich innova-
tive kiinstlerische Form schlechterdings noch generieren? Woher wéren
diese allenfalls zu gewinnen? Solche Fragen stellen sich mir als die land-
laufig postmodernen Fragen dar. Ich denke aber — und hier bin ich mit
Lyotard einig —, dass die postmoderne Problematik bis hinein ins Selbst-
verstdndnis des Geistes reicht und dementsprechend nicht mit einer mani-
festartigen Antwort abgetan werden kann. Die Frage von Synchronie oder
Diachronie in der Kultur ist keine Frage der Stilistik.

Abstract

It seems that the postmodern notion of the artistic material cannot only be described in
terms of “mediation” and “exhaustion”. Rather, an aporetic condition can be stated as a
result of the combination of these two underlying qualities. This apory can be traced back
to the historicist change of paradigm in the course of the nineteenth century and be ex-
plained as a consequence of a postulated, specifically historicist criterion of identity. Sub-
sequently, a notion of temporality and artistic material understanding itself as a synchro-
nistic alternative to a historicist-diachronistic notion is revealed in a passage through Berio’s
and Lyotard’s positions. With Berio, this alternative view can be considered as a comprehen-
sive continuum of tradition, with Lyotard as the absolute singularity of the artistic event.

Bibliographie

Adorno Theodor W., Philosophie der neuen Musik, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft, 1998 (= Gesammelte Schriften, 12).

Bandur Markus, «I prefer a wake>. Berios Sinfonia, Joyces Finnegans Wake und Ecos Poe-
tik des «offenen Kunstwerks»», in: Luciano Berio, S. 95-109.

Berio Luciano, Intervista sulla musica, a cura di Rossana Dalmonte, Roma-Bari: Laterza,
1981 (= Saggi tascabili Laterza, 77).

Berio Luciano, Remembering the future, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 2006
(= The Charles Eliot Norton Lectures).

Borio Gianmario, «Avantgarde und Klassizismus — eine Antithese?», in: Canto d’Amore.
Klassizistische Moderne in Musik und bildender Kunst 1914-1935, hrsg. von Gottfried
Boehm, Ulrich Mosch und Katharina Schmidt, Basel: Offentliche Kunstsammlung,



Alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Berio und Lyotard 261

Kunstmusem/Paul-Sacher-Stiftung, 1996 (= Katalog zur gleichnamigen Ausstellung
vom 27. April bis 11. August 1996 am Kunstmuseum Basel), S. 368-372.

Borio Gianmario, Musikalische Avantgarde um 1960. Entwurf einer Theorie der informellen
Musik, Laaber: Laaber Verlag, 1993 (= Freiburger Beitrdge zur Musikwissenschaft,
1).

Budde Elmar, «Zitat, Collage, Montage», in: Die Musik der sechziger Jahre, S. 26-38.

Budde Elmar, «Zum dritten Satz der «Sinfonia> von Luciano Berio», in: Die Musik der sech-
ziger Jahre, S. 128-144,

Danuser Hermann, «Postmodernes Musikdenken — Losung oder Flucht?», in: Neue Ziircher
Zeitung, N. 148, 29./30. Juni 1991, S. 67-68.

Domann Andreas, Postmoderne und Musik. Eine Diskursanalyse, Freiburg: Verlag Karl Al-
ber, 2012 (= Musikphilosophie, 4).

Engelmann Peter, «Einfithrung», in: Postmoderne und Dekonstruktion, S. 5-32.

Engelmann Peter, «Vorwort des Herausgebers 1986» und «Vorwort des Herausgebers 2009»,
in: Lyotard, Das postmoderne Wissen, S. 11-13 und 15-22.

Habermas Jiirgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwélf Vorlesungen, Frankfurt
am Main: Suhrkamp Verlag, 1988 (= suhrkamp taschenbuch wissenschaft, 749).

Heller Hans-Joachim, Philosophie der postmodernen Musik: Jean-Frangois Lyotard, Dort-
mund: NonEM-Verlag, 2001.

Luciano Berio, hrsg. von Ulrich Tadday, Miinchen: edition text + kritik, 2005 (= Musik-
Konzepte. Neue Folge, 128).

Lyotard Jean-Francois, «Antwort auf die Frage: Was ist postmodern?», in: ders., Postmo-
derne fiir Kinder, S. 13-32.

Lyotard Jean-Frangois, «Der Augenblick, Newman», in: ders., Das Inhumane, S. 95-105.

Lyotard Jean-Francois, «Das Erhabene und die Avantgarde», in: ders., Das Inhumane, S. 107-
125;

Lyotard Jean-Francois, «A few words to sing»», in: Music/Ideology. Resisting the aesthetic,
hrsg. von Adam Krims, Amsterdam: Overseas Publishers Association, 1998 (= Criti-
cal Voices in Art, Theory and Culture), S. 15-36.

Lyotard Jean-Francois, «Der Gehorsamy», in: ders., Das Inhumane, S. 191-206.

Lyotard Jean-Francgois, «Gott und die Marionette», in: ders., Das Inhumane, S. 177-189.

Lyotard Jean-Frangois, Das Inhumane. Plaudereien tiber die Zeit (Original: L’inhumain.
Causeries sur le temps, 1988), hrsg. von Peter Engelmann, tibers. von Christine Pries,
Wien: Passagen Verlag, 2006 (3. Aufl.; 1. Aufl. 1989).

Lyotard Jean-Francois, «Konservierung und Farbe», in: ders., Das Inhumane, S. 167-
75,

Lyotard Jean-Frangois, «Memorandum {iber die Legitimitédt», in: ders., Postmoderne fiir
Kinder, S. 57-83.

Lyotard Jean-Francois, «Die Moderne redigieren», in: ders., Das Inhumane, S. 37-48.

Lyotard Jean-Francois, «Nach dem Erhabenen, Zustand der Asthetik», in: ders., Das Inhu-
mane, S. 157-165.

Lyotard Jean-Frangois, «Notizen {iber die Bedeutung von <post-», in: ders., Postmoderne
fiir Kinder, S. 103-109.

Lyotard Jean-Francois, Postmoderne fiir Kinder. Briefe aus den Jahren 1982-1985 (Origi-
nal: Le Postmoderne expliqué aux enfants, 1986), hrsg. von Peter Engelmann, iibers.
von Dorothea Schmidt unter Mitarbeit von Christine Pries, Wien: Passagen Verlag,
2009 (3. Aufl.; 1. Aufl. 1987).

Lyotard Jean-Francgois, Das postmoderne Wissen. Ein Bericht (Original: La condition post-
moderne, 1979), hrsg. von Peter Engelmann, {ibers. von Otto Pfersmann, Wien: Pas-
sagen Verlag, 2009 (6. Aufl.; 1. Aufl. 1986).



262 Samuel Rusch

Lyotard Jean-Frangois, «Randbemerkungen zu den Erzdhlungen», in: ders., Postmoderne
fiir Kinder, S. 33-38.

Lyotard Jean-Frangois, «Regeln und Paradoxa», in: ders., Philosophie und Malerei im Zeit-
alter ihres Experimentierens, uibers. von Marianne Karbe, Berlin: Merve Verlag, 1986,
S. 97-107.

Lyotard Jean-Frangois, «Sendschreiben zu einer Universalgeschichte», in: ders., Postmo-
derne fiir Kinder, S. 39-56.

Lyotard Jean-Francois, «Vorbemerkung», in: ders., Postmoderne fiir Kinder, S. 11-12.

Lyotard Jean-Frangois, «Vorstellung, Darstellung, Undarstellbarkeit», in: ders., Das In-
humane, S. 139-149.

Lyotard Jean-Francgois, «Vorwort. Vom Humanen», in: ders., Das Inhumane, S. 11-17.

Lyotard Jean-Francois, Der Widerstreit (Original: Le Différend, 1983), iibers. von Joseph
Vogl, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 1989 (2. Aufl.; 1. Aufl. 1987; = Supplemente, 6).

Lyotard Jean-Francois, «Zeit heute», in: ders., Das Inhumane, S. 73-93.

Misch Imke, «Von der Vergangenheit zur Gegenwart. Geschichtsbewusstsein im Schaffen
Luciano Berios», in: Luciano Berio, S. 5-21.

Musik der sechziger Jahre (Die), hrsg. von Rudolf Stephan, Mainz: B. Schott’s Séhne, 1972
(= Edition Schott, 6581).

Postmoderne und Dekonstruktion. Texte franzosischer Philosophen der Gegenwart, hrsg. von
Peter Engelmann, Stuttgart: Philipp Reclam jun., 1990 (= Reclams Universal-Biblio-
thek, 8668).

Ranciére Jacques, «Lyotard und die Asthetik des Erhabenen: eine Gegenlektiire von Kant»,
in: ders., Das Unbehagen in der Asthetik (Original: Malaise dans Uesthétique, 2004),
Wien: Passagen Verlag, 2008 (2. Aufl.; 1. Aufl. 2007), S. 105-123.

Tadday Ulrich, «Vorwort», in: Luciano Berio, S. 3-4.



	Kontinuum oder Singularität? Synchronie als alternative postmoderne Zeitlichkeit bei Luciano Berio und Jean-François Lyotard

