
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 30 (2010)

Artikel: "... und jede Musik ist unser Schweizer-Kuhreigen" : zum
Zusammenhang von Musik, Erinnerung und Heimweh in den Schriften
von Rousseau bis Sloterdijk

Autor: Rennicke, Rafael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835168

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«... und jede Musik ist unser Schweizer-Kuhreigen»:
Zum Zusammenhang von Musik, Erinnerung und
Heimweh in den Schriften von Rousseau bis Sloterdijk

Rafael Rennicke (Tübingen)

Wo sind wir, wenn wir Musik hören?1

(Peter Sloterdijk)

Die im Untertitel dieses Beitrags pointierte Trias von Musik, Erinnerung
und Heimweh verweist auf einen Zusammenhang, der für Zeitgenossen des

18. und frühen 19. Jahrhunderts sofort auf einen Begriff zu bringen war:
die Wirkung des Schweizer Kuhreihens (Ranz des vaches). Dieser - eine
von Hirten zu milchwirtschaftlichen Zwecken auf dem Alphorn geblasene
Melodie - war außerhalb seiner ruralen Funktionsbestimmung zunächst
im frühaufklärerischen Medizin-Diskurs beheimatet. Ausgehend von Jean-

Jacques Rousseau jedoch, der ihn auf das Feld der Ästhetik überführte,
machte der Kuhreihen im Verlauf seiner romantischen Rezeption eine
staunenerregende Karriere und avancierte - ausgelöst, doch letztlich
losgelöst von seiner den Menschen faszinierenden Wirkungsmacht - zum
Schrittmacher einer neuen Musikanschauung. Auf diese, seine bisher kaum
beachtete Bedeutung für die Ausprägung romantischen und nachromantischen

Musikdenkens will dieser Beitrag aufmerksam machen. Dabei wird
sich herausstellen, dass der Kuhreihen musikästhetische Reflexion nicht nur
unmittelbar ausgelöst hat.2 Auch haben die charakteristischen Motive
seiner Rezeption - Heimat und Heimweh, Echo und Erinnerung, Kindheit und
Paradies - Resonanz gefunden in den allgemeinen Formulierungen des

musikästhetischen Diskurses, und sie durchziehen noch heute insbesondere

jenen Teil der Ästhetik wie Leitmotive, in dessen Mittelpunkt die
Metaphysik der Musik steht.

1 Peter Sloterdijk, Weltfremdheit, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1993, S. 294.
2 Vgl. Rafael Rennicke, «Alphorntöne als Vehikel musikästhetischer Reflexion. Kuhreihen-

Erfahrung bei Lord Byron und Jean Paul», in: Die Musikforschung, 63 (2010), S. 337-357.



190 Rafael Rennicke

Rousseaus Kuhreihen-Deutung

Im Jahr 1710, im Rahmen einer Überarbeitung der 1688 erschienenen
Dissertation von Johannes Hofer mit ihrem Epoche machenden Nostalgia-
Begriff im Titel, hatte der Basler Arzt Theodor Zwinger davon berichtet,
dass das Singen, Spielen oder Pfeifen einer «Cantilena Helvetica der Kühe-

Reyen dicta» in Schweizer Söldnerheeren unter Todesstrafe verboten sei:
Die aus der Heimat vertrauten Töne weckten Erinnerungen an das ferne
Vaterland und das verlorene Glück der Kindheit, Erinnerungen, die ein so
starkes Heimweh auslösen konnten, dass die Soldaten desertierten oder gar
an ihm starben.3 Mit dem Kuhreihen war damit erstmals ein musikalisches
Symptom in die Diskussion um die Schweizer Heimweh-Krankheit eingegangen,

und er firmierte fortan in den medizinischen Dissertationen des 18.
Jahrhunderts - und bis weit ins 19. Jahrhundert hinein - als «l'emblème musical
de la nostalgie».4

Was Zwinger indes lediglich berichtet hatte, überführte Rousseau in
subtiler Weise vom empirisch-medizinischen Terrain aufdas Feld der Ästhetik.
Das kuriose, längst zu allgemeiner Berühmtheit gelangte Heimweh der
Schweizer Söldner erschien ihm als besonders geeignetes Beispiel, um auf
eine Eigentümlichkeit der Musik hinzuweisen, die im musikästhetischen
Schrifttum der Jahrhunderte zuvor noch keinem Autor zu formulieren
gelungen war. Noch heute mutet die Deutung, die Rousseau im Musique-Artikel

seines Dictionnaire de musique (1768) der von Zwinger geschilderten
Wirkung des Kuhreihens folgen ließ, erstaunlich modern an. Nicht in ihren
Tönen gründe die Wirkung der Musik, sondern im Menschen, der sie hört:

On chercherait en vain dans cet Air les accens énergiques capables de produire de si étonnans
effets. Ces effets, qui n'ont aucun lieu sur les étrangers, ne viennent que de l'habitude, des

souvenirs, de mille circonstances qui, retracées par cet Air à ceux qui l'entendent, & leur
rappellant leur pays, leurs anciens plaisirs, leur jeunesse, & toutes leurs façons de vivre,
excitent en eux une douleur amère d'avoir perdu tout cela. La musique alors n'agit point
précisément comme musique, mais comme signe mémoratif.5

3 Der entscheidende Passus aus Zwingers Schrift, dem auch ein Notenbeispiel eines
Kuhreihens beigefügt war, ist wiedergegeben bei Fritz Ernst, Vom Heimweh, Zürich:
Fretz & Wasmuth, 1949, S. 82-85, und faksimiliert bei Alexander Hyatt King, «Mountains,

music, and musicians», in: The Musical Quarterly, 31 (1945), S. 395-419, hier: S. 400.
4 André Bolzinger, Histoire de la nostalgie, Paris: Campagne première, 2007, S. 46.
5 Jean-Jacques Rousseau, Art. «Musique», in: ders., Dictionnaire de musique, Hildes¬

heim: Olms, 1969 (1. Aufl. 1768), S. 305-317, hier: S. 314f.: «Vergeblich sucht man
in dieser Melodie kraftvolle Akzente, die imstande wären, so erstaunliche Wirkungen
hervorzubringen. Diese Wirkungen, die ein Fremder nicht verspürt, rühren lediglich
von den Gewohnheiten her, den Erinnerungen, tausend Umständen, die, für die Hö-



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 191

Die Musik, wirkt sie als Erinnerungszeichen (Signe mémoratif), wird vom
Hörer im eigentlichen Sinne nicht gehört, sondern überhört, das heißt
überlagert, sogar gänzlich aufgesogen von subjektiven Assoziationen, Gefühlen
und Erfahrungen, geweckten Erinnerungen, die sich im Gedächtnis
bedeutungsträchtig sedimentiert haben. Die Musik als äußerlicher Reiz und
signalhafter Impuls verinnerlicht der Mensch - so erinnert sie ihn an seine
Vergangenheit. Nicht mit den Tönen steht demnach das Heimweh der
Schweizer Söldner in einem direkten Zusammenhang, sondern mit dem
von der Memoire geleiteten Hören und dem Wissen um das Fern-Sein der
Heimat, das die Erinnerung, geweckt von den Tönen, dem Hörenden gibt.

Diese am an sich so banalen Phänomen des Kuhreihens exemplifizierte
Deutung, mit der es Rousseau gelang, die gängigen Theorien einer
intrinsischen Wirkung der Musik zu entkräften und den Blick auf deren psychologischen

Ursachen zu lenken, hat in der Musikwissenschaft bislang kaum
Resonanz gefunden.6 Bei den Zeitgenossen indes war Rousseaus Kuhreihen-
Deutung schnell berühmt geworden, und die These, dass die größten
Wirkungen der Musik nicht von außen, sondern - wie Herder im Jahr 1800
emphatisch ausrufen wird - «in uns, in uns»7 erzeugt würden, sollte das
Musikverständnis in der Nachfolge Rousseaus auf erstaunlich nachhaltige
Weise prägen. Folgt man ihren Spuren, so zeigt sich, dass die grundlegenden
Einsichten Rousseaus, vom Zeichen-Charakter der Musik bis hin zu ihrer
Heimweh-Wirkung, im Rahmen der romantischen Literatur und Ästhetik

renden durch diese Melodie heraufbeschworen und ihre Heimat, ihre verlorenen Freuden,

ihre Jugend und all ihre Lebensumstände in Erinnerung bringend, ihnen bitteren
Kummer darüber verursachen, dass sie all dies verloren haben. Die Musik wirkt hier
also nicht im genauen Sinne als Musik, sondern als Erinnerungszeichen».

6 Der Verfasser wird diese Lücke in seiner Dissertation Erinnerungspoetik. Berlioz und die

Ranz des vaches -Rezeption im 19. Jahrhundert (Publikation in Vorb.) in einem ersten
Schritt zu schließen suchen; vgl. bereits Rennicke, «Alphorntöne als Vehikel
musikästhetischer Reflexion», S. 339-341 sowie ders., «Inneres Tönen: Zum Alphorn-Lied
von Friedrich Silcher», in: Archiv für Musikwissenschaft, 67 (2010), S. 233-259. Fast
ausschließlich nur als musikethnologisches Phänomen ist der Kuhreihen bislang in der
Sekundärliteratur beachtet worden, vgl. den Überblick bei Max Peter Baumann,
Art. «Kuhreihen», in: MG&S, Bd. 5 (1996), Sp. 810-817. Vorbildlich rezipiert haben
Rousseaus Deutung hingegen Jean Starobinski, der sie für die allgemein
geisteswissenschaftliche Forschung fruchtbar machte («La Nostalgie: théories médicales et
expression littéraire», in: Studies on Voltaire, 27, 1963, S. 1505-1518), sowie Alain
Cernuschi, der sie philosophiegeschichüich und musikästhetisch subtil kontextualisierte
(«De quelques échos du ranz des vaches dans les Encyclopédies du dix-huitième siècle»,

in: Schweizer Töne. Die Schweiz im Spiegel der Musik, hrsg. von Anselm Gerhard und
Annette Landau, Zürich: Chronos, 2000, S. 45-63).

7 Johann Gottfried von Herder: «Kalligone», II, 4: Von Musik, Nr. 5, in: ders., Schriften
zu Literatur und Philosophie 1792-1800, hrsg. von Hans Dietrich Irmscher, Frankfurt
am Main: Deutscher Klassiker Verlag, 1998 Werke, 8), S. 641-964, hier: S. 813.



192 Rafael Rennicke

nicht nur fasziniert aufgegriffen und weitergedacht, sondern zunächst sogar
an jenem empirischen Phänomen, an dem sie Rousseau lediglich vermittelnd
exemplifiziert hatte, aufs Neue reflektiert wurden: am Kuhreihen selbst.8

Der Kuhreihen als expression romantique>

Diese verblüffende Tatsache wäre ohne jenen epochalen Retour à la nature,
der sich in den Jahrzehnten um 1800 in der Entdeckung der Alpen und einer
mal zivilisationskritischen, mal schwärmerischen Schweizbegeisterung Bahn
brach, nicht zu denken gewesen. Mit ihm rückt neu in den Mittelpunkt des

Interesses nicht nur der Kuhreihen als klingendes Phänomen inmitten der
Schweizer Natur, sondern auch der romantische Mensch, der darum weiß,
dass ihm die Heimatlosigkeit - anders als dem Schweizer Söldner - gleichsam

ab ovo mitgegeben ist und das Heimweh darum ein dauerhaftes Gefühl.
Diese für die Bewusstseinskonzeption des modernen Subjekts fundamentale
Erfahrung nimmt in den Schriften des französischen Frühromantikers Étienne
Pivert de Senancour erstmals programmatisch Gestalt an und zeigt einen
Nouvel homme, der sich von den Klängen des Kuhreihens in gleicher Weise

angezogen fühlt wie einst der Schweizer im Exil: Aufgrund seiner «expression
sublime et simple»9 wird der Ranz des vaches zur «expression romantique»10
schlechthin erklärt. Ihr theoretisches Fundament hat diese Renaissance des

Kuhreihens als Wirkungsmusik in Senancours kritischer Auseinandersetzung
mit Rousseaus Kuhreihen-Deutung im Dictionnaire de musique: Zuerst in
seinen Rêveries sur la nature primitive de l'homme (1802), dann im Roman
Obermann (1804) postuliert Senancour einen «nouvel ordre de sensations»,11
eine neue Hierarchie der Sinne, in der das Gehör zum höchsten, da innigsten
Sinn des Menschen und das Hören auf die Natur-Klänge des Kuhreihens zum

8 Starobinski hat dieses erstaunliche Phänomen - den Übertritt des Kuhreihens vom
anfangs ausschließlich medizinisch geprägten Nostalgie-Diskurs hin zum Ideenkreis
romantischer Musikästhetik - hellsichtig angedeutet und dabei dem Ranz des vaches,
auch wenn er ihn nicht explizit nennt, eine zentrale Rolle zugewiesen: «Exil, musiques
alpestres, mémoire douloureuse et tendre, images dorées de l'enfance: cette rencontre
de thèmes ne conduit pas seulement à une théorie <acoustique> de la nostalgie; elle
contribue à la formation de la théorie romantique de la musique, et à la définition
même du romantisme». (Starobinski, «La Nostalgie», S. 1516.)

9 Etienne Pivert de Senancour, Rêveries sur la nature primitive de l'homme, édition critique
par Joachim Merlant, Paris: Droz, 1939 (1. Aufl. 1799), S. 230.

10 Ders., Obermann, édition présentée et annotée par Jean-Maurice Monnoyer, Paris:
Gallimard, 1984 (1. Aufl. 1804), S. 182-187.

11 Ders., Rêveries, S. 230.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 193

paradigmatischen Fall einer Selbstbegegnung mit dem eigenen Ich avanciert.

Dass der Ranz des vaches, so Senancour, auch den romantischen
Menschen bannt und überwältigt, beweise, dass seine Wirkung nicht mehr
abhängig ist von biographischen oder gesellschaftlichen Bindungen - wie noch
Rousseau angenommen hatte -, sondern allein davon, wie der heimwehvolle

Mensch, der den Sinn für das Ursprüngliche und Einfache noch nicht
verloren hat, hört und fühlt.

Senancours Einsicht, dass der Heimweh-Sinn des romantischen
Menschen aufs Engste mit dessen Gehörsinn zusammenhängt, spiegelt freilich
nur ein allgemeines Empfinden der Zeit wider, und die Zeugnisse, die die
Anziehungskraft des Kuhreihens belegen, sind zahlreich. Seine Wirkung zu
beschreiben heißt, an das Vokabular des Wunderbaren zu rühren: Von «des

Alpenhornes Zauberschall»12 und «sons magiques»13 ist die Rede, vom
«charme indéfinissable»14 und «unnennbaren Zauber»,15 von «Poesie»16 und
«wunderbarsten Wirkungen».17 Zu «Orphées montagnards»18 und «Génies
invisibles»19 werden die Hirten stilisiert, aus deren fernem Spiel der
lauschende Mensch «etwas Feyerliches, Geheimnisreiches»20 vernimmt: Es tönt
nicht nur aus räumlicher, sondern auch aus «überirdischer Ferne»21 - und
kündet damit zugleich von einer fernen Zeit. Die Anziehungskraft in die
Ferne erscheint auf diese Weise potenziert: Der Kuhreihen weckt im
romantischen Menschen «eine unnennbare Sehnsucht nach seiner Heimat»22

12 Hermann Alexander Berlepsch, Die Alpen in Natur- und Lebensbildern, Leipzig: Coste-

noble, 1861, S. 358.
13 Sammlung von Schweizer Kühreihen und Volksliedern / Recueil de Ranz de vaches et

chansons nationales de la Suisse / vierte, vermehrte und verbesserte Ausgabe / quatrième
édition revue et augmentée, Bern: Burgdorfer, 1826, S. II.

14 Ebd., S. III.
15 Art. «Kuhreihen», in: Encyclopädie dergesammten musikalischen Wissenschaften oder Uni¬

versal-Lexicon der Tonkunst, hrsg. von Gustav Schilling, Stuttgart: Köhler, 1835-1842,
Bd. 4, S. 258.

16 Berlepsch, Die Alpen in Natur- und Lebensbildern, S. 354.
17 Art. «Schweiz - schweizerische Musik», in: Encyclopädie der gesammten musikalischen

Wissenschaften, Bd. 6, S. 300-304, hier: S. 300.
18 Hector Berlioz, Mémoires, sous la dir. de Pierre Citron, Paris: Flammarion, 1991

(1. Aufl. 1870), S. 208.
19 George Tarenne, Recherches sur les Ranz des vaches, ou sur les chansons pastorales des

bergers de la Suisse; avec musique, Paris: Louis, 1813, S. 20.
20 Sammlung von Schweizer-Kühreihen und Volksliedern / Receuil [sic] de Ranz des vaches

et chansons nationales de la Suisse / dritte, vermehrte und verbesserte Ausgabe / troisième
édition revue et augmentée, Bern: Burgdorfer, 1818, S. XII.

21 Franz Josef Hu'i, Naturhistorische Alpenreise, Solothurn: Amiet-Lutiger, 1880 (1. Aufl.
1830), S. 129.

22 Ludwig Tieck, Franz Sternbalds Wanderungen, Studienausgabe, hrsg. von Alfred An¬

ger, Stuttgart: Reclam, 1966 (1. Aufl. 1798), S. 167.



194 Rafael Rennicke

- «thro' the Music's touching influence, / The joys of distant home my heart
enchain»23 - und entführt ihn für beglückende Momente «in das Land der
Stille und des Traums».24

Doch anders als jenes «distant home», ist dieses <Land> nicht mehr auf
die reale Biographie bezogen, sondern auf einen metaphysischen Bereich,
der seinen Ort und seine Zeit jenseits der physischen Existenz hat. Das

emphatische Lauschen auf die Töne, die die Fähigkeit besitzen, «de

métamorphoser le monde présent et d'introduire à un monde idéal»,25 versetzt
den romantischen Menschen «au-delà de la musique»26 und «hors du
temps»27 und bewirkt in ihm jenen Moment der Entrückung, den Senancour
als einen «temps de prestige»28 beschrieben hat: Die von der Musik
geweckte Erinnerung gibt dem romantischen Menschen das Bild eines Arkadien,

das der Erinnerung nicht an die Heimat, sondern eine Ur-Heimat
gleicht.29 Was der Kuhreihen dem romantischen Menschen für räum- und
zeitenthobene Augenblicke schenkt, ist heimatliches Gefühl, ein «sentiment
de l'harmonie».30

23 William Wordsworth, On hearing the <Ranz des vaches> on the top of the pass of
St. Gothard, in: ders., Sonnet series and itinerary Poems, 1820-1845, ed. Geoffrey
Jackson, Ithaka: Cornell University Press, 2004, S. 374.

24 Jean Paul, «Selberlebensbeschreibung», in: ders., Werke, hrsg. von Norbert Miller, Mün¬
chen: Hanser, 1959-1988, Bd. 1/6, S. 1037-1103, hier: S. 1063.

25 Béatrice Le Gall, L'imaginaire chez Senancour, Paris: Corti, 1966, Bd. 1, S. 334f.
26 Dies., «Expérience et théorie de la musique chez Senancour: un sensualiste mystique»,

in: Actes du Colloque international «Lumières et llluminisme», sous la dir. de Mario
Matucci, Pisa: Pacini, 1984, S. 119-131, hier: S. 130.

27 Léon Guichard, La musique et les lettres au temps du Romantisme, Paris: Presses
Universitaires de France, 1955, S. 155.

28 Senancour, Obermann, S. 184.
29 Zum Bild der Schweiz als einem neuen Arkadien, das in den Jahrzehnten um 1800

zum Topos wird, vgl. Senancour, Obermann, S. 196: «l'Arcadie était dans la Grèce ce

qu'est la Suisse dans l'Europe occidentale. Même sol, même climat, mêmes habitudes».
Bei Braunschweiger heißt es 1793: «Alles um mich war so romantisch, dass ich in
Arcadien zu seyn glaubte». (Promenade durch die Schweiz, Hamburg: Hoffmann, 1793,
S. 41.) Und Christoph Meiners vernimmt bei seiner Schweizer Reise aus dem Blöken
der Rinder, dem Läuten der Ziegenglocken, den fernen Rufen der Hirten: «arkadische
Musik» (zit. nach: Claude Reichler, Entdeckung einer Landschaft. Reisende, Schriftsteller,

Künstler und ihre Alpen, aus dem Französischen von Rolf Schubert, Zürich:
Rotpunktverlag, 2005, S. 174).

30 Senancour, Aldomen ou le bonheur dans l'obscurité, précédé d'une étude, sur ce premier
Obermann inconnu, par André Mongland, Paris: Les Presses Françaises, 1925 (1. Aufl.
1795), S. 55.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 195

Alphorn-Evokationen bei Jean Paul

Als einer der ersten aufgegriffen und literarisch sublimiert hat solche Erfahrung

Jean Paul, der die Schweiz zwar nie bereist, Rousseaus Kuhreihen-
Deutung im Dictionnaire de musique allerdings nachweislich rezipiert hat.31

Bereits sein Erstlingsroman Die unsichtbare Loge (1793) evoziert Alphornklänge,

die ganz im Zeichen der Rousseau'schen Deutung stehen, von dieser

jedoch in kühner Weise abstrahiert erscheinen: Ihre Erinnerungswirkung
ist bereits ganz im romantischen Sinne aufgefasst.32 «Mit unserem ersten
Tritt ins Boot durchdrangen (wahrscheinlich auf Fenks Anordnung) die
Alphörner wieder die Nacht; jeder Ton klang in ihr wie eine Vergangenheit»,33
heißt es dort; und wenig später: «Die Alpen-Echos klangen in die weite
Nacht zurück und fielen zu einem tönenden Hauche, der nicht der Erinnerung

aus der Jugend, sondern aus der tiefen Kindheit glich».34 Diese «tiefe
Kindheit» ist das Reich, dem die Sehnsucht der Jean Paul'schen Helden gilt:
«Arkadien und Tempe und Jugend-Auen».35

Hellhörig macht vor diesem Hintergrund eine Passage aus Jean Pauls

Flegeljahren (1804). Doch sind hier nicht Alphornklänge Auslöser eines
emphatischen Musik-Erlebens. Vielmehr ist Walt - der Protagonist des Romans
und Zwillingsbruder des Flöte blasenden Vult - Besucher eines veritablen
Sinfoniekonzerts, auf dessen Programm, Jean Pauls Angaben zufolge, auch
ein Flötenkonzert von Haydn steht.36 Walts Erleben wird wie folgt geschildert:

Wie eine Luna ging das Adagio nach dem vorigen Titan auf- die Mondnacht der Flöte zeigte
eine blasse schimmernde Welt, die begleitende Musik zog den Mondregenbogen darein.
Walt ließ auf seinen Augen die Tropfen stehen, die ihm etwas von der Nacht des Blinden
mitteilten. Er hörte das Tönen - dieses ewige Sterben - gar nicht mehr aus der Nähe,
sondern aus der Ferne kommen, und der herrnhutische Gottesacker mit seinen Abend-Klängen
lag vor ihm in ferner Abendröte. Als er das Auge trocken und hell machte: fiel es auf die

31 Vgl. Simon Bunke, Heimweh. Studien zur Kultur-und Literaturgeschichte einer tödlichen
Krankheit, Freiburg: Rombach, 2009, S. 343.

32 Vgl. Rennicke, «Alphorntöne als Vehikel», S. 348-353.
33 Jean Paul, «Die unsichtbare Loge», in: ders., Werke, Bd. 1/1, S. 7-469, hier: S. 411.
34 Ebd., S. 412.
35 Ebd., S. 407.
36 Dass ein solches Haydn-Konzert nicht existiert, es gleichzeitig jedoch ebenso pedan¬

tisch wie unangemessen wäre, danach zu fragen, auf welcher Musik Jean Pauls
Beschreibung tatsächlich beruhe - darauf hat Hartmut Vinçon, vielmehr die Bedeutung
der empfindsamen Flöte hervorkehrend, zurecht hingewiesen («Musik der Musik.
Musikästhetische Notizen zu Jean Pauls <Flegeljahren>», in: Musiktheorie, 8, 1993,
S. 3-22, hier: S. 5). Wie wir sehen werden, kommt es Jean Paul nicht darauf an,
welche Musik gespielt, sondern wie diese gehört wird.



196 Rafael Rennicke

glühenden Streifen, welche die sinkende Sonne in die Bogen der Saalfenster zog; - und es

war ihm, als seh' er die Sonne auf fernen Gebürgen stehen - und das alte Heimweh in der
Menschenbrunst vernahm von vaterländischen Alpen ein altes Tönen und Rufen, und
weinend flog der Mensch durch heiteres Blau den duftenden Gebürgen zu und flog immer und
erreichte die Gebürge nie -37

Der Passus vereint gleich mehrere Aspekte, die aus der zeitgenössischen
Kuhreihen-Rezeption vertraut sind - dies jedoch, und das ist das
Bemerkenswerte, gänzlich losgelöst vom Kuhreihen-Kontext. Als besonders signifikant

erscheint dabei die schon mit dem ersten Wort kenntlich gemachte
Ausblendung der eigentlichen, erklingenden Musik, die sich in der
Hörwahrnehmung Walts vollzieht und die seit Rousseaus Diskussion des Signe-
Charakters der Musik zu einer Konstante romantischer Kuhreihen-Rezepti-
on geworden ist. Wenn Walt das Adagio «wie eine Luna» aufgehen sieht, so
bedeutet dies, dass die real erklingende Musik nicht mehr direkt, sondern
nur noch indirekt wahrgenommen wird; sie ist lediglich Auslöser für Walts
Erleben, ist das «Erinnerungs- und Erweckungsmittel»38 seiner inneren,
einer «blassen schimmernden Welt». Wenn Jean Paul in diesem Zusammenhang

auf die Tränen der Rührung verweist, die Walts Auge kongenial netzen

und ihm «etwas von der Nacht des Blinden [d. h. dem als vorübergehend
erblindet angekündigten Solisten Vult] mitteilten», so erscheint damit nicht
nur die im Hören ohnehin vollzogene Ausblendung der Außenwelt potenziert.

Auch akzentuiert Jean Paul mit der auf diese Augen-Metaphorik
unmittelbar folgenden Herausstellung des Hörens («Er hörte das Tönen gar
nicht mehr aus der Nähe, sondern aus der Ferne kommen») subtil - und
zeitgleich mit Senancour in Obermann - die neue romantische Hierarchie
der Sinne, in der das Hören zum paradigmatischen Fall der Einkehr in das

eigene Ich avanciert, zu einem «Glück der Blinden», wie Ernst Bloch ganz
im Sinne dieser Flegeljahre-Passage pointiert hat: «Die Augen gehen darin
über, und es dunkelt bedeutend, so dass Äußeres zunächst versinkt und nur
ein Brunnen zu reden scheint».39

Mit dieser für das romantische Hören signifikanten Ausblendung der
«äußeren Sinnenwelt»40 ist emphatischer Zeit-Erfahrung der Weg geebnet:

37 Jean Paul, «Flegeljahre», in: ders., Werke, Bd. 1/2, S. 567-1065, hier: S. 759.
38 Gemäß der subtilen Paraphrasierung des Rousseau'schen Signe mémoratif-Passus' durch

Johann Gottfried Ebel: «Diese Musik wirkt daher nicht sowohl durch ihre Melodie und
Harmonie, sondern hauptsächlich als Erinnerungs- und Erweckungsmittel aller Bilder,
welche in der Phantasie dunkel schlummern». (Schilderung der Gebirgsvölker der

Schweitz, Erster Teil, Leipzig: Wolf, 1798, S. 419.)
39 Ernst Bloch, Das Prinzip Hojjhung, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1959, Bd. 3, S. 1243.
40 Ernst Theodor Amadeus Hoffmann, «Sinfonie [...] par Louis van Beethoven», in: Schrif¬

ten zur Musik. Aufsätze und Rezensionen, hrsg. von Friedrich Schnapp, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1979, S. 34-51, hier: S. 34: «Orpheus' Lyra öffnete



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 197

Die Gegenwart ist gleichsam ausgelöscht, ist - wie es in einem analogen
Fall bei Ludwig Tieck heißt - «wie durch einen mächtigen Bannspruch
festgezaubert».41 Wie die Gegenwart im Musik-Erleben an Präsenz verliert,
gewinnen Vergangenheit und Zukunft an Bedeutung: Die - obgleich in der
Nähe erklingenden - wie «aus der Ferne kommenden» Klänge verweisen
Walt in eine ferne Zeit. Dass mit dieser insbesondere die Vergangenheit
gemeint ist, geben die von Jean Paul aufgerufenen Metaphern «Luna» und
«Mondnacht» unschwer zu erkennen:42 Aus dem Konzertsaal ist Walts
Erinnerungs-Theater geworden.

Wäre damit die Erinnerungen weckende Macht der Töne, die Rousseau
am Beispiel des Kuhreihens erstmals beschrieben und gedeutet hatte,
einmal mehr unter Beweis gestellt, so ist schließlich auf einen weiteren,
vielleicht noch eklatanteren Kuhreihen-Bezug innerhalb der zitierten Flegel-
jahre-Passage aufmerksam zu machen: die in Walts Musik-Erleben sich
vollziehende Erweckung von Heimweh. Der diesbezügliche Passus ist von Jean
Paul ingeniös komponiert. Zugleich mit Walts (von Tränen nun befreitem)
Blick in das Licht der untergehenden Sonne, das durch die Saalfenster dringt,
und parallel zur noch immer erklingenden Musik Haydns ereignet sich in
der Wahrnehmung des Protagonisten eine erneute Brechung und Metamorphose

der Realität: «es war ihm, als seh' er die Sonne auf fernen Gebürgen
stehen - und das alte Heimweh in der Menschenbrunst vernahm von
vaterländischen Alpen ein altes Tönen und Rufen».

Was in diesem Satz erstaunen lässt, ist keineswegs die Tatsache allein,
dass die Musik in Walt Heimweh weckt, sondern zudem die Art und Weise,
wie diese Heimweh-Evokation hier Gestalt gewinnt. So ist mit dem «alten

die Tore des Orkus. Die Musik schließt dem Menschen ein unbekanntes Reich auf; eine
Welt, die nichts gemein hat mit der äußeren Sinnenwelt, die ihn umgibt, und in der er
alle durch Begriffe bestimmbaren Gefühle zurücklässt, um sich dem Unaussprechlichen

hinzugeben».
41 Tieck, Franz Sternbalds Wanderungen, S. 221: «Nun fängt die Liebe an auf fernen

Flötentönen heranzuschreiten, das klopfende Herz will ihr entgegenfliegen, die
Gegenwart ist wie durch einen mächtigen Bannspruch festgezaubert, und die glänzenden
Minuten wagen es nicht, zu entfliehen. Ein Zirkel von Wohllaut hält uns mit
magischen Kräften eingeschlossen, und eine neue verklärte Existenz schimmert wie rätselhaftes

Mondlicht in unser wirkliches Leben hinein».
42 Zum metaphorischen Zusammenhang von Mond und Erinnerung vgl. die Bemerkung

Jean Pauls: «Ich vergesse alles und bin taub für den Tumult der Gegenwart; ich entreiße
mich allen diesen peinigenden Ideen und schließe die schöne Vergangenheit in meine
begierigen Arme. Dann geht in meiner Phantasie der Mond auf». (Ders., Sämtliche
Werke, historisch-kritische Ausgabe, hrsg. von Eduard Berend, Weimar: Böhlau, 1936,
Bd. II/5, S. 5.) An anderer Stelle spricht Jean Paul vom «Mondlicht der Erinnerung»
(«Leben des Quintus Fixlein», in: ders., Werke, Bd. 1/4, S. 7-259, hier: S. 91). Vgl. zur
Präsenz dieses Gedankens auch die vorausgegangene Anmerkung.



198 Rafael Rennicke

Heimweh» nicht nur die originäre Wirkung des Kuhreihens benannt,
vielmehr erscheint geradezu der gesamte Passus von Kuhreihen-Erfahrung durchzogen

- und das, obwohl in Anbetracht des Konzertsaal-Ambientes und der
Haydn'schen Musik von konkreten Auslösern, die auf diese Erfahrung
schließen lassen könnten (etwa Alphörner oder Klänge en plein air), keine
Rede ist: Angesichts der Erinnerungen und Heimweh weckenden Macht der
Musik ruft Jean Paul seinem Leser den Kuhreihen - als den exemplarischen
Fall dieses Phänomens - wie ein Zitat in Erinnerung.

Fest steht: Die Welt, die vor Walts innerem Auge ersteht, ist zunächst
mit der Vision eines fernen Landes verknüpft («ferne Gebürge»), dem Walts
Sehnsucht gilt. Das «alte Heimweh in der Menschenbrust» aber macht die
unbestimmt «fernen» und «duftenden Gebürge» zu «vaterländischen Alpen»

- und bindet sie damit an jenen Topos, dem das Heimweh seinen Ursprung
verdankt: den Sehnsuchtsort Schweiz. Und wenn sich diese aus dem
vertrauten Vokabular und Bildbereich des Heimweh-Kontexts gewonnene Al-
pen-Evokation schließlich staunenswert suggestiv mit einem «alten Tönen
und Rufen» mischt - dem imaginären Erklingen von hier freilich
unausgesprochen gebliebenen Alphörnern43 -, ja von diesem erst geweckt und
freigesetzt wird, so scheint dies nur einer inneren Folgerichtigkeit zu entsprechen:

Der Passus gehorcht jener «Logik metaphorischen Schreibens»,44 mit
der Jean Paul darauf abzielt, das Musik-Erleben Walts nicht nur zu beschreiben,

sondern zugleich auch zu deuten. Der metaphorische Rekurs auf den
aus der Überlieferungsgeschichte des Heimwehs bekannten Wirkungsmechanismus

des Kuhreihens erscheint Jean Paul als geeignetes Mittel, um die
Wirkung der Musik auf Walt zu verdeutlichen, obgleich jener Kontext in der
Handlung des Romans keine Rolle spielt. Doch durfte Jean Paul damit rechnen,

dass die Anspielung auf den Kuhreihen von den zeitgenössischen
Lesern umstandslos verstanden wurde.45

43 Zum Topos des <alten Tönens> im Kuhreihen-Kontext vgl. etwa Senancour: «Cet air
alpien est d'une antiquité immémoriale» (Rêveries, S. 230) oder Franz Nikiaus Königs
Bezeichnung des Kuhreihens als «uralte Hirtenmusick [...], deren Wort und Weisen
die größte Einfalt der Sitten und das Entstehen der Tonkunst athmen» («Vorschläge
zur Aufmunterung des Alphorns, und Wiederbelebung des Gesanges auf dem Lande»,
in: Unspunnen. Die Geschichte der Alphirtenfeste, hrsg. von Rudolf Gallati und
Christoph Wyss, Interlaken: Schlaefli, 1993, S. 140).

44 Vinçon, «Musik der Musik», S. 15.
45 Die Tatsache, dass mit dem Erklingen der Musik von Haydn nicht nur optische («und

es war ihm, als seh' er»), sondern zugleich auch akustische Eindrücke vor Walts inneres

Auge und Ohr treten, bedürfte einer eingehenderen Kommentierung. Über die

eigentliche, erklingende Musik legt sich in der Hörwahrnehmung Walts gleichsam eine
zweite Musik, eine innere Musik der äußeren Musik - Musik der Musik: das «alte
Tönen und Rufen» der Alphörner. Die Musik klingt Walt wie Alphörner in den Ohren.
Musik der Musik lautet bezeichnenderweise auch der Titel des Kapitels, dem unsere



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 199

Die Musik und «ihre Kraft des Heimwehs«

Wenn nun aber die Musik Haydns fähig ist, Erinnerungen und Heimweh im
Menschen zu wecken, so wird deutlich, dass diese Fähigkeit offenbar auch

jener Musik zukommt, die mit den Klängen des Kuhreihens oder vergleichbaren

Natur-Tönen nichts gemein hat: «und jede Musik ist unser Schweizer-
Kuhreigen»,46 heißt es in diesem Sinne in Jean Pauls Kampaner Tal (1797).
In jedwedem Tönen erkennt darum der empfindsam gestimmte Hörer «eine

Art von Schweizer Kuhreigen».47 Die von Rousseau am Kuhreihen exemplifizierte

Maxime, dass für die Erinnerungs- und Heimweh-Erweckung nicht
die Musik im eigentlichen Sinne, sondern der Hörer verantwortlich sei, der
sich von ihr ergreifen lässt, hatte vor Jean Paul bereits Karl Philipp Moritz ins

Allgemeine gewendet - in seiner Künstler-AllegorieAndreas Hartknopf (1786) :

Ein jeder wird einigemale wenigstens in seinem Leben die Bemerkung an sich gemacht
haben, daß irgend ein sonst ganz unbedeutender Ton, den einer etwa in der Ferne hört, bei
einer gewissen Stimmung der Seele einen ganz wunderbaren Effekt auf die Seele tut; es ist,
als ob auf einmal tausend Erinnerungen, tausend dunkle Vorstellungen mit diesem Tone
erwachten, die das Herz in eine unbeschreibliche Wehmut versetzen.48

Passage entnommen ist. Zur Deutung dieser Überschrift vgl. Günter Wöllner, «Musik
der Musik. Idee und Wirklichkeit der musikalischen Romantik», in: Schweizerische

Musikzeitung, 105 (1965), S. 135-143, Vinçon, «Musik der Musik», S. 16 f. sowie Julia
Cloot, Geheime Texte. Jean Paul und die Musik, Berlin: de Gruyter, 2001, S. 303-310.

46 Jean Paul, «Das Kampaner Tal oder über die Unsterblichkeit der Seele», in: ders., Werke,
Bd. 1/4, S. 561-716, hier: S. 614: «Ach wie könnte die schöne Seele glücklich sein? Fremdlinge,

die aufBergen geboren sind, zehret in niedrigen Gegenden ein unheilbares Heimweh
aus - wir gehören für einen höhern Ort, und darum zernaget uns ein ewiges Sehnen,
und jede Musik ist unser Schweizer-Kuhreigen» (Hervorhebungen im Original).

47 Ders., «Siebenkäs», in: ders., Werke, Bd. 1/2, S. 7-565, hier: S. 526: «Er sagte selber, er
halte sich nicht für den schlechtesten Stadt- und Straßenpfeifer und er führe, glaub' er,
das angeborne Fußbotenposthorn mit Ehren. Aber für Firmian waren, so kurz vor dem
Abschiede, diese Klänge, die gleichsam aus Heinrichs langen vorigen Reisen wiederzukommen

und aus seinen künftigen einsamen entgegenzutönen schienen, eine Art von
Schweizer Kuhreigen, die ihm ins Herz rissen; und er konnte, zum Glücke hinter ihm
gehend, sich mit aller Gewalt nicht des Weinens enthalten». Zur metaphorischen
Verwendung des Kuhreihens bei Jean Paul vgl. die ergiebigen Befunde bei Bunke, Heimweh,

S. 342-353. Die Rückbindung der affektiven Wirkung von Musik an den Kuh-
reihen-Topos findet sich nicht nur im deutschen Sprachraum, vgl. etwa Henry D.

Thoreau, Journal, Bd. 6:1853, ed. William Rossi and Heather Kirk Thomas, Princeton:
Princeton University Press, 2000, S. 235f.: «As I come over the hill I hear the wood
trush singing his evening lay - This is the only bird whose note affects me like music -
[...] This trush's song is a ranz des vaches to me».

48 Karl Philipp Moritz, Andreas Hartknopf. Eine Allegorie, Stuttgart: Metzler, 1968
(1. Aufl. 1786), S. 132 f.



200 Rafael Rennicke

Mit dieser Einsicht, die im Begriff der «unbeschreiblichen Wehmut» ein
Pendant zu Jean Pauls «altem Heimweh» hat, nimmt Moritz vorweg, was nur
knapp ein Jahrzehnt später zu einer Konstante frühromantischer
Musikanschauung werden sollte. Eine Notiz von Novalis, Über die allgemeine Sprache

der Musik (1798/99), mag dies verdeutlichen; dabei scheint auch sie
ihr Vokabular aus dem vertrauten Bildbereich der Heimweh-Diskussion zu
beziehen, was sich beim Blick auf die von uns kursiv gesetzten Begriffe
schlaglichtartig erhellt:

Der Geist wird ffey, unbestimmt angeregt - das thut ihm so wohl - das dünkt ihm so bekannt,
so vaterländisch - er ist auf diese kurzen Augenblicke in seiner indischen Heymath. Alles
Liebe - und Gute, Zukunft und Vergangenheit regt sich in ihm - Hoffnung und Sehnsuchtf9

Wenn auch der Begriff <Heimweh> in dieser Notiz ausgespart ist und dem
Passus darum die wehmütig-nostalgische Akzentuierung expressis verbis
fehlt, so ist doch, was Novalis hier als «die allgemeine Sprache der Musik»
bezeichnet, unverkennbar nah verwandt, wenn nicht gar deckungsgleich
mit jener Wirkungsmacht, die der romantische Mensch den Klängen des
Kuhreihens zuschreibt. Mit der Einsicht, dass Musik dem Menschen
«vaterländisch» dünke und sie ihn für «kurze Augenblicke» in seine «indische
Heymath» entführe, trifft sich Novalis zum Teil sogar bis in den Wortlaut
hinein mit dem Passus aus Jean Pauls Flegeljahren, wobei die Formel von
der «indischen Heymath» - entsprechend der damals gängigen Vorstellung
- pars pro toto steht für die andere Welt: die Ur-Heimat, den von Schweiz-
Assoziationen nunmehr gänzlich losgelösten Sehnsuchtsort.50

Das Bemerkenswerteste an diesem Diktum scheint jedoch zu sein, dass

es hier zu einer Übernahme und Infiltrierung von Aspekten der Kuhreihen-
Rezeption dezidiert im Kontext einer veritablen Definition des Wesens der
Musik kommt. Dass die Musik Erinnerungen wecke und heimatliches Gefühl
im Hörer evoziere - dieses aus empirischer Erfahrung gewonnene Faszinosum
überführt Novalis per definitionem in eine ästhetische Maxime und erklärt es

zu einer Eigenschaft der Musik, zu ihrer «allgemeinen Sprache». Wie ein

49 Novalis, «Das allgemeine Brouillon», in: ders., Werke, Tagebücher und Briefe Friedrich
von Hardenbergs, hrsg. von Hans-Joachim Mähl und Richard Samuel, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1999, Bd. 2, S. 473-720, hier: S. 517 (Hervorhebungen
vom Verf.).

50 Vgl. zur Indien-Metapher Novalis selbst, der in seinem Fragment Die Christenheit oder

Europa programmatisch formuliert: «Reizender und farbiger steht die Poesie, wie ein
geschmücktes Indien dem kalten, todten Spitzbergen jenes Stubenverstandes gegenüber»

(ders., Werke, Bd. 2, S. 746). In diesem Sinne erscheinen Jean Paul Vergangenheit

und Zukunft als «die beiden reichen Indien der Phantasie, um ganze Quadratmeilen

größer - als der Punkt der Gegenwart» («Der Komet», in: ders., Werke, Bd. 1/6,
S. 563-1036, hier: S. 601).



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 201

später Nachhall dieser Novalis'schen Einsicht liest sich darum der folgende
Passus aus Jean Pauls Seiina (1825). Was in ihm in außergewöhnlicher
Pointierung als eine «höhere Eigentümlichkeit» und «Auszeichnung» der
Musik beschrieben wird, ist nichts Geringeres als «ihre Kraft des Heimwehs»:

Dieses Innere der höhern menschlichen Natur fängt besonders vor einer Kunst wach und
laut zu werden an, deren Eigentümlichkeit und Auszeichnung vor jeder andern Kunst noch
nicht recht erkannt werden; ich spreche eben nicht von Dichtkunst und von Malerei,
sondern von der Tonkunst. Warum vergisst man darüber, dass die Musik freudige und traurige
Empfindungen verdoppelt, ja sogar selber erzeugt - dass die Seele sich in die Reize ihrer
Tongebäude wie in Tempel verliert - dass sie allmächtiger und gewaltsamer als jede Kunst
uns von Freude zu Schmerz ohne Übergänge in Augenblicken hin- und herstürzt - ich sage,
warum vergisst man eine höhere Eigentümlichkeit von ihr? Ihre Kraft des Heimwehs, nicht
jenes nach einem alten verlassenen Lande, sondern nach einem unbetretenen, nicht nach
einer Vergangenheit, sondern nach einer Zukunft?51

Jean Pauls Formulierung, nach der sich das von der Musik geweckte Heimweh

als Hoffnung äußere (hierin ganz im Sinne Novalis': «Zukunft und
Vergangenheit regt sich in ihm - Hoffnung und Sehnsucht»), genauer: als

Hoffnung auf Rückkehr in ein <unbetretenes Land>, die Musik also nicht auf
das Nicht-Mehr, vielmehr in das Noch-Nicht verweise, ist so voller Zukunft
wie der Gedanke selbst. Ernst Bloch, der diesen Passus in seinem Geist der
Utopie (1917) fast in Gänze zitiert, erblickte in dessen visionär-utopischem
Duktus die Ausformulierung seiner eigenen Musik-Philosophie in nuce; der-
zufolge scheine in der Musik auf, «worin noch niemand war: Heimat».52

Das höchste Echo

Mit der Einsicht des romantischen Menschen in die Erinnerungen und Heimweh

weckende Kraft der Musik stellte sich ihm - in der Nachfolge Rousseaus

- aufs Neue die Frage, warum die Musik mit solcher Macht auf den
Menschen wirke und woher diese Kraft komme. Jene aus dem romantischen
Kuhreihen-Erleben gewonnene Erklärung, dass die nostalgische Wirkung
des Alphorntons ursächlich zusammenhänge mit der Einsicht in die Ferne

51 Jean Paul, «Seiina oder über die Unsterblichkeit der Seele», in: ders., Werke, Bd. 1/6,
S. 1105-1236, hier: S. 1208.

52 Die Worte sind dem programmatischen Schluss-Satz aus Blochs Das Prinzip Hoffnung
entnommen (Das Prinzip Hoffnung, Bd. 3, S. 1628). Zum Jean-Paul-Zitat vgl. Bloch,
Zur Philosophie der Musik, ausgewählt u. hrsg. von Karola Bloch, Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1974, S. 155.



202 Rafael Rennicke

des naturhaft-arkadischen Tönens, das einer schlechterdings anderen Welt
entstamme, deren Klängen der romantische Mensch nicht mehr zugehöre -,
diese Erklärung konnte freilich in dem Moment nicht mehr hinreichend
befriedigen, handelte es sich bei der Heimweh weckenden Musik - wie im
zitierten Flegeljahre-Passus - etwa um ein Flötenkonzert, von dem anzunehmen

ist, dass ihm das Assoziationsfeld Natur und Heimat gänzlich mangelt.
Die Frage nach der Ursache des «alten Heimwehs in der Menschenbrust»

- und eine Antwort darauf - findet sich bereits bei Jean Paul selbst,
noch dazu just im unmittelbaren Anschluss an den oben zitierten Passus aus
den Flegeljahren. Dort heißt es, in Form einer Anrede an die Töne:

Wie könntet ihr denn, ihr Reinen, im Menschenbusen, den so lange die erdige Welt besetzte,

euch eine heilige Stätte bereiten oder sie reinigen vom irdischen Leben, wäret ihr nicht
früher in uns als der treulose Schall des Lebens und würde uns euer Himmel nicht angeboren

vor der Erde!53

Die Antwort, die Jean Paul der hier zu Anfang gestellten Frage noch im
selben Atemzug folgen lässt, besitzt im Hinblick auf den in diesem Beitrag
zur Rede stehenden Zusammenhang von Musik, Erinnerung und Heimweh
Schlüsselcharakter. Indem Jean Paul, trotz offensichtlicher Diskrepanzen
zwischen Tonwelt und Menschenwelt («ihr Reinen» - «die erdige Welt»,
«euer Himmel» - «irdisches Leben»), den Blick auf die Beziehung der Töne
zum Menschen lenkt, gelangt er zu der erstaunlichen Erklärung der
Ursache ihrer Wirkung: Die Töne haben im Menschen ihre Heimat. Sie sind
dem Menschen, im Sinne einer Ur-Musik, gleichsam vorgeburtlich inne,
sind ihm «angeboren vor der Erde» und darum «früher in uns als der treulose

Schall des Lebens». Dieser - die irdische, vergängliche («treulose») Musik
von außen - kann folglich nur Nachklang sein, äußerer Nach-Klang jener
inneren Musik.

Letzterer Gedanke bedarf der Konkretisierung, und sie lässt sich auf
treffliche Weise zunächst innerhalb des Werks von Jean Paul selbst vornehmen.

So heißt es in einem Passus der Unsichtbaren Loge bereits ganz in diesem
Sinne: «O Musik! Nachklang aus einer entlegnen harmonischen Welt!»54 Dass
diese «harmonische Welt», so entlegen sie dem Menschen auch erscheint, im
Menschen selbst liegt, verdeutlicht die unmittelbare Fortführung dieser
Sentenz, in der die Musik als «Seufzer des Engels in uns»55 bezeichnet wird.
Dieser spekulative Gedanke Jean Pauls ist bereits sehr früh auch in Frank-

53 Jean Paul, «Flegeljahre», in: ders., Werke, Bd. 1/2, S. 759 f.

54 Ders., «Die unsichtbare Loge», in: ders., Werke, Bd. 1/1, S. 60 (Hervorhebungvom Verf.).
55 Ebd. (Hervorhebung vom Verf.).



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 203

reich rezipiert worden, und seine Übersetzung, die in die 1829 in Paris
erschienene Aphorismen-Sammlung Pensées de Jean-Paul aufgenommen
wurde, besticht durch feines Gespür für den Gegenstand; sie lautet: «O musique,
écho d'un autre monde, soupir d'un ange qui réside en nous».56

Dass die Musik dem Menschen aufgrund der in ihm selbst tönenden
UrMusik als «Nachklang» und darum gleichsam als Echo erscheine - diesen
Gedanken hat Jean Paul in einem Aphorismus aus dem Jahr 1820 selbst

formuliert, der die bereits bezeichnende Überschrift trägt Die Tonkunst als
das höchste Echo der Welt:

Wenn die Töne sprechen, können wir nicht unterscheiden, ob sie unsere Vergangenheit
oder unsere Zukunft aussprechen; wir hören ferne Tage, weggegangne und herkommende,
denn beide sind ferne; und wir müssen zugleich uns erinnern und uns sehnen. Denn kein
Ton hat Gegenwart und steht und ist; sein Stehen ist nur ein bloßes Umrinnen im Kreise,
nur das Wogen einer Woge. Eben deshalb reißen uns Töne niemals so gewaltsam mit sich
fort, als wenn wir zugleich mit ihnen große Massen, Wolken, Schiffe, Menschenreihen,
ziehen sehen; das Gehen ist uns Vergehen. Rinnen nun in den Tönen Vergangenheit und
Zukunft des Herzens zusammen und fehlt ihnen die Gegenwart: so sind sie ja das irdische
Echo der Ewigkeit, und der Mensch hört an ihnen kein Außen, sondern nur sein Innen und
ewiges Ich.57

Die außergewöhnliche Formulierung, dass die Töne dem romantischen
Menschen nicht (wie man trivial empirisch argumentieren müsste) a
posteriori, sondern a priori als Echo erscheinen («irdisches Echo»), weil sie -
wie dieses - «kein Außen» haben und ihnen darum Gegenwart fehlt,
beweist, wie entscheidend dieser Gedanke mit der neu gewonnenen Einsicht
in das Wesen des musikalischen Tones sub specie temporis («Kein Ton hat
Gegenwart und steht und ist») zusammenhängt, ja zusammenfällt: Ferner
Klang und Echo per se, wird die Musik vom romantischen Menschen nicht
als Äußerung, sondern als Erinnerung gehört. Die Analogie von Echo und
Erinnerung, die seit dem frühen 19. Jahrhundert ein Gemeinplatz in Literatur

und Ästhetik war58 und in der Kuhreihen-Erfahrung einen ihrer ersten

56 Pensées de Jean-Paul, extraites de tous ses ouvrages, par le traducteur des Suédois à

Prague [Edouard Lelièvre marquis de La Grange], Paris: Levrault, 1829, S. 61.
57 Jean Paul, «Nachflor und Spätlinge des Taschenbuchs», in: ders., Werke, Bd. II/3,

S. 936-947, hier: S. 945f.
58 Véronique Gély-Ghedira, La nostalgie du moi. Écho dans la littérature européenne,

Paris: Presses Universitaires de France, 2000, S. 95: «[1']écho intérieur qu'est le
souvenir». Vgl. auch Christian Bielefeldt, Art. «Echo», in: Gedächtnis und Erinnerung.
Ein interdisziplinäres Lexikon, hrsg. von Nicolas Pethes und Jens Ruchatz, Reinbek:
Rowohlt, 2001, S. 131.



204 Rafael Rennicke

und wirkungsmächtigsten Topoi gefunden hat,59 kommt damit auf einer
vom Kuhreihen-Kontext gänzlich abstrahierten Ebene einmal mehr zum Tragen.

Wenn der Mensch an den Tönen «kein Außen, sondern nur sein Innen»
hört - wobei mit diesem «Innen» nach einer fast gleich lautenden Formulierung

Jean Pauls «unsre Zukunft, unsre Vergangenheit»60 gemeint ist -, so
wird seine Vergangenheit (und Zukunft) just in jenen Tönen repräsentiert,
die der Mensch als Erinnerung an sein «ewiges Ich» in sich trägt und an das

er sich, sobald Musik erklingt, erinnert. Damit aber sind Erklingen und Erinnern

ununterscheidbar geworden: Die Musik ist die Erinnerung an jene ver-
klungene, vergangene und kommende «harmonische Welt», die der Mensch
noch und bereits in sich trägt.

Archaische Euphonie

Die hier formulierte Anschauung Jean Pauls, in der der Zusammenhang von
Musik und Erinnerung kaum inniger und enger gedacht werden kann, ist
freilich nicht originär romantischer Provenienz. Der Gedanke von der Musik

im Menschen als Erinnerung an eine frühere Welt, der bereits in der
antiken Vorstellung der Musica mundana angelegt ist, durchzieht den
musikphilosophischen Diskurs über Shakespeare, der ihn mit eminent ethischem

59 Zu einem Topos der Alphorn-Literatur im 19. Jahrhundert wird die Bemerkung: «son
effet n'est complet que lorsqu'il est accompagné de l'écho des rochers» (Sammlung von
Schweizer Kühreihen und Volksliedern, 1826, S. II). In der Encyclopédie du dix-neuvième
siècle von 1858 (Art. «Ranz des vaches», Bd. 21, S. 89 f., hier: S. 90) heißt es zum
Kuhreihen: «il faut, pour le goûter, l'entendre dans les montagnes, lorsque les pâtres se

le renvoient de chalet en chalet et d'écho en écho, et qu'il emprunte ainsi à l'éloignement
et à la nature qui l'environne un grandiose qui tourne au sublime». Berlepsch bemerkte

gar zum Alphorn: «das Echo ist sein Ziel» (Die Alpen in Natur- und Lebensbildern,
S. 356).

60 «Bei der Musik spricht kein anderer zu uns, sondern wir selbst; wir hören nur uns:
unsre Zukunft, unsre Vergangenheit». (Zit. nach: Denkwürdigkeiten aus dem Leben des

Jean Paul Friedrich Richter. Zur Feier seines hundertjährigen Geburtstages, hrsg. von
Ernst Förster, Bd. 4: Buch der Gedanken, München: Fleischmann, 1863, S. 163.) Es sei

angemerkt, dass Ernst Bloch die Wendung <Wir hören nur uns> zum Ausgangspunkt
seines Traum überschriebenen Prosagedichts gemacht hat, mit dem er seine «Philosophie

der Musik» im Geist der Utopie einleitet, vgl. Bloch, Zur Philosophie der Musik,
S. 7 sowie Albrecht Riethmüller, Gedichte über Musik. Quellen ästhetischer Einsicht,
Laaber: Laaber-Verlag, 1996, S. 231.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 205

Impetus rezipierte,61 bis in die heutige Zeit. Zu den profundesten Beiträgen
des vergangenen Jahrhunderts sind die Musik-Vorträge Rudolf Steiners zu
zählen, die gleichermaßen der antiken Anschauung wie der Musikphilosophie
Arthur Schopenhauers verpflichtet sind. Steiner verortet die Welt der
Sphärenmusik - die «entlegne harmonische Welt» im Jean Paul'schen Sinne - in
der Welt des Geistigen, des vorgeburtlichen Devachan. Die «Schwingungen
der devachanischen Welt» habe der Mensch, so Steiner, «selbst in sich»:
«Mit ihnen dringt er in die physische Welt ein» und fühlt, «wenn er Musik
anhört, dass diese Abdrücke der geistigen Welt in ihm sind».62 Steiners aus
dieser Anschauung gewonnene Deutung der Musik als <Abdruck>, <Abbild>,
<Schattenbild> und <Nachklang> der geistigen Welt, deren Metaphorik sich
nahtlos einreiht in jene Jean Pauls, sowie die in diesem Zusammenhang
zentrale Rolle des Begriffs der <Heimat> - Steiner setzt ihn geradezu
synonym mit jener «geistigen Welt» - finden im Kölner Vortrag vom Dezember
1906 eine prägnante Bündelung:

Die schlichteste Seele fühlt in der Musik den Nachklang dessen, was sie im Devachan erlebt
hat. Sie fühlt sich da in ihrer Heimat. Jedesmal fühlt der Mensch dann: Ja, du bist aus einer
anderen Welt! [...] Der Mensch fühlt in der Musik die Nachklänge dessen, was im Innersten
der Dinge webt und lebt, was mit ihm so verwandt ist. [...] Wenn der Mensch Musik hört,
fühlt er sich wohl, weil diese Töne übereinstimmen mit dem, was er in der Welt seiner
geistigen Heimat erlebt hat.63

Dem Zusammenhang von Musik und Heimat verleiht Steiner in seinem
Berliner Vortrag vom November desselben Jahres noch prononcierteren
Ausdruck:

Aber als sein Ureigenstes, weil Heimatlichstes, empfindet der Mensch das, was der
devachanischen Welt angehört. Die Vibrationen, die diese durchfluten, werden durch sein
tiefinnerstes Wesen gefühlt. [...] Im Devachanischen ist seine Urheimat, und die Nachklänge

aus dieser Heimatwelt, der geistigen Welt, ertönen ihm in den Harmonien und Melodien
der physischen Welt. Sie durchziehen diese niedere Welt mit den Ahnungen eines
herrlichen, wunderbaren Daseins; sie durchwühlen sein tiefinnerstes Wesen und durchzittern es

61 William Shakespeare, The Merchant of Venice (5. Akt, 1. Szene): «Der Mann, der nicht
Musik hat in ihm selbst, / Den nicht die Eintracht süßer Töne rührt, / Taugt zu Verrat,
zu Unheil und zu Tücken; / Die Regung seines Sinns ist dumpf wie Nacht, / Sein
Trachten düster wie der Erebus. / Trau keinem solchen! - Horch auf die Musik!»
(Der Kaufmann von Venedig, Komödie, übers, von August Wilhelm Schlegel, Stuttgart:
Reclam, 1964 [1. Aufl. 1596], S. 80).

62 Rudolf Steiner, Das Wesen des Musikalischen und das Tonerlebnis im Menschen. Acht
Vorträge, zwei Fragenbeantwortungen und zwei Schlussworte, gehalten in Köln, Berlin,
Leipzig, Dornach und Stuttgart in den Jahren 1906 und 1920 bis 1923, Dornach: Rudolf
Steiner Verlag, 1991, S. 16 f.

63 Ebd., S. 17f.



206 Rafael Rennicke

mit Schwingungen von reinster Freude, erhabenster Geistigkeit, die ihm diese Welt nicht
geben kann.64

In Anbetracht der hier formulierten Einsicht, dass die Musik im Reich des

Geistigen ihre Heimat habe und der menschliche Geist gerade darum in
besonderem Maße von Musik heimatlich angesprochen werde - eine
Einsicht, der wir in Reinform bereits bei Novalis begegneten -, lässt Steiner
freilich nicht unerwähnt, dass die hier angesprochene Fühlungnahme mit
der anderen Welt einer Erinnerungswirkung zu verdanken ist: «Denn nichts
anderes ist es, als ein, wenn auch unbewusstes Sich-Erinnern».65

Den komplexen Gedanken, dass der Mensch beim Erklingen von Musik
aufgrund der in ihm selbst als Erinnerung ruhenden Musik an eben diese
erinnert werde, nimmt 1937 auch Emile Cioran zum Ausgangspunkt einer
Überlegung, die insbesondere durch ihre Schlussfolgerung aufhorchen lässt:

Wir tragen in uns die gesamte Musik: sie ruht in den Tiefenschichten der Erinnerung. All
das, was musikalisch ist, gehört zur Reminiszenz. In der Zeit, da wir noch keinen Namen
besaßen, müssen wir wohl alles vorausgehört haben.66

Dieser Aphorismus mit seiner subtilen Pointierung, dass schlechthin alles
Musikalische dem Bereich der Erinnerung zuzuordnen sei, hat seinerseits

Nachklang gefunden bei Peter Sloterdijk. Dessen Reflexionen über die Frage

Wo sind wir, wenn wir Musik hören?67 (1993) dürften im Hinblick auf
unseren Zusammenhang zu den hellsichtigsten Beiträgen des neueren
musikphilosophischen Schrifttums zählen - auch insofern, als Sloterdijk aus dem

von Cioran gefassten Gedanken des Voraus-Hörens beachtliche Schlüsse
zieht und zu der Formulierung einer Ästhetik des Zurück-Hörens gelangt.
Mit dieser ist nichts Anderes als eine Ästhetik des Sich-Erinnerns gemeint
und mithin derjenige Rezeptionsmodus, der laut Sloterdijk die menschliche
Hörwahrnehmung, das Musik-Erleben «nach der Ichbildung», bestimmt;

Erstens: vor der Individuation hören wir voraus - das heißt: das fötale Gehör antizipiert die
Welt als eine Geräusch- und Klangtotalität, die immer im Kommen ist; es lauscht ekstatisch

vom Dunkeln der Tonwelt entgegen, meist weltwärts orientiert, in einer unentmutigbaren
Vorneigung in die Zukunft. Zweitens, nach der Ichbildung hören wir zurück - das Ohr will
die Welt als Lärmtotalität ungeschehen machen, es sehnt sich zurück in die archaische
Euphonie des vorweltlichen Innen, es aktiviert die Erinnerung an eine euphorische Enstase,

64 Ebd., S. 28.
65 Ebd., S. 25.
66 Emile Michel Cioran, Von Tränen und von Heiligen (Erstdruck: «Lacrimi si sfinti», 1937),

mit einem Nachwort von Sanda Stolojan, aus dem Französischen übersetzt von Verena

von der Heyden-Rynsch, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1988, S. 23 (Hervorhebung
im Original).

67 Sloterdijk, «Wo sind wir, wenn wir Musik hören?», in: Weltfremdheit, S. 294-325.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 207

die uns wie ein Nachleuchten vom Paradies her begleitet. Man könnte sagen, das individuierte
oder unglückliche Ohr strebt unwiderstehlich fort von der realen Welt hin zu einem Raum
inniger akosmischer Reminiszenzen.68

Was hier wie in den zuvor zitierten Passagen in den Blick fällt, ist nicht
allein die Konstanz, mit der der antike Gedanke von der Musik als Erinnerung

noch im 20. Jahrhundert rezipiert wird; was auffällt, ist auch die
verblüffende Nähe der von Steiner, Cioran und Sloterdijk formulierten
Musikanschauung zum Heimat- und Heimweh-Kontext. Sloterdijks luzides Wort
vom «individuierten oder unglücklichen Ohr» beleuchtet dabei auf treffende
Weise jenen erstmals von den Romantikern herausgestellten Zusammenhang

von Heimweh und Gehörsinn, wobei gerade das Epitheton <unglück-
lich> auf die im Hören gemachte Dissonanz-Erfahrung, die Erfahrung des

Nicht-mehr-Dazugehörens, höchst originell verweist.69
Doch treffen sich die zitierten Autoren noch in einem weiteren Punkt,

der mit dem Kuhreihen als dem exemplarischen Fall einer Erinnerungen
und Heimweh weckenden Musik seit den Anfängen seiner ästhetischen
Reflexion verbunden ist: der Wirkung der Musik als Signe mémoratif. So
gewinnt Rousseaus Deutung vor dem Hintergrund der hier entfalteten
Musikanschauung auf überraschende Weise an neuer Relevanz. In Anbetracht der
Einsicht nämlich, dass der Mensch «die gesamte Musik in sich» trage und
diese «in den Tiefenschichten der Erinnerung» ruhe (Cioran), wird offenbar,

in welchem tieferen Sinne das Epitheton <mémoratif> in diesem
Zusammenhang verstanden werden kann: als Hinweis auf ein Ur-Gedächtnis
sowie eine metaphysische Erinnerung im Sinne von Anamnesis.70 Damit ist
die Wirkung der Musik als Signe mémoratifnicht mehr Produkt des kulturellen

Gedächtnisses, wie Rousseau formuliert hatte, sie ist aber auch nicht
reines Produkt der Phantasie. Die sympathetische Reaktion des Menschen
auf die Töne - von Rousseau im Essai sur l'origine des langues als ein Akt der
Reconnaissance,71 von Senancour in Obermann als Ergebnis einer Conserva-

68 Ebd., S. 301.
69 Sloterdijk spricht an späterer Stelle, den an Jean Paul gemahnenden Utopie-Gedanken

hervorkehrend, explizit von Heimweh und betont, dass «große Musik immer vom Heimweh

nach dem weltlich Unmöglichen zeugt» (Weltfremdheit, S. 306, Anm. 1).
70 Vgl. Anselm Gerhard, «<Das im Gedenken uns dünkende Bild eines Ungegenwärtigen».

Erinnern und Entäußern in der Oper des 19. Jahrhunderts», in: Resonanzen. Vom Erinnern

in der Musik, hrsg. von Andreas Dorschel, Wien: Universal Edition, 2007 Studien
zur Wertungsforschung, 47), S. 134-148, hier: S. 145.

71 Vgl. Rousseau, «Essai sur l'origine des langues», in: ders., Écrits sur la musique, la

langue et le théâtre, Paris: Gallimard, 1995 Œuvres complètes, 5; 1. Aufl. 1781),
S. 371-429, hier: S. 417: «c'est ainsi qu'ils [les sons] excitent en nous les mouvemens
qu'ils expriment et dont nous y reconnoissons l'image»; hierzu auch Rennicke, «Alphorntöne

als Vehikel», S. 340.



208 Rafael Rennicke

tion gedeutet72 - resultiert vielmehr aus der Einsicht, dass ihm die Töne
vorgeburtlich inne sind: Sie klingen ihm vertraut, weil sie ihm «angeboren
sind vor der Erde» (Jean Paul). Ganz in diesem Sinne heißt es denn auch bei
Steiner: «Wenn der Mensch Musik hört, fühlt er sich wohl, weil diese Töne
übereinstimmen mit dem, was er in der Welt seiner geistigen Heimat erlebt
hat»,73 und: «Aus ihr [der Musik] spricht zur Seele die ureigenste Verwandtschaft,

aus ihr klingen in sie hinein Heimatklänge im tiefinnersten Sinne».74

Das brennende Siegel

Heimat und Paradies, Heimweh und Erinnerung, Signe mémoratif: Wenn
diese aus dem Nostalgie- und Kuhreihen-Kontext geläufigen Themen, Topoi
und Motive noch die musikästhetischen Formulierungen des 20. Jahrhunderts

gleichsam erinnerungsmotivartig durchziehen, so ist zu erahnen, in
welchem Maße offenbar gerade das frühe 19. Jahrhundert - die Zeit, in der
die Diskussion um den Kuhreihen und seine Wirkungen aktuell war -
prägend auf diesen Diskurs eingewirkt haben musste. Eine Anschauung wie
jene des publikumswirksamen Mystikers und Theosophen Louis-Claude de
Saint Martin, nach der jeder Mensch «[porte] au tréfonds de lui-même, la
réminiscence obscure du paradis primitif»,75 war an der Wende zum 19.
Jahrhundert dabei ebenso en vogue wie die Anknüpfung an den antiken
Gedanken der Sphärenharmonie, die sich im deutschen, französischen und
englischen Sprachraum gleichermaßen findet und etwa aufscheint in Byrons
Charakterisierung des musikalischen Tons als «the soul and source of music,
which makes known eternal harmony».76 Im Gewahrwerden von Musik, so

pointierte diese Anschauung Senancour, empfinde sich der Mensch selbst
als «une corde particulière dont les vibrations concourent à l'harmonie
universelle»,77 und es war Wackenroder, der die hier unausgesprochen geblie-

72 Vgl. Senancour, Obermann, S. 183: «cette harmonie romantique est la seule qui conserve
à nos cœurs les couleurs de la jeunesse et la fraîcheur de la vie».

73 Steiner, «Das Wesen des Musikalischen », S. 18 (Hervorhebung vom Verf.).
74 Ebd., S. 29.
75 Zit. nach der Paraphrasierung bei Robert Baudry: «La musique: prélude ou signe d'extase

dans les récits fabuleux de Gautier», in: Actes du colloque international «Théophile Gautier

et la musique», publié avec le concours du Centre National des Lettres Montpellier,
Montpellier: Université Paul Valéry, 1986, S. 35-50, hier: S. 43.

76 George Gordon Lord Byron, Childe Harold's pilgrimage. A romaunt, Canto III, Str. 90,
erklärt von August Mommsen, Berlin: Weidmann, 1885 (1. Aufl. 1812), S. 220.

77 Senancour, Rêveries, S. 42.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 209

bene Einsicht ausdrücklich machte, dass das im Musik-Erleben sich
ereignende Wieder- und Sichselbst-Erkennen zurückzuführen sei auf eine von
der Musik ausgelöste Erinnerungswirkung: «eine geheime magische Freude
durchströmt uns, wir glauben, uns selbst zu erkennen und uns einer alten,
unendlich seligen Geisterfreundschaft zu erinnern».78

Dass das magische Sich-Ereignen dieser Erinnerungswirkung freilich
eine besondere Sensibilität des Hörers voraussetzt, lässt Wackenroder nicht
unerwähnt:

Keinem sprechen diese Geistertöne,
Keiner sieht den Glanz der schönsten Schöne,
Dem im innern Herzen nicht das Siegel brennt,
Welches ihn als Eingeweihten nennt,
Woran ihn der Tonkunst Geist erkennt.79

Wackenroders Bild vom brennenden Siegeh verweist subtil auf den
Heimweh-Kontext. Denn was da «im innern Herzen» brennt, ist Sehnsucht, ist
Heimweh nach der «schönsten Schöne». Erscheint dieser Gedanke in einem
die Wirkung der Musik rühmenden Gedicht Hermann Hesses geradezu
ausformuliert («Wer sie hört, spürt ein Geheimnis walten, / Sieht es fliehen,
wünscht es festzuhalten, / Brennt vor Heimweh. Denn er ahnt das
Schöne»80), so ist der Zusammenhang von «Geisterton» und Heimweh freilich
schon zur Zeit Wackenroders aktuell, und er steht im Zeichen jener
«Entgrenzung des Heimwehs zur Sehnsucht»,81 in deren Verlauf sich das
einst vom Kuhreihen aufgerufene Bild der Heimat in ein Bild von Paradies,
Himmel oder Ur-Heimat transformierte und das wachzurufen nun prinzipiell
jeder Musik, selbst dem noch «ganz unbedeutenden Ton» (Moritz) zugesprochen

wurde. Unmittelbar einleuchtend wird dieser Konnex bereits im Jahr
1782 bei Christoph Martin Wieland, der von «Heimweh nach dem Himmel»82

spricht und damit das neue, auf metaphysische Ebene gehobene Heimweh-

78 Wilhelm Heinrich Wackenroder und Ludwig Tieck, Phantasien über die Kunst, hrsg.
von Wolfgang Nehring, Stuttgart: Reclam, 1973 (1. Aufl. 1799), S. 54.

79 Ebd., S. 101.
80 Hermann Hesse, «Orgelspiel», in: Musik. Betrachtungen, Gedichte, Rezensionen und Briefe,

mit einem Essay von Hermann Kasack, hrsg. von Volker Michels, erw. Aufl., Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1986 (1. Aufl. 1976), S. 27-31, hier: S. 31.

81 Siegfried Gröf, «Diagnose: Heimweh. Begriffsgeschichtliche Betrachtungen zu einem
Phänomen zwischen Wissenschaft und Literatur», in: Kunst und Wissenschaft um 1800,
hrsg. von Thomas Lange und Harald Neumeyer, Würzburg: Königshausen und
Neumann, 2000, S. 89-107, hier: S. 106.

82 Christoph Martin Wieland, «An Olympia», zit. nach: Ernst, Vom Heimweh, S. 55.



210 Rafael Rennicke

Verständnis pointiert, das im deutschen Sprachraum ebenso verbreitet war
wie im französischen: «Mal du pays» entgrenzt sich zu «mal du ciel».83

Welche unmittelbaren Auswirkungen diese neue Heimweh-Deutung auf
die romantische Deutung der Musik hatte, ist aus dem oben zitierten
Flegeljahre-Passus bereits hervorgegangen: Wenn sich der Mensch im Erklingen

von Musik erinnert und «Heimweh nach dem Himmel» empfindet, so
ist dies der Einsicht zu verdanken, dass ihm die Töne und ihr «Himmel
angeboren sind vor der Erde» (Jean Paul).84 Erscheint diese Anschauung zwar
weit entfernt vom ursprünglichen Erinnerungs-Mechanismus, wie er im
Rahmen der romantischen Kuhreihen-Rezeption diskutiert worden ist, so
ist es gleichwohl bemerkenswert, dass in den neuen Formulierungen der
Wirkungsmacht der Musik der ursprüngliche Heimweh-Kontext trotz
seiner Entgrenzung erkennbar bleibt. Als ein Beispiel für dieses erstaunliche
Fortleben des aus der Überlieferungsgeschichte des Kuhreihens gewissermaßen

mittradierten Heimweh-Aspekts sei eine Passage aus Tiecks Franz
Sternbalds Wanderungen genannt. Auch hier ist von der Musik im
Allgemeinen die Rede, wenn der Maler Rustici bemerkt, dass er während des

Erklingens von Musik oft «sehr ernsthaft» wird und nun versucht, diese

Wirkung näher zu fassen:

ich kann meine Natur nicht immer ganz beherrschen, und alle süßen Töne der Instrumente
und der Sängerin ziehen sie zur Melancholie. Ich habe mich oft gefragt: woher? warum?

aber ich kann mir selber keine Rechenschaft geben.» «Ihr werdet vielleicht dadurch
an trübselige Gegenstände erinnert», sagte Laura. «Nein, das ist es nicht», fuhr der Maler
fort, «sondern mir ist im Gegenteil innerlich dann sehr wohl, meine Freude, die wie ein
gefangener Adler in Ketten gesessen hat, schlägt nun mit einem Male die muntern, tapfern
Schwingen auseinander. Ich fühle, wie die Kette zerreißt, die mich noch an der Erde hielt,
über die Wolken hinaus, über die Bergspitzen hinüber, der Sonne entgegen mein Flug
gewendet. [...]85

83 Alphonse de Lamartine, Raphaël. Pages de la vingtième année, Prologue, nouvelle édi¬

tion, Paris: Hachette, o. J. (1. Aufl. 1849), S. 5: «nous disions, en faisant allusion à ce
sentiment de nostalgie qu'on appelle le mal du pays, qu'il avoit le mal du ciel!»
Vgl. bereits Pierre-Simon Ballanche, Du sentiment considéré dans ses rapports avec la
littérature et les arts, Lyon: Ballanche et Barret, 1801, S. 112: «la nostalgie céleste».

84 Als einen «unsichtbaren Himmel» bezeichnet ganz in diesem Sinne auch Tieck die
Musik und bemerkt zu ihrer Wirkung: «Mit magnetischer Gewalt zieht der unsichtbare
Himmel mein Herz an sich und bewegt alle Ahndungen durcheinander, die längst
ausgeweinten Freuden, die unmöglichen Wonnen, die Hoffnungen, die keine Erfüllung

zugeben». (Ders., Franz Sternbalds Wanderungen, S. 46.) Vgl. auch die Formulierung

«der ganze Tonhimmel» des jungen Robert Schumann im Tagebuch vom 13. Juli
1828, in: Robert Schumann, Tagebücher, Bd. 1, hrsg. von Georg Eismann, Leipzig:
Deutscher Verlag für Musik, 1971, S. 94.

85 Tieck, Franz Sternbalds Wanderungen, S. 387.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 211

Mit der Schilderung dieser melancholischen Hör-Erfahrung weist sich Tieck
als ein reflektierter und auf der Höhe des aktuellen ästhetischen Diskurses
argumentierender Zeitgenosse Jean Pauls aus. Denn keineswegs wird Rustici,
wie Laura vermutet, an «trübselige Gegenstände» durch die Musik erinnert.
Die Musik erinnert ihn vielmehr an die Musik in ihm selbst («mir ist im
Gegenteil innerlich dann sehrwohl») : Rusticis «innerliches» Wohlgefühl gründet

im Gewahrwerden seiner eigenen Innerlichkeit. Die Kraft der Verwandlung,

die die Musik bewirkt (und in deren Beschreibung die für die
Kuhreihen- und Musik-Rezeption der Zeit signifikante Plötzlichkeit und
Flug-Metaphorik sowie das Bild von den «Bergspitzen» nicht fehlen darf), ist
damit einer Erinnerungswirkung zu verdanken. Der Fortgang, den Rusticis
Reflexion nimmt, ist in dieser Hinsicht denn auch besonders bemerkenswert:

Es ist, als wenn Stimmen mich erinnerten, dass ich schon einst viel glücklicher gewesen sei

und dass ich auf dieses Glück von neuem hoffen müsse. Die Musik ist es nicht selbst, die so

zu mir spricht, aber ich höre sie wie abgebrochene Laute aus einer ehemaligen verlornen
Welt, die ganz und durchaus nur Musik war, die nicht Teile, Abgesondertheit hatte, sondern
wie ein einziger Wohllaut, lauter Biegsamkeit und Glück dahinschwebte und meinen Geist
auf ihren weichen Schwanenfedern trug, statt dass er auch jetzt noch auf den süßesten
Tönen wie auf Steinen hegt und sein Unglück fühlt und beklagt.86

«Die Musik ist es nicht selbst, die so zu mir spricht, aber ich höre sie wie
abgebrochene Laute aus einer ehemaligen verlornen Welt»: Was Tieck in
diesem ganz und gar staunenswerten Diktum, mit dem sich Rustici die
Wirkung der Musik zu erklären versucht, reflektiert, ist nichts Geringeres als

jene von Rousseau erstmals am Kuhreihen exemplifizierte Einsicht in die

Wirkung der Musik als Signe mémoratif: «La musique n'agit point précisément
comme musique, mais comme signe mémoratif». Zugleich demonstriert
Tiecks Allusion, in welcher Weise der Rousseau'sche Gedanke von den
Romantikern aufgegriffen und auf das Terrain der romantischen
Musikanschauung überführt worden ist. Dass die Musik Rustici zum Erinnerungszeichen

wird, ist der Tatsache zu verdanken, dass sie ihm «wie abgebrochene
Laute» in den Ohren klingt, mithin wie ein Echo «aus einer ehemaligen
verlornen Welt, die ganz und durchaus nur Musik war» - der Gleichklang
mit Jean Pauls Anschauung der Musik als «Nachklang aus einer entlegnen
harmonischen Welt» ist unverkennbar. Und so dürfte es kein Zufall sein,
dass Tiecks Rousseau-Reminiszenz just im Kontext jener Erfahrung steht,
von der bereits die Reflexion Rousseaus ihren Ausgang nahm: der Erfahrung

von Heimweh -«[...] und meinen Geist auf ihren weichen Schwanenfedern

trug, statt dass er auch jetzt noch auf den süßesten Tönen wie auf
Steinen liegt und sein Unglück fühlt und beklagt».

86 Ebd.



212 Rafael Rennicke

Musik als Erinnerung an das Paradies

«Wo sind wir, wenn wir Musik hören?» - die diesem Beitrag als Motto
vorangestellte Frage soll an dieser Stelle noch einmal aufgegriffen werden.
Sloterdijk hat sie im Bewusstsein des «unglücklichen Ohrs» des Menschen
gestellt und den gesuchten Ort folglich in einem der realen Welt entgegengesetzten

<Raum inniger Reminiszenzen> verortet, in welchem es dem
Menschen bedeutungsvoll nachleuchtet vom Paradies. Tieck hat in dem zuletzt
zitierten Sternbald-Passus bereits ganz ähnliche Antworten gefunden,
Antworten indes, die sich von jenen Rousseaus - wenn auch nur graduell, aber
gerade darin signifikant - unterscheiden.

Hatte Rousseau mit Blick auf die Schweizer Soldaten betont, die vom
Kuhreihen geweckten Erinnerungen hätten diese in «leur pays, leurs anciens
plaisirs, leur jeunesse, & toutes leurs façons de vivre» zurückversetzt und in
ihren Herzen eine «douleur amère d'avoir perdu tout cela» verursacht, so
akzentuiert Tieck mit Blick auf die Hör-Erfahrung Rusticis zwar ebenfalls
eine Verlusterfahrung, verortet das Verlorene jedoch - romantischer
Anschauung entsprechend - in einem metaphysischen Bereich, einer «ehemaligen

verlornen Welt, die ganz und durchaus nur Musik war». Dass das

verheißungsvolle Potenzial, das den Tieck'schen Nachklängen («abgebrochene

Laute») eingeschrieben ist, jenem Sloterdijk'schen «Nachleuchten vom
Paradies» weitaus näher steht als den von Rousseau hervorgehobenen
Heimat- und Kindheitserinnerungen, erscheint dabei ebenso offensichtlich wie
eine Zuordnung des von Rustici emphatisch beschriebenen Fühlens zu
jenem Musik-Empfinden naheliegend, das Sloterdijk als eine Strebung «ins

Befreite, Verinnerlichte»87 bezeichnet hat.
Die Elevationskraft der Musik, die den Horizont einer real existierenden

Welt und konkret erlebten Vergangenheit übersteigt und den Menschen in
einen räum- und zeitenthobenen «Schwebezustand»88 überführt, hat auch
Franz Liszt sprachlich beschworen. Der im Folgenden zitierte Passus liest sich
wie ein Echo der Tieck'schen Sternbald-Passage und zugleich wie eine
Bündelung jener in den Flegeljahren formulierten Musikanschauung Jean Pauls:

Auf den hochgehenden klingenden Wogen der Tonkunst hebt es [das Gefühl] uns zu Höhen

empor, die über der Atmosphäre unseres Erdballs liegen: da zeigt es uns sternschimmernde
Wolkenlandschaften mit Weltarchipelen, die im Äther gleich Schwanen singend im Räume
sich bewegen. Auf den Flügeln der unendlichen Kunst zieht es uns mit fort in Regionen, zu
denen es allein zu dringen vermag, wo in geläuterter Luft das Herz sich erweitert und

87 Sloterdijk, Weltfremdheit, S. 301.
88 Ebd.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 213

ahnungsvoll am Dasein eines körper- und hüllenlos geistigen Lebens Theil nimmt. Ja, was
uns über die kärgliche, dürftige irdische Hülle, über unseren beschränkten Planeten hinaus
die Auen der Unendlichkeit öffnet [...], [was] uns vorüberführt an den unbeschreiblichen
Erinnerungen, welche unsere Wiege umstanden, uns vorüberführt an himmlischen Gestalten,

die wir kannten und die uns dereinst wieder umarmen werden [...] ist es nicht die
Musik, die vom Urquell alles Gefühles belebte Musik, die so wie dieses in uns schwebt, ehe

es sich kundgiebt, ehe es in der Gießform des Gedankens gerinnt und erstarrt?89

Der Passus in seinem exaltierten Bilderreichtum ist nicht nur deshalb
bemerkenswert, da in ihm einmal mehr die Rezeption jenes antiken Gedankens

von der vorgeburtlich «in uns schwebenden» Musik zum Ausdruck
kommt. Auch macht er kenntlich, dass die von der Musik geweckten
Erinnerungen offenbar sowohl physischer als auch metaphysischer Natur sind,
sowohl auf eine konkrete Heimat («unsere Wiege»), als auch eine imaginäre

Ur-Heimat («Auen der Unendlichkeit», «himmlische Gestalten») hindeuten.

Der ideengeschichtliche Wandel, in dessen Verlauf physische in
metaphysische Erinnerung übergeht, erscheint in Liszts Formulierung derart, dass

der alte Rousseau'sche Kontext keineswegs ausgeblendet, vielmehr
aufgegriffen und mit der neuen romantischen Anschauung verknüpft wird.
Bereits Herder hatte, wie Liszt, beide <Orte> der Erinnerung zur Sprache
gebracht, als im Göttergespräch (1782) titulierten Disput zwischen der Muse
der Malerei und jener der Tonkunst die Rede kam auf die Macht der Musik,
die den Menschen «plötzlich in alte Empfindungen und Gegenden der
Jugend, oder in unbekannte Auen eines seligen Paradieses versetzt».90

Gleichwohl stellen die zitierten Beispiele Herders und Liszts eher
Einzelfälle denn die Regel dar. «Frey, unbestimmt angeregt» (Novalis) von Musik,

lässt diese in der Erinnerung vielmehr aufscheinen, «was wir der Kindheit

gern zuschreiben möchten, was aber früher als Kindheit zu seyn
scheint»91 - eine Zeit, die Jean Paul «tiefe Kindheit»92 nannte und für die
auch die französische Geistesgeschichte des frühen 19. Jahrhunderts ganz
ähnlich lautende Formulierungen parat hat. Spricht Chateaubriand von
«souvenirs de ma première enfance»,93 so Théophile Gautier von einer

89 Franz Liszt, «Berlioz und seine Harold-Symphonie», in: Gesammelte Schriften, Hildes¬
heim: Olms, 1978 (1. Aufl. 1882), Bd. 4, S. 31.

90 Herder, «Ob Malerei oder Tonkunst eine größere Wirkung gewähre? Ein Götter¬

gespräch», in: ders., Sämmtliche Werke, hrsg. von Bernhard Suphan, Berlin:
Weidmann, 1888, Bd. 15, S. 222-240, hier: S. 236 (Hervorhebung vom Verf.).

91 Clemens Brentano, «Von Volksliedern», in: ders., Sämtliche Werke und Briefe, Bd. 6:

Des Knaben Wunderhorn. Alte deutsche Lieder, Teil 1, hrsg. von Heinz Rölleke, Stuttgart:

Kohlhammer, 1975, S. 405-442, hier: S. 430.
92 Jean Paul, «Die unsichtbare Loge», in: ders., Werke, Bd. 1/1, S. 412.
93 François-René de Chateaubriand, René, in: ders., Atala, René, Les Aventures du dernier

Abencerage, sous la dir. de Pierre Moreau, Paris: Gallimard, 1971 (1. Aufl. 1802),
S. 139-182, hier: S. 145.



214 Rafael Rennicke

«première vie»,94 die sich als Erinnerung im Musik-Erleben einstellt, Balzac

von einem «pays mystérieux de la Rêverie».95

In systematischer Hinsicht ist es von diesen Formulierungen schließlich
nur noch ein Schritt zu jener Anschauung, die den Erinnerungsdiskurs des
19. Jahrhunderts auf wohl nachdrücklichste Weise bestimmt und auf die
Frage, «wo wir sind, wenn wir Musik hören», eine der wirkungsmächtigsten
Antworten gegeben hat: die Vorstellung von der Musik als einer Erinnerung
an das Paradies. In Wackenroders Die Töne tituliertem Kapitel aus den Phantasien

über die Kunst heißt es dazu:

Aber was kann erstaunenswürdiger sein, als dass durch des Menschen Kunst und Bemühung

sich plötzlich in der Stille unsichtbare Geister erzeugen, die mit Wonne und Seligkeit

unser Herz bestürmen und es erobern? Dass wenn wir gern unsern Blick vor der dürren

Gegenwart verschließen, die uns manchmal wie die Mauern eines Gefängnisses drängt
und beengt - sich dann ein neues Land, eine paradiesische Gegend über unsern Häuptern
ausspannt mit Blumen und herrlichen Bäumen und goldenen Springbrunnen? Wie im
stürmenden Ozean eine selige Insel, wie eine Abendröte, die sich plötzlich zum dichten
körperlichen Wesen zusammenzieht, uns auf ihren Wolken aufnimmt, uns aus der Nacht hier
unten erlöst und uns mit den hellsten Strahlen umzingelt und wir nun auf dem azurnen
Boden wandeln und einheimisch sind, unsre Häuser im roten Glänze finden, unsere Freunde
in den lichten Wolken, alles, was uns so lieb und teuer war, in sichtbarlicher Gestalt uns
entgegenlächelnd.96

Mit dem schwärmerisch formulierten Wort von der «paradiesischen Gegend»,
in welcher der Mensch während des Musik-Erlebens «einheimisch» sei, leuchtet

einmal mehr der für Wackenroder mit der Erinnerungswirkung der Musik

offenbar untrennbar verbundene Heimat- und Heimweh-Kontext auf -
ein Topos, der in Wackenroders Beschreibung zudem derart plastisch mit
Leben gefüllt wird, dass der an sich ganz im Metaphysischen angesiedelte
Bereich der Paradieses-Heimat geradezu physische Präsenz gewinnt. In dieser

Hinsicht ähnlich bemerkenswert ist ein bereits 1782 von Herder formulierter

Gedanke, in dem die aus dem alten Heimweh-Kontext stammenden
Begriffe <Jugend> und <Kindheit> zwar noch explizit aufgegriffen, nun jedoch
- in auffallendem Unterschied zur oben zitierten Göttergespräch-Passage -
sämtlich unter metaphysischen Vorzeichen verhandelt werden:

ein einziger Klang, der jetzt die Seele berührt, erweckt alle schlafende Töne aus altern Zeiten
[...]: Erinnerungen aus dem Paradiese, aber nicht eines schon einmal genossenen Menschen-

94 Théophile Gautier, Spirite. Nouvelle fantastique, Paris: Charpentier, 1866, S. 182.
95 Honoré de Balzac, Massimilla Doni, in: ders., Sarrasine, Gambara, Massimilla Doni,

sous la dir. de Pierre Brunei, Paris: Gallimard 1995 (1. Aufl. 1837), S. 157-258, hier:
S. 210.

96 Wackenroder - Tieck, Phantasien über die Kunst, S. 100.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 215

lebens, sondern aus dem Paradiese der Jugend, der Kindheit, angenehmer Träume, die wir
schlafend oder wachend träumten, und die ja eigentlich das wahre Paradies sind.97

Herders Einsicht, dass die Musik im Menschen Töne erwecke - «Töne aus
ältern Zeiten», Töne als «Erinnerungen aus dem Paradiese» -, bringt einen
Beziehungszauber zum Vorschein, der die Formulierungen romantischer
Musikästhetik mitunter derart innig durchzieht, dass die einzelnen Begriffe
<Musik>, <Erinnerung> und <Paradies> kaum mehr voneinander zu scheiden,
mithin geradezu synonym zu verstehen sind. Zwei Passagen aus dem Werk
Arthur Schopenhauers verdeutlichen dies besonders eindrücklich. So heißt
es im Musik-Paragraphen des 1819 erschienenen Ersten Bandes der Welt als

Wille und Vorstellung:

Das unaussprechlich Innige aller Musik, vermöge dessen sie als ein so ganz vertrautes und
doch ewig fernes Paradies an uns vorüberzieht, so ganz verständlich und doch so unerklärlich

ist, beruht darauf, dass sie alle Regungen unseres innersten Wesens wiedergiebt, aber

ganz ohne die Wirklichkeit und fern von ihrer Quaal.98

Ist der Gedanke von der Musik, die als Paradies vor dem inneren Auge des

Hörers vorüberzieht, hier ganz im Sinne der oben dargestellten Formulierungen

Wackenroders und Herders zum Ausdruck gebracht, so findet sich
in Schopenhauers nur ein Jahr später erschienenen Philosophischen
Vorlesungen zur Metaphysik des Schönen ein vor dem Hintergrund der eben
zitierten Passage durchaus hellhörig machendes Diktum. In ihm heißt es

- nun gänzlich losgelöst vom Musik-Kontext - über die Erinnerung, «dass

die Erinnerung an Scenen der Vergangenheit und Entfernung oft plötzlich
an uns vorüberzieht, wie ein verlorenes Paradies».99

Der bis in den Wortlaut hineinreichende Gleichklang dieser beiden
Passagen ist bemerkenswert. Ist es dort die Musik, so hier die Erinnerung, die
als bzw. wie «ein Paradies an uns vorüberzieht». Das aufscheinende Bild
vom Paradies firmiert bei Schopenhauer als Metapher sowohl für die
Wirkung der Musik als auch der Erinnerung - ein subtiler Gedanke in Anbetracht

der Einsicht, dass Musik und Erinnerung ihrerseits Metaphern in des

Wortes ursprünglicher Bedeutung sind: Musik und Erinnerung überführen
den Menschen ins Paradies. Schopenhauers metaphorische Gleichsetzung
von Musik und Paradies einerseits, Erinnerung und Paradies andererseits -
eine Gleichsetzung, die auch Jean Paul in einem berühmt gewordenen

97 Herder, «Ueber die Seelenwandrung», in: ders., Sämmtliche Werke, Bd. 15, S. 243-
303, hier: S. 255.

98 Arthur Schopenhauer, Die Welt ah Wille und Vorstellung I, hrsg. von Rolf Toman, Köln:
Könemann, 1997 (1. Aufl. 1819), Bd. 1, Teilband. 1, § 52, S. 389.

99 Ders., Metaphysik des Schönen. Philosophische Vorlesungen III, hrsg. und eingel. von
Volker Spierling, München: Piper, 1985, S. 96f.



216 Rafael Rennicke

Aphorismus zum Ausdruck brachte: «Die Erinnerung ist das einzige Paradies,

aus welchem wir nicht getrieben werden können»100 -, legt damit frei,
in welcher Weise die Begriffe <Musik>, <Erinnerung> und <Paradies> im frühen
19. Jahrhundert schillernd, geradezu polyphon, ja konvertibel geworden
sind: Der Mensch befindet sich dank der Musik im Paradies der Erinnerung,
wie er sich dank der Erinnerung im Paradies der Musik befindet.101

Wirken Musik und Erinnerung damit in gleichem Maße gleichsam
paradiesisch auf den Menschen, so ist es schließlich kaum mehr verwunderlich,

dass es dem romantischen Menschen als naheliegend erscheinen muss-
te, auch Musik und Erinnerung, diese beiden magnetisch aufeinander
bezogenen Reiche, ineinszusetzen. So leuchtet in einer Formulierung
Wackenroders just jene bei Schopenhauer noch unausgesprochen gebliebene

metaphorische Gleichsetzung von Musik und Erinnerung auf, wenn es in
den Phantasien über die Kunst über die Töne heißt: «oft gewahren wir sie

nur wie ein fortschwebendes Gebilde, wie unstete Erinnerung»,102 während
James Macpherson diesen Gedanken nur wenig später, 1807, in einer
seiner Ossian-Dichtungen wie folgt in Worte fasst: «The music was like the

memory of joys that are past, pleasant and mournful to the soul».103

Ein helles Licht wirft diese Anschauung nicht zuletzt auf das Diktum
Robert Schumanns, demzufolge «die Musik an sich ja eine Erinnerung» sei,
«eine Erinnerung an das Schönste, was auf der Erde gelebt und gestorben».104
Dieses Bekenntnis, das von Schumanns Jean Paul-Lektüre unverkennbar
inspiriert ist, weist eindrücklich auf das Ausmaß der Verschmelzung hin, zu
welchem Musik und Erinnerung romantischem Verständnis nach fähig sind,
und es gewinnt in einem Bonmot Balzacs eine vollends brennpunktartige
Bündelung: «la musique, pour moi, ce sont des souvenirs».105

100 Jean Paul, «Impromtu's, welche ich künftig in Stammbücher schreiben werde» (zuerst
erschienen in Cottas Taschenbuch filr Damen auf 1812), in: ders., Werke, Bd. II/3,
S. 814—823, hier: S. 820.

101 Vgl. hingegen den romantischer Anschauung unverkennbar entlehnten, jedoch kri¬
tisch formulierten Gedanken in Hesses Gedicht Orgelspiel, demzufolge die Menschen
« [s] ich verloren haben, dass die eiligen Jungen / Die Gesetze nicht mehr kennen, der
Figuren / Bau und Sinn kaum noch erfühlen mögen / Dass die Töne nicht Erinnerungen

/ Mehr des Paradieses ihnen sind» (Musik. Betrachtungen, Gedichte, S. 30) - ein
Gedanke, der uns Heutigen, die wir Zeugen einer «entinnerten Medienzivilisation»
sind (Sloterdijk, Weltfremdheit, S. 295), nachgerade postmodern anmuten mag.

102 Wackenroder/Tieck, Phantasien über die Kunst, S. 44.
103 James Macpherson, «The death of Cuthullin», in: ders., The poems ofOssian, translated

by James Macpherson, London: Cadeil and Davies, 1807, Bd. 2.

104 Robert Schumann, «Phantasien, Kapricen usw. für Pianoforte», in: ders., Gesammelte

Schriften über Musik und Musiker, hrsg. von Martin Kreisig, Leipzig: Breitkopf, 1914,
Bd. 1, S. 231-239, hier: S. 236.

105 Balzac, Lettres à l'Étrangère (1833-1842), Paris: Calmann Lévy, 1899, S. 168.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 217

Diese Anschauung in ein Gleichnis umgeschmolzen zu haben, in dem
der Gedanke von der Musik als Erinnerung an das Paradies kostbare Gestalt
gewinnt, ist indes das Verdienst von Franz Werfel. Dieser hatte als 23-Jähri-
ger in seinem Prosastück Die Erschaffung der Musik (1913) die Musik aus
einer «entschwebenden Erinnerung» an das verlorene Paradies hervorgehen

lassen und damit den Entstehungsmythen der Musik einen ebenso
geistreichen wie bedeutungsvollen Beitrag hinzugefügt:

Als Gott die sündigen Menschen aus dem Paradies vertrieben hatte und ihr bebender Schatten

flüchtig aus dem Tor gefahren war, da schrumpfte vor seinen und seiner Engel Blicken
der Garten zusammen und war alsbald ein Haufen vorjährigen Laubes, das ein kleiner Wind
davontrug, ehe der Herr noch Zeit hatte, jammernd die Hand zu erheben. Und Gott blickte

hin auf die Welt und sah, dass die Menschen sie in ihre Schuld verstrickt hatten. Alles
Beisammensein war Bosheit und Mord war der Gedanke der Wesen vom Morgen bis zum
Abend. Und Samael, der Engel des Leidens und des Todes, brauste dahin vom Anfang zum
Niedergang. Die Menschen duldeten nicht, dass etwas da sei und ihnen nichts nütze sei,
und sie holten die glücklichen Tiere von der Weide und spannten die lustigen Pferde vor
ihre Droschken, dass sie trauriger wurden als die Trauer und in ihren alten Augen ein
immer grauer Himmel schwamm. Die Löwen brüllten in ihren Höhlen, und die Heere
erglänzten auf den Bergen mit ihren Fahnen, und ein Mensch sagte zum anderen: «Ich bin
gut, du aber bist schlecht». Gott aber sah in die Welt und schrie auf, dass die Festungen
der unteren und oberen Himmel erbebten, denn unter seinen Händen, wie ein rasendes
Räderwerk, war ihm die Welt davongelaufen und er war ganz ohne Macht. Und er suchte
den Schlüssel, um dies böse Räderwerk einzuhalten, und fand ihn nicht. Er sann und sann,
um sich des hohen Wortes zu besinnen, aus dem er die gute und richtige Welt erschaffen
hatte, aber das war vergessen und das Gedächtnis von der richtigen Welt war in ihm
erloschen. Da litt Gott über alle Maßen, dass der Schlüssel der Seligkeit und das Wort der
Wahrheit verloren sei, und er wurde finster und sagte: «In meinem Ebenbild liegt der
Irrtum». Und er weinte sechs Tage lang, und da er weinte, schuf er gar nichts. Am siebenten,
als er ruhen wollte, wies er den Strom seines Herzens zur Ruhe. Doch als seine Tränen
versiegte, da war es, als wollte er sich des Wortes besinnen, und die Erinnerung der guten
und ehedem rechten Welt trat wie ein kurzer und ferner Schein in ihn ein und verschwand
alsbald. Und er beugte sein Haupt und schuf aus der entschwebenden Erinnerung ein Ding,
das kein Geschöpf war und nicht des Guten und Bösen hatte und nur die Erinnerung ist
an die ehedem gute und rechte Welt. Es war aber kein Geschöpf, was er erschuf, sondern
es war eine süße Ordnung, eine zarte Welt ohne Schuld, eine Vollendung von Gesetzen,
die sich an den Händen hielten, ein Zusammensein von leichten Wesen, ohne Hochmut
und voll Liebe, ein Kommen und Gehen von flatternden Gestalten, die sich nicht stießen
und ineinander lächelten. Und Gott sprach: «Siehe, dies hier ist die Erinnerung an die gute
und ehedem rechte Welt», und zu seinem Gebilde sagte er: «Geh hin und sei für die
Menschen, was du bist - Erinnerung!».100

106 Franz Werfel, «Die Erschaffung der Musik», in: ders., Gesammelte Werke in Einzel¬

bänden, hrsg. von Knut Beck, Frankfurt am Main: Fischer, 1989, Bd. 3, S. 48 f. Den
Hinweis auf Werfel verdanke ich Riethmüller, Gedichte über Musik, S. 39.



218 Rafael Rennicke

Abstract

The triad of "music", "memory" and "longing for home" in the subtitle of this article refers
to a connection which contemporaries of the 18th and early 19th century found within a

single phenomenon: the effect of the Ranz des vaches. This simple strain played on Alphorns
by Swiss cowherds when gathering their herd was - apart from its rural function - first
discussed in medical literature of the Pre-Enlightenment. However, beginning with Jean-

Jacques Rousseau, who transferred it to the field of aesthetics, the Ranz des vaches

progressed rapidly during the course of its Romantic reception as a fascinating empirical
phenomenon, and at length detached from its original suggestive powers, came to be the
stimulus of a new musical philosophy. Utterly neglected up to now, the characteristic
motives of its reception - homeland and homesickness, echo and recollection, childhood
and paradise - were met with a wide response in discourse on musical aesthetics from
Senancour, Jean Paul, Herder, Novalis, Tieck and Byron to Werfel, Bloch, Steiner and
Cioran. These ideas exist even today in musical concepts such as leitmotif, the core of
which is metaphysical in nature.

Bibliographie

Ballanche Pierre-Simon, Du sentiment considéré dans ses rapports avec la littérature et les

arts, Lyon: Ballanche et Barret, 1801.
Balzac Honoré de, Lettres à l'Étrangère (1833-1842), Paris: Calmann Lévy, 1899.
Balzac Honoré de, Massimilla Doni, in: ders., Sarrasine, Gambara, Massimilla Doni, sous

la dir. de Pierre Brunei, Paris: Gallimard 1995 (1. Aufl. 1837), S. 157-258.
Baudry Robert, «La musique: prélude ou signe d'extase dans les récits fabuleux de Gau¬

tier», in: Actes du colloque international «Théophile Gautier et la musique», publié
avec le concours du Centre National des Lettres Montpellier, Montpellier: Université
Paul Valéry, 1986, S. 35-50.

Baumann Max Peter, Art. «Kuhreihen», in: MGG2S, Bd. 5 (1996), Sp. 810-817.
Berlepsch Hermann Alexander, Die Alpen in Natur- und Lebensbildern, Leipzig: Costenoble,

1861.
Berlioz Hector, Mémoires, sous la dir. de Pierre Citron, Paris: Flammarion, 1991 (1. Aufl. 1870).
Bielefeldt Christian, Art. «Echo», in: Gedächtnis und Erinnerung. Ein interdisziplinäres Lexi¬

kon, hrsg. von Nicolas Pethes und Jens Ruchatz, Reinbek: Rowohlt, 2001, S. 131.
Bloch Ernst, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1959.
Bloch Ernst, Zur Philosophie der Musik, hrsg. von Karola Bloch, Frankfurt am Main:

Suhrkamp, 1974.
Bolzinger André, Histoire de la nostalgie, Paris: Campagne première, 2007.
Braunschweiger, Promenade durch die Schweiz, Hamburg: Hoffmann, 1793.
Brentano Clemens, «Von Volksliedern», in: ders., Sämtliche Werke und Briefe, Bd. 6: Des

Knaben Wunderhorn. Alte deutsche Lieder, Teil 1, hrsg. von Heinz Rölleke, Stuttgart:
Kohlhammer, 1975, S. 405-442.

Bunke Simon, Heimweh. Studien zur Kultur- und Literaturgeschichte einer tödlichen Krank¬

heit, Freiburg: Rombach, 2009.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 219

Byron George Gordon Lord, Childe Harold's pilgrimage. A romaunt, erklärt von August
Mommsen, Berlin: Weidmann, 1885 (1. Aufl. 1812).

Cernuschi Alain, «De quelques échos du ranz des vaches dans les Encyclopédies du dix-
huitième siècle», in: Schweizer Töne. Die Schweiz im Spiegel der Musik, hrsg. von
Anselm Gerhard und Annette Landau, Zürich: Chronos, 2000, S. 45-63.

Chateaubriand François-René de, René, in: ders., Atala, René, Les Aventures du dernier
Abencerage, sous la dir. de Pierre Moreau, Paris: Gallimard, 1971 (1. Aufl. 1802),
S. 139-182.

Cioran Emile Michel, Von Tränen und von Heiligen (Erstdruck: «Lacrimi si sfinti», 1937),
mit einem Nachwort von Sanda Stolojan, aus dem Französischen übersetzt von Verena

von der Heyden-Rynsch, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1988.
Cloot Julia, Geheime Texte. Jean Paul und die Musik, Berlin: de Gruyter, 2001.
Denkwürdigkeiten aus dem Leben des Jean Paul Friedrich Richter. Zur Feier seines hundert¬

jährigen Geburtstages, hrsg. von Ernst Förster, Bd. 4: Buch der Gedanken, München:
Fleischmann, 1863.

Ebel Johann Gottfried, Schilderung der Gebirgsvölker der Schweitz, Erster Teil, Leipzig:
Wolf, 1798.

Encyclopädie der gesammten musikalischen Wissenschaften oder Universal-Lexicon der Ton¬

kunst, hrsg. von Gustav Schilling, Stuttgart: Köhler, 1835-1842.
Encyclopédie du dix-neuvième siècle: répertoire universel des sciences, des lettres et des arts

avec la biographie de tous les hommes célèbres, Paris: Lamotte, 1851-1859.
Ernst Fritz, Vom Heimweh, Zürich: Fretz & Wasmuth, 1949.
Gautier Théophile, Spirite. Nouvelle fantastique, Paris: Charpentier, 1866
Gély-Ghedira Véronique, La nostalgie du moi. Echo dans la littérature européenne, Paris:

Presses Universitaires de France, 2000.
Gerhard Anselm, «<Das im Gedenken uns dünkende Bild eines Ungegenwärtigen>. Erinnern

und Entäußern in der Oper des 19. Jahrhunderts», in: Resonanzen. Vom Erinnern in
der Musik, hrsg. von Andreas Dorschel, Wien: Universal Edition, 2007 Studien
zur Wertungsforschung, 47), S. 134-148.

Gröf Siegfried, «Diagnose: Heimweh. Begriffsgeschichtliche Betrachtungen zu einem Phä¬

nomen zwischen Wissenschaft und Literatur», in: Kunst und Wissenschaft um 1800,
hrsg. von Thomas Lange und Harald Neumeyer, Würzburg: Königshausen und
Neumann, 2000, S. 89-107.

Guichard Léon, La musique et les lettres au temps du Romantisme, Paris: Presses Universitaires
de France, 1955.

Herder Johann Gottfried von, «Kalligone», in: ders., Schriften zu Literatur und Philosophie
1792-1800, hrsg. von Hans Dietrich Irmscher, Frankfurt am Main: Deutscher Klassiker

Verlag, 1998 Werke, 8), S. 641-964.
Herder Johann Gottfried von, «Ob Malerei oder Tonkunst eine größere Wirkung gewäh¬

re? Ein Göttergespräch», in: ders., Sämmtliche Werke, Bd. 15, S. 222-240.
Herder Johann Gottfried von, Sämmtliche Werke, hrsg. von Bernhard Suphan, Berlin:

Weidmann, 1888.
Herder Johann Gottfried von, «Ueber die Seelenwandrung», in: ders., Sämmtliche Werke,

Bd. 15, S. 243-303.
Hesse Hermann, «Orgelspiel», in: Musik. Betrachtungen, Gedichte, Rezensionen und Briefe,

mit einem Essay von Hermann Kasack, hrsg. von Volker Michels, erw. Aufl., Frankfurt

am Main: Suhrkamp, 1986 (1. Aufl. 1976), S. 27-31.
Hoffmann Ernst Theodor Amadeus, «Sinfonie [...] par Louis van Beethoven», in: Schriften

zur Musik. Aufsätze und Rezensionen, hrsg. von Friedrich Schnapp, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1979, S. 34-51.



220 Rafael Rennicke

Hugi Franz Josef, NaturhistorischeAlpenreise, Solothurn: Amiet-Lutiger, 1880 (1. Aufl. 1830).
King Alexander Hyatt, «Mountains, music, and musicians», in: The Musical Quarterly,

31 (1945), S. 395-419.
König Franz Nikiaus, «Vorschläge zur Aufmunterung des Alphorns, und Wiederbelebung

des Gesanges auf dem Lande», in: Unspunnen. Die Geschichte der Alphirtenfeste, hrsg.
von Rudolf Gallati und Christoph Wyss, Interlaken: Schlaefli, 1993.

Lamartine Alphonse de, Raphaël. Pages de la vingtième année, nouvelle édition, Paris:
Hachette, o.J. (1. Aufl. 1849).

Le Gall Béatrice, «Expérience et théorie de la musique chez Senancour: un sensualiste
mystique», in: Actes du Colloque international «Lumières et Illuminisme», sous la dir.
de Mario Matucci, Pisa: Pacini, 1984, S. 119-131.

Le Gall Béatrice, L'imaginaire chez Senancour, Paris: Corti, 1966.
Liszt Franz, «Berlioz und seine Harold-Symphonie», in: Gesammelte Schriften, Hildesheim:

Olms, 1978 (1. Aufl. 1882), Bd. 4, S. 1-102.
Macpherson James, «The death of Cuthullin», in: ders., The poems ofOssian, translated by

James Macpherson, London: Cadell and Davies, 1807, Bd. 2.

Moritz Karl Philipp, Andreas Hartknopf. Eine Allegorie, Stuttgart: Metzler, 1968 (1. Aufl.
1786).

Novalis, «Das allgemeine Brouillon», in: Werke, Tagebücher und Briefe Friedrich von
Hardenbergs, hrsg. von Hans-Joachim Mähl und Richard Samuel, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1999, Bd. 2, S. 473-720.

Jean Paul, «Das Kampaner Tal oder über die Unsterblichkeit der Seele», in: ders., Werke,
Bd. 1/4 (1962), S. 561-716.

Jean Paul, «Der Komet», in: ders., Werke, Bd. 1/6 (1963), S. 563-1036.
Jean Paul, «Die unsichtbare Loge», in: ders., Werke, Bd. 1/1 (1960), S. 7-469.
Jean Paul, «Flegeljahre», in: ders., Werke, Bd. 1/2 (1959), S. 567-1065.
Jean Paul, «Impromtu's, welche ich künftig in Stammbücher schreiben werde», in: ders.,

Werke, Bd. II/3 (1977), S. 814-823.
Jean Paul, «Leben des Quintus Fixlein», in: ders., Werke, Bd. 1/4 (1962), S. 7-259.
Jean Paul, «Nachflor und Spätlinge des Taschenbuchs», in: ders., Werke, Bd. II/3 (1977),

S. 936-947.
Jean Paul, Pensées [...] extraites de tous ses ouvrages, par le traducteur des Suédois à

Prague [Edouard Lelièvre marquis de La Grange], Paris: Levrault, 1829.
Jean Paul, Sämtliche Werke, historisch-kritische Ausgabe, hrsg. von Eduard Berend, Wei¬

mar: Böhlau, 1936.
Jean Paul, «Selberlebensbeschreibung», in: ders., Werke, Bd. 1/6 (1963), S. 1037-1103.
Jean Paul, «Seiina oder über die Unsterblichkeit der Seele», in: ders., Werke, Bd. 1/6 (1963),

S. 1105-1236.
Jean Paul, «Siebenkäs», in: ders., Werke, Bd. 1/2, S. 7-565.
Jean Paul, Werke, hrsg. von Norbert Miller, München: Hanser, 1959-1988.
Reichler Claude, Entdeckung einer Landschaft. Reisende, Schriftsteller, Künstler und ihre

Alpen, aus dem Französischen von Rolf Schubert, Zürich: Rotpunktverlag, 2005.
Rennicke Rafael, «Alphorntöne als Vehikel musikästhetischer Reflexion. Kuhreihen-Erfah¬

rung bei Lord Byron und Jean Paul», in: Die Musikforschung, 63 (2010), S. 337-357.
Rennicke Rafael, Erinnerungspoetik. Berlioz und die Ranz des vaches -Rezeption im 19. Jahr¬

hundert (Diss., Universität Tübingen, Publikation in Vorb.).
Rennicke Rafael, «Inneres Tönen: Zum Aiphorn-Lied von Friedrich Silcher», in: Archiv für

Musikwissenschaft, 67 (2010), S. 233-259.
Riethmüller Albrecht, Gedichte über Musik. Quellen ästhetischer Einsicht, Laaber: Laaber-

Verlag, 1996.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 221

Rousseau Jean-Jacques, «Essai sur l'origine des langues», in: ders., Écrits sur la musique, la

langue et le théâtre, Paris: Gallimard, 1995 Œuvres complètes, 5; 1. Aufl. 1781),
S. 371-429.

Rousseau Jean-Jacques, Art. «Musique», in: ders., Dictionnaire de musique, Hildesheim:
Olms, 1969 (1. Aufl. 1768), S. 305-317.

Sammlung von Schweizer-Kühreihen und Volksliedern / Receuil [sie] de Ranz des vaches et
chansons nationales de la Suisse / dritte, vermehrte und verbesserte Ausgabe / troisième
édition revue et augmentée, Bern: Burgdorfer, 1818.

Sammlung von Schweizer Kühreihen und Volksliedern /Recueil de Ranz de vaches et chansons
nationales de la Suisse / vierte, vermehrte und verbesserte Ausgabe / quatrième édition
revue et augmentée, Bern: Burgdorfer, 1826.

Schopenhauer Arthur, Die Welt als Wille und Vorstellung I, hrsg. von Rolf Toman, Köln:
Könemann, 1997 (1. Aufl. 1819).

Schopenhauer Arthur, Metaphysik des Schönen. Philosophische Vorlesungen III, hrsg. und
eingel. von Volker Spierling, München: Piper, 1985.

Schumann Robert, «Phantasien, Kapricen usw. für Pianoforte», in: ders., Gesammelte Schrif¬
ten über Musik und Musiker, hrsg. von Martin Kreisig, Leipzig: Breitkopf, 1914, Bd. 1,
S. 231-239.

Schumann Robert, Tagebücher, hrsg. von Georg Eismann, Leipzig: Deutscher Verlag für
Musik, 1971.

Senancour Etienne Pivert de, Aldomen ou le bonheur dans l'obscurité, précédé d'une étude,
sur ce premier Obermann inconnu, par André Mongland, Paris: Les Presses Françaises,
1925 (1. Aufl. 1795).

Senancour Etienne Pivert de, Obermann, édition présentée et annotée par de Jean-
Maurice Monnoyer, Paris: Gallimard, 1984 (1. Aufl. 1804).

Senancour Etienne Pivert de, Rêveries sur la nature primitive de l'homme, édition critique
par Joachim Merlant, Paris: Droz, 1939 (1. Aufl. 1799).

Shakespeare William, Der Kaufmann von Venedig, übers, von August Wilhelm Schlegel,
Stuttgart: Reclam, 1964 [1. Aufl. 1596].

Sloterdijk Peter, Weltfremdheit, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1993.
Starobinski Jean, «La Nostalgie: théories médicales et expression littéraire», in: Studies on

Voltaire, 27 (1963), S. 1505-1518.
Steiner Rudolf, Das Wesen des Musikalischen und das Tonerlebnis im Menschen. Acht Vor¬

träge, zwei Fragenbeantwortungen und zwei Schlussworte, gehalten in Köln, Berlin,
Leipzig, Dornach und Stuttgart in den Jahren 1906 und 1920 bis 1923, Dornach:
Rudolf Steiner Verlag, 1991.

Tarenne George, Recherches sur les Ranz des vaches, ou sur les chansons pastorales des

bergers de la Suisse; avec musique, Paris: Louis, 1813.
Thoreau Henry D., Journal, Bd. 6: 1853, ed. William Rossi and Heather Kirk Thomas,

Princeton: Princeton University Press, 2000.
Tieck Ludwig, Franz Sternbalds Wanderungen, Studienausgabe, hrsg. von Alfred Anger,

Stuttgart: Reclam, 1966 (1. Aufl. 1798).
Vinçon Hartmut, «Musik der Musik. Musikästhetische Notizen zu Jean Pauls <Flegeljahren>»,

in: Musiktheorie, 8 (1993), S. 3-22.
Wackenroder Wilhelm Heinrich - Tieck Ludwig, Phantasien über die Kunst, hrsg. von Wolf¬

gang Nehring, Stuttgart: Reclam, 1973 (1. Aufl. 1799).
Werfel Franz, «Die Erschaffung der Musik», in: ders., Gesammelte Werke in Einzelbänden,

hrsg. von Knut Beck, Frankfurt am Main: Fischer, 1989, Bd. 3, S. 48-49.
Wöllner Günter, «Musik der Musik. Idee und Wirklichkeit der musikalischen Romantik»,

in: Schweizerische Musikzeitung, 105 (1965), S. 135-143.



222 Rafael Rennicke

Wordsworth William, On hearing the <Ranz des vaches> on the top of the pass of St. Gothard,
in: ders., Sonnet series and itinerary Poems, 1820-1845, ed. Geoffrey Jackson, Ithaka:
Cornell University Press, 2004.


	"... und jede Musik ist unser Schweizer-Kuhreigen" : zum Zusammenhang von Musik, Erinnerung und Heimweh in den Schriften von Rousseau bis Sloterdijk

