Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch fur Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 30 (2010)
Artikel: "... und jede Musik ist unser Schweizer-Kuhreigen" : zum

Zusammenhang von Musik, Erinnerung und Heimweh in den Schriften

von Rousseau bis Sloterdijk
Autor: Rennicke, Rafael
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835168

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«... und jede Musik ist unser Schweizer-Kuhreigen»:
Zum Zusammenhang von Musik, Erinnerung und
Heimweh in den Schriften von Rousseau bis Sloterdijk

RAFAEL RENNICKE (Tiibingen)

Wo sind wir, wenn wir Musik horen?1!
(Peter Sloterdijk)

Die im Untertitel dieses Beitrags pointierte Trias von Musik, Erinnerung
und Heimweh verweist auf einen Zusammenhang, der fiir Zeitgenossen des
18. und frithen 19. Jahrhunderts sofort auf einen Begriff zu bringen war:
die Wirkung des Schweizer Kuhreihens (Ranz des vaches). Dieser — eine
von Hirten zu milchwirtschaftlichen Zwecken auf dem Alphorn geblasene
Melodie — war aulderhalb seiner ruralen Funktionsbestimmung zunichst
im frithaufklarerischen Medizin-Diskurs beheimatet. Ausgehend von Jean-
Jacques Rousseau jedoch, der ihn auf das Feld der Asthetik iiberfiihrte,
machte der Kuhreihen im Verlauf seiner romantischen Rezeption eine
staunenerregende Karriere und avancierte — ausgelost, doch letztlich los-
gelost von seiner den Menschen faszinierenden Wirkungsmacht — zum
Schrittmacher einer neuen Musikanschauung. Auf diese, seine bisher kaum
beachtete Bedeutung fiir die Ausprdgung romantischen und nachroman-
tischen Musikdenkens will dieser Beitrag aufmerksam machen. Dabei wird
sich herausstellen, dass der Kuhreihen musikasthetische Reflexion nicht nur
unmittelbar ausgelost hat.? Auch haben die charakteristischen Motive sei-
ner Rezeption — Heimat und Heimweh, Echo und Erinnerung, Kindheit und
Paradies — Resonanz gefunden in den allgemeinen Formulierungen des
musikasthetischen Diskurses, und sie durchziehen noch heute insbesonde-
re jenen Teil der Asthetik wie Leitmotive, in dessen Mittelpunkt die Meta-
physik der Musik steht.

il Peter Sloterdijk, Weltfremdheit, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1993, S. 294.
2 Vgl.Rafael Rennicke, «Alphorntone als Vehikel musikasthetischer Reflexion. Kuhreihen-
Erfahrung bei Lord Byron und Jean Paul», in: Die Musikforschung, 63 (2010), S. 337-357.



190 Rafael Rennicke

Rousseaus Kuhreihen-Deutung

Im Jahr 1710, im Rahmen einer Uberarbeitung der 1688 erschienenen Dis-
sertation von Johannes Hofer mit ihrem Epoche machenden Nostalgia-
Begriff im Titel, hatte der Basler Arzt Theodor Zwinger davon berichtet,
dass das Singen, Spielen oder Pfeifen einer «Cantilena Helvetica der Kiihe-
Reyen dicta» in Schweizer Soldnerheeren unter Todesstrafe verboten sei:
Die aus der Heimat vertrauten Tone weckten Erinnerungen an das ferne
Vaterland und das verlorene Gliick der Kindheit, Erinnerungen, die ein so
starkes Heimweh auslosen konnten, dass die Soldaten desertierten oder gar
an ihm starben.® Mit dem Kuhreihen war damit erstmals ein musikalisches
Symptom in die Diskussion um die Schweizer Heimweh-Krankheit eingegan-
gen, und er firmierte fortan in den medizinischen Dissertationen des 18. Jahr-
hunderts — und bis weit ins 19. Jahrhundert hinein — als «I’'embléme musical
de la nostalgie».*

Was Zwinger indes lediglich berichtet hatte, {iberfiihrte Rousseau in
subtiler Weise vom empirisch-medizinischen Terrain auf das Feld der Asthetik.
Das kuriose, langst zu allgemeiner Beriihmtheit gelangte Heimweh der
Schweizer Soldner erschien ihm als besonders geeignetes Beispiel, um auf
eine Eigentlimlichkeit der Musik hinzuweisen, die im musikasthetischen
Schrifttum der Jahrhunderte zuvor noch keinem Autor zu formulieren ge-
lungen war. Noch heute mutet die Deutung, die Rousseau im Musique-Arti-
kel seines Dictionnaire de musique (1768) der von Zwinger geschilderten
Wirkung des Kuhreihens folgen liel3, erstaunlich modern an. Nicht in ihren
Tonen griinde die Wirkung der Musik, sondern im Menschen, der sie hort:

On chercheroit en vain dans cet Air les accens énergiques capables de produire de si étonnans
effets. Ces effets, qui n’ont aucun lieu sur les étrangers, ne viennent que de ’habitude, des
souvenirs, de mille circonstances qui, retracées par cet Air a ceux qui 'entendent, & leur
rappellant leur pays, leurs anciens plaisirs, leur jeunesse, & toutes leurs facons de vivre,
excitent en eux une douleur amere d’avoir perdu tout cela. La musique alors n’agit point
précisément comme musique, mais comme signe mémoratif.>

3 Der entscheidende Passus aus Zwingers Schrift, dem auch ein Notenbeispiel eines
Kuhreihens beigefiigt war, ist wiedergegeben bei Fritz Ernst, Vom Heimweh, Ziirich:
Fretz & Wasmuth, 1949, S. 82—-85, und faksimiliert bei Alexander Hyatt King, «Moun-
tains, music, and musicians», in: The Musical Quarterly, 31 (1945), S. 395-419, hier: S. 400.

4 André Bolzinger, Histoire de la nostalgie, Paris: Campagne premiéere, 2007, S. 46.

5 Jean-Jacques Rousseau, Art. «Musique», in: ders., Dictionnaire de musique, Hildes-
heim: Olms, 1969 (1. Aufl. 1768), S. 305-317, hier: S. 314f.: «Vergeblich sucht man
in dieser Melodie kraftvolle Akzente, die imstande wéren, so erstaunliche Wirkungen
hervorzubringen. Diese Wirkungen, die ein Fremder nicht verspiirt, riihren lediglich
von den Gewohnheiten her, den Erinnerungen, tausend Umstédnden, die, fiir die Ho-



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 191

Die Musik, wirkt sie als Erinnerungszeichen (Signe mémoratif),wird vom
Horer im eigentlichen Sinne nicht gehort, sondern tiberhort, das heif3t tiber-
lagert, sogar gianzlich aufgesogen von subjektiven Assoziationen, Gefithlen
und Erfahrungen, geweckten Erinnerungen, die sich im Gedé&chtnis be-
deutungstrachtig sedimentiert haben. Die Musik als dufderlicher Reiz und
signalhafter Impuls verinnerlicht der Mensch — so erinnert sie ihn an seine
Vergangenheit. Nicht mit den Tonen steht demnach das Heimweh der
Schweizer Soldner in einem direkten Zusammenhang, sondern mit dem
von der Mémoire geleiteten Horen und dem Wissen um das Fern-Sein der
Heimat, das die Erinnerung, geweckt von den Tonen, dem Horenden gibt.

Diese am an sich so banalen Phdnomen des Kuhreihens exemplifizierte
Deutung, mit der es Rousseau gelang, die gangigen Theorien einer intrin-
sischen Wirkung der Musik zu entkraften und den Blick auf deren psycholo-
gischen Ursachen zu lenken, hat in der Musikwissenschaft bislang kaum
Resonanz gefunden.® Bei den Zeitgenossen indes war Rousseaus Kuhreihen-
Deutung schnell berithmt geworden, und die These, dass die gro3ten Wir-
kungen der Musik nicht von aulden, sondern — wie Herder im Jahr 1800
emphatisch ausrufen wird — «in uns, in uns»’ erzeugt wiirden, sollte das
Musikverstandnis in der Nachfolge Rousseaus auf erstaunlich nachhaltige
Weise pragen. Folgt man ihren Spuren, so zeigt sich, dass die grundlegenden
Einsichten Rousseaus, vom Zeichen-Charakter der Musik bis hin zu ihrer
Heimweh-Wirkung, im Rahmen der romantischen Literatur und Asthetik

renden durch diese Melodie heraufbeschworen und ihre Heimat, ihre verlorenen Freu-
den, ihre Jugend und all ihre Lebensumstande in Erinnerung bringend, ihnen bitteren
Kummer dariiber verursachen, dass sie all dies verloren haben. Die Musik wirkt hier
also nicht im genauen Sinne als Musik, sondern als Erinnerungszeichen».

6  Der Verfasser wird diese Liicke in seiner Dissertation Erinnerungspoetik. Berlioz und die
Ranz des vaches-Regeption im 19. Jahrhundert (Publikation in Vorb.) in einem ersten
Schritt zu schlieffen suchen; vgl. bereits Rennicke, «Alphornténe als Vehikel musik-
asthetischer Reflexion», S. 339-341 sowie ders., «Inneres Tonen: Zum Alphorn-Lied
von Friedrich Silcher», in: Archiv fiir Musikwissenschaft, 67 (2010), S. 233-259. Fast
ausschlieRlich nur als musikethnologisches Phanomen ist der Kuhreihen bislang in der
Sekundarliteratur beachtet worden, vgl. den Uberblick bei Max Peter Baumann,
Art. «Kuhreihen», in: MGG?S, Bd. 5 (1996), Sp. 810-817. Vorbildlich rezipiert haben
Rousseaus Deutung hingegen Jean Starobinski, der sie fiir die allgemein geisteswis-
senschaftliche Forschung fruchtbar machte («La Nostalgie: théories médicales et
expression littéraire», in: Studies on Voltaire, 27, 1963, S. 1505-1518), sowie Alain
Cernuschi, der sie philosophiegeschichtlich und musikésthetisch subtil kontextualisierte
(«De quelques échos du ranz des vaches dans les Encyclopédies du dix-huitiéme siecle»,
in: Schweizer Tone. Die Schweiz im Spiegel der Musik, hrsg. von Anselm Gerhard und
Annette Landau, Ziirich: Chronos, 2000, S. 45-63).

7  Johann Gottfried von Herder: «Kalligone», II, 4: Von Musik, Nr. 5, in: ders., Schriften
zu Literatur und Philosophie 1792-1800, hrsg. von Hans Dietrich Irmscher, Frankfurt
am Main: Deutscher Klassiker Verlag, 1998 (= Werke, 8), S. 641-964, hier: S. 813.



192 Rafael Rennicke

nicht nur fasziniert aufgegriffen und weitergedacht, sondern zunachst sogar
an jenem empirischen Phanomen, an dem sie Rousseau lediglich vermittelnd
exemplifiziert hatte, aufs Neue reflektiert wurden: am Kuhreihen selbst.®

Der Kuhreihen als «expression romantique»

Diese verbliiffende Tatsache wére ohne jenen epochalen Retour a la nature,
der sich in den Jahrzehnten um 1800 in der Entdeckung der Alpen und einer
mal zivilisationskritischen, mal schwarmerischen Schweizbegeisterung Bahn
brach, nicht zu denken gewesen. Mit ihm riickt neu in den Mittelpunkt des
Interesses nicht nur der Kuhreihen als klingendes Phanomen inmitten der
Schweizer Natur, sondern auch der romantische Mensch, der darum weil3,
dass ihm die Heimatlosigkeit — anders als dem Schweizer S6ldner — gleich-
sam ab ovo mitgegeben ist und das Heimweh darum ein dauerhaftes Gefiihl.
Diese fiir die Bewusstseinskonzeption des modernen Subjekts fundamentale
Erfahrung nimmt in den Schriften des franzosischen Frithromantikers Etienne
Pivert de Senancour erstmals programmatisch Gestalt an und zeigt einen
Nouvel homme, der sich von den Kldngen des Kuhreihens in gleicher Weise
angezogen fiihlt wie einst der Schweizer im Exil: Aufgrund seiner «expression
sublime et simple»” wird der Ranz des vaches zur «expression romantique»1°
schlechthin erkléart. Thr theoretisches Fundament hat diese Renaissance des
Kuhreihens als Wirkungsmusik in Senancours kritischer Auseinandersetzung
mit Rousseaus Kuhreihen-Deutung im Dictionnaire de musique: Zuerst in
seinen Réveries sur la nature primitive de ’homme (1802), dann im Roman
Obermann (1804) postuliert Senancour einen «nouvel ordre de sensations»,!!
eine neue Hierarchie der Sinne, in der das Gehor zum hochsten, da innigsten
Sinn des Menschen und das Horen auf die Natur-Klange des Kuhreihens zum

8 Starobinski hat dieses erstaunliche Phinomen — den Ubertritt des Kuhreihens vom
anfangs ausschlieRlich medizinisch geprédgten Nostalgie-Diskurs hin zum Ideenkreis
romantischer Musikésthetik — hellsichtig angedeutet und dabei dem Ranz des vaches,
auch wenn er ihn nicht explizit nennt, eine zentrale Rolle zugewiesen: «Exil, musiques
alpestres, mémoire douloureuse et tendre, images dorées de 'enfance: cette rencontre
de thémes ne conduit pas seulement a une théorie «acoustique> de la nostalgie; elle
contribue a la formation de la théorie romantique de la musique, et a la définition
méme du romantisme». (Starobinski, «La Nostalgie», S. 1516.)

9  Etienne Pivert de Senancour, Réveries sur la nature primitive de lhomme, édition critique
par Joachim Merlant, Paris: Droz, 1939 (1. Aufl. 1799), S. 230.

10 Ders., Obermann, édition présentée et annotée par Jean-Maurice Monnoyer, Paris:
Gallimard, 1984 (1. Aufl. 1804), S. 182-187.
11 Ders., Réveries, S. 230.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 193

paradigmatischen Fall einer Selbstbegegnung mit dem eigenen Ich avan-
ciert. Dass der Ranz des vaches, so Senancour, auch den romantischen Men-
schen bannt und tiberwaltigt, beweise, dass seine Wirkung nicht mehr ab-
hangig ist von biographischen oder gesellschaftlichen Bindungen — wie noch
Rousseau angenommen hatte —, sondern allein davon, wie der heimweh-
volle Mensch, der den Sinn fiir das Urspriingliche und Einfache noch nicht
verloren hat, hort und fiihlt.

Senancours Einsicht, dass der Heimweh-Sinn des romantischen Men-
schen aufs Engste mit dessen Gehorsinn zusammenhéngt, spiegelt freilich
nur ein allgemeines Empfinden der Zeit wider, und die Zeugnisse, die die
Anziehungskraft des Kuhreihens belegen, sind zahlreich. Seine Wirkung zu
beschreiben heil3t, an das Vokabular des Wunderbaren zu rithren: Von «des
Alpenhornes Zauberschall»'? und «sons magiques»!?® ist die Rede, vom
«charme indéfinissable»'4 und «unnennbaren Zauber»,!> von «Poesie»'® und
«wunderbarsten Wirkungen».'” Zu «Orphées montagnards»'® und «Génies
invisibles»'? werden die Hirten stilisiert, aus deren fernem Spiel der lau-
schende Mensch «etwas Feyerliches, Geheimnisreiches»2® vernimmt: Es tont
nicht nur aus raumlicher, sondern auch aus «iiberirdischer Ferne»2! — und
kiindet damit zugleich von einer fernen Zeit. Die Anziehungskraft in die
Ferne erscheint auf diese Weise potenziert: Der Kuhreihen weckt im roman-
tischen Menschen «eine unnennbare Sehnsucht nach seiner Heimat»22

12 Hermann Alexander Berlepsch, Die Alpen in Natur- und Lebensbildern, Leipzig: Coste-
noble, 1861, S. 358.

13 Sammlung von Schweizer Kiihreihen und Volksliedern / Recueil de Ranz de vaches et
chansons nationales de la Suisse / vierte, vermehrte und verbesserte Ausgabe / quatriéme
édition revue et augmentée, Bern: Burgdorfer, 1826, S. II.

14 Ebd., S. IIL

15 Art. «Kuhreihen», in: Encyclopddie der gesammten musikalischen Wissenschaften oder Uni-
versal-Lexicon der Tonkunst, hrsg. von Gustav Schilling, Stuttgart: Kohler, 1835-1842,
Bd. 4, S. 258.

16 Berlepsch, Die Alpen in Natur- und Lebensbildern, S. 354.

17  Art. «Schweiz — schweizerische Musik», in: Encyclopddie der gesammten musikalischen
Wissenschaften, Bd. 6, S. 300-304, hier: S. 300.

18 Hector Berlioz, Mémoires, sous la dir. de Pierre Citron, Paris: Flammarion, 1991
(1. Aufl. 1870), S. 208.

19 George Tarenne, Recherches sur les Rang des vaches, ou sur les chansons pastorales des
bergers de la Suisse; avec musique, Paris: Louis, 1813, S. 20.

20  Sammlung von Schweizer-Kithreihen und Volksliedern / Receuil [sic] de Ranz des vaches
et chansons nationales de la Suisse / dritte, vermehrte und verbesserte Ausgabe / troisiéme
édition revue et augmentée, Bern: Burgdorfer, 1818, S. XII.

21 Franz Josef Hu'i, Naturhistorische Alpenreise, Solothurn: Amiet-Lutiger, 1880 (1. Aufl.
1830),.S. 129,

22 Ludwig Tieck, Franz Sternbalds Wanderungen, Studienausgabe, hrsg. von Alfred An-
ger, Stuttgart: Reclam, 1966 (1. Aufl. 1798), S. 167.



194 Rafael Rennicke

— «thro’ the Music’s touching influence, / The joys of distant home my heart
enchain»??® — und entfiihrt ihn fiir begliickende Momente «in das Land der
Stille und des Traums».**

Doch anders als jenes «distant homes», ist dieses <Land> nicht mehr auf
die reale Biographie bezogen, sondern auf einen metaphysischen Bereich,
der seinen Ort und seine Zeit jenseits der physischen Existenz hat. Das
emphatische Lauschen auf die Tone, die die Fahigkeit besitzen, «de méta-
morphoser le monde présent et d’'introduire a un monde idéal»,?> versetzt
den romantischen Menschen «au-dela de la musique»2® und «hors du
temps»?” und bewirkt in ihm jenen Moment der Entriickung, den Senancour
als einen «temps de prestige»?® beschrieben hat: Die von der Musik ge-
weckte Erinnerung gibt dem romantischen Menschen das Bild eines Arka-
dien, das der Erinnerung nicht an die Heimat, sondern eine Ur-Heimat
gleicht.?? Was der Kuhreihen dem romantischen Menschen fiir raum- und
zeitenthobene Augenblicke schenkt, ist heimatliches Gefiihl, ein «sentiment
de 'harmonie».3°

23 William Wordsworth, On hearing the <Ranz des vaches> on the top of the pass of
St. Gothard, in: ders., Sonnet series and itinerary Poems, 1820-1845, ed. Geoffrey
Jackson, Ithaka: Cornell University Press, 2004, S. 374.

24 Jean Paul, «Selberlebensbeschreibung», in: ders., Werke, hrsg. von Norbert Miller, Miin-
chen: Hanser, 1959-1988, Bd. /6, S. 1037-1103, hier: S. 1063.

25 Béatrice Le Gall, L’imaginaire chez Senancour, Paris: Corti, 1966, Bd. 1, S. 334f.

26 Dies., «Expérience et théorie de la musique chez Senancour: un sensualiste mystique»,
in: Actes du Colloque international «Lumiéres et Illuminisme», sous la dir. de Mario
Matucci, Pisa: Pacini, 1984, S. 119-131, hier: S. 130.

27 Léon Guichard, La musique et les lettres au temps du Romantisme, Paris: Presses
Universitaires de France, 1955, S. 155.

28 Senancour, Obermann, S. 184.

29 Zum Bild der Schweiz als einem neuen Arkadien, das in den Jahrzehnten um 1800
zum Topos wird, vgl. Senancour, Obermann, S. 196: «I’Arcadie était dans la Grece ce
qu’est la Suisse dans 'Europe occidentale. Méme sol, méme climat, mémes habitudes».
Bei Braunschweiger heilst es 1793: «Alles um mich war so romantisch, dass ich in
Arcadien zu seyn glaubte». (Promenade durch die Schweiz, Hamburg: Hoffmann, 1793,
S. 41.) Und Christoph Meiners vernimmt bei seiner Schweizer Reise aus dem Bloken
der Rinder, dem Léduten der Ziegenglocken, den fernen Rufen der Hirten: «arkadische
Musik» (zit. nach: Claude Reichler, Entdeckung einer Landschaft. Reisende, Schriftstel-
ler, Kiinstler und ihre Alpen, aus dem Franzosischen von Rolf Schubert, Ziirich: Rot-
punktverlag, 2005, S. 174).

30 Senancour, Aldomen ou le bonheur dans Uobscurité, précédé d’une étude, sur ce premier
Obermann inconnu, par André Mongland, Paris: Les Presses Francaises, 1925 (1. Aufl.
1795),:8.455.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 195

Alphorn-Evokationen bei Jean Paul

Als einer der ersten aufgegriffen und literarisch sublimiert hat solche Erfah-
rung Jean Paul, der die Schweiz zwar nie bereist, Rousseaus Kuhreihen-
Deutung im Dictionnaire de musique allerdings nachweislich rezipiert hat.3!
Bereits sein Erstlingsroman Die unsichtbare Loge (1793) evoziert Alphorn-
klange, die ganz im Zeichen der Rousseau’schen Deutung stehen, von die-
ser jedoch in kithner Weise abstrahiert erscheinen: Thre Erinnerungswirkung
ist bereits ganz im romantischen Sinne aufgefasst.?? «Mit unserem ersten
Tritt ins Boot durchdrangen (wahrscheinlich auf Fenks Anordnung) die Alp-
horner wieder die Nacht; jeder Ton klang in ihr wie eine Vergangenheit»,33
heildt es dort; und wenig spater: «Die Alpen-Echos klangen in die weite
Nacht zurtick und fielen zu einem tonenden Hauche, der nicht der Erinne-
rung aus der Jugend, sondern aus der tiefen Kindheit glich».3* Diese «tiefe
Kindheit» ist das Reich, dem die Sehnsucht der Jean Paul’schen Helden gilt:
«Arkadien und Tempe und Jugend-Auen».3>

Hellhorig macht vor diesem Hintergrund eine Passage aus Jean Pauls
Flegeljahren (1804). Doch sind hier nicht Alphornkldnge Ausloser eines em-
phatischen Musik-Erlebens. Vielmehr ist Walt — der Protagonist des Romans
und Zwillingsbruder des Flote blasenden Vult — Besucher eines veritablen
Sinfoniekonzerts, auf dessen Programm, Jean Pauls Angaben zufolge, auch
ein Flotenkonzert von Haydn steht.3® Walts Erleben wird wie folgt geschildert:

Wie eine Luna ging das Adagio nach dem vorigen Titan auf — die Mondnacht der Flote zeigte
eine blasse schimmernde Welt, die begleitende Musik zog den Mondregenbogen darein.
Walt lie8 auf seinen Augen die Tropfen stehen, die ihm etwas von der Nacht des Blinden
mitteilten. Er horte das Tonen — dieses ewige Sterben — gar nicht mehr aus der Néhe, son-
dern aus der Ferne kommen, und der herrnhutische Gottesacker mit seinen Abend-Klédngen
lag vor ihm in ferner Abendréte. Als er das Auge trocken und hell machte: fiel es auf die

31 Vgl. Simon Bunke, Heimweh. Studien zur Kultur- und Literaturgeschichte einer todlichen
Krankheit, Freiburg: Rombach, 2009, S. 343.

32 Vgl. Rennicke, «Alphorntone als Vehikel», S. 348-353.

33 Jean Paul, «Die unsichtbare Loge», in: ders., Werke, Bd. I/1, S. 7-469, hier: S. 411.

34 Ebd., S. 412.

351 Ebd.,'S. 407.

36 Dass ein solches Haydn-Konzert nicht existiert, es gleichzeitig jedoch ebenso pedan-
tisch wie unangemessen wére, danach zu fragen, auf welcher Musik Jean Pauls Be-
schreibung tatsdchlich beruhe — darauf hat Hartmut Vincon, vielmehr die Bedeutung
der empfindsamen Flote hervorkehrend, zurecht hingewiesen («Musik der Musik.
Musikasthetische Notizen zu Jean Pauls Flegeljahren»», in: Musiktheorie, 8, 1993,
S. 3-22, hier: S. 5). Wie wir sehen werden, kommt es Jean Paul nicht darauf an,
welche Musik gespielt, sondern wie diese gehort wird.



196 Rafael Rennicke

gliihenden Streifen, welche die sinkende Sonne in die Bogen der Saalfenster zog; — und es
war ihm, als seh’ er die Sonne auf fernen Gebiirgen stehen — und das alte Heimweh in der
Menschenbrunst vernahm von vaterlandischen Alpen ein altes Tonen und Rufen, und wei-
nend flog der Mensch durch heiteres Blau den duftenden Gebiirgen zu und flog immer und
erreichte die Gebiirge nie —37

Der Passus vereint gleich mehrere Aspekte, die aus der zeitgenossischen
Kuhreihen-Rezeption vertraut sind — dies jedoch, und das ist das Bemer-
kenswerte, ganzlich losgelost vom Kuhreihen-Kontext. Als besonders signifi-
kant erscheint dabei die schon mit dem ersten Wort kenntlich gemachte
Ausblendung der eigentlichen, erklingenden Musik, die sich in der Hor-
wahrnehmung Walts vollzieht und die seit Rousseaus Diskussion des Signe-
Charakters der Musik zu einer Konstante romantischer Kuhreihen-Rezepti-
on geworden ist. Wenn Walt das Adagio «wie eine Luna» aufgehen sieht, so
bedeutet dies, dass die real erklingende Musik nicht mehr direkt, sondern
nur noch indirekt wahrgenommen wird; sie ist lediglich Ausloser fiir Walts
Erleben, ist das «Erinnerungs- und Erweckungsmittel»®® seiner inneren, ei-
ner «blassen schimmernden Welt». Wenn Jean Paul in diesem Zusammen-
hang auf die Trinen der Rithrung verweist, die Walts Auge kongenial net-
zen und ihm «etwas von der Nacht des Blinden [d. h. dem als voriibergehend
erblindet angekiindigten Solisten Vult] mitteilten», so erscheint damit nicht
nur die im Horen ohnehin vollzogene Ausblendung der Auldenwelt poten-
ziert. Auch akzentuiert Jean Paul mit der auf diese Augen-Metaphorik un-
mittelbar folgenden Herausstellung des Horens («Er horte das Tonen gar
nicht mehr aus der Nihe, sondern aus der Ferne kommen») subtil — und
zeitgleich mit Senancour in Obermann — die neue romantische Hierarchie
der Sinne, in der das Horen zum paradigmatischen Fall der Einkehr in das
eigene Ich avanciert, zu einem «Gliick der Blinden», wie Ernst Bloch ganz
im Sinne dieser Flegeljahre-Passage pointiert hat: «Die Augen gehen darin
{iber, und es dunkelt bedeutend, so dass Aul3eres zunichst versinkt und nur
ein Brunnen zu reden scheint».%?

Mit dieser flir das romantische Horen signifikanten Ausblendung der
«duBeren Sinnenwelt»% ist emphatischer Zeit-Erfahrung der Weg geebnet:

37 Jean Paul, «Flegeljahre», in: ders., Werke, Bd. 1/2, S. 567-1065, hier: S. 759.

38 Gemail der subtilen Paraphrasierung des Rousseau’schen Signe mémoratif-Passus’ durch
Johann Gottfried Ebel: «Diese Musik wirkt daher nicht sowohl! durch ihre Melodie und
Harmonie, sondern hauptsachlich als Erinnerungs- und Erweckungsmittel aller Bilder,
welche in der Phantasie dunkel schlummern». (Schilderung der Gebirgsvolker der
Schweitz, Erster Teil, Leipzig: Wolf, 1798, S. 419.)

39  Ernst Bloch, Das Pringip Hoffnung, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1959, Bd. 3, S. 1243.

40 Ernst Theodor Amadeus Hoffmann, «Sinfonie [...] par Louis van Beethoven», in: Schrif-
ten zur Musik. Aufsdtze und Rezensionen, hrsg. von Friedrich Schnapp, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 1979, S. 34-51, hier: S. 34: «Orpheus’ Lyra 6ffnete



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 197

Die Gegenwart ist gleichsam ausgelOscht, ist — wie es in einem analogen
Fall bei Ludwig Tieck heif3t — «wie durch einen machtigen Bannspruch fest-
gezaubert».*! Wie die Gegenwart im Musik-Erleben an Prisenz verliert, ge-
winnen Vergangenheit und Zukunft an Bedeutung: Die — obgleich in der
Nihe erklingenden — wie «aus der Ferne kommenden» Kldnge verweisen
Walt in eine ferne Zeit. Dass mit dieser insbesondere die Vergangenheit
gemeint ist, geben die von Jean Paul aufgerufenen Metaphern «Luna» und
«Mondnacht» unschwer zu erkennen:** Aus dem Konzertsaal ist Walts
Erinnerungs-Theater geworden.

Waire damit die Erinnerungen weckende Macht der Tone, die Rousseau
am Beispiel des Kuhreihens erstmals beschrieben und gedeutet hatte, ein-
mal mehr unter Beweis gestellt, so ist schliellich auf einen weiteren, viel-
leicht noch eklatanteren Kuhreihen-Bezug innerhalb der zitierten Flegel-
jahre-Passage aufmerksam zu machen: die in Walts Musik-Erleben sich voll-
ziehende Erweckung von Heimweh. Der diesbeziigliche Passus ist von Jean
Paul ingenios komponiert. Zugleich mit Walts (von Trédnen nun befreitem)
Blick in das Licht der untergehenden Sonne, das durch die Saalfenster dringt,
und parallel zur noch immer erklingenden Musik Haydns ereignet sich in
der Wahrnehmung des Protagonisten eine erneute Brechung und Metamor-
phose der Realitdt: «es war ihm, als seh’ er die Sonne auf fernen Gebiirgen
stehen — und das alte Heimweh in der Menschenbrunst vernahm von vater-
landischen Alpen ein altes Tonen und Rufens.

Was in diesem Satz erstaunen lasst, ist keineswegs die Tatsache allein,
dass die Musik in Walt Heimweh weckt, sondern zudem die Art und Weise,
wie diese Heimweh-Evokation hier Gestalt gewinnt. So ist mit dem «alten

die Tore des Orkus. Die Musik schliel3t dem Menschen ein unbekanntes Reich auf; eine
Welt, die nichts gemein hat mit der &ulReren Sinnenwelt, die ihn umgibt, und in der er
alle durch Begriffe bestimmbaren Gefiihle zuriicklasst, um sich dem Unaussprechli-
chen hinzugeben».

41 Tieck, Franz Sternbalds Wanderungen, S. 221: «Nun féngt die Liebe an auf fernen
Flotentonen heranzuschreiten, das klopfende Herz will ihr entgegenfliegen, die Ge-
genwart ist wie durch einen méchtigen Bannspruch festgezaubert, und die glanzenden
Minuten wagen es nicht, zu entfliehen. Ein Zirkel von Wohllaut hélt uns mit magi-
schen Kréften eingeschlossen, und eine neue verklarte Existenz schimmert wie ritsel-
haftes Mondlicht in unser wirkliches Leben hinein».

42 Zum metaphorischen Zusammenhang von Mond und Erinnerung vgl. die Bemerkung
Jean Pauls: «Ich vergesse alles und bin taub fiir den Tumult der Gegenwart; ich entreifde
mich allen diesen peinigenden Ideen und schlie3e die schone Vergangenheit in meine
begierigen Arme. Dann geht in meiner Phantasie der Mond auf». (Ders., Samtliche
Werke, historisch-kritische Ausgabe, hrsg. von Eduard Berend, Weimar: Bohlau, 1936,
Bd. 1I/5, S. 5.) An anderer Stelle spricht Jean Paul vom «Mondlicht der Erinnerung»
(«Leben des Quintus Fixlein», in: ders., Werke, Bd. 1/4, S. 7-259, hier: S. 91). Vgl. zur
Prasenz dieses Gedankens auch die vorausgegangene Anmerkung.



198 Rafael Rennicke

Heimweh» nicht nur die origindre Wirkung des Kuhreihens benannt, viel-
mehr erscheint geradezu der gesamte Passus von Kuhreihen-Erfahrung durch-
zogen — und das, obwohl in Anbetracht des Konzertsaal-Ambientes und der
Haydn’schen Musik von konkreten Auslosern, die auf diese Erfahrung
schlie3en lassen konnten (etwa Alphorner oder Klénge en plein air), keine
Rede ist: Angesichts der Erinnerungen und Heimweh weckenden Macht der
Musik ruft Jean Paul seinem Leser den Kuhreihen — als den exemplarischen
Fall dieses Phdanomens — wie ein Zitat in Erinnerung.

Fest steht: Die Welt, die vor Walts innerem Auge ersteht, ist zunédchst
mit der Vision eines fernen Landes verkniipft («ferne Gebiirge»), dem Walts
Sehnsucht gilt. Das «alte Heimweh in der Menschenbrust» aber macht die
unbestimmt «fernen» und «duftenden Gebiirge» zu «vaterldndischen Alpen»
— und bindet sie damit an jenen Topos, dem das Heimweh seinen Ursprung
verdankt: den Sehnsuchtsort Schweiz. Und wenn sich diese aus dem ver-
trauten Vokabular und Bildbereich des Heimweh-Kontexts gewonnene Al-
pen-Evokation schlief3lich staunenswert suggestiv mit einem «alten Ténen
und Rufen» mischt — dem imagindren Erklingen von hier freilich unausge-
sprochen gebliebenen Alphornern*® —, ja von diesem erst geweckt und frei-
gesetzt wird, so scheint dies nur einer inneren Folgerichtigkeit zu entspre-
chen: Der Passus gehorcht jener «Logik metaphorischen Schreibens»,% mit
der Jean Paul darauf abzielt, das Musik-Erleben Walts nicht nur zu beschrei-
ben, sondern zugleich auch zu deuten. Der metaphorische Rekurs auf den
aus der Uberlieferungsgeschichte des Heimwehs bekannten Wirkungsme-
chanismus des Kuhreihens erscheint Jean Paul als geeignetes Mittel, um die
Wirkung der Musik auf Walt zu verdeutlichen, obgleich jener Kontext in der
Handlung des Romans keine Rolle spielt. Doch durfte Jean Paul damit rech-
nen, dass die Anspielung auf den Kuhreihen von den zeitgendssischen Le-
sern umstandslos verstanden wurde.*

43 Zum Topos des <alten Tonens> im Kuhreihen-Kontext vgl. etwa Senancour: «Cet air
alpien est d'une antiquité immémoriale» (Réveries, S. 230) oder Franz Niklaus Konigs
Bezeichnung des Kuhreihens als «uralte Hirtenmusick [...], deren Wort und Weisen
die grol3te Einfalt der Sitten und das Entstehen der Tonkunst athmen» («Vorschlage
zur Aufmunterung des Alphorns, und Wiederbelebung des Gesanges auf dem Lande»,
in: Unspunnen. Die Geschichte der Alphirtenfeste, hrsg. von Rudolf Gallati und Chri-
stoph Wyss, Interlaken: Schlaefli, 1993, S. 140).

44  Vincon, «Musik der Musik», S. 15.

45 Die Tatsache, dass mit dem Erklingen der Musik von Haydn nicht nur optische («und
es war ihm, als seh’ er»), sondern zugleich auch akustische Eindriicke vor Walts inne-
res Auge und Ohr treten, bediirfte einer eingehenderen Kommentierung. Uber die
eigentliche, erklingende Musik legt sich in der Horwahrnehmung Walts gleichsam eine
zweite Musik, eine innere Musik der dulderen Musik — Musik der Musik: das «alte
Tonen und Rufen» der Alphorner. Die Musik klingt Walt wie Alphorner in den Ohren.
Musik der Musik lautet bezeichnenderweise auch der Titel des Kapitels, dem unsere



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 199

Die Musik und «ihre Kraft des Heimwehs»

Wenn nun aber die Musik Haydns féahig ist, Erinnerungen und Heimweh im
Menschen zu wecken, so wird deutlich, dass diese Fahigkeit offenbar auch
jener Musik zukommt, die mit den Kldngen des Kuhreihens oder vergleich-
baren Natur-Tonen nichts gemein hat: «und jede Musik ist unser Schweizer-
Kuhreigen»,*® heilt es in diesem Sinne in Jean Pauls Kampaner Tal (1797).
In jedwedem Tonen erkennt darum der empfindsam gestimmte Horer «eine
Art von Schweizer Kuhreigen».*” Die von Rousseau am Kuhreihen exempli-
fizierte Maxime, dass fiir die Erinnerungs- und Heimweh-Erweckung nicht
die Musik im eigentlichen Sinne, sondern der Horer verantwortlich sei, der
sich von ihr ergreifen lasst, hatte vor Jean Paul bereits Karl Philipp Moritz ins
Allgemeine gewendet—in seiner Kiinstler-Allegorie Andreas Hartknopf (1786):

Ein jeder wird einigemale wenigstens in seinem Leben die Bemerkung an sich gemacht
haben, dal? irgend ein sonst ganz unbedeutender Ton, den einer etwa in der Ferne hort, bei
einer gewissen Stimmung der Seele einen ganz wunderbaren Effekt auf die Seele tut; es ist,
als ob auf einmal tausend Erinnerungen, tausend dunkle Vorstellungen mit diesem Tone
erwachten, die das Herz in eine unbeschreibliche Wehmut versetzen.48

Passage entnommen ist. Zur Deutung dieser Uberschrift vgl. Giinter Wéllner, «Musik
der Musik. Idee und Wirklichkeit der musikalischen Romantik», in: Schweizerische
Musikzeitung, 105 (1965), S. 135-143, Vincon, «Musik der Musik», S. 16 f. sowie Julia
Cloot, Geheime Texte. Jean Paul und die Musik, Berlin: de Gruyter, 2001, S. 303-310.

46 Jean Paul, «Das Kampaner Tal oder iiber die Unsterblichkeit der Seele», in: ders., Werke,
Bd.1/4,S.561-716, hier: S. 614: «Ach wie konnte die schone Seele gliicklich sein? Fremd-
linge, die auf Bergen geboren sind, zehret in niedrigen Gegenden ein unheilbares Heimweh
aus — wir gehoren fiir einen hohern Ort, und darum zernaget uns ein ewiges Sehnen,
und jede Musik ist unser Schweizer-Kuhreigen» (Hervorhebungen im Original).

47  Ders., «Siebenkés», in: ders., Werke, Bd. I/2, S. 7-565, hier: S. 526: «Er sagte selber, er
halte sich nicht fiir den schlechtesten Stadt- und Straf3enpfeifer und er fiihre, glaub’ er,
das angeborne FulSbotenposthorn mit Ehren. Aber fiir Firmian waren, so kurz vor dem
Abschiede, diese Kldnge, die gleichsam aus Heinrichs langen vorigen Reisen wiederzu-
kommen und aus seinen kiinftigen einsamen entgegenzutonen schienen, eine Art von
Schweizer Kuhreigen, die ihm ins Herz rissen; und er konnte, zum Gliicke hinter ihm
gehend, sich mit aller Gewalt nicht des Weinens enthalten». Zur metaphorischen Ver-
wendung des Kuhreihens bei Jean Paul vgl. die ergiebigen Befunde bei Bunke, Heim-
weh, S. 342-353. Die Riickbindung der affektiven Wirkung von Musik an den Kuh-
reihen-Topos findet sich nicht nur im deutschen Sprachraum, vgl. etwa Henry D.
Thoreau, Journal, Bd. 6: 1853, ed. William Rossi and Heather Kirk Thomas, Princeton:
Princeton University Press, 2000, S. 235f.: «As I come over the hill I hear the wood
trush singing his evening lay — This is the only bird whose note affects me like music -
[...] This trush’s song is a ranz des vaches to me».

48 Karl Philipp Moritz, Andreas Hartknopf. Eine Allegorie, Stuttgart: Metzler, 1968
(1. Aufl. 1786), S. 132 f.



200 Rafael Rennicke

Mit dieser Einsicht, die im Begriff der «unbeschreiblichen Wehmut» ein Pen-
dant zu Jean Pauls «altem Heimweh» hat, nimmt Moritz vorweg, was nur
knapp ein Jahrzehnt spater zu einer Konstante friihromantischer Musik-
anschauung werden sollte. Eine Notiz von Novalis, Uber die allgemeine Spra-
che der Musik (1798/99), mag dies verdeutlichen; dabei scheint auch sie
ihr Vokabular aus dem vertrauten Bildbereich der Heimweh-Diskussion zu
beziehen, was sich beim Blick auf die von uns kursiv gesetzten Begriffe
schlaglichtartig erhellt:

Der Geist wird frey, unbestimmt angeregt — das thut ihm so wohl — das diinkt ihm so bekannt,
so vaterldndisch — er ist auf diese kurzen Augenblicke in seiner indischen Heymath. Alles
Liebe — und Gute, Zukunft und Vergangenheit regt sich in ihm — Hoffnung und Sehnsucht.4®

Wenn auch der Begriff <Heimweh: in dieser Notiz ausgespart ist und dem
Passus darum die wehmiitig-nostalgische Akzentuierung expressis verbis
fehlt, so ist doch, was Novalis hier als «die allgemeine Sprache der Musik»
bezeichnet, unverkennbar nah verwandt, wenn nicht gar deckungsgleich
mit jener Wirkungsmacht, die der romantische Mensch den Kldngen des
Kuhreihens zuschreibt. Mit der Einsicht, dass Musik dem Menschen «vater-
landisch» diinke und sie ihn flir «<kurze Augenblicke» in seine «indische
Heymath» entfiihre, trifft sich Novalis zum Teil sogar bis in den Wortlaut
hinein mit dem Passus aus Jean Pauls Flegeljahren, wobei die Formel von
der «indischen Heymath» — entsprechend der damals gidngigen Vorstellung
— pars pro toto steht fiir die andere Welt: die Ur-Heimat, den von Schweiz-
Assoziationen nunmehr ganzlich losgelosten Sehnsuchtsort.>°

Das Bemerkenswerteste an diesem Diktum scheint jedoch zu sein, dass
es hier zu einer Ubernahme und Infiltrierung von Aspekten der Kuhreihen-
Rezeption dezidiert im Kontext einer veritablen Definition des Wesens der
Musik kommt. Dass die Musik Erinnerungen wecke und heimatliches Gefiihl
im Horer evoziere —dieses aus empirischer Erfahrung gewonnene Faszinosum
tberfiihrt Novalis per definitionem in eine asthetische Maxime und erklért es
zu einer Eigenschaft der Musik, zu ihrer «allgemeinen Sprache». Wie ein

49 Novalis, «Das allgemeine Brouillon», in: ders., Werke, Tagebiicher und Briefe Friedrich
von Hardenbergs, hrsg. von Hans-Joachim Mahl und Richard Samuel, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 1999, Bd. 2, S. 473-720, hier: S. 517 (Hervorhebungen
vom Verf.).

50 Vgl. zur Indien-Metapher Novalis selbst, der in seinem Fragment Die Christenheit oder
Europa programmatisch formuliert: «Reizender und farbiger steht die Poesie, wie ein
geschmiicktes Indien dem kalten, todten Spitzbergen jenes Stubenverstandes gegen-
tiber» (ders., Werke, Bd. 2, S. 746). In diesem Sinne erscheinen Jean Paul Vergangen-
heit und Zukunft als «die beiden reichen Indien der Phantasie, um ganze Quadratmei-
len groRer — als der Punkt der Gegenwart» («Der Komet», in: ders., Werke, Bd. 1/6,
S. 563-1036, hier: S. 601).



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 201

spater Nachhall dieser Novalis’schen Einsicht liest sich darum der folgende
Passus aus Jean Pauls Selina (1825). Was in ihm in auf’ergewohnlicher
Pointierung als eine «hohere Eigentiimlichkeit» und «Auszeichnung» der
Musik beschrieben wird, ist nichts Geringeres als «ihre Kraft des Heimwehs»:

Dieses Innere der hohern menschlichen Natur fingt besonders vor einer Kunst wach und
laut zu werden an, deren Eigentiimlichkeit und Auszeichnung vor jeder andern Kunst noch
nicht recht erkannt werden; ich spreche eben nicht von Dichtkunst und von Malerei, son-
dern von der Tonkunst. Warum vergisst man dartiber, dass die Musik freudige und traurige
Empfindungen verdoppelt, ja sogar selber erzeugt — dass die Seele sich in die Reize ihrer
Tongebaude wie in Tempel verliert — dass sie allméchtiger und gewaltsamer als jede Kunst
uns von Freude zu Schmerz ohne Ubergénge in Augenblicken hin- und herstiirzt — ich sage,
warum vergisst man eine hohere Eigentiimlichkeit von ihr? Thre Kraft des Heimwehs, nicht
jenes nach einem alten verlassenen Lande, sondern nach einem unbetretenen, nicht nach
einer Vergangenheit, sondern nach einer Zukunft?>!

Jean Pauls Formulierung, nach der sich das von der Musik geweckte Heim-
weh als Hoffnung duflere (hierin ganz im Sinne Novalis’: «Zukunft und
Vergangenheit regt sich in ihm — Hoffnung und Sehnsucht»), genauer: als
Hoffnung auf Riickkehr in ein wnbetretenes Land>, die Musik also nicht auf
das Nicht-Mehr, vielmehr in das Noch-Nicht verweise, ist so voller Zukunft
wie der Gedanke selbst. Ernst Bloch, der diesen Passus in seinem Geist der
Utopie (1917) fast in Génze zitiert, erblickte in dessen visionér-utopischem
Duktus die Ausformulierung seiner eigenen Musik-Philosophie in nuce; der-
zufolge scheine in der Musik auf, «worin noch niemand war: Heimat».>?

Das hochste Echo

Mit der Einsicht des romantischen Menschen in die Erinnerungen und Heim-
weh weckende Kraft der Musik stellte sich ihm — in der Nachfolge Rousseaus
— aufs Neue die Frage, warum die Musik mit solcher Macht auf den Men-
schen wirke und woher diese Kraft komme. Jene aus dem romantischen
Kuhreihen-Erleben gewonnene Erklarung, dass die nostalgische Wirkung
des Alphorntons ursdchlich zusammenhénge mit der Einsicht in die Ferne

51 Jean Paul, «Selina oder tiber die Unsterblichkeit der Seele», in: ders., Werke, Bd. 1/6,
S. 1105-1236, hier: S. 1208.

52 Die Worte sind dem programmatischen Schluss-Satz aus Blochs Das Prinzip Hoffnung
entnommen (Das Prinzip Hoffnung, Bd. 3, S. 1628). Zum Jean-Paul-Zitat vgl. Bloch,
Zur Philosophie der Musik, ausgewahlt u. hrsg. von Karola Bloch, Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1974, S. 155.



202 Rafael Rennicke

des naturhaft-arkadischen Tonens, das einer schlechterdings anderen Welt
entstamme, deren Klangen der romantische Mensch nicht mehr zugehore —,
diese Erklarung konnte freilich in dem Moment nicht mehr hinreichend
befriedigen, handelte es sich bei der Heimweh weckenden Musik — wie im
zitierten Flegeljahre-Passus — etwa um ein Flotenkonzert, von dem anzuneh-
men ist, dass ihm das Assoziationsfeld Natur und Heimat ganzlich mangelt.

Die Frage nach der Ursache des «alten Heimwehs in der Menschen-
brust» — und eine Antwort darauf — findet sich bereits bei Jean Paul selbst,
noch dazu just im unmittelbaren Anschluss an den oben zitierten Passus aus
den Flegeljahren. Dort heilSt es, in Form einer Anrede an die Tone:

Wie konntet ihr denn, ihr Reinen, im Menschenbusen, den so lange die erdige Welt besetz-
te, euch eine heilige Stitte bereiten oder sie reinigen vom irdischen Leben, wiret ihr nicht
frither in uns als der treulose Schall des Lebens und wiirde uns euer Himmel nicht angebo-
ren vor der Erde!®3

Die Antwort, die Jean Paul der hier zu Anfang gestellten Frage noch im
selben Atemzug folgen lasst, besitzt im Hinblick auf den in diesem Beitrag
zur Rede stehenden Zusammenhang von Musik, Erinnerung und Heimweh
Schliisselcharakter. Indem Jean Paul, trotz offensichtlicher Diskrepanzen
zwischen Tonwelt und Menschenwelt («ihr Reinen» — «die erdige Welt»,
«euer Himmel» — «irdisches Leben»), den Blick auf die Beziehung der Tone
zum Menschen lenkt, gelangt er zu der erstaunlichen Erklarung der Ur-
sache ihrer Wirkung: Die Tone haben im Menschen ihre Heimat. Sie sind
dem Menschen, im Sinne einer Ur-Musik, gleichsam vorgeburtlich inne,
sind ihm «angeboren vor der Erde» und darum «friiher in uns als der treu-
lose Schall des Lebens». Dieser — die irdische, vergangliche («treulose») Musik
von aulden — kann folglich nur Nachklang sein, aul’erer Nach-Klang jener
inneren Musik.

Letzterer Gedanke bedarf der Konkretisierung, und sie lasst sich auf
treffliche Weise zunéchst innerhalb des Werks von Jean Paul selbst vorneh-
men. So heil’t es in einem Passus der Unsichtbaren Loge bereits ganz in diesem
Sinne: «O Musik! Nachklang aus einer entlegnen harmonischen Welt!»>4 Dass
diese «<harmonische Welt», so entlegen sie dem Menschen auch erscheint, im
Menschen selbst liegt, verdeutlicht die unmittelbare Fortfithrung dieser Sen-
tenz, in der die Musik als «Seufzer des Engels in uns»>> bezeichnet wird.
Dieser spekulative Gedanke Jean Pauls ist bereits sehr frith auch in Frank-

53 Jean Paul, «Flegeljahre», in: ders., Werke, Bd. 1/2, S. 759f.
54 Ders., «Die unsichtbare Loge», in: ders., Werke, Bd.1/1, S. 60 (Hervorhebung vom Vert.).
55 Ebd. (Hervorhebung vom Verf.).



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 203

reich rezipiert worden, und seine Ubersetzung, die in die 1829 in Paris
erschienene Aphorismen-Sammlung Pensées de Jean-Paul aufgenommen
wurde, besticht durch feines Gesptir fiir den Gegenstand; sie lautet: «O musique,
écho d’un autre monde, soupir d’'un ange qui réside en nous».>®

Dass die Musik dem Menschen aufgrund der in ihm selbst tonenden Ur-
Musik als «Nachklang» und darum gleichsam als Echo erscheine — diesen
Gedanken hat Jean Paul in einem Aphorismus aus dem Jahr 1820 selbst
formuliert, der die bereits bezeichnende Uberschrift trigt Die Tonkunst als
das hochste Echo der Welt:

Wenn die Tone sprechen, konnen wir nicht unterscheiden, ob sie unsere Vergangenheit
oder unsere Zukunft aussprechen; wir horen ferne Tage, weggegangne und herkommende,
denn beide sind ferne; und wir miissen zugleich uns erinnern und uns sehnen. Denn kein
Ton hat Gegenwart und steht und ist; sein Stehen ist nur ein bloes Umrinnen im Kreise,
nur das Wogen einer Woge. Eben deshalb reilSen uns Téne niemals so gewaltsam mit sich
fort, als wenn wir zugleich mit ihnen groRe Massen, Wolken, Schiffe, Menschenreihen,
ziehen sehen; das Gehen ist uns Vergehen. Rinnen nun in den Ténen Vergangenheit und
Zukunft des Herzens zusammen und fehlt ihnen die Gegenwart: so sind sie ja das irdische
Echo der Ewigkeit, und der Mensch hort an ihnen kein Aulden, sondern nur sein Innen und
ewiges Ich.>7

Die aul’ergewohnliche Formulierung, dass die Téne dem romantischen
Menschen nicht (wie man trivial empirisch argumentieren miisste) a
posteriori, sondern a priori als Echo erscheinen («irdisches Echo»), weil sie —
wie dieses — «kein Aul’en» haben und ihnen darum Gegenwart fehlt, be-
weist, wie entscheidend dieser Gedanke mit der neu gewonnenen Einsicht
in das Wesen des musikalischen Tones sub specie temporis («Kein Ton hat
Gegenwart und steht und ist») zusammenhéngt, ja zusammenfallt: Ferner
Klang und Echo per se, wird die Musik vom romantischen Menschen nicht
als AuRerung, sondern als Erinnerung gehort. Die Analogie von Echo und
Erinnerung, die seit dem frithen 19. Jahrhundert ein Gemeinplatz in Litera-
tur und Asthetik war®® und in der Kuhreihen-Erfahrung einen ihrer ersten

56 Pensées de Jean-Paul, extraites de tous ses ouvrages, par le traducteur des Suédois a
Prague [Edouard Lelievre marquis de La Grange], Paris: Levrault, 1829, S. 61.

57 Jean Paul, «Nachflor und Spétlinge des Taschenbuchs», in: ders., Werke, Bd. 11/3,
S. 936-947, hier: S. 945f.

58 Véronique Gély-Ghedira, La nostalgie du moi. Echo dans la littérature européenne,
Paris: Presses Universitaires de France, 2000, S. 95: «[I']écho intérieur qu’est le
souvenir». Vgl. auch Christian Bielefeldt, Art. «Echo», in: Geddchtnis und Erinnerung.
Ein interdisziplindres Lexikon, hrsg. von Nicolas Pethes und Jens Ruchatz, Reinbek:
Rowohlt, 2001, S. 131.



204 Rafael Rennicke

und wirkungsméchtigsten Topoi gefunden hat,”® kommt damit auf einer
vom Kuhreihen-Kontext ganzlich abstrahierten Ebene einmal mehr zum Tra-
gen. Wenn der Mensch an den Tonen «kein Aul3en, sondern nur sein Innen»
hort — wobei mit diesem «Innen» nach einer fast gleich lautenden Formulie-
rung Jean Pauls «unsre Zukunft, unsre Vergangenheit»°0 gemeint ist —, so
wird seine Vergangenheit (und Zukunft) just in jenen Tonen reprédsentiert,
die der Mensch als Erinnerung an sein «ewiges Ich» in sich tragt und an das
er sich, sobald Musik erklingt, erinnert. Damit aber sind Erklingen und Erin-
nern ununterscheidbar geworden: Die Musik ist die Erinnerung an jene ver-
klungene, vergangene und kommende «harmonische Welt», die der Mensch
noch und bereits in sich tragt.

Archaische Euphonie

Die hier formulierte Anschauung Jean Pauls, in der der Zusammenhang von
Musik und Erinnerung kaum inniger und enger gedacht werden kann, ist
freilich nicht origindr romantischer Provenienz. Der Gedanke von der Mu-
sik im Menschen als Erinnerung an eine frithere Welt, der bereits in der
antiken Vorstellung der Musica mundana angelegt ist, durchzieht den musik-
philosophischen Diskurs tiber Shakespeare, der ihn mit eminent ethischem

59 Zu einem Topos der Alphorn-Literatur im 19. Jahrhundert wird die Bemerkung: «son
effet n’est complet que lorsqu’il est accompagné de I’écho des rochers» (Sammlung von
Schweizer Kiihreithen und Volksliedern, 1826, S. II). In der Encyclopédie du dix-neuviéme
siecle von 1858 (Art. «Ranz des vaches», Bd. 21, S. 89f., hier: S. 90) heilst es zum
Kuhreihen: «il faut, pour le gofiter, I'entendre dans les montagnes, lorsque les patres se
le renvoient de chalet en chalet et d’écho en écho, et qu’il emprunte ainsi a I'’éloignement
et a la nature qui 'environne un grandiose qui tourne au sublime». Berlepsch bemerk-
te gar zum Alphorn: «das Echo ist sein Ziel» (Die Alpen in Natur- und Lebensbildern,
S. 356).

60 «Bei der Musik spricht kein anderer zu uns, sondern wir selbst; wir horen nur uns:
unsre Zukunft, unsre Vergangenheit». (Zit. nach: Denkwiirdigkeiten aus dem Leben des
Jean Paul Friedrich Richter. Zur Feier seines hundertjdhrigen Geburtstages, hrsg. von
Ernst Forster, Bd. 4: Buch der Gedanken, Miinchen: Fleischmann, 1863, S. 163.) Es sei
angemerkt, dass Ernst Bloch die Wendung <Wir hdoren nur uns> zum Ausgangspunkt
seines Traum iiberschriebenen Prosagedichts gemacht hat, mit dem er seine «Philoso-
phie der Musik» im Geist der Utopie einleitet, vgl. Bloch, Zur Philosophie der Musik,
S. 7 sowie Albrecht Riethmiiller, Gedichte iiber Musik. Quellen dsthetischer Einsicht,
Laaber: Laaber-Verlag, 1996, S. 231.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 205

Impetus rezipierte,®! bis in die heutige Zeit. Zu den profundesten Beitrigen
des vergangenen Jahrhunderts sind die Musik-Vortrige Rudolf Steiners zu
zahlen, die gleichermal3en der antiken Anschauung wie der Musikphilosophie
Arthur Schopenhauers verpflichtet sind. Steiner verortet die Welt der Spha-
renmusik — die «entlegne harmonische Welt» im Jean Paul’schen Sinne — in
der Welt des Geistigen, des vorgeburtlichen Devachan. Die «Schwingungen
der devachanischen Welt» habe der Mensch, so Steiner, «selbst in sich»:
«Mit ihnen dringt er in die physische Welt ein» und fiihlt, «wenn er Musik
anhort, dass diese Abdriicke der geistigen Welt in ihm sind».%? Steiners aus
dieser Anschauung gewonnene Deutung der Musik als <Abdruck», <Abbild>,
«Schattenbild> und Nachklang> der geistigen Welt, deren Metaphorik sich
nahtlos einreiht in jene Jean Pauls, sowie die in diesem Zusammenhang
zentrale Rolle des Begriffs der <Heimat> — Steiner setzt ihn geradezu syn-
onym mit jener «geistigen Welt» — finden im Kolner Vortrag vom Dezember
1906 eine pragnante Blindelung:

Die schlichteste Seele fiihlt in der Musik den Nachklang dessen, was sie im Devachan erlebt
hat. Sie fiihlt sich da in ihrer Heimat. Jedesmal fiihlt der Mensch dann: Ja, du bist aus einer
anderen Welt! [...] Der Mensch fiihlt in der Musik die Nachkldange dessen, was im Innersten
der Dinge webt und lebt, was mit ihm so verwandt ist. [...] Wenn der Mensch Musik hort,
fiihlt er sich wohl, weil diese Tone libereinstimmen mit dem, was er in der Welt seiner
geistigen Heimat erlebt hat.63

Dem Zusammenhang von Musik und Heimat verleiht Steiner in seinem Ber-
liner Vortrag vom November desselben Jahres noch prononcierteren Aus-
druck:

Aber als sein Ureigenstes, weil Heimatlichstes, empfindet der Mensch das, was der
devachanischen Welt angehort. Die Vibrationen, die diese durchfluten, werden durch sein
tiefinnerstes Wesen gefiihlt. [...] Im Devachanischen ist seine Urheimat, und die Nachklan-
ge aus dieser Heimatwelt, der geistigen Welt, ertonen ihm in den Harmonien und Melodien
der physischen Welt. Sie durchziehen diese niedere Welt mit den Ahnungen eines herr-
lichen, wunderbaren Daseins; sie durchwiihlen sein tiefinnerstes Wesen und durchzittern es

61 William Shakespeare, The Merchant of Venice (5. Akt, 1. Szene): «Der Mann, der nicht
Musik hat in ihm selbst, / Den nicht die Eintracht siilser Tone riihrt, / Taugt zu Verrat,
zu Unheil und zu Tiicken; / Die Regung seines Sinns ist dumpf wie Nacht, / Sein
Trachten diister wie der Erebus. / Trau keinem solchen! — Horch auf die Musik!»
(Der Kaufmann von Venedig, Komodie, iibers. von August Wilhelm Schlegel, Stuttgart:
Reclam, 1964 [1. Aufl. 1596], S. 80).

62 Rudolf Steiner, Das Wesen des Musikalischen und das Tonerlebnis im Menschen. Acht
Vortrdge, zwei Fragenbeantwortungen und zwei Schlussworte, gehalten in Koln, Berlin,
Leipzig, Dornach und Stuttgart in den Jahren 1906 und 1920 bis 1923, Dornach: Rudolf
Steiner Verlag, 1991, S. 16f.

63 ~Ebd.;S. 17£



206 Rafael Rennicke

mit Schwingungen von reinster Freude, erhabenster Geistigkeit, die ihm diese Welt nicht
geben kann.®4

In Anbetracht der hier formulierten Einsicht, dass die Musik im Reich des
Geistigen ihre Heimat habe und der menschliche Geist gerade darum in
besonderem Malse von Musik heimatlich angesprochen werde — eine Ein-
sicht, der wir in Reinform bereits bei Novalis begegneten —, ldsst Steiner
freilich nicht unerwahnt, dass die hier angesprochene Fiihlungnahme mit
der anderen Welt einer Erinnerungswirkung zu verdanken ist: «Denn nichts
anderes ist es, als ein, wenn auch unbewusstes Sich-Erinnern».6°

Den komplexen Gedanken, dass der Mensch beim Erklingen von Musik
aufgrund der in ihm selbst als Erinnerung ruhenden Musik an eben diese
erinnert werde, nimmt 1937 auch Emile Cioran zum Ausgangspunkt einer
Uberlegung, die insbesondere durch ihre Schlussfolgerung aufhorchen lasst:

Wir tragen in uns die gesamte Musik: sie ruht in den Tiefenschichten der Erinnerung. All
das, was musikalisch ist, gehort zur Reminiszenz. In der Zeit, da wir noch keinen Namen
besaBen, miissen wir wohl alles vorausgehért haben.66

Dieser Aphorismus mit seiner subtilen Pointierung, dass schlechthin alles
Musikalische dem Bereich der Erinnerung zuzuordnen sei, hat seinerseits
Nachklang gefunden bei Peter Sloterdijk. Dessen Reflexionen tiber die Fra-
ge Wo sind wir, wenn wir Musik horen?%” (1993) diirften im Hinblick auf
unseren Zusammenhang zu den hellsichtigsten Beitragen des neueren musik-
philosophischen Schrifttums zdhlen — auch insofern, als Sloterdijk aus dem
von Cioran gefassten Gedanken des Voraus-Horens beachtliche Schliisse
zieht und zu der Formulierung einer Asthetik des Zuriick-Horens gelangt.
Mit dieser ist nichts Anderes als eine Asthetik des Sich-Erinnerns gemeint
und mithin derjenige Rezeptionsmodus, der laut Sloterdijk die menschliche
Horwahrnehmung, das Musik-Erleben «nach der Ichbildung», bestimmt:

Erstens: vor der Individuation horen wir voraus — das hei3t: das fotale Gehor antizipiert die
Welt als eine Gerausch- und Klangtotalitét, die immer im Kommen ist; es lauscht ekstatisch
vom Dunkeln der Tonwelt entgegen, meist weltwérts orientiert, in einer unentmutigbaren
Vorneigung in die Zukunft. Zweitens, nach der Ichbildung héren wir zuriick — das Ohr will
die Welt als Larmtotalitdt ungeschehen machen, es sehnt sich zuriick in die archaische Eu-
phonie des vorweltlichen Innen, es aktiviert die Erinnerung an eine euphorische Enstase,

64 FEbd.,’'S. 28.

65  'Ebd., 8. 25.

66 Emile Michel Cioran, Von Trdnen und von Heiligen (Erstdruck: «Lacrimi si sfinti», 1937),
mit einem Nachwort von Sanda Stolojan, aus dem Franzosischen tibersetzt von Verena
von der Heyden-Rynsch, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1988, S. 23 (Hervorhebung
im Original).

67 Sloterdijk, «Wo sind wir, wenn wir Musik horen?», in: Weltfremdheit, S. 294-325.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 207

die uns wie ein Nachleuchten vom Paradies her begleitet. Man konnte sagen, das individuierte
oder ungliickliche Ohr strebt unwiderstehlich fort von der realen Welt hin zu einem Raum
inniger akosmischer Reminiszenzen.®8

Was hier wie in den zuvor zitierten Passagen in den Blick fallt, ist nicht
allein die Konstanz, mit der der antike Gedanke von der Musik als Erinne-
rung noch im 20. Jahrhundert rezipiert wird; was auffallt, ist auch die ver-
bliiffende Nédhe der von Steiner, Cioran und Sloterdijk formulierten Musik-
anschauung zum Heimat- und Heimweh-Kontext. Sloterdijks luzides Wort
vom «individuierten oder ungliicklichen Ohr» beleuchtet dabei auf treffende
Weise jenen erstmals von den Romantikern herausgestellten Zusammen-
hang von Heimweh und Gehorsinn, wobei gerade das Epitheton «ungliick-
lich> auf die im Horen gemachte Dissonanz-Erfahrung, die Erfahrung des
Nicht-mehr-Dazugehorens, hochst originell verweist.®?

Doch treffen sich die zitierten Autoren noch in einem weiteren Punkt,
der mit dem Kuhreihen als dem exemplarischen Fall einer Erinnerungen
und Heimweh weckenden Musik seit den Anfédngen seiner dsthetischen Re-
flexion verbunden ist: der Wirkung der Musik als Signe mémoratif. So ge-
winnt Rousseaus Deutung vor dem Hintergrund der hier entfalteten Musik-
anschauung auf tiberraschende Weise an neuer Relevanz. In Anbetracht der
Einsicht namlich, dass der Mensch «die gesamte Musik in sich» trage und
diese «in den Tiefenschichten der Erinnerung» ruhe (Cioran), wird offen-
bar, in welchem tieferen Sinne das Epitheton <mémoratif> in diesem Zusam-
menhang verstanden werden kann: als Hinweis auf ein Ur-Gedachtnis so-
wie eine metaphysische Erinnerung im Sinne von Anamnesis.”® Damit ist
die Wirkung der Musik als Signe mémoratif nicht mehr Produkt des kulturel-
len Gedéachtnisses, wie Rousseau formuliert hatte, sie ist aber auch nicht
reines Produkt der Phantasie. Die sympathetische Reaktion des Menschen
auf die Téne — von Rousseau im Essai sur Uorigine des langues als ein Akt der
Reconnaissance,”! von Senancour in Obermann als Ergebnis einer Conserva-

68 Ebd., 8. 301.

69  Sloterdijk spricht an spéterer Stelle, den an Jean Paul gemahnenden Utopie-Gedanken
hervorkehrend, explizit von Heimweh und betont, dass «grof3e Musik immer vom Heim-
weh nach dem weltlich Unmoéglichen zeugt» (Weltfremdheit, S. 306, Anm. 1).

70  Vgl. Anselm Gerhard, «Das im Gedenken uns diinkende Bild eines Ungegenwaértigens.
Frinnern und Entduf3ern in der Oper des 19. Jahrhunderts», in: Resonanzen. Vom Erin-
nern in der Musik, hrsg. von Andreas Dorschel, Wien: Universal Edition, 2007 (= Studien
zur Wertungsforschung, 47), S. 134-148, hier: S. 145.

71 Vgl. Rousseau, «Essai sur lorigine des langues», in: ders., Ecrits sur la musique, la
langue et le thédtre, Paris: Gallimard, 1995 (= CEuvres complétes, 5; 1. Aufl. 1781),
S. 371-429, hier: S. 417: «c’est ainsi qu'ils [les sons] excitent en nous les mouvemens
qu’ils expriment et dont nous y reconnoissons 'image»; hierzu auch Rennicke, «Alphorn-
tone als Vehikel», S. 340.



208 Rafael Rennicke

tion gedeutet’? — resultiert vielmehr aus der Einsicht, dass ihm die Tone
vorgeburtlich inne sind: Sie klingen ihm vertraut, weil sie ihm «angeboren
sind vor der Erde» (Jean Paul). Ganz in diesem Sinne heil3t es denn auch bei
Steiner: «Wenn der Mensch Musik hort, fiithlt er sich wohl, weil diese Tone
iibereinstimmen mit dem, was er in der Welt seiner geistigen Heimat erlebt
hat»,”2 und: «Aus ihr [der Musik] spricht zur Seele die ureigenste Verwandt-
schaft, aus ihr klingen in sie hinein Heimatkldnge im tiefinnersten Sinne».”4

Das brennende Siegel

Heimat und Paradies, Heimweh und Erinnerung, Signe mémoratif: Wenn
diese aus dem Nostalgie- und Kuhreihen-Kontext geldufigen Themen, Topoi
und Motive noch die musikéasthetischen Formulierungen des 20. Jahrhun-
derts gleichsam erinnerungsmotivartig durchziehen, so ist zu erahnen, in
welchem Mal3e offenbar gerade das frithe 19. Jahrhundert — die Zeit, in der
die Diskussion um den Kuhreihen und seine Wirkungen aktuell war — pra-
gend auf diesen Diskurs eingewirkt haben musste. Eine Anschauung wie
jene des publikumswirksamen Mystikers und Theosophen Louis-Claude de
Saint Martin, nach der jeder Mensch «[porte] au tréfonds de lui-méme, la
réminiscence obscure du paradis primitif»,”> war an der Wende zum 19.
Jahrhundert dabei ebenso en vogue wie die Ankniipfung an den antiken
Gedanken der Spharenharmonie, die sich im deutschen, franzosischen und
englischen Sprachraum gleichermafl3en findet und etwa aufscheint in Byrons
Charakterisierung des musikalischen Tons als «the soul and source of music,
which makes known eternal harmony».”® Im Gewahrwerden von Musik, so
pointierte diese Anschauung Senancour, empfinde sich der Mensch selbst
als «une corde particuliere dont les vibrations concourent a ’'harmonie uni-
verselle»,”” und es war Wackenroder, der die hier unausgesprochen geblie-

72 Vgl. Senancour, Obermann, S. 183: «cette harmonie romantique est la seule qui conserve
a nos ceeurs les couleurs de la jeunesse et la fraicheur de la vie».

73 Steiner, «Das Wesen des Musikalischen », S. 18 (Hervorhebung vom Verf.).

74 Ebd, S. 29.

75  Zit. nach der Paraphrasierung bei Robert Baudry: «La musique: prélude ou signe d’extase
dans les récits fabuleux de Gautier», in: Actes du colloque international «Théophile Gau-
tier et la musique», publié avec le concours du Centre National des Lettres Montpellier,
Montpellier: Université Paul Valéry, 1986, S. 35-50, hier: S. 43.

76  George Gordon Lord Byron, Childe Harold’s pilgrimage. A romaunt, Canto III, Str. 90,
erklart von August Mommsen, Berlin: Weidmann, 1885 (1. Aufl. 1812), S. 220.

77 Senancour, Réveries, S. 42.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 209

bene Einsicht ausdriicklich machte, dass das im Musik-Erleben sich ereig-
nende Wieder- und Sichselbst-Erkennen zuriickzufiihren sei auf eine von
der Musik ausgeloste Erinnerungswirkung: «eine geheime magische Freude
durchstromt uns, wir glauben, uns selbst zu erkennen und uns einer alten,
unendlich seligen Geisterfreundschaft zu erinnern».”®

Dass das magische Sich-Ereignen dieser Erinnerungswirkung freilich
eine besondere Sensibilitdt des Horers voraussetzt, 1lasst Wackenroder nicht
unerwahnt:

Keinem sprechen diese Geistertone,

Keiner sieht den Glanz der schonsten Schone,
Dem im innern Herzen nicht das Siegel brennt,
Welches ihn als Eingeweihten nennt,

Woran ihn der Tonkunst Geist erkennt.”?

Wackenroders Bild vom <brennenden Siegel> verweist subtil auf den Heim-
weh-Kontext. Denn was da «im innern Herzen» brennt, ist Sehnsucht, ist
Heimweh nach der «schénsten Schone». Erscheint dieser Gedanke in einem
die Wirkung der Musik rithmenden Gedicht Hermann Hesses geradezu aus-
formuliert («Wer sie hort, spiirt ein Geheimnis walten, / Sieht es fliehen,
wiinscht es festzuhalten, / Brennt vor Heimweh. Denn er ahnt das Scho-
ne»®0), so ist der Zusammenhang von «Geisterton» und Heimweh freilich
schon zur Zeit Wackenroders aktuell, und er steht im Zeichen jener
«Entgrenzung des Heimwehs zur Sehnsucht»,8! in deren Verlauf sich das
einst vom Kuhreihen aufgerufene Bild der Heimat in ein Bild von Paradies,
Himmel oder Ur-Heimat transformierte und das wachzurufen nun prinzipiell
jeder Musik, selbst dem noch «ganz unbedeutenden Ton» (Moritz) zugespro-
chen wurde. Unmittelbar einleuchtend wird dieser Konnex bereits im Jahr
1782 bei Christoph Martin Wieland, der von «<Heimweh nach dem Himmel»%2
spricht und damit das neue, auf metaphysische Ebene gehobene Heimweh-

78  Wilhelm Heinrich Wackenroder und Ludwig Tieck, Phantasien iiber die Kunst, hrsg.
von Wolfgang Nehring, Stuttgart: Reclam, 1973 (1. Aufl. 1799), S. 54.

79 - Ebd.,S. 101,

80 Hermann Hesse, «Orgelspiel», in: Musik. Betrachtungen, Gedichte, Rezensionen und Briefe,
mit einem Essay von Hermann Kasack, hrsg. von Volker Michels, erw. Aufl., Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1986 (1. Aufl. 1976), S. 27-31, hier: S. 31.

81 Siegfried Grof, «Diagnose: Heimweh. Begriffsgeschichtliche Betrachtungen zu einem
Phanomen zwischen Wissenschaft und Literatur», in: Kunst und Wissenschaft um 1800,
hrsg. von Thomas Lange und Harald Neumeyer, Wiirzburg: Koénigshausen und Neu-
mann, 2000, S. 89-107, hier: S. 106.

82  Christoph Martin Wieland, «An Olympia», zit. nach: Ernst, Vom Heimweh, S. 55.



210 Rafael Rennicke

Verstandnis pointiert, das im deutschen Sprachraum ebenso verbreitet war
wie im franzosischen: «Mal du pays» entgrenzt sich zu «mal du ciel».83

Welche unmittelbaren Auswirkungen diese neue Heimweh-Deutung auf
die romantische Deutung der Musik hatte, ist aus dem oben zitierten Fle-
geljahre-Passus bereits hervorgegangen: Wenn sich der Mensch im Erklin-
gen von Musik erinnert und «Heimweh nach dem Himmel» empfindet, so
ist dies der Einsicht zu verdanken, dass ihm die Tone und ihr «Himmel an-
geboren sind vor der Erde» (Jean Paul).®* Erscheint diese Anschauung zwar
weit entfernt vom urspriinglichen Erinnerungs-Mechanismus, wie er im
Rahmen der romantischen Kuhreihen-Rezeption diskutiert worden ist, so
ist es gleichwohl bemerkenswert, dass in den neuen Formulierungen der
Wirkungsmacht der Musik der urspriingliche Heimweh-Kontext trotz sei-
ner Entgrenzung erkennbar bleibt. Als ein Beispiel fiir dieses erstaunliche
Fortleben des aus der Uberlieferungsgeschichte des Kuhreihens gewisser-
mafden mittradierten Heimweh-Aspekts sei eine Passage aus Tiecks Franz
Sternbalds Wanderungen genannt. Auch hier ist von der Musik im Allge-
meinen die Rede, wenn der Maler Rustici bemerkt, dass er wiahrend des
Erklingens von Musik oft «sehr ernsthaft» wird und nun versucht, diese
Wirkung ndher zu fassen:

ich kann meine Natur nicht immer ganz beherrschen, und alle siiRen Tone der Instrumen-
te und der Séngerin ziehen sie zur Melancholie. Ich habe mich oft gefragt: woher? war-
um? aber ich kann mir selber keine Rechenschaft geben.» «Ihr werdet vielleicht dadurch
an triibselige Gegenstinde erinnert», sagte Laura. «Nein, das ist es nicht», fuhr der Maler
fort, «sondern mir ist im Gegenteil innerlich dann sehr wohl, meine Freude, die wie ein
gefangener Adler in Ketten gesessen hat, schldgt nun mit einem Male die muntern, tapfern
Schwingen auseinander. Ich fiihle, wie die Kette zerreilst, die mich noch an der Erde hielt,
iber die Wolken hinaus, {iber die Bergspitzen hiniiber, der Sonne entgegen mein Flug ge-
wendet. [...]85

83 Alphonse de Lamartine, Raphaél. Pages de la vingtieme année, Prologue, nouvelle édi-
tion, Paris: Hachette, o.J. (1. Aufl. 1849), S. 5: «nous disions, en faisant allusion a ce
sentiment de nostalgie qu'on appelle le mal du pays, qu’il avoit le mal du ciell»
Vgl. bereits Pierre-Simon Ballanche, Du sentiment considéré dans ses rapports avec la
littérature et les arts, Lyon: Ballanche et Barret, 1801, S. 112: «la nostalgie céleste».

84 Als einen «unsichtbaren Himmel» bezeichnet ganz in diesem Sinne auch Tieck die
Musik und bemerkt zu ihrer Wirkung: «Mit magnetischer Gewalt zieht der unsichtbare
Himmel mein Herz an sich und bewegt alle Ahndungen durcheinander, die langst
ausgeweinten Freuden, die unmoglichen Wonnen, die Hoffnungen, die keine Erfiil-
lung zugeben». (Ders., Franz Sternbalds Wanderungen, S. 46.) Vgl. auch die Formulie-
rung «der ganze Tonhimmel» des jungen Robert Schumann im Tagebuch vom 13. Juli
1828, in: Robert Schumann, Tagebiicher, Bd. 1, hrsg. von Georg Eismann, Leipzig:
Deutscher Verlag fiir Musik, 1971, S. 94.

85 Tieck, Franz Sternbalds Wanderungen, S. 387.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 233

Mit der Schilderung dieser melancholischen Hor-Erfahrung weist sich Tieck
als ein reflektierter und auf der Hohe des aktuellen dsthetischen Diskurses
argumentierender Zeitgenosse Jean Pauls aus. Denn keineswegs wird Rustici,
wie Laura vermutet, an «triibselige Gegenstinde» durch die Musik erinnert.
Die Musik erinnert ihn vielmehr an die Musik in ihm selbst («mir ist im
Gegenteil innerlich dann sehr wohl»): Rusticis «innerliches» Wohlgefiihl griin-
det im Gewahrwerden seiner eigenen Innerlichkeit. Die Kraft der Verwand-
lung, die die Musik bewirkt (und in deren Beschreibung die fiir die Kuh-
reihen- und Musik-Rezeption der Zeit signifikante Plotzlichkeit und
Flug-Metaphorik sowie das Bild von den «Bergspitzen» nicht fehlen darf), ist
damit einer Erinnerungswirkung zu verdanken. Der Fortgang, den Rusticis
Reflexion nimmt, ist in dieser Hinsicht denn auch besonders bemerkenswert:

Es ist, als wenn Stimmen mich erinnerten, dass ich schon einst viel gliicklicher gewesen sei
und dass ich auf dieses Gliick von neuem hoffen miisse. Die Musik ist es nicht selbst, die so
zu mir spricht, aber ich hore sie wie abgebrochene Laute aus einer ehemaligen verlornen
Welt, die ganz und durchaus nur Musik war, die nicht Teile, Abgesondertheit hatte, sondern
wie ein einziger Wohllaut, lauter Biegsamkeit und Gliick dahinschwebte und meinen Geist
auf ihren weichen Schwanenfedern trug, statt dass er auch jetzt noch auf den siiResten
Ténen wie auf Steinen liegt und sein Ungliick fiihlt und beklagt.86

«Die Musik ist es nicht selbst, die so zu mir spricht, aber ich hore sie wie
abgebrochene Laute aus einer ehemaligen verlornen Welt»: Was Tieck in
diesem ganz und gar staunenswerten Diktum, mit dem sich Rustici die Wir-
kung der Musik zu erkldren versucht, reflektiert, ist nichts Geringeres als
jene von Rousseau erstmals am Kuhreihen exemplifizierte Einsicht in die
Wirkung der Musik als Signe mémoratif: «La musique n’agit point précisément
comme musique, mais comme signe mémoratif». Zugleich demonstriert
Tiecks Allusion, in welcher Weise der Rousseau’sche Gedanke von den Ro-
mantikern aufgegriffen und auf das Terrain der romantischen Musikan-
schauung tiberfiihrt worden ist. Dass die Musik Rustici zum Erinnerungs-
zeichen wird, ist der Tatsache zu verdanken, dass sie ihm «wie abgebrochene
Laute» in den Ohren klingt, mithin wie ein Echo «aus einer ehemaligen
verlornen Welt, die ganz und durchaus nur Musik war» — der Gleichklang
mit Jean Pauls Anschauung der Musik als «Nachklang aus einer entlegnen
harmonischen Welt» ist unverkennbar. Und so diirfte es kein Zufall sein,
dass Tiecks Rousseau-Reminiszenz just im Kontext jener Erfahrung steht,
von der bereits die Reflexion Rousseaus ihren Ausgang nahm: der Erfah-
rung von Heimweh — «[...] und meinen Geist auf ihren weichen Schwanen-
federn trug, statt dass er auch jetzt noch auf den siiResten Ténen wie auf
Steinen liegt und sein Ungliick fiihlt und beklagt».

86 Ebd.



212 Rafael Rennicke

Musik als Erinnerung an das Paradies

«Wo sind wir, wenn wir Musik horen?» — die diesem Beitrag als Motto vor-
angestellte Frage soll an dieser Stelle noch einmal aufgegriffen werden.
Sloterdijk hat sie im Bewusstsein des «ungliicklichen Ohrs» des Menschen
gestellt und den gesuchten Ort folglich in einem der realen Welt entgegen-
gesetzten <Raum inniger Reminiszenzen-> verortet, in welchem es dem Men-
schen bedeutungsvoll nachleuchtet vom Paradies. Tieck hat in dem zuletzt
zitierten Sternbald-Passus bereits ganz dhnliche Antworten gefunden, Ant-
worten indes, die sich von jenen Rousseaus — wenn auch nur graduell, aber
gerade darin signifikant — unterscheiden.

Hatte Rousseau mit Blick auf die Schweizer Soldaten betont, die vom
Kuhreihen geweckten Erinnerungen hitten diese in «leur pays, leurs anciens
plaisirs, leur jeunesse, & toutes leurs facons de vivre» zuriickversetzt und in
ihren Herzen eine «douleur amére d’avoir perdu tout cela» verursacht, so
akzentuiert Tieck mit Blick auf die Hor-Erfahrung Rusticis zwar ebenfalls
eine Verlusterfahrung, verortet das Verlorene jedoch — romantischer An-
schauung entsprechend — in einem metaphysischen Bereich, einer «ehema-
ligen verlornen Welt, die ganz und durchaus nur Musik war». Dass das
verheif3ungsvolle Potenzial, das den Tieck’schen Nachkldngen («abgebro-
chene Laute») eingeschrieben ist, jenem Sloterdijk’schen «Nachleuchten vom
Paradies» weitaus naher steht als den von Rousseau hervorgehobenen Hei-
mat- und Kindheitserinnerungen, erscheint dabei ebenso offensichtlich wie
eine Zuordnung des von Rustici emphatisch beschriebenen Fiihlens zu je-
nem Musik-Empfinden naheliegend, das Sloterdijk als eine Strebung «ins
Befreite, Verinnerlichte»®” bezeichnet hat.

Die Elevationskraft der Musik, die den Horizont einer real existierenden
Welt und konkret erlebten Vergangenheit iibersteigt und den Menschen in
einen raum- und zeitenthobenen «Schwebezustand»®® {iberfiihrt, hat auch
Franz Liszt sprachlich beschworen. Der im Folgenden zitierte Passus liest sich
wie ein Echo der Tieck’schen Sternbald-Passage und zugleich wie eine Biin-
delung jener in den Flegeljahren formulierten Musikanschauung Jean Pauls:

Auf den hochgehenden klingenden Wogen der Tonkunst hebt es [das Gefiihl] uns zu Héhen
empor, die tiber der Atmosphare unseres Erdballs liegen: da zeigt es uns sternschimmernde
Wolkenlandschaften mit Weltarchipelen, die im Ather gleich Schwanen singend im Raume
sich bewegen. Auf den Fliigeln der unendlichen Kunst zieht es uns mit fort in Regionen, zu
denen es allein zu dringen vermag, wo in gelduterter Luft das Herz sich erweitert und

87 Sloterdijk, Weltfremdheit, S. 301.
88 Ebd.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 213

ahnungsvoll am Dasein eines korper- und hiillenlos geistigen Lebens Theil nimmt. Ja, was
uns iiber die kargliche, diirftige irdische Hiille, {iber unseren beschrankten Planeten hinaus
die Auen der Unendlichkeit 6ffnet [...], [was] uns voriiberfithrt an den unbeschreiblichen
Erinnerungen, welche unsere Wiege umstanden, uns voriiberfiihrt an himmlischen Gestal-
ten, die wir kannten und die uns dereinst wieder umarmen werden [...] —: ist es nicht die
Musik, die vom Urquell alles Gefiihles belebte Musik, die so wie dieses in uns schwebt, ehe
es sich kundgiebt, ehe es in der GieRform des Gedankens gerinnt und erstarrt?8?

Der Passus in seinem exaltierten Bilderreichtum ist nicht nur deshalb be-
merkenswert, da in ihm einmal mehr die Rezeption jenes antiken Gedan-
kens von der vorgeburtlich «in uns schwebenden» Musik zum Ausdruck
kommt. Auch macht er kenntlich, dass die von der Musik geweckten Erin-
nerungen offenbar sowohl physischer als auch metaphysischer Natur sind,
sowohl auf eine konkrete Heimat («unsere Wiege»), als auch eine imagina-
re Ur-Heimat («Auen der Unendlichkeit», «<himmlische Gestalten») hindeu-
ten. Der ideengeschichtliche Wandel, in dessen Verlauf physische in meta-
physische Erinnerung iibergeht, erscheint in Liszts Formulierung derart, dass
der alte Rousseau’sche Kontext keineswegs ausgeblendet, vielmehr aufge-
griffen und mit der neuen romantischen Anschauung verkntipft wird. Be-
reits Herder hatte, wie Liszt, beide «Orte> der Erinnerung zur Sprache ge-
bracht, als im Gottergesprdch (1782) titulierten Disput zwischen der Muse
der Malerei und jener der Tonkunst die Rede kam auf die Macht der Musik,
die den Menschen «pl6tzlich in alte Empfindungen und Gegenden der Ju-
gend, oder in unbekannte Auen eines seligen Paradieses versetzt»,”®
Gleichwohl stellen die zitierten Beispiele Herders und Liszts eher Ein-
zelfélle denn die Regel dar. «Frey, unbestimmt angeregt» (Novalis) von Mu-
sik, lasst diese in der Erinnerung vielmehr aufscheinen, «was wir der Kind-
heit gern zuschreiben mochten, was aber friither als Kindheit zu seyn
scheint»?! — eine Zeit, die Jean Paul «tiefe Kindheit»?? nannte und fiir die
auch die franzosische Geistesgeschichte des frithen 19. Jahrhunderts ganz
ahnlich lautende Formulierungen parat hat. Spricht Chateaubriand von
«souvenirs de ma premiére enfance»,”® so Théophile Gautier von einer

89 Franz Liszt, «Berlioz und seine Harold-Symphonie», in: Gesammelte Schriften, Hildes-
heim: Olms, 1978 (1. Aufl. 1882), Bd. 4, S. 31.

90 Herder, «Ob Malerei oder Tonkunst eine grofere Wirkung gewéhre? Ein Gotter-
gespréch», in: ders., Sémmtliche Werke, hrsg. von Bernhard Suphan, Berlin: Weid-
mann, 1888, Bd. 15, S. 222-240, hier: S. 236 (Hervorhebung vom Verf.).

91 Clemens Brentano, «Von Volksliedern», in: ders., Sdmtliche Werke und Briefe, Bd. 6:
Des Knaben Wunderhorn. Alte deutsche Lieder, Teil 1, hrsg. von Heinz Rolleke, Stutt-
gart: Kohlhammer, 1975, S. 405-442, hier: S. 430.

92 Jean Paul, «Die unsichtbare Loge», in: ders., Werke, Bd. I/1, S. 412.

93 Francois-René de Chateaubriand, René, in: ders., Atala, René, Les Aventures du dernier
Abencerage, sous la dir. de Pierre Moreau, Paris: Gallimard, 1971 (1. Aufl. 1802),
S. 139-182, hier: S. 145.



214 Rafael Rennicke

«premiére vie»,** die sich als Frinnerung im Musik-Erleben einstellt, Balzac
von einem «pays mystérieux de la Réverie».””

In systematischer Hinsicht ist es von diesen Formulierungen schliel3lich
nur noch ein Schritt zu jener Anschauung, die den Erinnerungsdiskurs des
19. Jahrhunderts auf wohl nachdriicklichste Weise bestimmt und auf die
Frage, «<wo wir sind, wenn wir Musik horen», eine der wirkungsméchtigsten
Antworten gegeben hat: die Vorstellung von der Musik als einer Erinnerung
an das Paradies. In Wackenroders Die Tone tituliertem Kapitel aus den Phan-
tasien iiber die Kunst heillt es dazu:

Aber was kann erstaunenswiirdiger sein, als dass durch des Menschen Kunst und Bemdii-
hung sich plotzlich in der Stille unsichtbare Geister erzeugen, die mit Wonne und Selig-
keit unser Herz bestiirmen und es erobern? Dass wenn wir gern unsern Blick vor der diir-
ren Gegenwart verschliel3en, die uns manchmal wie die Mauern eines Gefangnisses dréangt
und beengt — sich dann ein neues Land, eine paradiesische Gegend {iber unsern Hauptern
ausspannt mit Blumen und herrlichen Baumen und goldenen Springbrunnen? Wie im stiir-
menden Ozean eine selige Insel, wie eine Abendrote, die sich plotzlich zum dichten kor-
perlichen Wesen zusammenzieht, uns auf ihren Wolken aufnimmt, uns aus der Nacht hier
unten erlost und uns mit den hellsten Strahlen umzingelt und wir nun auf dem azurnen
Boden wandeln und einheimisch sind, unsre Hauser im roten Glanze finden, unsere Freunde
in den lichten Wolken, alles, was uns so lieb und teuer war, in sichtbarlicher Gestalt uns
entgegenlichelnd.?¢

Mit dem schwarmerisch formulierten Wort von der «paradiesischen Gegend»,
in welcher der Mensch wahrend des Musik-Erlebens «einheimisch» sei, leuch-
tet einmal mehr der fiir Wackenroder mit der Erinnerungswirkung der Mu-
sik offenbar untrennbar verbundene Heimat- und Heimweh-Kontext auf —
ein Topos, der in Wackenroders Beschreibung zudem derart plastisch mit
Leben gefiillt wird, dass der an sich ganz im Metaphysischen angesiedelte
Bereich der Paradieses-Heimat geradezu physische Prasenz gewinnt. In die-
ser Hinsicht dhnlich bemerkenswert ist ein bereits 1782 von Herder formu-
lierter Gedanke, in dem die aus dem alten Heimweh-Kontext stammenden
Begriffe «Jugend> und «Kindheit>- zwar noch explizit aufgegriffen, nun jedoch
— in auffallendem Unterschied zur oben zitierten Gottergesprdch-Passage —
samtlich unter metaphysischen Vorzeichen verhandelt werden:

ein einziger Klang, der jetzt die Seele beriihrt, erweckt alle schlafende Tone aus éltern Zeiten
[...]: Erinnerungen aus dem Paradiese, aber nicht eines schon einmal genossenen Menschen-

94 Théophile Gautier, Spirite. Nouvelle fantastique, Paris: Charpentier, 1866, S. 182.

95 Honoré de Balzac, Massimilla Doni, in: ders., Sarrasine, Gambara, Massimilla Doni,
sous la dir. de Pierre Brunel, Paris: Gallimard 1995 (1. Aufl. 1837), S. 157-258, hier:
S+ 210

96 Wackenroder — Tieck, Phantasien iiber die Kunst, S. 100.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 215

lebens, sondern aus dem Paradiese der Jugend, der Kindheit, angenehmer Traume, die wir
schlafend oder wachend triumten, und die ja eigentlich das wahre Paradies sind.?”

Herders Einsicht, dass die Musik im Menschen Tone erwecke — «Tone aus
iltern Zeiten», Tone als «Erinnerungen aus dem Paradiese» —, bringt einen
Beziehungszauber zum Vorschein, der die Formulierungen romantischer
Musikasthetik mitunter derart innig durchzieht, dass die einzelnen Begriffe
«Musik>, <Erinnerung> und Paradies> kaum mehr voneinander zu scheiden,
mithin geradezu synonym zu verstehen sind. Zwei Passagen aus dem Werk
Arthur Schopenhauers verdeutlichen dies besonders eindriicklich. So heilst
es im Musik-Paragraphen des 1819 erschienenen Ersten Bandes der Welt als
Wille und Vorstellung:

Das unaussprechlich Innige aller Musik, vermoge dessen sie als ein so ganz vertrautes und
doch ewig fernes Paradies an uns voriiberzieht, so ganz verstindlich und doch so unerklar-
lich ist, beruht darauf, dass sie alle Regungen unseres innersten Wesens wiedergiebt, aber
ganz ohne die Wirklichkeit und fern von ihrer Quaal.”®

Ist der Gedanke von der Musik, die als Paradies vor dem inneren Auge des
Horers voriiberzieht, hier ganz im Sinne der oben dargestellten Formulie-
rungen Wackenroders und Herders zum Ausdruck gebracht, so findet sich
in Schopenhauers nur ein Jahr spiter erschienenen Philosophischen Vorle-
sungen zur Metaphysik des Schonen ein vor dem Hintergrund der eben zi-
tierten Passage durchaus hellhorig machendes Diktum. In ihm heilst es
— nun génzlich losgeldst vom Musik-Kontext — iber die Erinnerung, «dass
die Erinnerung an Scenen der Vergangenheit und Entfernung oft plotzlich
an uns voriiberzieht, wie ein verlorenes Paradies».?

Der bis in den Wortlaut hineinreichende Gleichklang dieser beiden Pas-
sagen ist bemerkenswert. Ist es dort die Musik, so hier die Erinnerung, die
als bzw. wie «ein Paradies an uns voriiberzieht». Das aufscheinende Bild
vom Paradies firmiert bei Schopenhauer als Metapher sowohl fiir die Wir-
kung der Musik als auch der Erinnerung — ein subtiler Gedanke in Anbe-
tracht der Einsicht, dass Musik und Erinnerung ihrerseits Metaphern in des
Wortes urspriinglicher Bedeutung sind: Musik und Erinnerung iiberfiihren
den Menschen ins Paradies. Schopenhauers metaphorische Gleichsetzung
von Musik und Paradies einerseits, Erinnerung und Paradies andererseits —
eine Gleichsetzung, die auch Jean Paul in einem berithmt gewordenen

97 Herder, «Ueber die Seelenwandrung», in: ders., Sdmmtliche Werke, Bd. 15, S. 243—
303, hier: S. 255.

98  Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung I, hrsg. von Rolf Toman, Kéln:
Konemann, 1997 (1. Aufl. 1819), Bd. 1, Teilband. 1, § 52, S. 389.

99 Ders., Metaphysik des Schonen. Philosophische Vorlesungen III, hrsg. und eingel. von
Volker Spierling, Miinchen: Piper, 1985, S. 96f.



216 Rafael Rennicke

Aphorismus zum Ausdruck brachte: «Die Erinnerung ist das einzige Para-
dies, aus welchem wir nicht getrieben werden konnen»1°° —, legt damit frei,
in welcher Weise die Begriffe Musik>, <Erinnerung> und <Paradies> im frithen
19. Jahrhundert schillernd, geradezu polyphon, ja konvertibel geworden
sind: Der Mensch befindet sich dank der Musik im Paradies der Erinnerung,
wie er sich dank der Erinnerung im Paradies der Musik befindet.!0!

Wirken Musik und Erinnerung damit in gleichem Mal3e gleichsam pa-
radiesisch auf den Menschen, so ist es schliefflich kaum mehr verwunder-
lich, dass es dem romantischen Menschen als naheliegend erscheinen muss-
te, auch Musik und Erinnerung, diese beiden magnetisch aufeinander
bezogenen Reiche, ineinszusetzen. So leuchtet in einer Formulierung
Wackenroders just jene bei Schopenhauer noch unausgesprochen gebliebe-
ne metaphorische Gleichsetzung von Musik und Erinnerung auf, wenn es in
den Phantasien iiber die Kunst iiber die Tone heildt: «oft gewahren wir sie
nur wie ein fortschwebendes Gebilde, wie unstete Erinnerung»,'% wihrend
James Macpherson diesen Gedanken nur wenig spater, 1807, in einer sei-
ner Ossian-Dichtungen wie folgt in Worte fasst: «The music was like the
memory of joys that are past, pleasant and mournful to the soul».1%3

Ein helles Licht wirft diese Anschauung nicht zuletzt auf das Diktum
Robert Schumanns, demzufolge «die Musik an sich ja eine Erinnerung» sei,
«eine Erinnerung an das Schonste, was auf der Erde gelebt und gestorben».104
Dieses Bekenntnis, das von Schumanns Jean Paul-Lekt{ire unverkennbar
inspiriert ist, weist eindriicklich auf das Ausmal$ der Verschmelzung hin, zu
welchem Musik und Erinnerung romantischem Verstédndnis nach fahig sind,
und es gewinnt in einem Bonmot Balzacs eine vollends brennpunktartige
Biindelung: «la musique, pour moi, ce sont des souvenirs»,'%°

100 Jean Paul, «Impromtu’s, welche ich kiinftig in Stammbiicher schreiben werde» (zuerst
erschienen in Cottas Taschenbuch fiir Damen auf 1812), in: ders., Werke, Bd. 11/3,
S. 814-823, hier: S. 820.

101 Vgl. hingegen den romantischer Anschauung unverkennbar entlehnten, jedoch kri-
tisch formulierten Gedanken in Hesses Gedicht Orgelspiel, demzufolge die Menschen
«[s]ich verloren haben, dass die eiligen Jungen / Die Gesetze nicht mehr kennen, der
Figuren / Bau und Sinn kaum noch erfithlen mogen / Dass die Tone nicht Erinnerun-
gen / Mehr des Paradieses ihnen sind» (Musik. Betrachtungen, Gedichte, S. 30) — ein
Gedanke, der uns Heutigen, die wir Zeugen einer «entinnerten Medienzivilisation»
sind (Sloterdijk, Weltfremdheit, S. 295), nachgerade postmodern anmuten mag.

102 Wackenroder / Tieck, Phantasien iiber die Kunst, S. 44.

103 James Macpherson, «The death of Cuthullin, in: ders., The poems of Ossian, translated
by James Macpherson, London: Cadell and Davies, 1807, Bd. 2.

104 Robert Schumann, «Phantasien, Kapricen usw. fiir Pianoforte», in: ders., Gesammelte
Schriften tiber Musik und Musiker, hrsg. von Martin Kreisig, Leipzig: Breitkopf, 1914,
Bd. 1, S. 231-239, hier: S. 236.

105 Balzac, Lettres a UEtrangére (1833-1842), Paris: Calmann Lévy, 1899, S. 168.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 217

Diese Anschauung in ein Gleichnis umgeschmolzen zu haben, in dem
der Gedanke von der Musik als Erinnerung an das Paradies kostbare Gestalt
gewinnt, ist indes das Verdienst von Franz Werfel. Dieser hatte als 23-J&hri-
ger in seinem Prosastiick Die Erschaffung der Musik (1913) die Musik aus
einer «entschwebenden Erinnerung» an das verlorene Paradies hervorge-
hen lassen und damit den Entstehungsmythen der Musik einen ebenso geist-
reichen wie bedeutungsvollen Beitrag hinzugefiigt:

Als Gott die stindigen Menschen aus dem Paradies vertrieben hatte und ihr bebender Schat-
ten fliichtig aus dem Tor gefahren war, da schrumpfte vor seinen und seiner Engel Blicken
der Garten zusammen und war alsbald ein Haufen vorjahrigen Laubes, das ein kleiner Wind
davontrug, ehe der Herr noch Zeit hatte, jammernd die Hand zu erheben. Und Gott blick-
te hin auf die Welt und sah, dass die Menschen sie in ihre Schuld verstrickt hatten. Alles
Beisammensein war Bosheit und Mord war der Gedanke der Wesen vom Morgen bis zum
Abend. Und Samael, der Engel des Leidens und des Todes, brauste dahin vom Anfang zum
Niedergang. Die Menschen duldeten nicht, dass etwas da sei und ihnen nichts niitze sei,
und sie holten die gliicklichen Tiere von der Weide und spannten die lustigen Pferde vor
ihre Droschken, dass sie trauriger wurden als die Trauer und in ihren alten Augen ein
immer grauer Himmel schwamm. Die Lowen briillten in ihren Hoéhlen, und die Heere er-
glanzten auf den Bergen mit ihren Fahnen, und ein Mensch sagte zum anderen: «Ich bin
gut, du aber bist schlecht». Gott aber sah in die Welt und schrie auf, dass die Festungen
der unteren und oberen Himmel erbebten, denn unter seinen Hinden, wie ein rasendes
Raderwerk, war ihm die Welt davongelaufen und er war ganz ohne Macht. Und er suchte
den Schliissel, um dies bose Raderwerk einzuhalten, und fand ihn nicht. Er sann und sann,
um sich des hohen Wortes zu besinnen, aus dem er die gute und richtige Welt erschaffen
hatte, aber das war vergessen und das Gedachtnis von der richtigen Welt war in ihm erlo-
schen. Da litt Gott iiber alle Maflen, dass der Schliissel der Seligkeit und das Wort der
Wahrheit verloren sei, und er wurde finster und sagte: «In meinem Ebenbild liegt der Irr-
tum». Und er weinte sechs Tage lang, und da er weinte, schuf er gar nichts. Am siebenten,
als er ruhen wollte, wies er den Strom seines Herzens zur Ruhe. Doch als seine Triénen
versiegte, da war es, als wollte er sich des Wortes besinnen, und die Erinnerung der guten
und ehedem rechten Welt trat wie ein kurzer und ferner Schein in ihn ein und verschwand
alsbald. Und er beugte sein Haupt und schuf aus der entschwebenden Erinnerung ein Ding,
das kein Geschopf war und nicht des Guten und Bésen hatte und nur die Erinnerung ist
an die ehedem gute und rechte Welt. Es war aber kein Geschopf, was er erschuf, sondern
es war eine stille Ordnung, eine zarte Welt ohne Schuld, eine Vollendung von Gesetzen,
die sich an den Hinden hielten, ein Zusammensein von leichten Wesen, ohne Hochmut
und voll Liebe, ein Kommen und Gehen von flatternden Gestalten, die sich nicht stie3en
und ineinander lachelten. Und Gott sprach: «Siehe, dies hier ist die Erinnerung an die gute
und ehedem rechte Welt», und zu seinem Gebilde sagte er: «Geh hin und sei fiir die Men-
schen, was du bist — Erinnerung!».106

106 Franz Werfel, «Die Erschaffung der Musik», in: ders., Gesammelte Werke in Einzel-
bdnden, hrsg. von Knut Beck, Frankfurt am Main: Fischer, 1989, Bd. 3, S. 48f. Den
Hinweis auf Werfel verdanke ich Riethmiiller, Gedichte iiber Musik, S. 39.



218 Rafael Rennicke

Abstract

»”  «

The triad of “music”, “memory” and “longing for home” in the subtitle of this article refers
to a connection which contemporaries of the 18" and early 19t century found within a
single phenomenon: the effect of the Ranz des vaches. This simple strain played on Alphorns
by Swiss cowherds when gathering their herd was — apart from its rural function — first
discussed in medical literature of the Pre-Enlightenment. However, beginning with Jean-
Jacques Rousseau, who transferred it to the field of aesthetics, the Ranz des vaches pro-
gressed rapidly during the course of its Romantic reception as a fascinating empirical
phenomenon, and at length detached from its original suggestive powers, came to be the
stimulus of a new musical philosophy. Utterly neglected up to now, the characteristic
motives of its reception — homeland and homesickness, echo and recollection, childhood
and paradise — were met with a wide response in discourse on musical aesthetics from
Senancour, Jean Paul, Herder, Novalis, Tieck and Byron to Werfel, Bloch, Steiner and
Cioran. These ideas exist even today in musical concepts such as leitmotif, the core of
which is metaphysical in nature.

Bibliographie

Ballanche Pierre-Simon, Du sentiment considéré dans ses rapports avec la littérature et les
arts, Lyon: Ballanche et Barret, 1801.

Balzac Honoré de, Lettres a UEtrangére (1833-1842), Paris: Calmann Lévy, 1899.

Balzac Honoré de, Massimilla Doni, in: ders., Sarrasine, Gambara, Massimilla Doni, sous
la dir. de Pierre Brunel, Paris: Gallimard 1995 (1. Aufl. 1837), S. 157-258.

Baudry Robert, «La musique: prélude ou signe d’extase dans les récits fabuleux de Gau-
tier», in: Actes du colloque international «Théophile Gautier et la musique», publié
avec le concours du Centre National des Lettres Montpellier, Montpellier: Université
Paul Valéry, 1986, S. 35-50.

Baumann Max Peter, Art. «Kuhreihen», in: MGG?S, Bd. 5 (1996), Sp. 810-817.

Berlepsch Hermann Alexander, Die Alpen in Natur- und Lebensbildern, Leipzig: Costenoble,
1861.

Berlioz Hector, Mémoires, sous la dir. de Pierre Citron, Paris: Flammarion, 1991 (1. Aufl. 1870).

Bielefeldt Christian, Art. «Echos, in: Geddchtnis und Erinnerung. Ein interdisziplindres Lexi-
kon, hrsg. von Nicolas Pethes und Jens Ruchatz, Reinbek: Rowohlt, 2001, S. 131.

Bloch Ernst, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1959.

Bloch Ernst, Zur Philosophie der Musik, hrsg. von Karola Bloch, Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1974.

Bolzinger André, Histoire de la nostalgie, Paris: Campagne premiere, 2007.

Braunschweiger, Promenade durch die Schweiz, Hamburg: Hoffmann, 1793.

Brentano Clemens, «Von Volksliedern», in: ders., Samtliche Werke und Briefe, Bd. 6: Des
Knaben Wunderhorn. Alte deutsche Lieder, Teil 1, hrsg. von Heinz Rolleke, Stuttgart:
Kohlhammer, 1975, S. 405-442.

Bunke Simon, Heimweh. Studien zur Kultur- und Literaturgeschichte einer todlichen Krank-
heit, Freiburg: Rombach, 2009.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 219

Byron George Gordon Lord, Childe Harold’s pilgrimage. A romaunt, erkldrt von August
Mommsen, Berlin: Weidmann, 1885 (1. Aufl. 1812).

Cernuschi Alain, «De quelques échos du ranz des vaches dans les Encyclopédies du dix-
huitieme siécle», in: Schweizer Téne. Die Schweiz im Spiegel der Musik, hrsg. von
Anselm Gerhard und Annette Landau, Ziirich: Chronos, 2000, S. 45-63.

Chateaubriand Francois-René de, René, in: ders., Atala, René, Les Aventures du dernier
Abencerage, sous la dir. de Pierre Moreau, Paris: Gallimard, 1971 (1. Aufl. 1802),
S. 139-182.

Cioran Emile Michel, Von Trdnen und von Heiligen (Erstdruck: «Lacrimi si sfinti», 1937),
mit einem Nachwort von Sanda Stolojan, aus dem Franzosischen {ibersetzt von Vere-
na von der Heyden-Rynsch, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1988.

Cloot Julia, Geheime Texte. Jean Paul und die Musik, Berlin: de Gruyter, 2001.

Denkwiirdigkeiten aus dem Leben des Jean Paul Friedrich Richter. Zur Feier seines hundert-
jahrigen Geburtstages, hrsg. von Ernst Forster, Bd. 4: Buch der Gedanken, Miinchen:
Fleischmann, 1863.

Ebel Johann Gottfried, Schilderung der Gebirgsvilker der Schweitz, Erster Teil, Leipzig:
Wolf, 1798.

Encyclopddie der gesammten musikalischen Wissenschaften oder Universal-Lexicon der Ton-
kunst, hrsg. von Gustav Schilling, Stuttgart: Kohler, 1835-1842.

Encyclopédie du dix-neuvieme siécle: répertoire universel des sciences, des lettres et des arts
avec la biographie de tous les hommes célébres, Paris: Lamotte, 1851-1859.

Ernst Fritz, Vom Heimweh, Zirich: Fretz & Wasmuth, 1949.

Gautier Théophile, Spirite. Nouvelle fantastique, Paris: Charpentier, 1866

Gély-Ghedira Véronique, La nostalgie du moi. Echo dans la littérature européenne, Paris:
Presses Universitaires de France, 2000.

Gerhard Anselm, «Das im Gedenken uns diinkende Bild eines Ungegenwiértigens. Erinnern
und Entdullern in der Oper des 19. Jahrhunderts», in: Resonanzen. Vom Erinnern in
der Musik, hrsg. von Andreas Dorschel, Wien: Universal Edition, 2007 (= Studien
zur Wertungsforschung, 47), S. 134-148.

Grof Siegfried, «Diagnose: Heimweh. Begriffsgeschichtliche Betrachtungen zu einem Phé-
nomen zwischen Wissenschaft und Literatur», in: Kunst und Wissenschaft um 1800,
hrsg. von Thomas Lange und Harald Neumeyer, Wiirzburg: Kénigshausen und Neu-
mann, 2000, S. 89-107.

Guichard Léon, La musique et les lettres au temps du Romantisme, Paris: Presses Universitaires
de France, 1955.

Herder Johann Gottfried von, «Kalligone», in: ders., Schriften zu Literatur und Philosophie
1792-1800, hrsg. von Hans Dietrich Irmscher, Frankfurt am Main: Deutscher Klassi-
ker Verlag, 1998 (= Werke, 8), S. 641-964.

Herder Johann Gottfried von, «Ob Malerei oder Tonkunst eine groffere Wirkung gewéh-
re? Ein Gottergesprach», in: ders., Sdmmtliche Werke, Bd. 15, S. 222-240.

Herder Johann Gottfried von, Sdmmtliche Werke, hrsg. von Bernhard Suphan, Berlin:
Weidmann, 1888.

Herder Johann Gottfried von, «Ueber die Seelenwandrung», in: ders., Sammtliche Werke,
Bd. 15, S. 243-303.

Hesse Hermann, «Orgelspiel», in: Musik. Betrachtungen, Gedichte, Rezensionen und Briefe,
mit einem Essay von Hermann Kasack, hrsg. von Volker Michels, erw. Aufl., Frank-
furt am Main: Suhrkamp, 1986 (1. Aufl. 1976), S. 27-31.

Hoffmann Ernst Theodor Amadeus, «Sinfonie [...] par Louis van Beethovens, in: Schriften
zur Musik. Aufsdtze und Rezensionen, hrsg. von Friedrich Schnapp, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 1979, S. 34-51.



220 Rafael Rennicke

Hugi Franz Josef, Naturhistorische Alpenreise, Solothurn: Amiet-Lutiger, 1880 (1. Aufl. 1830).

King Alexander Hyatt, «Mountains, music, and musicians», in: The Musical Quarterly,
31 (1945), S. 395-419.

Konig Franz Niklaus, «Vorschldge zur Aufmunterung des Alphorns, und Wiederbelebung
des Gesanges auf dem Lande», in: Unspunnen. Die Geschichte der Alphirtenfeste, hrsg.
von Rudolf Gallati und Christoph Wyss, Interlaken: Schlaefli, 1993.

Lamartine Alphonse de, Raphaél. Pages de la vingtiéme année, nouvelle édition, Paris:
Hachette, 0.J. (1. Aufl. 1849).

Le Gall Béatrice, «Expérience et théorie de la musique chez Senancour: un sensualiste
mystique», in: Actes du Colloque international «Lumiéres et Illuminisme», sous la dir.
de Mario Matucci, Pisa: Pacini, 1984, S. 119-131.

Le Gall Béatrice, L'imaginaire chez Senancour, Paris: Corti, 1966.

Liszt Franz, «Berlioz und seine Harold-Symphonie», in: Gesammelte Schriften, Hildesheim:
Olms, 1978 (1. Aufl. 1882), Bd. 4, S. 1-102.

Macpherson James, «The death of Cuthullin», in: ders., The poems of Ossian, translated by
James Macpherson, London: Cadell and Davies, 1807, Bd. 2.

Moritz Karl Philipp, Andreas Hartknopf. Eine Allegorie, Stuttgart: Metzler, 1968 (1. Aufl.
1786).

Novalis, «Das allgemeine Brouillon», in: Werke, Tagebiicher und Briefe Friedrich von
Hardenbergs, hrsg. von Hans-Joachim Mahl und Richard Samuel, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, 1999, Bd. 2, S. 473-720.

Jean Paul, «<Das Kampaner Tal oder iiber die Unsterblichkeit der Seele», in: ders., Werke,
Bd. I/4 (1962), S. 561-716.

Jean Paul, «Der Komet», in: ders., Werke, Bd. 1/6 (1963), S. 563-1036.

Jean Paul, «Die unsichtbare Loge», in: ders., Werke, Bd. I/1 (1960), S. 7-469.

Jean Paul, «Flegeljahre», in: ders., Werke, Bd. I/2 (1959), S. 567-1065.

Jean Paul, «Impromtu’s, welche ich kiinftig in Stammbiicher schreiben werde», in: ders.,
Werke, Bd. 11/3 (1977), S. 814-823.

Jean Paul, «Leben des Quintus Fixlein», in: ders., Werke, Bd. I/4 (1962), S. 7-259.

Jean Paul, «Nachflor und Spétlinge des Taschenbuchs», in: ders., Werke, Bd. 1I/3 (1977),
S. 936-947.

Jean Paul, Pensées [...] extraites de tous ses ouvrages, par le traducteur des Suédois a
Prague [Edouard Leliévre marquis de La Grange], Paris: Levrault, 1829.

Jean Paul, Samtliche Werke, historisch-kritische Ausgabe, hrsg. von Eduard Berend, Wei-
mar: Bohlau, 1936.

Jean Paul, «Selberlebensbeschreibung», in: ders., Werke, Bd. 1/6 (1963), S. 1037-1103.

Jean Paul, «Selina oder tiber die Unsterblichkeit der Seele», in: ders., Werke, Bd. I/6 (1963),
S. 1105-1236.

Jean Paul, «Siebenkis», in: ders., Werke, Bd. I/2, S. 7-565.

Jean Paul, Werke, hrsg. von Norbert Miller, Miinchen: Hanser, 1959-1988.

Reichler Claude, Entdeckung einer Landschaft. Reisende, Schriftsteller, Kiinstler und ihre
Alpen, aus dem Franzosischen von Rolf Schubert, Ziirich: Rotpunktverlag, 2005.

Rennicke Rafael, «Alphorntone als Vehikel musikasthetischer Reflexion. Kuhreihen-Erfah-
rung bei Lord Byron und Jean Paul», in: Die Musikforschung, 63 (2010), S. 337-357.

Rennicke Rafael, Erinnerungspoetik. Berlioz und die Ranz des vaches-Rezeption im 19. Jahr-
hundert (Diss., Universitat Tiibingen, Publikation in Vorb.).

Rennicke Rafael, «Inneres Tonen: Zum Alphorn-Lied von Friedrich Silcher», in: Archiv fiir
Musikwissenschaft, 67 (2010), S. 233-259.

Riethmiiller Albrecht, Gedichte iiber Musik. Quellen dsthetischer Einsicht, Laaber: Laaber-
Verlag, 1996.



Musik, Erinnerung und Heimweh von Rousseau bis Sloterdijk 221

Rousseau Jean-Jacques, «Essai sur 'origine des langues», in: ders., Ecrits sur la musique, la
langue et le thédtre, Paris: Gallimard, 1995 (= (Euvres complétes, 5; 1. Aufl. 1781),
S. 371-429.

Rousseau Jean-Jacques, Art. «<Musique», in: ders., Dictionnaire de musique, Hildesheim:
Olms, 1969 (1. Aufl. 1768), S. 305-317.

Sammlung von Schweizer-Kiihreihen und Volksliedern / Receuil [sic] de Ranz des vaches et
chansons nationales de la Suisse / dritte, vermehrte und verbesserte Ausgabe / troisieme
édition revue et augmentée, Bern: Burgdorfer, 1818.

Sammlung von Schweizer Kiihreihen und Volksliedern / Recueil de Ranz de vaches et chansons
nationales de la Suisse / vierte, vermehrte und verbesserte Ausgabe / quatriéme édition
revue et augmentée, Bern: Burgdorfer, 1826.

Schopenhauer Arthur, Die Welt als Wille und Vorstellung I, hrsg. von Rolf Toman, Kéln:
Konemann, 1997 (1. Aufl. 1819).

Schopenhauer Arthur, Metaphysik des Schonen. Philosophische Vorlesungen III, hrsg. und
eingel. von Volker Spierling, Miinchen: Piper, 1985.

Schumann Robert, «Phantasien, Kapricen usw. fiir Pianoforte», in: ders., Gesammelte Schrif-
ten itber Musik und Musiker, hrsg. von Martin Kreisig, Leipzig: Breitkopf, 1914, Bd. 1,
S. 231-239.

Schumann Robert, Tagebiicher, hrsg. von Georg Eismann, Leipzig: Deutscher Verlag fiir
Musik, 1971.

Senancour Etienne Pivert de, Aldomen ou le bonheur dans Uobscurité, précédé d’'une étude,
sur ce premier Obermann inconnu, par André Mongland, Paris: Les Presses Francaises,
1925 (1. Aisl. 1795).

Senancour Etienne Pivert de, Obermann, édition présentée et annotée par de Jean-
Maurice Monnoyer, Paris: Gallimard, 1984 (1. Aufl. 1804).

Senancour Etienne Pivert de, Réveries sur la nature primitive de 'homme, édition critique
par Joachim Merlant, Paris: Droz, 1939 (1. Aufl. 1799).

Shakespeare William, Der Kaufmann von Venedig, iibers. von August Wilhelm Schlegel,
Stuttgart: Reclam, 1964 [1. Aufl. 1596].

Sloterdijk Peter, Weltfremdheit, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1993.

Starobinski Jean, «L.a Nostalgie: théories médicales et expression littéraire», in: Studies on
Voltaire, 27 (1963), S. 1505-1518.

Steiner Rudolf, Das Wesen des Musikalischen und das Tonerlebnis im Menschen. Acht Vor-
trige, zwei Fragenbeantwortungen und zwei Schlussworte, gehalten in Kéln, Berlin,
Leipzig, Dornach und Stuttgart in den Jahren 1906 und 1920 bis 1923, Dornach:
Rudolf Steiner Verlag, 1991.

Tarenne George, Recherches sur les Ranz des vaches, ou sur les chansons pastorales des
bergers de la Suisse; avec musique, Paris: Louis, 1813.

Thoreau Henry D., Journal, Bd. 6: 1853, ed. William Rossi and Heather Kirk Thomas,
Princeton: Princeton University Press, 2000.

Tieck Ludwig, Franz Sternbalds Wanderungen, Studienausgabe, hrsg. von Alfred Anger,
Stuttgart: Reclam, 1966 (1. Aufl. 1798).

Vingon Hartmut, «Musik der Musik. Musikéisthetische Notizen zu Jean Pauls Flegeljahrens»,
in: Musiktheorie, 8 (1993), S. 3-22.

Wackenroder Wilhelm Heinrich — Tieck Ludwig, Phantasien iiber die Kunst, hrsg. von Wolf-
gang Nehring, Stuttgart: Reclam, 1973 (1. Aufl. 1799).

Werfel Franz, «Die Erschaffung der Musik», in: ders., Gesammelte Werke in Einzelbdnden,
hrsg. von Knut Beck, Frankfurt am Main: Fischer, 1989, Bd. 3, S. 48—-49.

Wollner Giinter, «Musik der Musik. Idee und Wirklichkeit der musikalischen Romantik»,
in: Schweizerische Musikzeitung, 105 (1965), S. 135-143.



222 Rafael Rennicke

Wordsworth William, On hearing the <Ranz des vaches> on the top of the pass of St. Gothard,
in: ders., Sonnet series and itinerary Poems, 1820-1845, ed. Geoffrey Jackson, Ithaka:
Cornell University Press, 2004.



	"... und jede Musik ist unser Schweizer-Kuhreigen" : zum Zusammenhang von Musik, Erinnerung und Heimweh in den Schriften von Rousseau bis Sloterdijk

