
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 30 (2010)

Artikel: Was ist Musik? : Einige Gründe dafür, warum wir die "Musik" nicht mehr
als "Musik" bezeichnen sollten

Autor: Sorce Keller, Marcello

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was ist Musik?
Einige Gründe dafür, warum wir die <Musik>

nicht mehr als <Musik> bezeichnen sollten

Marcello Sorce Keller (Lugano/Malta)

Es scheint mithin, als gehöre es zur Logik und Mentalität des Abendlandes,
möglichst vieles auf einen Oberbegriff und unter einen Hut zu bringen. [...]

Besondere Not bereitet den westlichen Musikologen, dass die
nichteuropäischen Kulturen; Anm. d. Verf. für <Musik> vielfach kein eigenes Wort

haben. Von <Tanzen>, <Singen>, <Spielen> können sie berichten, auch von einem
<Singen & Tänzern, von der Hervorbringung klanglicher Ereignisse, die nur

verstanden werden, wenn man sie auch erspürt und sieht. Aber einen
Dachbegriff, eine übergreifende Abstraktion prägen sie nicht aus, oder nur zögerlich.

(Christian Kaden)1

This propensity to music shows itself in infancy, is manifest and central in
every culture, and probably goes back to the very beginnings of our species.

Such 'musicophilia' is given in human nature. It may be developed or shaped
by the cultures we live in, by the circumstances of life, or by the particular gifts

or weaknesses we have as individuals - but it lies so deep in human nature
that one must think of it as innate.

(Oliver Sacks)2

On m'a plus d'une foi demandé pourquoi et comment j'avais pu travailler sur
des musiques aussi différents que celle de Wagner, de Boulez ou des Inuit.

On comprendra maintenant pourquoi j'ai souvent répondu de manière
provocatrice, mais au fond très sérieuse: «parce que c'est la même chose ».

(Jean-Jacques Nattiez)2

* Dieser Text wurde als Vorlesung ausgedacht und behält die Eigenschaften der münd¬
lichen Kommunikation bei. Er wurde am 9. März 2011 im Institut für Musikwissenschaft

der Universität Bern vorgetragen. Ich bin dem Institut sehr dankbar (ça va sans

dire, mais ça va beaucoup mieux en le disant) für die Gelegenheit, die ich erhielt, über
ein so spannendes Thema nachdenken zu können.

1 Christian Kaden, Das Unerhörte und das Unhörbare: Was Musik ist, was Musik sein

kann, Kassel u.a.: Bärenreiter, 2004, S. 19f.
2 Oliver Sacks, Musicophilia: tales of music and the brain, London: Picador, 2007, S. X.

3 Jean-Jacques Nattiez, Musicologie, Paris: C. Bourgois, 1987, S. 72.



12 Marcello Sorce Keller

1. Eine Frage, die wir im Alltag nie stellen würden

Als junger Mann hatte ich einmal in der Bibliothek meiner Eltern ein Buch
von Hermann Scherchen gefunden, das mich neugierig machte: Vom Wesen

der Musik (1946).4 Einige Jahre später, schon mit dem Studium der
Klangwissenschaften beschäftigt, erinnere ich mich, ein von Walter Wiora
herausgegebenes Buch gelesen zu haben: Die Natur der Musik als Problem der
Wissenschaft (1962); und auch einen Beitrag von Friedrich Blume, Was ist Musik?
(1963). Viel später haben Carl Dahlhaus und Hans Heinrich Eggebrecht ein
kleines Buch veröffentlicht, ebenfalls mit Was ist Musik betitelt, und im
selben Jahr, 1985, Hewitt Pantaleoni, On the nature of music. Vor kurzem
ist ein Buch von Marcel Dobberstein erschienen, Die Natur der Musik (2005),
und dann eines von Andy Nercessian, Defining music: an ethnomusicological
and philosophical approach (2007).

Also: Diese Idee <Musik>, der Begriff <Musik>, warum soll das überhaupt
ein Thema sein? Schließlich erleben wir Musik im Alltag überall; und so ein
Erlebnis erscheint uns unproblematisch. Dass heißt: Im normalen Leben
fragen wir uns nie «Was ist Musik, und was soll sie eigentlich für uns bedeuten?».

Und wenn man am Konservatorium studiert, ist dort der Begriff (Musik

eine Selbstverständlichkeit. Man nimmt an, alle Menschen wüssten was
<Musik> bedeute - darum wollen einige ja auch an einem Konservatorium
studieren (wo sie natürlich gar nichts über Musik im Allgemeinen lernen
werden, sondern nur über die schriftliche Tradition des Abendlandes). Aber
wissen wir es wirklich, was Musik eigentlich ist? Leider nicht! Der Begriff
<Musik> ist keine Selbstverständlichkeit; und was Musik eigentlich ist, lässt
sich nicht immer eindeutig bestimmen.

Für Musikwissenschaftler ist der Begriff <Musik> eine der Universalien
der menschlichen Kultur; und im Abendland beschwört das Wort <Musik>

eine einheitliche Vorstellung, die gleichzeitig Tonkunst, popular music,
traditionelle Musik bezeichnet - obwohl wir solche Bereiche nicht als gleich
wertvoll betrachten.5 Tondichtungen, Gamelan, Gagaku, Country & Western,
High-Life, Rembetiko, georgische Polyphonie, gregorianischer Gesang, Hugo
Wolf und seine wundervollen Lieder, die Symphonien Goréckis, Bitches brew

von Miles Davis, eine Shakuachi-Aufführung: Gehört das alles, deutlich und
unproblematisch zur Kategorie <Musik>? Besser gefragt: Ist es vorteilhaft,

4 In diesem Buch steht die peremptorische Aussage: «Außerhalb der menschlichen Akti¬
vität gibt es nirgends Musik in der Natur», (vgl. Hermann Scherchen, Vom Wesen der
Musik, Regensburg: Bosse, 1946, S. 214).

5 Außerdem hängt die Rangordnung der unterschiedlichen Bereiche des <Musikmachens>

von der sozialen Position des Beobachters ab.



Was ist Musik? 13

alles unter dem einen Begriff zusammenzufassen? Ich zweifle daran, aber
solange wir nur solch große Erscheinungen des Phänomens beobachten,
dann sind wir meistens alle einig - alle sind Gattungen, Formen, der...
<Musik>, obwohl vielleicht nicht gleichwertige oder gleich wirkende. Wenn
wir stattdessen die Randerscheinungen des Phänomens untersuchen, dann
stoßen wir auf Schwierigkeiten. Bei unterschiedlichen Kulturen finden wir
Klangstrukturen, die je nach ihren gesellschaftlichen Bezügen als musikalisch

oder als unmusikalisch eingeordnet werden. Und was als musikalisch
in einer Gesellschaft gilt, kann in einer anderen selbstredend als unmusikalisch

gelten. Dieser Umstand führt uns zu einigen spannenden Fragen:

1. Hatte vielleicht George Gordon Byron Recht, als er behauptete: «There's
music in the sighing of a reed; There's music in the gushing of a rill;
There's music in all things, if men had ears; Their earth is but an echo
of the spheres»?6 (Anders gesagt: Sind Klanglandschaften auch Musik?
Oder, ist es Musik, wenn wir Klang für Raumgestaltung benutzen?)

2. Ist die Sphärenmusik auch Musik? Das war von Boethius bis Kepler für
viele Intellektuelle eine Selbstverständlichkeit.

3. Sind zum Beispiel Kuhreihen oder der Inuit-Kehlgesang als Musik wahr¬
zunehmen?

4. Kann man nur mit Geräusch Musik herstellen (wie Luigi Russolo am
Anfang des 20. Jahrhunderts es tun wollte)? Kann das Geräusch auch
als ästhetische Kategorie gelten? Kann man die Stille als musikalisch
wahrnehmen, wie John Cage vorgeschlagen hat?7

5. Sind absichtlich chaotisch hervorgebrachte Geräuschklänge wie Kat¬

zenmusik oder Charivari auch als musikalisch zu betrachten? Charivari
ist nichts anderes als lauter Lärm, aber nicht ohne Bedeutung; es hat
auch eine Funktion.8

6. Schließlich: Ist Musik eigentlich nur ein menschliches Phänomen? (Seit
ungefähr dreissig Jahren existiert ein Bereich der Klangwissenschaften,

der sich <Zoomusicology> nennt).9

6 Don Juan, 1819-24, Canto 15, St. 43.
7 Verwiesen sei in diesem Zusammenhang auf 4'33", das aus völliger Stille besteht.
8 Lorraine K. Stock, Art. «Charivari», in: Medieval folklore: an encyclopedia to myths,

legends, tales, beliefs, and customs, ed. Carl Lindahl, John McNamara and John Lindow,
Santa Barbara (Calif.): ABC-CLIO, 2000, Bd. 1, S. 69-70.

9 Vgl. Nils L. Wallin, Biomusicology: neurophysiological, neuropsychological, and evolu¬

tionary perspectives on the origins and purposes of music, Stuyvesant (NY): Pendragon,
1991; Dario Martineiii, How musical is a whale? Towards a theory of zoömusicology,
Imatra: International Semiotics Institute, 2002; ders., Ofbirds, whales and other musicians:

an introduction to zoömusicology, Scranton/London: University of Scranton Press, 2009.



14 Marcello Sorce Keller

In anderen Worten: Wo liegen die unteren Grenzen des Phänomens?
Genügen zum Beispiel drei Klänge, zwei Klänge, nur ein Klang vielleicht, um
von Musik sprechen zu können? Gut. Was Grenzen betrifft, schrieb Friedrich

Blume folgende Worte:

Mit meinen bisherigen Ausführungen habe ich versucht zu zeigen, dass sich über die Grenzen

dessen, was wir <Musik> nennen, sehr wohl Aussagen machen lassen, dass aber vom
Begriff her keine Notwendigkeit besteht, diese Grenze eng zu ziehen, und dass man sich in
den vielen Wohnungen dieses Gehäuses auf sehr verschiedene Weise einrichten kann.10

Aber das Problem liegt darin, dass es keinen einzigen Begriff <Musik> gibt,
der für alle Menschen, die diesen Planeten bewohnen, gültig ist. Es gibt
keine Grenzen, weil jede einzelne Kultur ihre eigenen hat. Genau darin liegt
die große Schwierigkeit.

Wenn wir diese Frage «Was ist Musik?» berücksichtigen, dann fällt mir
ein, was Augustinus einmal schrieb, nicht über Musik, sondern über die
Zeit: «Was also ist die Zeit? Wenn niemand mich danach fragt, weiß ich's,
will ich's aber einem Fragenden erklären, weiß ich's nicht».11 Ähnlich
ergeht es uns, wenn wir irgendeine Art oder Gattung der Musik erleben. Wir
wissen dann, was Musik ist. Wenn wir dies aber einem Fragenden erklären
sollen, dann wissen wir nicht weiter. Und wenn wir das musikalische Erlebnis

als Kultur erforschen, dann bemerken wir bald, wie der Begriff <Musik>

im Lauf der Geschichte gewissermaßen geheimnisvoll geblieben ist. Es ist
keine Übertreibung, wenn ich behaupte, sie sei die rätselhafteste aller Künste;

und weil das, was wir unter Musik verstehen, viel mehr als eine Kunst
ist, sollte ich es besser ausdrücken: Sie ist die rätselhafteste aller menschlichen

Tätigkeiten! Tatsächlich: Die Musik als <Kunst> zu definieren (wie es

in Wörterbüchern üblich ist), ist nicht nur einschränkend, sondern fast
beleidigend. Die Malerei ist eine Kunst, und dasselbe güt für Füm und Theater.
Musik dagegen ist ein wahres Bedürfnis für die Menschheit.12 Sie ist für
Menschen zunächst Natur, und nur später kann sie sich zur Kultur entwickeln.

10 Friedrich Blume, «Was ist Musik?», in: Syntagma Musicologicum. Gesammelte Reden

und Schriften 1962-1972, hrsg. von Anna Amalie Abert und Martin Ruhnke, Kassel u.a.:
Bärenreiter, 1973, S. 872-886, hier: S. 882.

11 «Quid est tempus Si nemo ex me quaerat, scio; si quarenti explicare velim, nescio».

Confessiones, lib. 11.
12 Arthur C. Clarke (der durch den Film 2001: Odyssee im Weltraum von Stanley Kubrick,

der auf einer Kurzgeschichte Clarkes beruht, weltweit bekannt wurde) hat auch einen
Roman geschrieben, Childhood's end, in dem außerdirdische Wesen die Erde besuchen
und staunen, dass die Menschen so viel Zeit und Energie verwenden, um organisierte
Klänge zu schaffen und anzuhören - wo auch immer sie sind, was auch immer sie tun!
Das hätten sie nicht über Malerei oder andere Künste sagen können.



Was ist Musik? 15

Es ist deswegen kein Wunder, dass sich über diesen Begriff eine ziemlich

umfangreiche Literatur entwickelt hat, allein wenn wir uns in den
Grenzen der abendländischen Kultur umschauen; eine Literatur, die auf die
Frage «Was ist eigentlich Musik» antworten möchte. Und jetzt, an diesem
Punkt angekommen, kann ich es auch behaupten: Die Frage ist meiner
Einschätzung nach nicht die richtige, die wir stellen sollten. Warum, werde ich
ein bisschen später erklären. Zunächst einmal ist festzuhalten, dass jedenfalls

auf die Frage, was eigentlich Musik sei, im Lauf der Zeit viele
unterschiedliche, faszinierende Antworten gegeben wurden. Einige davon möchte

ich gerne erwähnen.

2. Kein einziger Begriff, sondern ein Feld von Begriffen

Augustinus (erneut!) sagte einmal, dass die Musik eine «Ars bene modu-
landi» sei (d.h. «die Kunst, Töne deutlich zu gestalten und miteinander zu
verschmelzen»).13 Der Komponist Guillaume de Machaut hat sich im
14. Jahrhundert ganz anders geäußert: «La musique est une science, qui
veut qu'on rit et chante et dance».14 Für Martin Luther war die Musik:
«[...] eine Gebieterin und Regiererin der menschlichen Affekte».15 Der Dichter

der Renaissance Pierre de Ronsard sagte einmal, die Musik sei «la sœur
puisnée de la poésie».16 Leibniz meinte hingegen, sie sei «exercitium arith-
meticae, nescientis se numerare» (die versteckte arithmetische Tätigkeit der
Seele, die sich nicht dessen bewusst ist, dass sie rechnet).17 Der Musikhistoriker

Charles Burney gab im 18. Jahrhundert eine ganz andere Definition:
«An innocent luxury, unnecessary indeed, to our existence, but a great
improvement and gratification of the sense of hearing».18 Und der
Musikwissenschaftler Jules Combarieu, der am Anfang des 20. Jahrhunderts wirkte,

13 De Musica, passim. (Übersetzung des Authors)
14 Guillaume de Machaut, «-The fountain of love» (Lafonteinne amoureuse) and two other

love vision poems, ed. R. Barton Palmer, New York/London, Garland: 1993
Garland Library of Medieval Literature, A/54), S. 1-19.

15 Ludwig Pflaum, Luthers Persönlichkeit, Stuttgart: Steinkopf, 1819, S. 186.
16 Claude Binet, Discours de la vie de Pierre de Ronsard, éd. critique avec introduction et

commentaire historique et critique par Paul Laumonier, Paris: Hachette, 1909 (1. Aufl.
1586), S. 45.

17 Aus einem Brief vom 27. April 1712 an Christian Goldbach: Gottfried Wilhelm Leibniz,
Epistolae ad diversos, hrsg. von Christian Kortholt, Leipzig: Breitkopf, 1738-1742,
Bd. 1, S. 241.

18 Charles Burney, A general history of music, London 1776-1789, Bd. 1, S. XIII.



16 Marcello Sorce Keller

hat sich so geäußert: «La musique est l'art de penser avec les sons».19 Arthur
Schopenhauer, ein Philosoph der viel mehr von Musikern als von
Philosophen verehrt wurde, behauptete, die Musik sei nicht das Abbild der Ideen
wie die anderen Künste, sondern das Abbild des Willens selbst, und
erwähnte die Symphonien Beethovens als Beispiel für ein «treues und
vollkommenes Abbild des Wesens der Welt».20

Die Idee, Architektur sei gefrorene Musik, und dann offensichtlich auch
umgekehrt, dass die Musik flüssige Architektur sei, wurde von vielen
Berühmtheiten geäußert: Schelling, Schopenhauer, Goethe, Liszt. Daher kommt
vielleicht auch die andere Bestimmung, die solch große Auswirkungen hatte,

jene von Musikkritiker Eduard Hanslick: «Tönend bewegte Formen sind
einzig und allein der Inhalt und Gegenstand der Musik».21 Und so geht es

weiter und weiter. Es fällt mir hier auch die Beschreibung ein, die Stefan

Zweig für das Schachspielen einmal gab; eine Beschreibung, die mir für die
Musik ebenso gut erscheint, vielleicht sogar besser:

[...] ein Denken, das zu nichts führt, eine Mathematik, die nichts errechnet, eine Kunst
ohne Werke, eine Architektur ohne Substanz und nichtdestominder erwiesenermaßen dauerhafter

in seinem Sein und Dasein als alle Bücher und Werke; das einzige Spiel, das allen
Völkern und allen Zeiten zugehört und von dem niemand weiß, welcher Gott es auf die Erde

gebracht, um die Langeweile zu töten, die Sinne zu schärfen, die Seele zu spannen.22

Wie auch immer. Ich kann mir jedenfalls vorstellen, dass ein außerirdisches
Wesen, kommunizierten wir ihm derart unterschiedliche Definitionen, uns
nicht glauben würde, dass sich all dies auf ein und dasselbe Phänomen
bezieht. Es ist derart mannigfaltig, dass man, was auch immer man dazu
bemerkt, immer nur einen Teil des Ganzen aufzuzeigen vermag: eine
spezielle Form der Kommunikation; eine Art spielerischen Denkens; ein Mittel,
um Gefühle oder Emotionen zu steuern; eine Tätigkeit, die sich mit Klang
befasst und jedenfalls mit der Dichtung verwandt ist; eine Mathematik eigener

Art, usw...
All diese Beschreibungen bzw. Definitionen, die eigentlich Antworten

zur Frage «was ist Musik?» sein möchten, lassen sich zwei Gruppen zuordnen.

Es gibt einige Definitionen, die sich mit dem Klanglichen befassen, und

19 Jules Combarieu, La musique, ses lois, son évolution, Paris: E. Flammarion, 1907, S. 30.
20 Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, hrsg. von Wolfgang Freiherr

von Löhneysen, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986 Sämtliche Werke, 3; 1. Aufl.
1818), S. 577.

21 Eduard Hanslick, Vom Musikalish-Schönen. Ein Beitrag zur Revision der Ästhetik der
Tonkunst, Leipzig: Weigel, 1854, S. 32 (unveränd. reprograf. Nachdr. Darmstadt: Wiss.

Buchges., 1991).
22 Stefan Zweig, Schachnovelle, Frankfurt am Main: Fischer Verlag, 1974 (1. Aufl. 1943),

S. 22.



Was ist Musik? 17

einige, die das Wesentliche der Musik in unterschiedlichen Aktivitäten des
Geistes erkennen. Anders gesagt: Hin und wieder ist man zur Erkenntnis
gelangt, dass das, was wir <Musik> nennen, viel mehr als Klang ist. Und
wenn das der Fall ist, dann brauchen wir für das Verständnis dieses Phänomens

nicht nur Theorie und Geschichte, sondern auch Natur- und
Sozialwissenschaften. Klar, Schall und Klang kann man mit den Werkzeugen der
Mathematik und Physik erforschen. Aber dazu kommt die Wahrnehmung
des Klanges, und das interessiert die Neurowissenschaften und die Psychologie.

Außerdem erkennen wir in der Musik auch einen sozialen Prozess
(wobei wir «tönend bewegte Formen» herstellen, die in einem bestimmten
gesellschaftlichen Umfeld einigermaßen Sinn ergeben sollten); darum brauchen

wir auch die Sozialwissenschaften. Was wir <Musik> nennen, ist sehr
oft auch, und das ist keine Nebensache, eine organisatorische Aktivität, eine
wirtschaftliche Unternehmung. Und dann gibt es selbstverständlich symbolische

und ästhetische Aspekte des Phänomens, welche Philosophen und
Semiotiker untersuchen.

Sicherlich habe ich einiges zu erwähnen vergessen; doch das Wesentliche

besteht darin, das Bewusstsein zu erwerben, dass, wenn wir über
<Musik> im Allgemeinen reden, wir über eine einzigartige Verschiedenheit
von Prozessen sprechen, über Aktivitäten, Wahrnehmungen, Erlebnisse,
deren Vielfältigkeit und Komplexität in diesem einfachen Wort griechischer
Herkunft versteckt ist: Musik!

Anders formuliert: Das Wort <Musik> enthält nicht einen einzigen
Begriff; sondern, eine Reihe von Begriffen, die mehr oder weniger mit Schall
und Klang zu tun haben. Und wenn wir die Musik irgendeiner Kultur
studieren wollen, dann erkennen wir, dass das, was die Leute dort als <Musik>

bezeichnen, aus einer Konfiguration einiger dieser Begriffe besteht, während

in einer anderen Kultur eine andere Konfiguration vorherrscht.
Gemeinsam ist diesen Konfigurationen aber, dass sie sich alle mehr oder weniger

auf Schall und Klang beziehen. Das Wort <Musik> ist ein Sammelbecken
für menschliche Aktivitäten (und vielleicht nicht allein menschliche), die
mit Klangestaltung und Klangnutzung zu tun haben.23

23 «Music», sagt Nicholas Cook, «is a very small word to encompass something that
takes as many forms as there are cultural or subcultural identities» (Nicholas Cook,
Music: a very short introduction, Oxford: Oxford University Press, 1998, S. 5).



18 Marcello Sorce Keller

3. Das Wort <Musik> existiert nicht überall

Ja, Menschen sind nun einmal verschieden. Ebenso die Kulturen der Welt.
Viele Kulturen und Sprachen der Welt besaßen oder besitzen kein Wort für
Musik - obwohl viele davon heutzutage das europäisches Wort <Musik>

übernommen haben. Dies manchmal mit begrenzter Bedeutung; in Somalia
beispielsweise verwendet man das Wort <Muusika> nur für zeitgenössische Schlager.24

In den arabischen Kulturen blieb der Begriff <Musiqa> noch bis ins
19. Jahrhundert nur musiktheoretischen Abhandlungen vorbehalten, die
sich unter anderem mit Tonsystemen, Musikinstrumenten, musikalischen
Gattungen25 und Musikästhetik befassten. Das Wort bezeichnete also nicht
die musikalische Praxis.26

Beispiele von Kulturen bzw. Sprachen, die kein Wort für Musik
besitzen, gibt es eine ganze Reihe. Musik, besonders der Gesang, wird in vielen

Ländern als eine Art von Rede betrachtet. Das ist der Fall in Brasilien,
bei den Suya-Indianern, deren Sprache zwischen Rede, Unterricht und
Anrufung unterscheidet.27 Was die Suya <Anrufung> nennen, könnte bei uns
ein Lied sein. Bei den Tuareg in der Sahara lässt sich etwas Ähnliches
beobachten: die Musik ist dort als Ausdehnung der Sprache gedacht.28

Anderswo, bei vielen Stammeskulturen in Papua Neu Guinea, wird der
musikalische Klang üblicherweise genauso gehört wie ein tierisches Geräusch
oder sogar wie eine Art tierischer Sprache, die Menschen nachahmen
können.29 Und auch die Netsilik Inuit in Kanada betrachten die Musik als Klang
der Natur, wobei Menschen, genauso wie die Tiere, Lieder komponieren.30
Als Cecil Sharp in der Region der Appalachen (USA) seine Forschung betrieb
und dort alte britische Balladen sammelte, waren diese Balladen für die
Leute, die sie auswendig zu singen wussten, keine wahre Musik, sondern

24 Vgl. Francesco Giannattasio, «Ii concetto di musica in una prospettiva culturale», in:
Enciclopedia della musica. Bd. 3: Musica e culture, a cura di Jean-Jacques Nattiez, Torino:
Einaudi, 2003, S. 699-716.

25 Zum Beispiel den Gattungen Saut, Nuba, Tamilah, Mawwal, Dor.
26 Vgl. Habib Hassan Tourna, Die Musik derAraber, Wilhelmshaven: Heinrichshofen, 1975,

S. 28.
27 Vgl. Anthony Seeger, Why the Suya sing, Oxford: Oxford University Press, 1987, S. 26.
28 Vgl. Caroline Elizabeth Card, Tuareg music and social identity, Ann Arbor: University

Microfilm International 1982, S. 47.
29 Vgl. Stephen Feld, Sound and sentiment. Birds, weeping, poetics, and song in Kaluli

expression, Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1982.
30 Vgl. Beverly Cavanagh, Music of the Netsilik Eskimo. A study of stability and change,

Ottawa: National Museums of Canada, 1982.



Was ist Musik? 19

<Geschichten>.31 (In diesem Zusammenhang fällt mir ein, wie Jean-Jacques
Nattiez einmal auf solche Bemerkungen reagierte: «Marcello, il n'est pas
nécessaire de savoir qu'on fait de la musique pour en produire!»). Wie dem
auch sei, derartige Beispiele gibt es erstaunlich viele. Eines möchte ich in
diesem Zusammenhang noch erwähnen. Zum Einstieg in seine Forschungen
über Navajo-Indianer hatte David McAllester in den 1950er-Jahren einen
Fragebogen vorbereitet. Doch auf einmal wurde ihm bewusst, dass er seine

Fragen nicht präzise übersetzen konnte - weil es in der Navajo-Sprache kein
Wort (und darum keinen generellen Begriff) für <Musik> gab, ebenso wenig
für <musikalische Instrumente». Und bei seinem Versuch, diese Schwierigkeit
zu überwinden, entdeckte er, dass auch Fragen mit einem ästhetisch-affekt-
bezogenen Gehalt unübersetzbar waren. Zum Beispiel die Frage: «Was für ein
Gefühl wecken solche Klänge bei Dir?». Komischerweise wurde diese Frage
als Nachfrage über den Gesundheitsstand der Zuhörer interpretiert! Ist Musik
also für die Navajo Indianer die «Sprache der Gefühle»? Vermutlich nicht!32

Bisher habe ich von Stammeskulturen geredet; selbstverständlich aber

war unserer Begriff «Musik» auch in den Hochkulturen der Welt einst kaum
bekannt. Vor der Kolonisierung war in Afrika, China und Indien das Wort
für «Musik» mit Dichtung und Tanz eng verbunden. Genauso wie im alten
Griechenland («mousiké») und ebenso, wie heutzutage in Anatolien das Wort
«Havä» Musik und Tanz in ihren engen Verbindungen bezeichnet;33 oder in
Tonga (Melanesien), wo das Wort «Punake» einen Menschen kennzeichnet,
der zur gleichen Zeit Lieder, Dichtung und Tanz erfinden kann.34 Das Wort
«Sangita» in Indien (das man oft aus Trägheit mit «Musik» übersetzt) bezieht
sich eigentlich nicht nur auf Melodie und Rhythmus einer Stimme oder
eines Instruments, sondern auch auf die Verkörperung des Rhythmus als

Tanz, Lied und Erzählung einer Geschichte. Anscheinend hatte der Begriff
«Musik» in zahlreichen Kulturen ein weites Bedeutungsfeld, wobei der klangliche

Aspekt weit weniger stark unterstrichen wurde, als wir es in unserer
Kultur tun. Dichtung, Tanz und Drama gehören oft, genauso wie in der

griechischen Antike, zum Musikbegriff, jedoch nicht überall.
In Japan bedeutet das Wort «ongaku» soviel wie die «Freude, Klänge

wahrnehmen zu können». «Tabuh» ist in Bali das Wort für Hammer oder

Schlag - und es bedeutet auch in irgendeiner Weise «Musik»! Bekanntlich
scheint die Kultur Balis wenig Geduld für abstraktes Denken aufzubringen,
zumindest bezüglich des Musikbegriffs; denn Musik denkt man sich in

31 Vgl. die Einleitung zu Olive Campbell - Cecil J. Sharp, English folk songs from the

southern Appalachians, New York: Putnam, 1917.
32 Tatsächlich war David McAllesters Buch Enemy way music (1954) eines der ersten,

die sich mit den unterschiedlichen Aspekten des Begriffes «Musik» befassten.

33 <Hava> bedeutet auf Türkisch auch «Luft», «Wetter», «Wunsch», «Laune», «Phantasie».

34 Vgl. www.arts.auckland.ac.nz/ant/238/tonga2.htm (15.05.2011).



20 Marcello Sorce Keller

dieser Weltanschauung durch die Bewegung des Körpers, die den Klang
verursacht. In Afrika südlich der Sahara gelten Klänge, zu denen man nicht
tanzen kann, üblicherweise nicht als Musik; vielmehr werden sie als
Kommunikation (bzw. Rede, Klage) kategorisiert. (Es ist bezeichnend, dass

heutzutage afrikanische Schlager - etwa von Youssou N'dour, Ibrahim Silla,
Cheik Lo - auch in Europa sehr populär sind; dies vor allem, weil wir diese
Musik gerne hören, derweil in Afrika die Leute, statt nur zu hören,
selbstverständlich tanzen. Und in anderen Kulturen, wo die Musik nicht unbedingt

mit dem Tanz verbunden ist, ist sie oft eine Teilkategorie des

Ritualbegriffs. (So verstehen die Navajo-Indianer Musik nicht als ästhetisches
Phänomen, sondern als ein Werkzeug der religiösen Macht.)

Nein, es gibt keine Definition der Musik, die zufrieden stellend für alle
Kulturen ist oder nur schon für eine einzelne in ihrer inneren, historischen
Vielfalt. Der Begriff <Musik> enthält immer mehrfache, vielschichtige
Bedeutungen. Auch im Abendland, wenn wir uns ihm genauer zuwenden, haben
wir unterschiedliche Vorstellungen. Zum Beispiel ist Musik für Intellektuelle
des Abendlandes eine der schönen Künste, die ästhetische Werte kultiviert.
In andere Schichten der Gesellschaft ist Musik Teil des größeren Gebietes
der Unterhaltung.

4. Was auch immer wir <Musik> nennen: Wir sollten dabei
viel mehr als nur den <Klang> in Betracht ziehen

Es scheint mir deshalb klar, dass wenn wir das Wesen der Musik bestimmen
wollen, wir viel mehr als nur den <Klang> in Betracht ziehen müssen. Das,
womit wir es hier zu tun haben, ist teilweise Natur, aber auch ein
gesellschaftliches Phänomen; (etwas dass einen individuellen und einen kollektiven

Aspekt enthält). Auch wenn wir Klanglandschaften als Musik wahrnehmen,

so sind es wir Menschen, die auf einem Punkt der Erde wohnen, die in
dieser Zeit leben, die eine Kultur besitzen, die einer Gesellschaft angehören,
die solche Klänge bedeutungsvoll und musikalisch finden. Sollten wir
woanders leben, eine andere Kultur besitzen, wären dieselben Klänge für uns
möglicherweise unmusikalisch. Gesellschaft und Kultur entscheiden für uns,
was musikalisch oder unmusikalisch ist. In einer Kultur wie der unseren,
die den Begriff der ^absoluten Musik> entwickelte, ist eine derartige
Schlussfolgerung nicht einfach anzuerkennen. Tief in unserem Bewusstsein haben
wir diese Überzeugung geerbt, dass Musik aus Klangstrukturen bestehe, die
eine Bedeutung an sich hätten!



Was ist Musik? 21

So kann man verstehen, wie für die Berliner Schule der vergleichenden

Musikwissenschaft Musik meistens als Klangerscheinung aufgefasst
wurde (entweder der Hochkulturen oder der Naturvölker); als Erscheinungen,

die man <an sich> studieren sollte, um das Wesentliche der menschlichen

Musikalität zu ergründen (d.h. die Universalien).35 Auch spätere
Wissenschaftler, die - wie Curt Sachs (1881-1959) und Marius Schneider
(1903-1982) - von der Kulturkreislehre beeinflusst waren, sahen die Musik

als ein Phänomen, das sich mit dem Fortschritt des Zivilisationsprozesses
entwickelte.36
Als ein Bestandteil der Kultur wurde die Musik zuerst im Gebiet der

Ethnologie gesehen; genauer als ein Teilbereich, der strukturelle und
funktionale Beziehungen zur ganzen Kultur aufweist: Bronislaw Malinowski
(1884-1942) und Alfred Reginald Radcliffe-Brown (1881-1955) fallen mir
hier in erster Linie ein. Es war aber bereits der ältere Franz Boas (1858-
1942), der die Bedeutung von Kunst und Musik für das Verständnis einer
Kultur stark unterstrich.

Ein wichtiges Ereignis war es dann, als Alan Merriam klar und deutlich
sagte, dass für das Studium der Musik ihre drei Elemente Klang, Theorie,
und Verhalten immer zusammen in den Fokus zu rücken seien.37 Alan
Merriam finde ich beeindruckend, weil er an fast alles gedacht hat, was die
Musik betrifft. Vielleicht aber hat er etwas Wichtiges vergessen (auch ganz
großen Menschen kann das passieren). Das Dreieck (Klang, Theorie,
Verhalten) sollte vielleicht auch das <Musikhören> und <Musikerleben>
einschließen. (Das Musikhören und Erleben hat nur spät in der Geschichte der
Musikwissenschaften die Aufmerksamkeit auf sich gezogen).38

Einige Jahre später verarbeitete John Blacking eine Definition der Musik,

die einst Edgar Varèse vorgeschlagen hatte. Varèse sagte, Musik sei nichts

35 Vgl. Erich M. von Hornbostel, Opera omnia, ed. Klaus P. Wachsmann, Dieter Christen¬

sen and Hans-Peter Reinecke, The Hague: M. Nijhoff, 1975-1976.
36 Das heißt, dass die Musik der anderen Kulturen als Stufen der Entwicklung hin zu

unserer abendländischen Tonkunst verstanden wurde. Vgl. Albrecht Schneider,
Musikwissenschaft und Kulturkreislehre: Zur Methodik und Geschichte der vergleichenden
Musikwissenschaft, Bonn: Verlag für Systematische Musikwissenschaft, 1976.

37 Vgl. Alan P. Merriam, The anthropology of music, Evanston: Northwestern University
Press, 1964.

38 Der erste, der ausdrücklich bemerkte, dass Musikhören keine passive Aktivität sei, war
Hugo Riemann im späten 19. Jahrhundert. Riemann war der Ansicht, dass das Hören
von Musik die logische Denkweise intensiv beanspruche. Ausgehend von dieser
Überzeugung entstand seine 1873 an der Universität Göttingen eingereichte Dissertation

Über das musikalische Hören. Später sollten sich unter anderen Heinrich Besseler

(1925) und Hans Mersmann (1938) mit diesem Thema befassen.



22 Marcello Sorce Keller

mehr oder weniger als «organized sound».39 John Blacking formulierte es

nur ein bisschen anders: «Music is humanly organized sound» (nebenbei sei
bemerkt: eine ziemlich einschränkende Definition).40 Auf den ersten Blick
scheint zwischen «organized sound» und «humanly organized sound» kein
großer Unterschied zu bestehen. Doch meiner Einschätzung nach ist er
bemerkenswert. Auch Varèse, nehme ich an, war genauso wie Blacking
überzeugt, dass nur Menschen Musik machen können oder wollen. Varèse meinte

damit aber, dass <Musik> aus Musikstücken, Musikwerken bestehe. John
Blacking hingegen sieht in der Musik eine Tätigkeit, eine Form des sozialen
Verhaltens.41 Viele Jahren vorher bemerkte Max Weber (1864-1920), es sei

nicht schwierig zu erkennen, dass der Klang der Musik in gesellschaftliche
Beziehungen eingebunden sei.42 Die Frage lautet jedoch: Welche dieser
Beziehungen sind wirklich bedeutungsvoll? Mit dieser Grundfrage hat sich die
Musikethnologie viel beschäftigt. Und hier komme ich zum letzten Punkt.

5. Klangzentrierte, klangergänzte, klangverstärkte Tätigkeiten
bzw. Formen des sozialen Verhaltens

Jetzt kann ich endlich erklären, warum diese Frage «Was ist eigentlich
Musik?» keine nützliche Fragestellung ist. Deswegen nämlich, weil wir uns hier
mit etwas befassen, das nicht in einer vorgeprägten Form im Menschen
existiert und lediglich entfaltet werden muss. Vielmehr befassen wir uns
hier mit einer ganzen Reihe gesellschaftlicher Phänomene. Es hilft nicht
viel, dass wir ein Lied von Robert Franz als «Musik* bezeichnen, und dann
auch eine von Nino Rota geschriebene Partitur für den Film La dolce vita,

39 «... I decided to call my music «organized sound> and myself, not a musician, but a

«worker in rhythms, frequencies and intensities*. Indeed, to stubbornly conditioned
ears, anything new in music has always been called noise. But after all what is music
but organized noises? And a composer, like all artists, is an organizer of disparate
elements. Subjectively, noise is any sound one doesn't like». H. Wiley Hitchcock, Music
in the United States: a historical introduction, Englewood Cliffs (N.J.): Prentice-Hall,
1974 (1. Aufl. 1969), S. 180.

40 How musical is man?, Seattle: University of Washington Press, 1973, passim.
41 Was das «humanly» betrifft, sind wir heute, wie bereits erwähnt, allerdings Zeugen

eines neuen Forschungsgebietes: der Zoömusicology oder Biomusicology. Aus diesem
Gebiet stammt die Idee, das neben dem Menschen wahrscheinlich auch andere
Lebewesen «Musik* schaffen. Vgl. Anm. 9.

42 Vgl. Max Weber, Die rationalen und soziologischen Grundlagen der Musik, München:
Drei Masken Verlag, 1921.



Was ist Musik? 23

sodann ein Klagelied aus Sardinien, ein Choralgesang der Mbuti Pigmäen
oder ein geistliches Lied, in das sich tibetische Mönche während der
Meditation vertiefen, usw. Wenn wir solche Vorfälle betrachten, sollten wir eine
andere Frage stellen: Was ist hier los, was eigentlich passiert hier? Welche
gesellschaftlichen Wechselwirkungen bestehen hier? Was ich soeben erwähnt
habe, sind unterschiedliche Tätigkeiten, die auf verschiedene Zwecke
zielen: Robert Franz wollte durch die klangliche Bearbeitung einer Dichtung
vermutlich seine Gefühle ausdrücken, Nino Rota ging es darum, die emotionalen

Situationen des Drehbuchs von Fellini zu unterstreichen, die Pigmäen
wollen den egalitären Charakter ihrer Gesellschaft im Gesang symbolisieren,43

die tibetischen Mönche wollen meditieren usw. Diese Vielfalt ist auch
der Grund, weshalb man heute auf English von <musics> (in der Mehrzahl)
reden kann.44 Aber reicht es zu sagen, dass die <Musik> in den verschiedenen

Kulturen jeweils anders erscheint, weil sie dort unterschiedliche
Funktionen erfüllt? Reicht es zum Beispiel, mit Heinrich Besseler, zwischen
Umgangsmusik und Darbietungsmusik zu unterscheiden?45 Oder, wie Alois Riegl,
einer Tonkunst, bei der wir das Kunstwollen erkennen, eine künstliche Tätigkeit

gegenüberzustellen, die ein solches Kunstwollen nicht erkennen lässt?46

Es hilft, denke ich, es genügt aber nicht. Forschung braucht Begriffe, die uns
hilft, die Vielfalt der Realität besser einschätzen zu lernen, nicht diese zu
verbergen. Wie kann ich das verdeutlichen? Viele Werkzeuge und Gegenstände

sind aus Stahl gefertigt: die Gabel, die Schlüssel, die Seiten des

Klaviers, usw. Um unsere Welt zu verstehen, brauchen wir den Begriff <Gabel>,

und auch die Begriffe <Schlüssel> oder <Seiten>. Es wäre keine gute Idee,
diese Objekte nur als Formen des Stahls zu sehen - weil sie völlig
unterschiedliche Funktionen erfüllen. Allerdings ist es auch interessant zu
bemerken, wie viele nützliche Gegenstände aus Stahl gemacht sind. Zugegeben,
es ist genauso nützlich zu bemerken, wie viele menschliche Tätigkeiten durch
Klang gestaltet sind oder durch gestaltete Klänge verstärkt, vollendet, oder
katalysiert.

43 Vgl. Colin Turnbull, The forest people, New York: Simon & Schuster, 1961; Norton H.

Fried, The notion of tribe, Menlo Park/Reading: Cummings Publications Company, 1975.
44 Die englische Bezeichnung <musics> ist interessant, denn dieser Begriffbezeichnet Welten

von Musik und zeigt gleichzeitig, dass es nicht nur eine Art von Musik gibt. Entsprechend

äußerte sich auch Carl Dahlhaus: «Die Konvention, dass es im Deutschen sprachwidrig

ist, zu dem Wort <Musik> einen Plural zu bilden, wird seit einigen Jahren unter
dem Druck von Schwierigkeiten, die durch die Fesselung an den Singular entstehen,
immer häufiger durchbrochen [...]». Und weiter: «[De]r Plural wäre, obwohl man
immer noch zögert, wirklichkeitsnäher»; Carl Dahlhaus - Hans H. Eggebrecht, Was ist
Musik?, Heinrichshofen: Florian Noetzel Verlag, 1987, S. 9-11.

45 Vgl. Heinrich Besseler, Das musikalische Hören der Neuzeit, Berlin: Akademie-Verlag, 1959.
46 Vgl. Alois Riegl, Spätrömische Kunstindustrie, Berlin: Gebr. Mann Verl., 2000 (1. Aufl.

1901).



24 Marcello Sorce Keller

Wenn man ein Wort verwendet, beziehungsweise einen Begriff, den
man nicht definieren kann, besitzt man damit kein wissenschaftliches Werkzeug

um mehr Erkenntnis zu erwerben. Wenn man nach einem Gegenstand
fragt («was ist ein Tisch?») oder nach einer Abstraktion («was sind soziale
Fakten?»), so erwartet jedermann als Antwort darauf eine Definition, die
Grenzen, Umfang, Bestandteile und Merkmale umfasst und eine Abgrenzung

gegen das, was nicht Tisch ist, oder soziale Fakten sind. Mit dem Wort
<Musik> können wir das nicht tun.

Das Problem besteht für mich darin, dass das Wort «Musik>, so unwissenschaftlich

es ist, starke Wurzeln in unserer Tradition hat. Also schlage ich
hier nicht wirklich vor, dass wir dieses Wort im Alltagsleben fallen lassen;
es ist nicht wegzudenken. Ich möchte uns alle aber darauf aufmerksam
machen, dass ein solch umfassender Begriff wie <Musik> uns daran
hindert, die Umstände besser zu verstehen, wie Menschen überall durch Klang
Wechselwirkungen irgendeiner Art herstellen können und wollen.

Doch was den Alltag betrifft, so gibt es vielleicht auch einen moralischen

Grund, weswegen wir dort noch immer von <Musik> reden sollten:
Wenn wir das Wort <Musik> nur für einige Traditionen des Abendlandes
verwenden (z.B. die Tonkunst, wo man Kunstwollen erkennt), dann könnte

man irrtümlich vermuten, dass die anderen Kulturen der Welt nicht gut
genug sind, etwas Gleichwertiges zu schaffen. Und das wäre doch etwas
überheblich. Aber für die wissenschaftlichen Gemeinschaft schlage ich vor,
nur von «klanglichen Wechselwirkungen> zu reden, von klangzentrierten,
klangergänzten, klangverstärkten Tätigkeiten. Manchmal ist Klang die Hauptsache,

manchmal ist er eine Nebensache - und das wollen wir wissenschaftlich

untersuchen. Manchmal ist eine Gesellschaft der Überzeugung, dass

einige «klangliche Wechselwirkungen> nur durch die Arbeit von einzelnen
Menschen ausgeführt werden können. In dem Fall sprechen die Leute von
Komponisten oder Autoren; und sie sprechen von Kunst. Aber andernorts
können klangliche Wechselwirkungen ganz anders betrachtet werden - ohne

Komponisten, ohne Autoren, ohne ästhetischen Gehalt.
Tatsächlich gibt es in der uns bekannten Geschichte keine Gesellschaft,

die in der Stille existieren konnte; es ist deshalb unwahrscheinlich, dass

eine klanglose, eine geräuschlose Gesellschaft biologisch möglich ist. Ich
finde es bezeichnend, dass im Gilgamesch-Epos die Menschen gerade für
Lärmerzeugung mit der großen Flut bestraft werden. War es wirklich <Lärm>

oder vielleicht auch <Musik>? Die Frage ist eigentlich unwichtig. Das heißt:
wie auch immer wir die Klänge unseres Lebens nennen wollen, sie werden
nicht unbedingt allen Menschen (oder Göttern) Freude bereiten. Im Gegenteil.

Was auch immer unsere Klänge sind, was sie für uns bedeuten, was sie

symbolisieren, kann immer gegen uns gerichtet werden. Das ist besonders
dann der Fall, wenn wir alle für uns bedeutungsvolle Klänge als «Musife



Was ist Musik? 25

bezeichnen (eine Bezeichnung die ein Werturteile enthält) und so vergessen,

oder manchmal haben wir es beabsichtigt - dass was für uns <Musik> ist
kann für andere Menschen etwas beunruhigendes sein, eine Störung, eine
Beleidigung, oder sogar reiner Unsinn!

Um das Sinn des <Sinnes> oder des <Unsinnes> besser zu schätzen und
verstehen, brauchen wir nicht mehr eine (Musikwissenschaft, sondern...
<Klangwissenschaften>

Abstract

In everyday life we never ask what "music" really is, and what it is supposed to mean.
When we come to study at a Conservatory, we find ourselves at a type of school where it
is simply taken for granted that everybody knows what "music" is, as no professor ever
explains to students what it is about. And yet this very simple word can be tricky and
misleading, since it means a number of different things to different people; and there is no
definition valid for all cultures and all stages of their history. Indeed every culture has

developed its own concept of "music", moreover quite a few cultures do not even feel the
need to have one. On the contrary, in Western thinking, one could not even imagine being
without it. Besides, "music" is a particularly unsuitable word for scientific inquiry. It is

actually an obstacle rather than a tool in helping us acquire knowledge about how, and
why, human beings so often organize sounds in the course of their social interactions.

Bibliographie

Besseler Heinrich, Das musikalische Hören der Neuzeit, Berlin: Akademie-Verlag, 1959.
Binet Claude, Discours de la vie de Pierre de Ronsard, éd. critique avec introduction et commen¬

taire historique et critique par Paul Laumonier, Paris: Hachette, 1909 (1. Aufl. 1586).
Blacking John, How musical is man?, Seattle: University of Washington Press, 1973.
Blume Friedrich, «Was ist Musik?», in: Syntagma Musicologicum. Gesammelte Reden und Schrif¬

ten 1962-1972, hrsg. von Anna Amalie Abert und Martin Ruhnke, Kassel u.a.: Bärenreiter,

1973, S. 872-886.
Burney Charles, A general history of music, London 1776-1789.
Campbell Olive - Sharp Cecil J., English folk songs from the southern Appalachians, New York:

Putnam, 1917.
Card Caroline Elizabeth, Tuareg music and social identity, Ann Arbor: University Microfilm

International 1982.
Cavanagh Beverly, Music of the Netsilik Eskimo. A study ofstability and change, Ottawa: Natio¬

nal Museums of Canada, 1982.
Combarieu Jules, La musique, ses lois, son évolution, Paris: E. Flammarion, 1907.
Cook Nicholas, Music: a very short introduction, Oxford: Oxford University Press, 1998.



26 Marcello Sorce Keller

Dahlhaus Carl - Eggebrecht Hans H., Was ist Musik?, Heinrichshofen: Florian Noetzel Verlag,
1987.

Feld Stephen, Sound and sentiment. Birds, weeping, poetics, and song in Kaluli expression,

Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1982.
Fried Norton H., The notion of tribe, Menlo Park/Reading: Cummings Publications Company,

1975.
Giannattasio Francesco, «II concetto di musica in una prospettiva culturale», in: Enciclopedia

della musica. Bd. 3: Musica e culture, a cura di Jean-Jacques Nattiez, Torino: Einaudi, 2003.
Hanslick Eduard, Vom Musikalish-Schönen. Ein Beitrag zur Revision der Ästhetik der Tonkunst,

Leipzig: Weigel, 1854 (unveränd. reprograf. Nachdr. Darmstadt: Wiss. Buchges., 1991).
Hitchcock Hugh Wiley, Music in the United States: a historical introduction, Englewood Cliffs

(N.J.): Prentice-Hall, 1974 (1. Aufl. 1969).
Hornbostel Erich M. von, Opera omnia, ed. Klaus P. Wachsmann, Dieter Christensen and

Hans-Peter Reinecke, The Hague: M. Nijhoff, 1975-1976.
Kaden Christian, Das Unerhörte und das Unhörbare: Was Musik ist, was Musik sein kann, Kassel

u.a.: Bärenreiter, 2004.
Leibniz Gottfried Wilhelm, Epistolae ad diversos, hrsg. von Christian Kortholt, Leipzig: Breit¬

kopf, 1738-1742.
Machaut Guillaume de, «The fountain of love» (La fonteinne amoureuse) and two other love

vision poems, ed. R. Barton Palmer, New York/London, Garland: 1993 Garland
Library of Medieval Literature, A/54).

Martineiii Dario, How musical is a whale? Towards a theory of zoömusicology, Imatra: Inter¬
national Semiotics Institute, 2002.

Martineiii Dario, Of birds, whales and other musicians: an introduction to zoömusicology,
Scranton/London: University of Scranton Press, 2009.

Merriam Alan P., The anthropology of music, Evanston: Northwestern University Press, 1964.
Nattiez Jean-Jacques, Musicologie, Paris: C. Bourgois, 1987.
Pflaum Ludwig, Luthers Persönlichkeit, Stuttgart: Steinkopf, 1819.
Riegl Alois, Spätrömische Kunstindustrie, Berlin: Gebr. Mann Verl., 2000 (1. Aufl. 1901).
Sacks Oliver, Musicophilia: tales of music and the brain, London: Picador, 2007.
Scherchen Hermann, Vom Wesen der Musik, Regensburg: Bosse, 1946.
Schneider Albrecht, Musikwissenschaft und Kulturkreislehre: ZurMethodik und Geschichte der ver¬

gleichenden Musikwissenschaft, Bonn: Verlag für Systematische Musikwissenschaft, 1976.
Schopenhauer Arthur, Die Welt als Wille und Vorstellung, hrsg. von Wolfgang Freiherr von

Löhneysen, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986 Sämtliche Werke, 3; 1. Aufl. 1818).
Seeger Anthony, Why the Suya sing, Oxford: Oxford University Press, 1987.
Stock Lorraine K, Art. «Charivari», in: Medieval folklore: an encyclopedia to myths, legends,

tales, beliefs, and customs, ed. Carl Lindahl, John McNamara and John Lindow, Santa
Barbara (Calif.): ABC-CLIO, 2000.

Tourna Habib Hassan, Die Musik der Araber, Wilhelmshaven: Heinrichshofen, 1975.
Turnbull Colin, The forest people, New York: Simon & Schuster, 1961.
Wallin Nils L., Biomusicology: neurophysiological, neuropsychological, and evolutionary per¬

spectives on the origins and purposes of music, Stuyvesant (NY): Pendragon, 1991.
Weber Max, Die rationalen und soziologischen Grundlagen der Musik, München: Drei Masken

Verlag, 1921.
Zweig Stefan, Schachnovelle, Frankfurt am Main: Fischer Verlag, 1974 (1. Aufl. 1943).


	Was ist Musik? : Einige Gründe dafür, warum wir die "Musik" nicht mehr als "Musik" bezeichnen sollten

