Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch fur Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 30 (2010)

Artikel: Was ist Musik? : Einige Grinde daflr, warum wir die "Musik" nicht mehr
als "Musik" bezeichnen sollten

Autor: Sorce Keller, Marcello

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was ist Musik?
Einige Griinde dafiir, warum wir die <Musik>
nicht mehr als <Musik> bezeichnen sollten

MARCELLO SORCE KELLER (Lugano/Malta)

Es scheint mithin, als gehore es zur Logik und Mentalitat des Abendlandes,
moglichst vieles auf einen Oberbegriff und unter einen Hut zu bringen. [...]
Besondere Not bereitet den westlichen Musikologen, dass die nicht-
europdischen Kulturen; Anm. d. Verf. fiir <Musik> vielfach kein eigenes Wort
haben. Von Tanzen», <Singens, <Spielen> konnen sie berichten, auch von einem
«Singen & Tanzen», von der Hervorbringung klanglicher Ereignisse, die nur
verstanden werden, wenn man sie auch erspiirt und sieht. Aber einen Dach-
begriff, eine {ibergreifende Abstraktion pragen sie nicht aus, oder nur zogerlich.
(Christian Kaden)!

This propensity to music shows itself in infancy, is manifest and central in
every culture, and probably goes back to the very beginnings of our species.
Such ‘musicophilia’ is given in human nature. It may be developed or shaped
by the cultures we live in, by the circumstances of life, or by the particular gifts
or weaknesses we have as individuals — but it lies so deep in human nature
that one must think of it as innate.

(Oliver Sacks)?

On m’a plus d’une foi demandé pourquoi et comment j'avais pu travailler sur
des musiques aussi différents que celle de Wagner, de Boulez ou des Inuit.
On comprendra maintenant pourquoi j’ai souvent répondu de maniere
provocatrice, mais au fond trés sérieuse: «parce que c’est la méme chose!».
(Jean-Jacques Nattiez)3

Dieser Text wurde als Vorlesung ausgedacht und behalt die Figenschaften der miind-
lichen Kommunikation bei. Er wurde am 9. Mérz 2011 im Institut fiir Musikwissen-
schaft der Universitdt Bern vorgetragen. Ich bin dem Institut sehr dankbar (ca va sans
dire, mais ¢a va beaucoup mieux en le disant) fiir die Gelegenheit, die ich erhielt, iiber
ein so spannendes Thema nachdenken zu kénnen.

1 Christian Kaden, Das Unerhérte und das Unhdrbare: Was Musik ist, was Musik sein
kann, Kassel u.a.: Barenreiter, 2004, S. 19f.

2 Oliver Sacks, Musicophilia: tales of music and the brain, London: Picador, 2007, S. X.

3 Jean-Jacques Nattiez, Musicologie, Paris: C. Bourgois, 1987, S. 72.



12 Marcello Sorce Keller

1. Eine Frage, die wir im Alltag nie stellen wiirden

Als junger Mann hatte ich einmal in der Bibliothek meiner Eltern ein Buch
von Hermann Scherchen gefunden, das mich neugierig machte: Vom Wesen
der Musik (1946).% Einige Jahre spéter, schon mit dem Studium der Klang-
wissenschaften beschiftigt, erinnere ich mich, ein von Walter Wiora heraus-
gegebenes Buch gelesen zu haben: Die Natur der Musik als Problem der Wis-
senschaft (1962); und auch einen Beitrag von Friedrich Blume, Was ist Musik?
(1963). Viel spater haben Carl Dahlhaus und Hans Heinrich Eggebrecht ein
kleines Buch veroffentlicht, ebenfalls mit Was ist Musik betitelt, und im
selben Jahr, 1985, Hewitt Pantaleoni, On the nature of music. Vor kurzem
ist ein Buch von Marcel Dobberstein erschienen, Die Natur der Musik (2005),
und dann eines von Andy Nercessian, Defining music: an ethnomusicological
and philosophical approach (2007).

Also: Diese Idee <Musik>, der Begriff <Musik>, warum soll das tiberhaupt
ein Thema sein? Schlief3lich erleben wir Musik im Alltag iiberall; und so ein
Erlebnis erscheint uns unproblematisch. Dass heilst: Im normalen Leben
fragen wir uns nie «Was ist Musik, und was soll sie eigentlich fiir uns bedeu-
ten?». Und wenn man am Konservatorium studiert, ist dort der Begriff <Mu-
sik> eine Selbstverstiandlichkeit. Man nimmt an, alle Menschen wiissten was
<Musik> bedeute — darum wollen einige ja auch an einem Konservatorium
studieren (wo sie natiirlich gar nichts {iber Musik im Allgemeinen lernen
werden, sondern nur tiber die schriftliche Tradition des Abendlandes). Aber
wissen wir es wirklich, was Musik eigentlich ist? Leider nicht! Der Begriff
Musik- ist keine Selbstverstandlichkeit; und was Musik eigentlich ist, lasst
sich nicht immer eindeutig bestimmen.

Flir Musikwissenschaftler ist der Begriff <Musik> eine der Universalien
der menschlichen Kultur; und im Abendland beschwort das Wort Musik»
eine einheitliche Vorstellung, die gleichzeitig Tonkunst, popular music, tra-
ditionelle Musik bezeichnet — obwohl wir solche Bereiche nicht als gleich
wertvoll betrachten.® Tondichtungen, Gamelan, Gagaku, Country & Western,
High-Life, Rembetiko, georgische Polyphonie, gregorianischer Gesang, Hugo
Wolf und seine wundervollen Lieder, die Symphonien Goréckis, Bitches brew
von Miles Davis, eine Shakuachi-Auffiihrung: Gehort das alles, deutlich und
unproblematisch zur Kategorie <Musik-? Besser gefragt: Ist es vorteilhaft,

4 In diesem Buch steht die peremptorische Aussage: «Aufderhalb der menschlichen Akti-
vitat gibt es nirgends Musik in der Natur». (vgl. Hermann Scherchen, Vom Wesen der
Musik, Regensburg: Bosse, 1946, S. 214).

5  Aullerdem hangt die Rangordnung der unterschiedlichen Bereiche des <Musikmachens:
von der sozialen Position des Beobachters ab.



Was ist Musik? 15

alles unter dem einen Begriff zusammenzufassen? Ich zweifle daran, aber
solange wir nur solch grofe Erscheinungen des Phdnomens beobachten,
dann sind wir meistens alle einig — alle sind Gattungen, Formen, der...
<Musik>, obwohl vielleicht nicht gleichwertige oder gleich wirkende. Wenn
wir stattdessen die Randerscheinungen des Phdnomens untersuchen, dann
stolden wir auf Schwierigkeiten. Bei unterschiedlichen Kulturen finden wir
Klangstrukturen, die je nach ihren gesellschaftlichen Beziigen als musika-
lisch oder als unmusikalisch eingeordnet werden. Und was als musikalisch
in einer Gesellschaft gilt, kann in einer anderen selbstredend als unmusika-
lisch gelten. Dieser Umstand fiihrt uns zu einigen spannenden Fragen:

1. Hatte vielleicht George Gordon Byron Recht, als er behauptete: «There’s
music in the sighing of a reed; There’s music in the gushing of a rill;
There’s music in all things, if men had ears; Their earth is but an echo
of the spheres»?® (Anders gesagt: Sind Klanglandschaften auch Musik?
Oder, ist es Musik, wenn wir Klang fiir Raumgestaltung benutzen?)

2. Ist die Spharenmusik auch Musik? Das war von Boethius bis Kepler fiir
viele Intellektuelle eine Selbstverstandlichkeit.

3. Sind zum Beispiel Kuhreihen oder der Inuit-Kehlgesang als Musik wahr-
zunehmen?

4. Kann man nur mit Gerdusch Musik herstellen (wie Luigi Russolo am
Anfang des 20. Jahrhunderts es tun wollte)? Kann das Gerausch auch
als asthetische Kategorie gelten? Kann man die Stille als musikalisch
wahrnehmen, wie John Cage vorgeschlagen hat?”

5. Sind absichtlich chaotisch hervorgebrachte Gerdauschklange wie Kat-
zenmusik oder Charivari auch als musikalisch zu betrachten? Charivari
ist nichts anderes als lauter Larm, aber nicht ohne Bedeutung; es hat
auch eine Funktion.8

6. Schliefflich: Ist Musik eigentlich nur ein menschliches Phinomen? (Seit
ungefihr dreissig Jahren existiert ein Bereich der Klangwissenschaf-
ten, der sich <Zoomusicology> nennt).’

6 Don Juan, 1819-24, Canto 15, St. 43.
7  Verwiesen sei in diesem Zusammenhang auf 4'33", das aus volliger Stille besteht.
8  Lorraine K. Stock, Art. «Charivari», in: Medieval folklore: an encyclopedia to myths,

legends, tales, beliefs, and customs, ed. Carl Lindahl, John McNamara and John Lindow,
Santa Barbara (Calif.): ABC-CLIO, 2000, Bd. 1, S. 69-70.

9  Vgl. Nils L. Wallin, Biomusicology: neurophysiological, neuropsychological, and evolu-
tionary perspectives on the origins and purposes of music, Stuyvesant (NY): Pendragon,
1991; Dario Martinelli, How musical is a whale? Towards a theory of zoomusicology,
Imatra: International Semiotics Institute, 2002; ders., Of birds, whales and other musicians:
an introduction to zoomusicology, Scranton /London: University of Scranton Press, 2009.



14 Marcello Sorce Keller

In anderen Worten: Wo liegen die unteren Grenzen des Phanomens? Ge-
niigen zum Beispiel drei Klange, zwei Klange, nur ein Klang vielleicht, um
von Musik sprechen zu kénnen? Gut. Was Grenzen betrifft, schrieb Fried-
rich Blume folgende Worte:

Mit meinen bisherigen Ausfiihrungen habe ich versucht zu zeigen, dass sich {iber die Gren-
zen dessen, was wir <Musik- nennen, sehr wohl Aussagen machen lassen, dass aber vom
Begriff her keine Notwendigkeit besteht, diese Grenze eng zu ziehen, und dass man sich in
den vielen Wohnungen dieses Gehéuses auf sehr verschiedene Weise einrichten kann.19

Aber das Problem liegt darin, dass es keinen einzigen Begriff <Musik- gibt,
der fiir alle Menschen, die diesen Planeten bewohnen, giiltig ist. Es gibt
keine Grenzen, weil jede einzelne Kultur ihre eigenen hat. Genau darin liegt
die grolde Schwierigkeit.

Wenn wir diese Frage «Was ist Musik?» berticksichtigen, dann fallt mir
ein, was Augustinus einmal schrieb, nicht iber Musik, sondern iiber die
Zeit: «Was also ist die Zeit? Wenn niemand mich danach fragt, weil3 ich’s,
will ich’s aber einem Fragenden erkliren, weif3 ich’s nicht».!! Ahnlich er-
geht es uns, wenn wir irgendeine Art oder Gattung der Musik erleben. Wir
wissen dann, was Musik ist. Wenn wir dies aber einem Fragenden erklaren
sollen, dann wissen wir nicht weiter. Und wenn wir das musikalische Erleb-
nis als Kultur erforschen, dann bemerken wir bald, wie der Begriff <Musik>
im Lauf der Geschichte gewissermalien geheimnisvoll geblieben ist. Es ist
keine Ubertreibung, wenn ich behaupte, sie sei die ritselhafteste aller Kiin-
ste; und weil das, was wir unter Musik verstehen, viel mehr als eine Kunst
ist, sollte ich es besser ausdriicken: Sie ist die ratselhafteste aller mensch-
lichen Téatigkeiten! Tatsachlich: Die Musik als <Kunst> zu definieren (wie es
in Worterbiichern {iiblich ist), ist nicht nur einschrinkend, sondern fast be-
leidigend. Die Malerei ist eine Kunst, und dasselbe gilt fiir Film und Theater.
Musik dagegen ist ein wahres Bediirfnis fiir die Menschheit.!? Sie ist fiir Men-
schen zunéachst Natur, und nur spater kann sie sich zur Kultur entwickeln.

10  Friedrich Blume, «Was ist Musik?», in: Syntagma Musicologicum. Gesammelte Reden
und Schriften 1962-1972, hrsg. von Anna Amalie Abert und Martin Ruhnke, Kassel u. a.:
Barenreiter, 1973, S. 872-886, hier: S. 882.

11  «Quid est tempus ? Si nemo ex me quaerat, scio; si quarenti explicare velim, nescio».
Confessiones, lib. 11.

12 Arthur C. Clarke (der durch den Film 2001: Odyssee im Weltraum von Stanley Kubrick,
der auf einer Kurzgeschichte Clarkes beruht, weltweit bekannt wurde) hat auch einen
Roman geschrieben, Childhood’s end, in dem aullerdirdische Wesen die Erde besuchen
und staunen, dass die Menschen so viel Zeit und Energie verwenden, um organisierte
Klange zu schaffen und anzuhoren — wo auch immer sie sind, was auch immer sie tun!
Das hétten sie nicht iiber Malerei oder andere Kiinste sagen konnen.



Was ist Musik? 5

Es ist deswegen kein Wunder, dass sich iiber diesen Begriff eine ziem-
lich umfangreiche Literatur entwickelt hat, allein wenn wir uns in den
Grenzen der abendldndischen Kultur umschauen; eine Literatur, die auf die
Frage «Was ist eigentlich Musik» antworten mochte. Und jetzt, an diesem
Punkt angekommen, kann ich es auch behaupten: Die Frage ist meiner Ein-
schatzung nach nicht die richtige, die wir stellen sollten. Warum, werde ich
ein bisschen spéter erkldren. Zunichst einmal ist festzuhalten, dass jeden-
falls auf die Frage, was eigentlich Musik sei, im Lauf der Zeit viele unter-
schiedliche, faszinierende Antworten gegeben wurden. Einige davon moch-
te ich gerne erwdhnen.

2. Kein einziger Begriff, sondern ein Feld von Begriffen

Augustinus (erneut!) sagte einmal, dass die Musik eine «Ars bene modu-
landi» sei (d.h. «die Kunst, Tone deutlich zu gestalten und miteinander zu
verschmelzen»).!® Der Komponist Guillaume de Machaut hat sich im
14. Jahrhundert ganz anders gedulert: «La musique est une science, qui
veut qu’on rit et chante et dance».'* Fiir Martin Luther war die Musik:
«[...] eine Gebieterin und Regiererin der menschlichen Affekte».!> Der Dich-
ter der Renaissance Pierre de Ronsard sagte einmal, die Musik sei «la sceur
puisnée de la poésie».'® Leibniz meinte hingegen, sie sei «exercitium arith-
meticae, nescientis se numerare» (die versteckte arithmetische Tatigkeit der
Seele, die sich nicht dessen bewusst ist, dass sie rechnet).!” Der Musikhisto-
riker Charles Burney gab im 18. Jahrhundert eine ganz andere Definition:
«An innocent luxury, unnecessary indeed, to our existence, but a great
improvement and gratification of the sense of hearing».'® Und der Musik-
wissenschaftler Jules Combarieu, der am Anfang des 20. Jahrhunderts wirkte,

13  De Musica, passim. (Ubersetzung des Authors)

14  Guillaume de Machaut, «The fountain of love» (La fonteinne amoureuse) and two other
love vision poems, ed. R. Barton Palmer, New York/London, Garland: 1993 (= Gar-
land Library of Medieval Literature, A/54), S. 1-19.

15 Ludwig Pflaum, Luthers Personlichkeit, Stuttgart: Steinkopf, 1819, S. 186.

16 Claude Binet, Discours de la vie de Pierre de Ronsard, éd. critique avec introduction et
commentaire historique et critique par Paul Laumonier, Paris: Hachette, 1909 (1. Aufl.
1586), S. 45.

17  Aus einem Brief vom 27. April 1712 an Christian Goldbach: Gottfried Wilhelm Leibniz,
Epistolae ad diversos, hrsg. von Christian Kortholt, Leipzig: Breitkopf, 1738-1742,
Bd:il:S. 241

18 Charles Burney, A general history of music, London 1776-1789, Bd. 1, S. XIII.



16 Marcello Sorce Keller

hat sich so gedulSert: «La musique est 'art de penser avec les sons».'? Arthur
Schopenhauer, ein Philosoph der viel mehr von Musikern als von Philo-
sophen verehrt wurde, behauptete, die Musik sei nicht das Abbild der Ideen
wie die anderen Kiinste, sondern das Abbild des Willens selbst, und er-
wahnte die Symphonien Beethovens als Beispiel fiir ein «treues und voll-
kommenes Abbild des Wesens der Welt».2°

Die Idee, Architektur sei gefrorene Musik, und dann offensichtlich auch
umgekehrt, dass die Musik fliissige Architektur sei, wurde von vielen Be-
rihmtheiten gedulBert: Schelling, Schopenhauer, Goethe, Liszt. Daher kommt
vielleicht auch die andere Bestimmung, die solch gro3e Auswirkungen hat-
te, jene von Musikkritiker Eduard Hanslick: «Ténend bewegte Formen sind
einzig und allein der Inhalt und Gegenstand der Musik».?! Und so geht es
weiter und weiter. Es fallt mir hier auch die Beschreibung ein, die Stefan
Zweig fiir das Schachspielen einmal gab; eine Beschreibung, die mir fiir die
Musik ebenso gut erscheint, vielleicht sogar besser:

[...] ein Denken, das zu nichts fiithrt, eine Mathematik, die nichts errechnet, eine Kunst
ohne Werke, eine Architektur ohne Substanz und nichtdestominder erwiesenermalf3en dauer-
hafter in seinem Sein und Dasein als alle Biicher und Werke; das einzige Spiel, das allen
Volkern und allen Zeiten zugehort und von dem niemand weil3, welcher Gott es auf die Erde
gebracht, um die Langeweile zu toten, die Sinne zu schéarfen, die Seele zu spannen.??

Wie auch immer. Ich kann mir jedenfalls vorstellen, dass ein aufRerirdisches
Wesen, kommunizierten wir ihm derart unterschiedliche Definitionen, uns
nicht glauben wiirde, dass sich all dies auf ein und dasselbe Phdnomen
bezieht. Es ist derart mannigfaltig, dass man, was auch immer man dazu
bemerkt, immer nur einen Teil des Ganzen aufzuzeigen vermag: eine spe-
zielle Form der Kommunikation; eine Art spielerischen Denkens; ein Mittel,
um Gefiihle oder Emotionen zu steuern; eine Tatigkeit, die sich mit Klang
befasst und jedenfalls mit der Dichtung verwandt ist; eine Mathematik eige-
ner Art, usw...

All diese Beschreibungen bzw. Definitionen, die eigentlich Antworten
zur Frage «was ist Musik?» sein mochten, lassen sich zwei Gruppen zuord-
nen. Es gibt einige Definitionen, die sich mit dem Klanglichen befassen, und

19 Jules Combarieu, La musique, ses lois, son évolution, Paris: E. Flammarion, 1907, S. 30.

20  Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, hrsg. von Wolfgang Freiherr
von Lohneysen, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986 (= Sdmtliche Werke, 3; 1. Aufl.
1818),'S. 577

21 Eduard Hanslick, Vom Musikalish-Schonen. Ein Beitrag zur Revision der Asthetik der
Tonkunst, Leipzig: Weigel, 1854, S. 32 (unverind. reprograf. Nachdr. Darmstadt: Wiss.
Buchges., 1991).

22 Stefan Zweig, Schachnovelle, Frankfurt am Main: Fischer Verlag, 1974 (1. Aufl. 1943),
S22



Was ist Musik? 17

einige, die das Wesentliche der Musik in unterschiedlichen Aktivitdten des
Geistes erkennen. Anders gesagt: Hin und wieder ist man zur Erkenntnis
gelangt, dass das, was wir <Musik>- nennen, viel mehr als Klang ist. Und
wenn das der Fall ist, dann brauchen wir fiir das Verstandnis dieses Phano-
mens nicht nur Theorie und Geschichte, sondern auch Natur- und Sozial-
wissenschaften. Klar, Schall und Klang kann man mit den Werkzeugen der
Mathematik und Physik erforschen. Aber dazu kommt die Wahrnehmung
des Klanges, und das interessiert die Neurowissenschaften und die Psycho-
logie. Aullerdem erkennen wir in der Musik auch einen sozialen Prozess
(wobei wir «ténend bewegte Formen» herstellen, die in einem bestimmten
gesellschaftlichen Umfeld einigermalden Sinn ergeben sollten); darum brau-
chen wir auch die Sozialwissenschaften. Was wir <Musik> nennen, ist sehr
oft auch, und das ist keine Nebensache, eine organisatorische Aktivitét, eine
wirtschaftliche Unternehmung. Und dann gibt es selbstverstdndlich symbo-
lische und éasthetische Aspekte des Phidnomens, welche Philosophen und
Semiotiker untersuchen.

Sicherlich habe ich einiges zu erwdhnen vergessen; doch das Wesent-
liche besteht darin, das Bewusstsein zu erwerben, dass, wenn wir iiber
<Musik> im Allgemeinen reden, wir liber eine einzigartige Verschiedenheit
von Prozessen sprechen, {iber Aktivititen, Wahrnehmungen, Erlebnisse,
deren Vielfaltigkeit und Komplexitat in diesem einfachen Wort griechischer
Herkunft versteckt ist: Musik!

Anders formuliert: Das Wort <Musik> enthalt nicht einen einzigen Be-
griff; sondern, eine Reihe von Begriffen, die mehr oder weniger mit Schall
und Klang zu tun haben. Und wenn wir die Musik irgendeiner Kultur stu-
dieren wollen, dann erkennen wir, dass das, was die Leute dort als <Musik>
bezeichnen, aus einer Konfiguration einiger dieser Begriffe besteht, wah-
rend in einer anderen Kultur eine andere Konfiguration vorherrscht. Ge-
meinsam ist diesen Konfigurationen aber, dass sie sich alle mehr oder weni-
ger auf Schall und Klang beziehen. Das Wort <Musik> ist ein Sammelbecken
fiir menschliche Aktivitdten (und vielleicht nicht allein menschliche), die
mit Klangestaltung und Klangnutzung zu tun haben.?3

23  «Music», sagt Nicholas Cook, «is a very small word to encompass something that
takes as many forms as there are cultural or subcultural identities» (Nicholas Cook,
Music: a very short introduction, Oxford: Oxford University Press, 1998, S. 5).



18 Marcello Sorce Keller

3. Das Wort <Musik> existiert nicht tiberall

Ja, Menschen sind nun einmal verschieden. Ebenso die Kulturen der Welt.
Viele Kulturen und Sprachen der Welt besal’en oder besitzen kein Wort fiir
Musik — obwohl viele davon heutzutage das européisches Wort <Musik> tiber-
nommen haben. Dies manchmal mit begrenzter Bedeutung; in Somalia bei-
spielsweise verwendet man das Wort <Muusika> nur fiir zeitgenossische Schla-
ger.>* In den arabischen Kulturen blieb der Begriff <Musiqa> noch bis ins
19. Jahrhundert nur musiktheoretischen Abhandlungen vorbehalten, die
sich unter anderem mit Tonsystemen, Musikinstrumenten, musikalischen
Gattungen®® und Musikésthetik befassten. Das Wort bezeichnete also nicht
die musikalische Praxis.2®

Beispiele von Kulturen bzw. Sprachen, die kein Wort fiir Musik be-
sitzen, gibt es eine ganze Reihe. Musik, besonders der Gesang, wird in vie-
len Landern als eine Art von Rede betrachtet. Das ist der Fall in Brasilien,
bei den Suya-Indianern, deren Sprache zwischen Rede, Unterricht und An-
rufung unterscheidet.?” Was die Suya <Anrufung> nennen, konnte bei uns
ein Lied sein. Bei den Tuareg in der Sahara lasst sich etwas Ahnliches beob-
achten: die Musik ist dort als Ausdehnung der Sprache gedacht.?8

Anderswo, bei vielen Stammeskulturen in Papua Neu Guinea, wird der
musikalische Klang tiblicherweise genauso gehort wie ein tierisches Gerdusch
oder sogar wie eine Art tierischer Sprache, die Menschen nachahmen kon-
nen.?? Und auch die Netsilik Inuit in Kanada betrachten die Musik als Klang
der Natur, wobei Menschen, genauso wie die Tiere, Lieder komponieren.3°
Als Cecil Sharp in der Region der Appalachen (USA) seine Forschung betrieb
und dort alte britische Balladen sammelte, waren diese Balladen fiir die
Leute, die sie auswendig zu singen wussten, keine wahre Musik, sondern

24 Vgl. Francesco Giannattasio, «Il concetto di musica in una prospettiva culturale», in:
Enciclopedia della musica. Bd. 3: Musica e culture, a cura di Jean-Jacques Nattiez, Torino:
Einaudi, 2003, S. 699-716.

25 Zum Beispiel den Gattungen Saut, Nuba, Tamilah, Mawwal, Dor.

26 Vgl. Habib Hassan Touma, Die Musik der Araber, Wilhelmshaven: Heinrichshofen, 1975,
$.28.

27 Vgl. Anthony Seeger, Why the Suya sing, Oxford: Oxford University Press, 1987, S. 26.

28 Vgl. Caroline Elizabeth Card, Tuareg music and social identity, Ann Arbor: University
Microfilm International 1982, S. 47.

29 Vgl. Stephen Feld, Sound and sentiment. Birds, weeping, poetics, and song in Kaluli
expression, Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1982.

30 Vgl. Beverly Cavanagh, Music of the Netsilik Eskimo. A study of stability and change,
Ottawa: National Museums of Canada, 1982.



Was ist Musik? 19

«Geschichten».3! (In diesem Zusammenhang féllt mir ein, wie Jean-Jacques
Nattiez einmal auf solche Bemerkungen reagierte: «Marcello, il n’est pas
nécessaire de savoir qu’on fait de la musique pour en produire!»). Wie dem
auch sei, derartige Beispiele gibt es erstaunlich viele. Eines mochte ich in
diesem Zusammenhang noch erwdhnen. Zum Einstieg in seine Forschungen
tiber Navajo-Indianer hatte David McAllester in den 1950er-Jahren einen
Fragebogen vorbereitet. Doch auf einmal wurde ihm bewusst, dass er seine
Fragen nicht prazise iibersetzen konnte — weil es in der Navajo-Sprache kein
Wort (und darum keinen generellen Begriff) fiir <Musik> gab, ebenso wenig
fiir anusikalische Instrumente>. Und bei seinem Versuch, diese Schwierigkeit
zu iiberwinden, entdeckte er, dass auch Fragen mit einem asthetisch-affekt-
bezogenen Gehalt uniibersetzbar waren. Zum Beispiel die Frage: «Was fiir ein
Gefiihl wecken solche Klange bei Dir?». Komischerweise wurde diese Frage
als Nachfrage tiber den Gesundheitsstand der Zuhorer interpretiert! Ist Musik
also fiir die Navajo Indianer die <Sprache der Gefiihle>? Vermutlich nicht!32

Bisher habe ich von Stammeskulturen geredet; selbstverstandlich aber
war unserer Begriff <Musik> auch in den Hochkulturen der Welt einst kaum
bekannt. Vor der Kolonisierung war in Afrika, China und Indien das Wort
fiir Musik> mit Dichtung und Tanz eng verbunden. Genauso wie im alten
Griechenland («mousiké>) und ebenso, wie heutzutage in Anatolien das Wort
<Havd> Musik und Tanz in ihren engen Verbindungen bezeichnet;33 oder in
Tonga (Melanesien), wo das Wort Punake> einen Menschen kennzeichnet,
der zur gleichen Zeit Lieder, Dichtung und Tanz erfinden kann.3* Das Wort
«Sangita> in Indien (das man oft aus Tragheit mit <Musik- tibersetzt) bezieht
sich eigentlich nicht nur auf Melodie und Rhythmus einer Stimme oder
eines Instruments, sondern auch auf die Verkorperung des Rhythmus als
Tanz, Lied und Erzdhlung einer Geschichte. Anscheinend hatte der Begriff
<Musik> in zahlreichen Kulturen ein weites Bedeutungsfeld, wobei der klang-
liche Aspekt weit weniger stark unterstrichen wurde, als wir es in unserer
Kultur tun. Dichtung, Tanz und Drama gehoren oft, genauso wie in der
griechischen Antike, zum Musikbegriff, jedoch nicht tiberall.

In Japan bedeutet das Wort ongaku- soviel wie die Freude, Kldnge
wahrnehmen zu konnens. <Tabuhs ist in Bali das Wort fiir Hammer oder
Schlag — und es bedeutet auch in irgendeiner Weise <Musik>! Bekanntlich
scheint die Kultur Balis wenig Geduld fiir abstraktes Denken aufzubringen,
zumindest beziiglich des Musikbegriffs; denn Musik denkt man sich in

31 Vgl. die Einleitung zu Olive Campbell — Cecil J. Sharp, English folk songs from the
southern Appalachians, New York: Putnam, 1917.

32 Tatsichlich war David McAllesters Buch Enemy way music (1954) eines der ersten,
die sich mit den unterschiedlichen Aspekten des Begriffes <Musik> befassten.

33 <Hava> bedeutet auf Turkisch auch Luft,, Wetters, Wunsch», <Laune>, <Phantasie>.

34 Vgl. www.arts.auckland.ac.nz/ant/238/tonga2.htm (15.05.2011).



20 Marcello Sorce Keller

dieser Weltanschauung durch die Bewegung des Korpers, die den Klang
verursacht. In Afrika stidlich der Sahara gelten Klange, zu denen man nicht
tanzen kann, tiblicherweise nicht als Musik; vielmehr werden sie als Kom-
munikation (bzw. Rede, Klage) kategorisiert. (Es ist bezeichnend, dass heut-
zutage afrikanische Schlager — etwa von Youssou N’dour, Ibrahim Silla,
Cheik Lo — auch in Europa sehr populér sind; dies vor allem, weil wir diese
Musik gerne horen, derweil in Afrika die Leute, statt nur zu horen, selbst-
verstandlich tanzen. Und in anderen Kulturen, wo die Musik nicht unbe-
dingt mit dem Tanz verbunden ist, ist sie oft eine Teilkategorie des Ritual-
begriffs. (So verstehen die Navajo-Indianer Musik nicht als &sthetisches
Phédnomen, sondern als ein Werkzeug der religiosen Macht.)

Nein, es gibt keine Definition der Musik, die zufrieden stellend fiir alle
Kulturen ist oder nur schon fiir eine einzelne in ihrer inneren, historischen
Vielfalt. Der Begriff <Musik> enthalt immer mehrfache, vielschichtige Bedeu-
tungen. Auch im Abendland, wenn wir uns ihm genauer zuwenden, haben
wir unterschiedliche Vorstellungen. Zum Beispiel ist Musik fiir Intellektuelle
des Abendlandes eine der schonen Kiinste, die dsthetische Werte kultiviert.
In andere Schichten der Gesellschaft ist Musik Teil des groReren Gebietes
der Unterhaltung.

4. Was auch immer wir <MMusik> nennen: Wir sollten dabei
viel mehr als nur den Klang> in Betracht ziehen

Es scheint mir deshalb klar, dass wenn wir das Wesen der Musik bestimmen
wollen, wir viel mehr als nur den Klang> in Betracht ziehen miissen. Das,
womit wir es hier zu tun haben, ist teilweise Natur, aber auch ein gesell-
schaftliches Phdnomen; (etwas dass einen individuellen und einen kollekti-
ven Aspekt enthélt). Auch wenn wir Klanglandschaften als Musik wahrneh-
men, so sind es wir Menschen, die auf einem Punkt der Erde wohnen, die in
dieser Zeit leben, die eine Kultur besitzen, die einer Gesellschaft angehoren,
die solche Kldnge bedeutungsvoll und musikalisch finden. Sollten wir wo-
anders leben, eine andere Kultur besitzen, waren dieselben Klange fiir uns
moglicherweise unmusikalisch. Gesellschaft und Kultur entscheiden fiir uns,
was musikalisch oder unmusikalisch ist. In einer Kultur wie der unseren,
die den Begriff der <absoluten Musik- entwickelte, ist eine derartige Schluss-
folgerung nicht einfach anzuerkennen. Tief in unserem Bewusstsein haben
wir diese Uberzeugung geerbt, dass Musik aus Klangstrukturen bestehe, die
eine Bedeutung an sich hétten!



Was ist Musik? 21

So kann man verstehen, wie fiir die Berliner Schule der vergleichen-
den Musikwissenschaft Musik meistens als Klangerscheinung aufgefasst
wurde (entweder der Hochkulturen oder der Naturvolker); als Erscheinun-
gen, die man <an sich> studieren sollte, um das Wesentliche der mensch-
lichen Musikalitdt zu ergriinden (d.h. die Universalien).3> Auch spéatere Wis-
senschaftler, die — wie Curt Sachs (1881-1959) und Marius Schneider
(1903-1982) — von der Kulturkreislehre beeinflusst waren, sahen die Mu-
sik als ein Phdnomen, das sich mit dem Fortschritt des Zivilisationsprozes-
ses entwickelte.3°

Als ein Bestandteil der Kultur wurde die Musik zuerst im Gebiet der
Ethnologie gesehen; genauer als ein Teilbereich, der strukturelle und funk-
tionale Beziehungen zur ganzen Kultur aufweist: Bronislaw Malinowski
(1884-1942) und Alfred Reginald Radcliffe-Brown (1881-1955) fallen mir
hier in erster Linie ein. Es war aber bereits der dltere Franz Boas (1858-
1942), der die Bedeutung von Kunst und Musik fiir das Verstdndnis einer
Kultur stark unterstrich.

Ein wichtiges Ereignis war es dann, als Alan Merriam klar und deutlich
sagte, dass fiir das Studium der Musik ihre drei Elemente Klang, Theorie,
und Verhalten immer zusammen in den Fokus zu riicken seien.®” Alan Mer-
riam finde ich beeindruckend, weil er an fast alles gedacht hat, was die
Musik betrifft. Vielleicht aber hat er etwas Wichtiges vergessen (auch ganz
grolden Menschen kann das passieren). Das Dreieck (Klang, Theorie, Ver-
halten) sollte vielleicht auch das <Musikhoren> und <Musikerleben> ein-
schlielfen. (Das Musikhoren und Erleben hat nur spat in der Geschichte der
Musikwissenschaften die Aufmerksamkeit auf sich gezogen).38

Einige Jahre spater verarbeitete John Blacking eine Definition der Mu-
sik, die einst Edgar Varese vorgeschlagen hatte. Varese sagte, Musik sei nichts

35 Vgl. Erich M. von Hornbostel, Opera omnia, ed. Klaus P. Wachsmann, Dieter Christen-
sen and Hans-Peter Reinecke, The Hague: M. Nijhoff, 1975-1976.

36 Das heil’t, dass die Musik der anderen Kulturen als Stufen der Entwicklung hin zu
unserer abendlandischen Tonkunst verstanden wurde. Vgl. Albrecht Schneider, Mu-
sikwissenschaft und Kulturkreislehre: Zur Methodik und Geschichte der vergleichenden
Musikwissenschaft, Bonn: Verlag fiir Systematische Musikwissenschaft, 1976.

37 Vgl. Alan P. Merriam, The anthropology of music, Evanston: Northwestern University
Press, 1964.

38 Der erste, der ausdriicklich bemerkte, dass Musikhoren keine passive Aktivitat sei, war
Hugo Riemann im spéaten 19. Jahrhundert. Riemann war der Ansicht, dass das Horen
von Musik die logische Denkweise intensiv beanspruche. Ausgehend von dieser
Uberzeugung entstand seine 1873 an der Universitit Gottingen eingereichte Disserta-
tion Uber das musikalische Horen. Spiter sollten sich unter anderen Heinrich Besseler
(1925) und Hans Mersmann (1938) mit diesem Thema befassen.



79 Marcello Sorce Keller

mehr oder weniger als «organized sound».®® John Blacking formulierte es
nur ein bisschen anders: «Music is humanly organized sound» (nebenbei sei
bemerkt: eine ziemlich einschrénkende Definition).*® Auf den ersten Blick
scheint zwischen «organized sound» und «humanly organized sound» kein
grofder Unterschied zu bestehen. Doch meiner Einschatzung nach ist er be-
merkenswert. Auch Varese, nehme ich an, war genauso wie Blacking tiber-
zeugt, dass nur Menschen Musik machen konnen oder wollen. Varese mein-
te damit aber, dass <Musik> aus Musikstiicken, Musikwerken bestehe. John
Blacking hingegen sieht in der Musik eine Tétigkeit, eine Form des sozialen
Verhaltens.#! Viele Jahren vorher bemerkte Max Weber (1864-1920), es sei
nicht schwierig zu erkennen, dass der Klang der Musik in gesellschaftliche
Beziehungen eingebunden sei.*? Die Frage lautet jedoch: Welche dieser Be-
ziehungen sind wirklich bedeutungsvoll? Mit dieser Grundfrage hat sich die
Musikethnologie viel beschaftigt. Und hier komme ich zum letzten Punkt.

5. Klangzentrierte, klangerganzte, klangverstarkte Tatigkeiten
bzw. Formen des sozialen Verhaltens

Jetzt kann ich endlich erklaren, warum diese Frage «Was ist eigentlich Mu-
sik?» keine niitzliche Fragestellung ist. Deswegen namlich, weil wir uns hier
mit etwas befassen, das nicht in einer vorgepragten Form im Menschen
existiert und lediglich entfaltet werden muss. Vielmehr befassen wir uns
hier mit einer ganzen Reihe gesellschaftlicher Phdnomene. Es hilft nicht
viel, dass wir ein Lied von Robert Franz als <Musik> bezeichnen, und dann
auch eine von Nino Rota geschriebene Partitur fiir den Film La dolce vita,

39 «.. I decided to call my music «organized sound> and myself, not a musician, but a
«worker in rhythms, frequencies and intensities>. Indeed, to stubbornly conditioned
ears, anything new in music has always been called noise. But after all what is music
but organized noises? And a composer, like all artists, is an organizer of disparate
elements. Subjectively, noise is any sound one doesn’t like». H. Wiley Hitchcock, Music
in the United States: a historical introduction, Englewood Cliffs (N.J.): Prentice-Hall,
1974 (1. Aufl. 1969), S. 180.

40 How musical is man?, Seattle: University of Washington Press, 1973, passim.

41 Was das «<humanly» betrifft, sind wir heute, wie bereits erwahnt, allerdings Zeugen
eines neuen Forschungsgebietes: der Zoomusicology oder Biomusicology. Aus diesem
Gebiet stammt die Idee, das neben dem Menschen wahrscheinlich auch andere Lebe-
wesen <Musik> schaffen. Vgl. Anm. 9.

42 Vgl. Max Weber, Die rationalen und sogiologischen Grundlagen der Musik, Miinchen:
Drei Masken Verlag, 1921.



Was ist Musik? 23

sodann ein Klagelied aus Sardinien, ein Choralgesang der Mbuti Pigméaen
oder ein geistliches Lied, in das sich tibetische Monche wahrend der Medi-
tation vertiefen, usw. Wenn wir solche Vorfille betrachten, sollten wir eine
andere Frage stellen: Was ist hier los, was eigentlich passiert hier? Welche
gesellschaftlichen Wechselwirkungen bestehen hier? Was ich soeben erwahnt
habe, sind unterschiedliche Tatigkeiten, die auf verschiedene Zwecke zie-
len: Robert Franz wollte durch die klangliche Bearbeitung einer Dichtung
vermutlich seine Gefiihle ausdriicken, Nino Rota ging es darum, die emotio-
nalen Situationen des Drehbuchs von Fellini zu unterstreichen, die Pigméen
wollen den egalitaren Charakter ihrer Gesellschaft im Gesang symbolisie-
ren,*? die tibetischen Monche wollen meditieren usw. Diese Vielfalt ist auch
der Grund, weshalb man heute auf English von amusics> (in der Mehrzahl)
reden kann.** Aber reicht es zu sagen, dass die Musik> in den verschiede-
nen Kulturen jeweils anders erscheint, weil sie dort unterschiedliche Funk-
tionen erfiillt? Reicht es zum Beispiel, mit Heinrich Besseler, zwischen Um-
gangsmusik und Darbietungsmusik zu unterscheiden?*> Oder, wie Alois Rieg],
einer Tonkunst, bei der wir das Kunstwollen erkennen, eine kiinstliche Tatig-
keit gegeniiberzustellen, die ein solches Kunstwollen nicht erkennen ldsst?4
Es hilft, denke ich, es geniigt aber nicht. Forschung braucht Begriffe, die uns
hilft, die Vielfalt der Realitit besser einschatzen zu lernen, nicht diese zu
verbergen. Wie kann ich das verdeutlichen? Viele Werkzeuge und Gegen-
stande sind aus Stahl gefertigt: die Gabel, die Schliissel, die Seiten des Kla-
viers, usw. Um unsere Welt zu verstehen, brauchen wir den Begriff <Gabel,
und auch die Begriffe «Schliissel> oder <Seiten>. Es wére keine gute Idee,
diese Objekte nur als Formen des Stahls zu sehen — weil sie vollig unter-
schiedliche Funktionen erfiillen. Allerdings ist es auch interessant zu be-
merken, wie viele niitzliche Gegenstande aus Stahl gemacht sind. Zugegeben,
es ist genauso niitzlich zu bemerken, wie viele menschliche Tatigkeiten durch
Klang gestaltet sind oder durch gestaltete Klange verstarkt, vollendet, oder
katalysiert.

43 Vgl. Colin Turnbull, The forest people, New York: Simon & Schuster, 1961; Norton H.
Fried, The notion of tribe, Menlo Park / Reading: Cummings Publications Company, 1975.

44  Die englische Bezeichnung «musics> ist interessant, denn dieser Begriff bezeichnet Welten
von Musik und zeigt gleichzeitig, dass es nicht nur eine Art von Musik gibt. Entspre-
chend aullerte sich auch Carl Dahlhaus: «Die Konvention, dass es im Deutschen sprach-
widrig ist, zu dem Wort <Musik> einen Plural zu bilden, wird seit einigen Jahren unter
dem Druck von Schwierigkeiten, die durch die Fesselung an den Singular entstehen,
immer haufiger durchbrochen [...]». Und weiter: «[De]r Plural wire, obwohl man
immer noch zogert, wirklichkeitsndher»; Carl Dahlhaus — Hans H. Eggebrecht, Was ist
Musik?, Heinrichshofen: Florian Noetzel Verlag, 1987, S. 9-11.

45  Vgl. Heinrich Besseler, Das musikalische Horen der Neuzeit, Berlin: Akademie-Verlag, 1959.

46  Vgl. Alois Riegl, Spdtromische Kunstindustrie, Berlin: Gebr. Mann Verl., 2000 (1. Aufl.
1901).



24 Marcello Sorce Keller

Wenn man ein Wort verwendet, beziehungsweise einen Begriff, den
man nicht definieren kann, besitzt man damit kein wissenschaftliches Werk-
zeug um mehr Erkenntnis zu erwerben. Wenn man nach einem Gegenstand
fragt («was ist ein Tisch?») oder nach einer Abstraktion («was sind soziale
Fakten?»), so erwartet jedermann als Antwort darauf eine Definition, die
Grenzen, Umfang, Bestandteile und Merkmale umfasst und eine Abgren-
zung gegen das, was nicht Tisch ist, oder soziale Fakten sind. Mit dem Wort
<Musik> konnen wir das nicht tun.

Das Problem besteht fiir mich darin, dass das Wort <Musik, so unwissen-
schaftlich es ist, starke Wurzeln in unserer Tradition hat. Also schlage ich
hier nicht wirklich vor, dass wir dieses Wort im Alltagsleben fallen lassen;
es ist nicht wegzudenken. Ich mochte uns alle aber darauf aufmerksam
machen, dass ein solch umfassender Begriff wie <Musiks uns daran hin-
dert, die Umstidnde besser zu verstehen, wie Menschen tiberall durch Klang
Wechselwirkungen irgendeiner Art herstellen konnen und wollen.

Doch was den Alltag betrifft, so gibt es vielleicht auch einen morali-
schen Grund, weswegen wir dort noch immer von <Musik> reden sollten:
Wenn wir das Wort <Musik> nur fiir einige Traditionen des Abendlandes
verwenden (z.B. die Tonkunst, wo man Kunstwollen erkennt), dann konn-
te man irrtiimlich vermuten, dass die anderen Kulturen der Welt nicht gut
genug sind, etwas Gleichwertiges zu schaffen. Und das ware doch etwas
iberheblich. Aber fiir die wissenschaftlichen Gemeinschaft schlage ich vor,
nur von <klanglichen Wechselwirkungen> zu reden, von klangzentrierten,
klangergédnzten, klangverstarkten Tatigkeiten. Manchmal ist Klang die Haupt-
sache, manchmal ist er eine Nebensache — und das wollen wir wissenschaft-
lich untersuchen. Manchmal ist eine Gesellschaft der Uberzeugung, dass
einige klangliche Wechselwirkungen> nur durch die Arbeit von einzelnen
Menschen ausgefiihrt werden konnen. In dem Fall sprechen die Leute von
Komponisten oder Autoren; und sie sprechen von Kunst. Aber andernorts
koénnen klangliche Wechselwirkungen ganz anders betrachtet werden — ohne
Komponisten, ohne Autoren, ohne asthetischen Gehalt.

Tatséchlich gibt es in der uns bekannten Geschichte keine Gesellschaft,
die in der Stille existieren konnte; es ist deshalb unwahrscheinlich, dass
eine klanglose, eine gerduschlose Gesellschaft biologisch moglich ist. Ich
finde es bezeichnend, dass im Gilgamesch-Epos die Menschen gerade fiir
Larmerzeugung mit der grof3en Flut bestraft werden. War es wirklich {Larm>
oder vielleicht auch <Musik-? Die Frage ist eigentlich unwichtig. Das heif3t:
wie auch immer wir die Kldnge unseres Lebens nennen wollen, sie werden
nicht unbedingt allen Menschen (oder Gottern) Freude bereiten. Im Gegen-
teil. Was auch immer unsere Kldnge sind, was sie fiir uns bedeuten, was sie
symbolisieren, kann immer gegen uns gerichtet werden. Das ist besonders
dann der Fall, wenn wir alle fiir uns bedeutungsvolle Kldnge als <Musik>



Was ist Musik? 25

bezeichnen (eine Bezeichnung die ein Werturteile enthélt) und so verges-
sen, oder manchmal haben wir es beabsichtigt — dass was fiir uns <Musik> ist
kann fiir andere Menschen etwas beunruhigendes sein, eine Storung, eine
Beleidigung, oder sogar reiner Unsinn!

Um das Sinn des <Sinnes> oder des <Unsinnes> besser zu schitzen und
verstehen, brauchen wir nicht mehr eine <Musikwissenschaft>, sondern...
Klangwissenschaften:!

Abstract

In everyday life we never ask what “music” really is, and what it is supposed to mean.
When we come to study at a Conservatory, we find ourselves at a type of school where it
is simply taken for granted that everybody knows what “music” is, as no professor ever
explains to students what it is about. And yet this very simple word can be tricky and
misleading, since it means a number of different things to different people; and there is no
definition valid for all cultures and all stages of their history. Indeed every culture has
developed its own concept of “music”, moreover quite a few cultures do not even feel the
need to have one. On the contrary, in Western thinking, one could not even imagine being
without it. Besides, “music” is a particularly unsuitable word for scientific inquiry. It is
actually an obstacle rather than a tool in helping us acquire knowledge about how, and
why, human beings so often organize sounds in the course of their social interactions.

Bibliographie

Besseler Heinrich, Das musikalische Horen der Neugeit, Berlin: Akademie-Verlag, 1959.

Binet Claude, Discours de la vie de Pierre de Ronsard, éd. critique avec introduction et commen-
taire historique et critique par Paul Laumonier, Paris: Hachette, 1909 (1. Aufl. 1586).

Blacking John, How musical is man?, Seattle: University of Washington Press, 1973.

Blume Friedrich, «Was ist Musik?», in: Syntagma Musicologicum. Gesammelte Reden und Schrif-
ten 1962-1972, hrsg. von Anna Amalie Abert und Martin Ruhnke, Kassel u.a.: Béaren-
reiter, 1973, S. 872-886.

Burney Charles, A general history of music, London 1776-1789.

Campbell Olive — Sharp Cecil J., English folk songs from the southern Appalachians, New York:
Putnam, 1917.

Card Caroline Elizabeth, Tuareg music and social identity, Ann Arbor: University Microfilm
International 1982.

Cavanagh Beverly, Music of the Netsilik Eskimo. A study of stability and change, Ottawa: Natio-
nal Museums of Canada, 1982.

Combarieu Jules, La musique, ses lois, son évolution, Paris: E. Flammarion, 1907.

Cook Nicholas, Music: a very short introduction, Oxford: Oxford University Press, 1998.



26 Marcello Sorce Keller

Dahlhaus Carl — Eggebrecht Hans H., Was ist Musik?, Heinrichshofen: Florian Noetzel Verlag,
1987.

Feld Stephen, Sound and sentiment. Birds, weeping, poetics, and song in Kaluli expression,
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1982.

Fried Norton H., The notion of tribe, Menlo Park /Reading: Cummings Publications Company,
1975.

Giannattasio Francesco, «Il concetto di musica in una prospettiva culturale», in: Enciclopedia
della musica. Bd. 3: Musica e culture, a cura di Jean-Jacques Nattiez, Torino: Einaudi, 2003.

Hanslick Eduard, Vom Musikalish-Schénen. Ein Beitrag zur Revision der Asthetik der Tonkunst,
Leipzig: Weigel, 1854 (unverand. reprograf. Nachdr. Darmstadt: Wiss. Buchges., 1991).

Hitchcock Hugh Wiley, Music in the United States: a historical introduction, Englewood Cliffs
(N.J.): Prentice-Hall, 1974 (1. Aufl. 1969).

Hornbostel Erich M. von, Opera omnia, ed. Klaus P. Wachsmann, Dieter Christensen and
Hans-Peter Reinecke, The Hague: M. Nijhoff, 1975-1976.

Kaden Christian, Das Unerhorte und das Unhorbare: Was Musik ist, was Musik sein kann, Kassel
u.a.: Barenreiter, 2004.

Leibniz Gottfried Wilhelm, Epistolae ad diversos, hrsg. von Christian Kortholt, Leipzig: Breit-
kopf, 1738-1742.

Machaut Guillaume de, «The fountain of love» (La fonteinne amoureuse) and two other love
vision poems, ed. R. Barton Palmer, New York/London, Garland: 1993 (= Garland Li-
brary of Medieval Literature, A/54).

Martinelli Dario, How musical is a whale? Towards a theory of zoomusicology, Imatra: Inter-
national Semiotics Institute, 2002.

Martinelli Dario, Of birds, whales and other musicians: an introduction to zoomusicology,
Scranton / London: University of Scranton Press, 2009.

Merriam Alan P., The anthropology of music, Evanston: Northwestern University Press, 1964.

Nattiez Jean-Jacques, Musicologie, Paris: C. Bourgois, 1987.

Pflaum Ludwig, Luthers Personlichkeit, Stuttgart: Steinkopf, 1819.

Riegl Alois, Spdtrémische Kunstindustrie, Berlin: Gebr. Mann Verl., 2000 (1. Aufl. 1901).

Sacks Oliver, Musicophilia: tales of music and the brain, London: Picador, 2007.

Scherchen Hermann, Vom Wesen der Musik, Regensburg: Bosse, 1946.

Schneider Albrecht, Musikwissenschaft und Kulturkreislehre: Zur Methodik und Geschichte der ver-
gleichenden Musikwissenschaft, Bonn: Verlag fiir Systematische Musikwissenschaft, 1976.

Schopenhauer Arthur, Die Welt als Wille und Vorstellung, hrsg. von Wolfgang Freiherr von
Lohneysen, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986 (= Sdmtliche Werke, 3; 1. Aufl. 1818).

Seeger Anthony, Why the Suya sing, Oxford: Oxford University Press, 1987.

Stock Lorraine K., Art. «Charivari», in: Medieval folklore: an encyclopedia to myths, legends,
tales, beliefs, and customs, ed. Carl Lindahl, John McNamara and John Lindow, Santa
Barbara (Calif.): ABC-CLIO, 2000.

Touma Habib Hassan, Die Musik der Araber, Wilhelmshaven: Heinrichshofen, 1975.

Turnbull Colin, The forest people, New York: Simon & Schuster, 1961.

Wallin Nils L., Biomusicology: neurophysiological, neuropsychological, and evolutionary per-
spectives on the origins and purposes of music, Stuyvesant (NY): Pendragon, 1991.
Weber Mazx, Die rationalen und soziologischen Grundlagen der Musik, Miinchen: Drei Masken

Verlag, 1921.
Zweig Stefan, Schachnovelle, Frankfurt am Main: Fischer Verlag, 1974 (1. Aufl. 1943).



	Was ist Musik? : Einige Gründe dafür, warum wir die "Musik" nicht mehr als "Musik" bezeichnen sollten

