
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 25 (2005)

Artikel: Wie der deutschen Lyrik das Singen verging : von Eichendorff zu Paul
Celan

Autor: Neumann, Peter Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835267

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie der deutschen Lyrik das Singen verging.
Von Eichendorff zu Paul Celan

Peter Horst Neumann (Erlangen)

Peter Gülke hat sein jüngstes Buch Guillaume Du Fay (2003) gewidmet,
einem Musikmeister aus dem 15. Jahrhundert, für den die Einheit von Wort
und Ton eine Natur- und Gottgegebenheit war. Sie zu trennen lag ausserhalb
der Denk- und Wünschbarkeiten seines Zeitalters. Stellen wir dagegen unsere
zeitgenössischen Befunde, so hat die Musik ihren Trieb, sich mit Worten zu
verbinden und die Botschaft der Worte zur Botschaft ihrer Töne zu machen,
zwar durchaus nicht verloren, doch sind beide Künste mit ihrem Eintreten
in die Moderne je eigene Wege gegangen, Wege, auf denen verloren ging,
was sie einmal so sicher verbunden hatte. Was Arnold Schönberg als die

Prosaisierung der Musik im Gefolge der Emanzipation der Dissonanzen und
der Preisgabe der tonikalen Kadenz beschrieb und proklamierte, ist für die

sogenannte E-Musik der vergangenen neunzig Jahre mehr oder weniger zur
Regel geworden. Die Dichtung hingegen hält mit der Bezeichnung <Lyrik>

zwar noch immer eine schwache Erinnerung an ein früheres Gesungenwerden

wach, hat sich jedoch so weitgehend von metrischen und strophischen

Vorgaben befreit, dass Liedformen und das ganze Repertoire einer
der Musik zugedachten Sangverslyrik wie ausgestrichen erscheinen.

Damit ist ein Befund skizziert: die prinzipielle Entfremdung zeitgenössischer
Dichtung und Musik. Dass diese Entfremdung immer wieder einmal aufgehoben

erscheint, indem es bedeutende Vertonungen moderner Dichtungen ja
durchaus gibt - von Schönbergs George-Liedern bis zu Trojahns Bachmannoder

Reimanns Celan-Kompositionen -, ist ein Teil dieses Befundes. Vor
diesem Hintergrund drängt es sich auf, die Dichtung selbst zu befragen, in
welcher Weise sie ihr Verhältnis zur Musik, also zu ihrem Gesungen- oder

Nicht-mehr-gesungen-Sein im Gedicht bedenkt und zur Sprache bringt. Ich
blicke dabei auf zwei Dichter, die durch einhundert Jahre voneinander
geschieden sind, akkurat so weit wie die romantische Sangverslyrik von
der kühnsten und verschlossensten Dichtung der zweiten Hälfte des

20. Jahrhunderts. Ich blicke auf Joseph von Eichendorff und Paul Celan.

An Celans historischem Abstand und an unserm eigenen zu Eichendorffs

Dichtung erkennen wir, was der Poesie des 20. Jahrhunderts so überaus



82 Peter Horst Neumann

gründlich verging: das Singen, das bei Eichendorff als eine zutiefst
werthaltige, ja symbolische Handlung erscheint.1

Sucht man in seinen Werken nach einer Art ästhetischem Programm,
so ist es enthalten in der Bestimmung des Dichters als Sänger und in der
Gleichsetzung von Gedicht und Lied. Dieser Gleichung entsprechen zwar
die Singbarkeit und das Vertont-worden-Sein vieler Gedichte, tatsächlich
aber ist der Poet unter den Bedingungen einer arbeitsteiligen Kultur, die auch
den Künstler in die Spezialisierung drängt, im 19. Jahrhundert schon längst
kein Sänger mehr. Auch bei Eichendorff ist er es nur in der erschriebenen
Welt von Roman und Erzählung, und er ist es im Liede selbst. Von nichts ist
in Eichendorffs Gedichten so oft und mit einer ähnlichen Inständigkeit die
Rede, wie von dem Lied, das sie selber sind oder zu sein begehren. Nichts
aber bezeugt auch deutlicher, wie wenig naiv, ja wie hochartifiziell diese

Lyrik ist, die von ihren Gefährdungen, fast möchte man sagen: um ihre
historischen <Unmöglichkeiten> durchaus eine Ahnnung hat und ebendies im
Motiv des im Liede gesungenen Liedes reflektiert. Dass dies beunruhigend
oft geschieht, dürfte der Vorschein jener untergründigen zivilisationsgeschichtlichen

Beunruhigung sein, die der Romantik insgesamt zugrunde liegt,
und an der auch Eichendorff, der Zeitgenosse dreier Revolutionen (1789,
1832 und 1848), teilhat, er wäre sonst kein Dichter. Sein Insistieren auf der
Einheit von Wort und Ton, Gedicht und Lied, Poet und Sänger gibt Eichendorffs

Dichtung ihren utopischen Schwung und dem Singen den Rang einer
symbolischen Handlung.

Die Gleichung von Dichter und Sänger ist ein kulturelles Klischee aus
den Beständen ältester Überlieferung. Durch Klopstocks poetischen
Verkündigungston und die Begeisterung für die nordischen Barden in den siebziger
Jahren des 18. Jahrhunderts hatte sie eine neue Art von Verbindlichkeit
bekommen, die sich durch Herders Begeisterung für das Volkslied noch
verstärkte. Die von Herders Sammlung inspirierte Volkslied-Anthologie der
Heidelberger Romantiker Achim von Arnim und Clemens Brentano, denen
Eichendorff nahestand, Des Knaben Wunderhorn (1806/08), wurde zur
Stimmgabel der romantischen Sangverspoesie und damit das Volkslied zu
einem wesentlichen Paradigma der Lyrik des 19. Jahrhunderts, über Heines

1 Das hier zu Eichendorff und Celan Vorgetragene wurde zuvor für jeden getrennt bedacht

und an verschiedenen Orten niedergelegt. Wie sehr es zusammengehört, hat erst die

Entgegenstellung im hier wiedergegebenen Vortrag erwiesen. So möge der Leser auch

wissen, wo das, was hier wiederkehrt, zu jedem der beiden Dichter ausführlicher steht:

Peter Horst Neumann, «Joseph von Eichendorff. Singen als symbolische Handlung», in:

•Erschriebene Welt>. Essays und Lobreden von Lessing bis Eichendorff, Aachen 2004. - ders.,
«Das Motiv des Singens bei Paul Celan», in: <Erlesene Wirklichkeit. Essays und Lobreden

von Rilke, Brecht und George bis Jandl, Celan und Ilse Aichinger, Aachen 2005.



Wie der deutschen Lyrik das Singen verging 83

Buch der Lieder bis in die Epigonenlyrik der zweiten Jahrhunderthälfte.
Eichendorff steht in dieser Tradition. Immer wieder legt er seinen Gestalten
im Roman Ahnung und Gegenwart, im Taugenichts oder in der Marmorbild-
Erzählung Lieder in den Mund, die im Augenblick ihres Gesungenwerdens
eben erst zu entstehen und dennoch von weit her zu kommen scheinen, als

gehörten sie jedem und keinem. Was diese Gestalten im Letzten
unterscheidet, was sie adelt oder zu Dutzendmenschen macht, ist, ob sie

lebensmutige, jugendfrische Seelen haben und ob sie singen können oder nicht,
und nur den Singenden gehört Eichendorffs volle Sympathie - wie sie den
Wandernden, den Vagabunden, den nie an ein Examen denkenden Studenten

gehört, niemals den Sesshaften und Saturierten. Allein der Roman Ahnung
und Gegenwart enthält auf zweihundertachtzig Seiten fünfundfünfzig Lieder.
Das übersteigt die Zahl der Liedeinlagen in Goethes Wilhelm Meister oder
in Brentanos Godwz-Roman um ein Mehrfaches, und fast die Hälfte dieser
Lieder handeln vom Singen. Dies lässt auf eine besondere Werthaltigkeit
solchen Singens schliessen und allerdings auch auf die empfundene
Notwendigkeit, immer wieder daran zu erinnern. Diese Werthaltigkeit lässt sich

mit drei Begriffen wenigstens annäherungsweise beschreiben: Gemeinschaft -
Gedächtnis - Kontinuität.

Gemeinschaftlichkeit ist dem Gesang gleichsam vorgegeben; um mit
Herder zu sprechen: «Gesang liebt Menge, die Zusammenstimmung vieler: er
fodert das Ohr des Hörers und Chorus der Stimmen und Gemüter.» Damit
ist dem Singen eine formierende Kraft zugesprochen, wie sie in jeder Ritus-

Gruppe (Gemeinde oder Versammlung) erfahren werden kann.
Gemeinschaftlichkeit aber ist zugleich das Strukturmerkmal des Gesanges: die
Einheit von Text, Melodie und Stimme. Als ein derart Gemeinsames steht das

Lied den Singenden im Gedächtnis; Text und Musik sind eine Merk-Sache,
die den Singenden Kontinuität als Erfahrung vermittelt. Es ist nicht mein
Lied, andere haben es vor mir gesungen, wieder andere werden es nach mir
singen.

Eine derart empfundene Werthaltigkeit musste einer Epoche, der das Wort
«Zerrissenheit» nachgerade eine Modevokabel war, das einfache Singen als

eine Art symbolischer Handlung und das Lied als Einheitssymbol empfehlen.
Heinrich Heine hat sich (in Die Bäder von Lucca) zu dieser «Zerrissenheit»
als dem Wahrzeichen seiner Modernität bekannt - und sie ist es bis heute

geblieben -, Eichendorff aber ist mit christlicher Polemik in seinen
literaturkritischen Schriften gegen sie zu Felde gezogen. In seiner Dichtung aber

steht mit einer jeden Einwand entwaffnenden Selbstverständlichkeit, so als

wäre der Wunsch bereits die Erfüllung, das Lied in seiner Gemeinschaftlichkeit

von Wort, Melodie und Stimme als ein Zeichen für die Einheit von
Mensch und Natur, Individuum und Gesellschaft, Geschichte und christlicher

Heilsgewissheit. In dem zu oft und nicht selten gedankenlos zitierten Vier-



84 Peter Horst Neumann

zeiler, dem er den Titel Wünschelrute gab, ist die Essenz seiner Poetologie,
sein Selbstverständnis als Dichter und sein Lebensmut gebender Glaube
enthalten, dass alles in der Geschichte Auseinanderdriftende und Zerrissene
in der Einheit der göttlichen Schöpfung im Grunde zusammenklinge:

Schläft ein Lied in allen Dingen,
Die da träumen fort und fort,
Und die Welt hebt an zu singen,
Triffst du nur das Zauberwort.

Zauberhafte Verse, selber von einem Zauber redend - dies aber so einfach
wie präzis. Es heisst nicht, dass in jedem Ding dieser Welt ein je eigenes,
individuelles Lied schlafe - das gäbe ein allzu dissonierendes Erwachen -,
sondern: einunddasselbe Lied in allen Dingen - die grosse Weltharmonie,
allerdings eine verborgene. Von den Dingen heisst es: sie «träumen fort
und fort». Offenbar ist das der Zustand, in dem wir sie antreffen: in einem
Zwischenstadium, weder wach und ganz sie selbst, noch ganz schlafend und
der Tageswelt abgekehrt, sondern in einer mittleren Seins-Lage, die das

Wort «träumen» bezeichnet. In diesen selber noch träumenden, unerlösten
Dingen schläft das allen gemeinsame Lied. Aus jedem könnte es erweckt
werden, wenn es gelänge, das magische, das Erlösungswort zu finden -
was im Märchen bekanntlich nur Glückskindern und Dornröschenprinzen
gelingt. Von diesem Zauberwort hängt es ab, ob die Einheit der Welt sich

uns zu erkennen gibt: im ältesten, frischesten, lebendigsten aller Lieder.

Vorsichtig und mit jenem «metaphysischen Takt» (Adorno), mit dem
Eichendorff immer den Konjunktiv wählt, wo es um die letzten Geheimnisse

geht, gebraucht er auch hier eine behutsame Wendung: «die Welt hebt an zu

singen/Triffst du nur das Zauberwort». Ein «Wenn» wird hier umschrieben,
und das «Wenn nicht» ist leise mitgesprochen. Denn ob der Dichter jenes
Wort aus der Tiefe aller Dinge und Worte trifft und ob es gar jeder Dichter
treffen könne, ist eine heikle Frage. Vielleicht ist überhaupt nur derjenige
ein Dichter, der es getroffen hätte. Dafür gibt es weder Garantien, noch

objektive Beweise. Eine Utopie der Dichtung deutet sich hier an; um sie

auszusprechen, gebraucht Eichendorff Bilder aus dem Bereich des magischen
Denkens, die er dem Märchen entlehnt: das schlafende Lied, die Verborgenheit

des Umworbenen, das Zauberwort, das Geheimnis. Die «Wünschelrute»
als Titelwort bringt dieses utopische Dichtungsverständnis etwas näher an die

physikalische Welt heran. Sie ist ein Ding, das man sich selber herstellen

muss, ein Instrument, das zum Medium der eigenen Such- und Wünschelkräfte

werden kann, nicht bei jedem, aber bei manchem. Die Wünschelrute
ist Eichendorffs Metapher für die Poesie, für das Gedicht als Lied und für
das Lied als Medium der Suche nach dem «Lied in allen Dingen», dem Lied
der Lieder.



Wie der deutschen Lyrik das Singen verging 85

Indem sich Eichendorff in seinen Erzählungen und Gedichten immer wieder
das Singen und das vom Dichter-Sänger angestimmte Lied zum Thema nahm,
fand er - ganz im Sinne des frühromantischen Gebotes einer poetologischen
Selbstreflexion, aber zugleich auch mit utopischem Schwung darüber hinaus

zielend - eine Möglichkeit, die für das eigene Gedicht ersehnte Wirkung
im Gedichte selbst zu inszenieren. In einem seiner Wanderlieder ist es ihm
besonders eindrucksvoll gelungen:

Vom Grund bis zu den Gipfeln,
So weit man sehen kann,
Jetzt blüht's in allen Wipfeln,
Nun geht das Wandern an:

Die Quellen von den Klüften,
Die Ström auf grünem Plan,
Die Lerchen hoch in Lüften,
Der Dichter frisch voran.

Und die im Tal verderben
In trüber Sorgen Haft,
Er möcht sie alle werben
Zu dieser Wanderschaft.

Und von den Bergen nieder
Erschallt sein Lied ins Tal,
Und die zerstreuten Brüder
Faßt Heimweh allzumal.

Da wird die Welt so munter
Und nimmt die Reiseschuh,
Sein Liebchen mittendrunter
Die nickt ihm heimlich zu.

Und über Felsenwände
Und auf dem grünen Plan
Das wirrt und jauchzt ohn Ende -
Nun geht das Wandern an!

Dieses so naiv-fröhlich anmutende Gedicht enthält die Utopie einer erlösten
Welt und eines menschenfreundlichen heilswegweisenden Dichtertums;
man erkennt in ihm die kunstvolle, sich kunstvoll verbergende Genauigkeit
der Eichendorffschen Bildersprache. Der Dichter ist Sänger und Wanderer -
und beides, Singen und Wandern, hat er nicht von den Menschen gelernt,
sondern von der Natur. Die aber ist, um ein Wort aus Ahnung und Gegenwart

zu zitieren: «das aufgeschlagene Bilderbuch des lieben Gottes», und
die Dichter sind damit beschäftigt, dessen Hieroglyphenschrift zu übersetzen.

Die folgenden Strophen zeigen ihn in seiner Beziehung zu den Menschen.



86 Peter Horst Neumann

Von ihnen heisst es, dass sie «im Tal verderben/In trüber Sorgen Haft». Sie

sind sesshaft an ihre Besitztümer gebunden, in der Haftung ihrer Sorgen. Im
Wanderlied aus der Taugenichts-Novelle werden sie «die Trägen» genannt,
die zu Hause liegen. Ein doppelsinniges, hier recht abschätzig getöntes
Wort. Seine andere Bedeutung meint (im Sinne des Novalis) ein Ziel, das

erwandert sein will und erst am Ende der Lebensreise erreicht werden kann.
Und so heisst es denn auch: «Er möcht sie alle werben/Zu dieser Wanderschaft».

Solche Werbung aber geschieht durch das Lied; dieses kommt von
oben, von der Höhe des Aufschwungs, und verfehlt, wenigstens hier im
Gedicht, seine Wirkung nicht: «die zerstreuten Brüder/Fasst Heimweh
allzumal». Man bedenke: Heimweh.

Sie sind also nicht zu Hause in ihrer «Sorgen Haft», es muss eine andere

Heimat geben, sie begreifen es beim Erklingen des Liedes. «Zerstreute
Brüder» werden sie genannt, diese Sesshaften. Nun sammeln sie sich: «Da wird
die Welt so munter/Und nimmt die Reiseschuh». Die Zerstreuten formieren
sich durch das Lied des Dichters zu einer wandernden Gemeinde. Er aber,
der dies bewirkt - ist er etwa ein Einzelgänger, ein Solitär, vielleicht gar
ein Zölibatär? Das nun eben nicht, er wäre denn kein Dichter. Wer Eichendorffs

Erzählung Das Marmorbild oder Die Zauberei im Herbste oder die
Romana-Szene aus Ahnung und Gegenwart kennt, der weiss, dass dieser welt-
und gottfromme Eichendorff ein sehr sinnlicher Autor ist. Und er hat auch
hier nicht versäumt, dem Sänger («mittendrunter») ein Liebchen zu geben -
«Die nickt ihm heimlich zu». Zwei Verse genügen, um den Eindruck gar nicht
erst aufkommen zu lassen, hier stünde einer allein den andern gegenüber
und wäre nicht ihresgleichen. Durch diesen einen Zug verschwiegener
heiterer Liebe, dieses heimliche Zunicken, wird der Dichter ganz menschlichgesellig.

Das Gedicht endet mit einem allgemeinen Jauchzen, «ohn Ende», wie
es heisst, und mit dem Aufbruch aller zu einem Ziel, das nicht genannt zu
werden braucht, denn es ist in diesem Augenblick frühlingshaft fühlbar
geworden. Hier ist Gott, so scheint es, soeben dabei, allen die «rechte Gunst»

zu erweisen, indem er sie auf eine Wanderschaft schickt, die das recht
verstandene Leben selber ist. Sie sind eine Gemeinschaft von Brüdern geworden,
in einer jugendlichen Welt, geworben und geleitet durch nichts als das

Lied eines Dichters. Auf welche Weise sich Eichendorff die Kraft zu solch
enthusiastischen Aufschwüngen und weltfrommen Entwürfen abgewann,
bleibt das Geheimnis seines Dichtertums. Es war die Kraft, die vorhandene
Welt in eine irdisch-bessere umzuschreiben.

Wie aber gelangt man von der Betrachtung Eichendorffscher Gedichte zu
Paul Celan? Nicht anders als durch einen beherzten Sprung. Da ist über
manches dichtungsgeschichtlich Wesentliche hinwegzusetzen. Man betritt



Wie der deutschen Lyrik das Singen verging 87

ein abgründig-unwirtliches Gelände. Und zugleich steht uns die sprachkühne

Verschlossenheit der Celanschen Dichtung vor ein Vermittlungsproblem.

Zu weit hat sich diese Dichtungsprache, die etliche weltliterarische
Traditionen in sich sublimiert, jedem unmittelbaren, irgendwie einvernehm-
lichen Verstehen entzogen. Eben dies hat seit dem Tode des Dichters, 1970,
eine kaum mehr zu überblickende Celan-Philologie entstehen lassen. So ist
uns, wenn wir von Eichendorff her auf Paul Celan blicken, eine Kontrast-
Erfahrung zugemutet, die es als den poesiegeschichtlichen Teil und Anteil
unserer eigenen Zeitgenossenschaft zu verstehen gilt.

Freilich sind selbst die kühnsten poetischen Ausdrucksformen nicht
denkbar ohne Bezüge auf Traditionen. Jedes Gedicht weiss, dass es nicht
das erste ist. Die Art dieses Wissens ist mitentscheidend für seinen
künstlerischen Rang. So fehlt in Paul Celans Gedichten kaum eines der Motive
vorheriger Lyrik. Sie erscheinen aber - und das gilt besonders für alle
Gedichte seit der Sammlung Atemwende - in kühnen Umdeutungen, nicht
selten in hypertrophen Entstellungen. Dies gilt auch für den Motivkreis Lied
und Gesang, ja sogar in besonderer Weise, denn in den Begriffen Lied und

Gesang hatte die Lyrik lange genug von sich selbst gesprochen. Auch bei
Celan vergewissert sie sich in Bildern aus diesem Motivkreis ihrer selbst,
freilich in einer Weise, die uns sogleich den Abstand seiner Dichtung zu
allen vorherigen Sprechweisen der Lyrik zu erkennen gibt.

Im Frühwerk, etwa in den von 1938-1944 in Cernovitz entstandenen
Gedichten, beobachten wir das Heranreifen der Eigentümlichkeit im
Aufgreifen und allmählichen Modifizieren lyrischer Traditionen, obenan Rainer
Maria Rilke und Stefan George. Da kommen durchaus noch Gedichttitel wie
Tag-, Schlaf- oder Steppenlied, auch Gesang der fremden Brüder oder Mystisches
Lied vor. In der Sammlung Die Niemandsrose finden sich noch die
Gedichtüberschriften Psalm und Eine Gauner- und Ganovenweise gesungen zu
Paris empres pontoise von Paul Celan. Das sind noch Gleichsetzungen von
Gedicht und Lied, Sprechen und Singen. Wenn sie in dem Band Atemwende

(1967) für immer verschwinden, ist davon zugleich auch jede irgendwie
eingewöhnte Verwendung des Gesang- und Lied-Motivs betroffen.

Bereits in Argumentum e silentio ist der traditionelle Motivgebrauch
verlassen. Die Grenze ist überschritten, wenn das Gesungene nur aus einem

einzigen Wort besteht:

Jedem das Wort.
Jedem das Wort, das ihm sang:
als die Meute ihn hinterrücks anfiel -
Jedem das Wort, das ihm sang und erstarrte. (I,138)2

2 Paul Celan, Gesammelte Werke in fünfBänden, Frankfurt M. 1983 (Nachweise mit Band-

und Seitenzahl bei den Zitaten).



88 Peter Horst Neumann

Lied und Wort sind hier identisch - Gesang ist der Erscheinungsmodus
eines Wortes, das sich selbst singt. Unklar bleibt, ob es jedem Menschen
dasselbe oder jedem ein anderes ist, jedenfalls scheint in ihm eine jeweils
persönliche Botschaft enthalten, die in einer extremen Situation («als die
Meute ihn hinterrücks anfiel») als Gesang gehört wird, wonach dann das
Wort erstarrt. In ähnlicher Weise spricht das Gedicht Psalm von dem einen
«Purpurwort, das wir.sangen» (1,233). Bemerkenswert an beiden Textstellen
ist die Verbindung von Wort- und Gesang-Motiv. Bemerkenswert vor allem
deshalb, weil das Wort-Motiv fortan in Celans Dichtung einen ähnlich
herausgehobenen poetologischen Status besitzt wie vormals - um auf Eichendorff
zurückzublicken - das Motiv des gesungenen Liedes. Bedenkt man, dass
<Lied> eine Pluralität von Worten umschliesst, die im Gesang ihre Einheit
finden, <Wort> aber ein solitäres Sprachwesen meint, so erkennt man die
Richtung, in welcher die Umdeutungen des Lied-Motivs nun erfolgen. Seine

Verbindung mit dem Motiv des Wortes deutet auf den solitären Weg, den
Celans Dichtung fortan nehmen sollte. Auf diesem Weg widerfahren dem
Motiv des Singens nun durch alle folgenden Celanschen Schaffensphasen
die überraschendsten Variationen, Verfremdungen und Steigerungen. Ja,
es ereignet sich eine Entmenschung des Singens. Da werden etwa die Zeit
(1,65) oder die Endlichkeit (1,261) zu singenden Subjekten; ebenso singen -
nicht weniger abstrakt - die inneren Windungen im Horn eines Widders
(II, 97). Oder es singt der vom Ich des Gedichtes «in die Ferne» gerittene Gott
(I, 213). Von einem singenden «Kehlkopfverschlußlaut» (11,114) ist die Rede
oder von «singenden Händen» (111,117). An einen Löwen kann die
Aufforderung ergehen: «Sing du das Menschenlied/von Zahn und Seele» (11,115).
Es ist, als sei jenes Menschenlied eben kein menschliches Lied mehr. Ich
versage mir hier das deutende Übersetzen solcher poetischen Setzungen. Wir
blicken in eine streng gebaute, faszinierende Sprachwelt mit oft sublimen,
meistens schwer erschliessbaren literarischen, zeitgeschichtlichen, aber auch
autobiographischen, ja pathographischen Bezügen. (Besonders die spätesten

Celan-Gedichte thematisieren die paranoiden Schübe des tief gefährdeten

Dichters.)
Eine besonders forcierte Motiv-Verfremdung liegt vor, wo das Singen zu

einer zweckgerichteten Handlung wird; es erscheint dann als eine Gewalttat,
mit Wirkungen, für die es in der realen Welt keine Entsprechungen gibt -
magischen Wirkungen, nicht selten in einer kosmischen Dimension. Für
solche Kühnheiten fällt es schwer, in der Tradition einen Rückhalt zu finden.
So wird in dem Gedicht Brandung dem Gesang die Fähigkeit zugesprochen,
«noch einmal mit dem Tod im Chor die Welt», die verlorene Welt, «herüber-
zusingen» (1,69).

In einem Gedicht des Bandes Atemwende ist von einem singenden
Hammer die Rede:



Wie der deutschen Lyrik das Singen verging 89

DIE ZAHLEN, im Bund
mit der Bilder Verhängnis und
Gegenverhängnis.

Der drübergestülpte
Schädel, an dessen schlafloser Schläfe ein irr-
lichternder Hammer
all das im Welttakt
besingt. (II, 17)

Hier suggerieren die Verse das Bild einer unwillkürlichen Eingeschlossensein

von Welt im Bewusstsein dessen, der die Verse spricht. Der Schädel ist
«drübergestülpt» wie eine Glocke - und zu einer Glocke wird er tatsächlich
durch den Hammer. Dieser schlägt gegen die (eben deshalb) «schlaflose
Schläfe». Er wird als «irr-lichternd» bezeichnet, was das Irr- und Wahnsinnige
dieses Vorgangs beim Namen nennt. Ein menschliches Subjekt wird nicht
genannt, es ist allenfalls durch seinen Schädel gegenwärtig, als ein Objekt
des Geschlagen- und Behämmertseins. Das Schlagen aber geschieht «im
Welttakt» und bringt den welthaltigen Menschenschädel zum Dröhnen.
Dies ist das vom Hammer gesungene Lied, dies heisst hier «Singen». Das

Gedicht scheint relativ leicht paraphrasierbar; es hat eine privateste
Dringlichkeit, es sind pathogrammatische Verse. Nicht mehr paraphrasierbar
scheint dagegen das folgende Gedicht aus Atemwende:

WEISSGRAU
ausgeschachteten steilen
Gefühls.

Landeinwärts,
hierherverwehter Strandhafer bläst
Sandmuster über
den Rauch von Brunnengesängen.

Ein Ohr, abgetrennt, lauscht.

Ein Aug, in Streifen geschnitten,
wird all dem gerecht. (II, 19)

Ich hebe nur den mittleren Textteil hervor («Landeinwärts...»). Diese Passage

bleibt in ihrem Gesamtentwurf wie in jedem ihrer Bild-Details einem
sinnlichen Nachvollzug, vermutlich sogar einer metaphorischen Auslegung
entzogen. Weder vermag Strandhafer Sandmuster zu blasen, noch bläst er

überhaupt; ein blasender Strandhafer ist keiner. Aber was ist er dann? Bei

dem Kompositum «Brunnengesänge» bleibt ungewiss, wer da singt: Sind es

die Brunnen selbst, oder wird bei den Brunnen gesungen? In den Schlussversen

wird uns gesagt, dass derartiges mit heilen Sinnen gar nicht nach-



90 Peter Horst Neumann

vollzogen werden könne. Nur «ein Ohr, abgetrennt», sei fähig, die als Rauch

aufsteigenden Brunnengesänge zu hören; nur ein in Streifen geschnittenes
Auge werde «all dem gerecht». Hier ist eine Verabsolutierung der wahrnehmenden

Organe zur Bedingung des Verstehens geworden, wenn nicht des

Gedichtes selbst, so doch dessen, wovon es spricht. Der Preis sind Amputation
und Verstümmelung. Was nur unter dieser Bedingung wahrzunehmen und

zu verstehen wäre, es müsste jenseits der Grenzen des Menschlichen liegen.
Von Liedern «jenseits der Menschen» spricht das folgende Gedicht:

FADENSONNEN
über der grauschwarzen Ödnis.
Ein baumhoher

Gedanke
greift sich den Lichtton: es sind
noch Lieder zu singen jenseits
der Menschen. (II, 26)

Hier ist eine Licht-Erscheinung («Fadensonnen») zugleich ein Klang-Ereignis.
Sie geschieht über einer Ödnis, in der sich ein Baum zeigt. Die Gestalt dieses

Baumes wird dabei nicht des Baumes wegen aufgerufen, vielmehr ist sie die

Erscheinungsform eines «Gedankens». Dieser greift nach dem «Lichtton» -
ein Greifen und Begreifen zugleich. Begriffen wird, dass es Lieder aus
Lichttönen gibt, «jenseits der Menschen». Es sind keine Menschenlieder mehr,
doch stellt die Wendung «sind noch [...] zu singen» eine Beziehung zu
menschlichem Gesänge her, derart, dass es auch dann noch Lieder geben

werde, wenn es keine Menschen mehr gibt. Subjekt solchen mystischen
Singens ist das tönende Licht.

Zu einer überaus kühnen Engführung des Gesang-Motivs mit dem

Motiv des Schiffbruchs kommt es in dem Gedicht Mit erdwärts gesungenen
Masten, meinem letzten Beispiel:

MIT ERDWÄRTS GESUNGENEN MASTEN
fahren die Himmelwracks.

In dieses Holzlied
beißt du dich fest mit den Zähnen.

Du bist der liedfeste
Wimpel. (11,20)

Das erste Zeilenpaar entwirft das Bild eines kollektiven Schiffbruchs. Man
darf ihn allumfassend, ja kosmisch nennen, denn er hat am Himmel
stattgefunden. Kieloben treibende Schiffe zeigen mit ihren Masten erdwärts.
Eine Erinnerung an Georg Büchners Woyzeck stellt sich hier ein. Im Märchen,



Wie der deutschen Lyrik das Singen verging 91

das die Grossmutter erzählt, kehrt ein Kind aus der Sternenwelt auf die
Erde zurück, und da war «die Erd ein umgestürzter Hafen». In Büchners
Wortverständnis dürfte das Wort «Hafen» einen Topf bezeichnen, denkt man
aber an den Doppelsinn des Wortes, so verbindet sich der Bild-Gedanke des

Gedichtes mit Büchners kosmischen Katastrophenbild aus dem Woyzeck.
Zeigen die Masten des Wracks nun erdwärts, so waren sie vor dem Schiffbruch

himmelwärts gerichtet. Da es gesungene Masten sind - Mast: Lied:
Holzlied -, hat sich im Schiffbruch auch die Richtung des Singens
verkehrt, des Singens und des Gesungenen.

Bei Eichendorff - dies sei als kontrastierende Erinnerung eingefügt -
geschieht das zur symbolischen Handlung erhobene Singen stets himmelwärts.

«Gedanken ziehn und Lieder/Fort bis ins Himmelreich» lautet ein
Verspaar, das Felix Mendelssohn auf den Grabstein seiner Schwester ein-
meisseln Hess. Das heimliche Wappentier des Dichters ist für Eichendorff
die Lerche, Sinnbild eines singend vollzogenen Aufschwungs der Seele. Bei
Celan aber hat sich die Richtung von Lied und Gesang im Schiffbruch um
180 Grad gedreht. Ausserdem spricht das Gedicht Mit erdwärts gesungenen
Masten nur noch von dem, was gesungen wurde, von einer Möglichkeit
gegenwärtigen Singens ist keine Rede, es scheint sie nicht mehr zu geben.
Wenn sich der Schiffbrüchige am gesungenen Mast festbeisst, was als ein
letzter Rettungsversuch, aber auch als eine Einverleibung erscheint, dann
läuft das «Holzlied» zwischen seinen Zähnen hindurch und wird einen
Mundbreit gleichsam sein eigenes. Als Singen oder Mit-Singen lässt sich
diese Art von Teilhabe, wo es sich doch wörtlich um eine Verbissenheit
handelt, nicht mehr bezeichnen. Dabei gerät das Ich des Gedichts in einen
Zustand der Verdinglichung, es wird zum «Wimpel» eines Himmelwracks.
Von diesem Wimpel heisst es, dass er «liedfest» sei - ein Wort, an dem sich
das Verstehen des Gedichtes entscheidet.

Natürlich ist auch dieses ein Gedicht über die Dichtung, vor allem über
Paul Celans eigenes Dichten. In der Verfremdung einer Du-Anrede spricht
der Dichter zu sich und von sich selbst. Nennt er nun jenes Du - also sich
selbst oder einen, der ganz seinesgleichen wäre - «liedfest», so ist die

Voraussetzung dafür nicht etwa der alte Topos Poet gleich Sänger, sondern die
in diesem Augenblick gefundene, aus der Logik des enggeführten Motiv-
Materials sich überraschend und zwingend ergebende Gleichung vom
Dichter als Wimpel eines kieloben treibenden Schiffes. Ein Wimpel aber kann
nicht das Subjekt einer Botschaft sein, er ist die Botschaft selbst, nämlich:
eines Schiffes, hier eines «Himmelwracks», dessen Mast ein «Holzlied» ist.
Der sich in dieses «Holzlied» verbissen hat, ist als Wimpel zur Botschaft eines

universalen Schiffbruches geworden - er selbst, das Ich dieser Dichtung.
Damit ist das Pathos aller Metaphern früherer Dichter-Selbstverständnisse
weit übertroffen - Eichendorffs «Der Dichter ist das Herz der Welt», Heines



92 Peter Horst Neumann

«Durch das meinige ging aber der große Weltriß» oder die letzten Worte des

Tasso aus Goethes Drama: «So klammert sich der Schiffer endlich noch/Am
Felsen fest, an dem er scheitern sollte.» Dies alles erscheint auf bitterste
Art übertroffen und ausgelöscht. Sprachlich war dieser abgründige Bild-
Gedanke nur durch die kühne Engführung zweier Motive, des Singens und
des Schiffbruchs zu vermitteln. Nur so vermochte Celan die alte poetolo-
gische Bedeutung des Gesang-Motivs noch einmal in seiner Dichtung
aufzurufen, doch um den Preis welcher Verfremdung. Die Pointe dieser Motiv-
Verschränkung hat er bereits in der Eingangszeile des Gedichts, in einem

nur leicht verdeckten Wortspiel angedeutet: «gesungen»/gesunken -
MIT ERDWÄRTS GESUNGENEN MASTEN
fahren die Himmelwracks.

In dieses Holzlied
beißt du dich fest mit den Zähnen.

Du bist der liedfeste
Wimpel. (11,20)

Bedenkt man den generellen Bedeutungsverlust des Gesang-Motivs in der

Dichtung des 20. Jahrhunderts zusammen mit dem Verschwinden der
Gleichsetzung von Lied und Gedicht und der traditionellen Bezeichnung des

Dichters als Sänger, so gewinnt man den Eindruck, dass diese
poesiegeschichtliche Tradition in Paul Celans Dichtung eine verfremdete Aufgipfelung
erlebt und zugleich an ihr Ende gelangt. Hatte die Poesie im Gebrauch dieser
Motive und Gleichungen ehedem, und nicht nur bei Eichendorff, stets ihr
eigenes, vormals geselliges Wesen und ihre Nähe zur Musik bedacht, so
deuten ihre bei Paul Celan vorkommenden Varianten und Verfremdungen
auf den ungeselligen, solitären Charakter einer Dichtung die in eigensinnigster

Distanziertheit zu ihrer Nachbarkunst, der Musik, steht.


	Wie der deutschen Lyrik das Singen verging : von Eichendorff zu Paul Celan

