Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch fur Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 25 (2005)

Artikel: "O Gott - o welch ein Augenblick!" : Beethovens Fidelio und die
Dramaturgie der "Eile"

Autor: Gerhard, Anselm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835266

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«O Gott — o welch ein Augenblick!»
Beethovens Fidelio und die Dramaturgie der «Eile»

Anselm Gerhard (Bern)

Zu den ergreifendsten Momenten der Fidelio-Partitur gehoren die 56 Takte,
mit denen Beethoven die eigentliche Befreiung Florestans markiert: Leonore
soll ihrem Ehemann die Ketten abnehmen und stammelt zu einer weit aus-
ladenden Oboen-Melodie: «O Gott! o Gott! welch ein Augenblick!» Dieser
Hohepunkt des letzten Finales — in seiner dramaturgischen Funktion durch-
aus dem «pezzo concertato» vergleichbar, das sich in der italienischen Oper
nach 1820 als stereotyper Teil des Finales des ersten Aktes durchsetzen
sollte — findet sich kaum verdndert in allen stark divergierenden Fassungen
von Beethovens Oper (Leonore 1805, Leonore 1806 und Fidelio 1814), geht
aber auf eine melodische Idee des Komponisten zuriick, die viel alter ist als
alle Opernpldne Beethovens.

Auch Peter Giilke hat in seinem Beethoven-Buch darauf hingewiesen,
woher diese Melodie stammt: In einer Trauerkantate auf den Tod des Kaisers
Joseph II., die Beethoven als noch nicht Zwanzigjahriger im Frithjahr 1790
in Bonn komponiert hatte, findet sich genau dieselbe Oboen-Melodie in
einer «Aria con coro», die den moralischen Fortschritt symbolisiert, der
durch die nach dem Namen des verstorbenen Kaisers als osephinische>
bezeichneten Reformen erreicht worden war. Zweifellos steckt «in dem
Zitat aus dem Frithwerk», wie Peter Giilke formuliert hat, «viel mehr als nur
die Wiederverwendung bereitliegenden Materials.»! Vorbereitet von Rezitativ
und Arie, die von einem «Ungeheuer, sein Name Fanatismus», berichten,
das erst durch den Auftritt des habsburgischen Monarchen vertrieben wer-
den konnte, preist diese zweite Arie die klare aufkladrerische Position des von
1780 bis 1790 regierenden Sohns Maria Theresias.

Man kann die melodische Koinzidenz mit der Opernpartitur unter stilis-
tischen Aspekten als eines der relativ seltenen Beispiele dafiir ansehen, dass
Beethoven bisweilen die Miihe auf sich nahm, ausserordentliche Einfélle in
einem umsténdlichen Prozess zu verfeinern. Auch kann man - wie es vor
allem Harry Goldschmidt getan hat? — Schliisse aus den politischen Implika-

1 Peter Giilke, Uber «Fidelio» [1970 und 1988/89], in: Giilke, «... immer das Ganze vor
Augen». Studien zu Beethoven, Stuttgart: Metzler/Kassel: Barenreiter 2000, S. 257-267;
hier S. 267.

2 Vgl. Harry Goldschmidt, Die Ur-Leonore, in: Goldschmidt, Beethoven. Werkeinfiihrungen
(Reclams Universal-Bibliothek, 628), Leipzig: Reclam 1975, S. 255-283; hier S. 282-283.



70 Anselm Gerhard

tionen der Texte ziehen und in der Wiederverwendung einer Melodie von
1790 ein klares Indiz dafiir erkennen, dass Beethoven mit den Vertretern
des <BOsen» in seiner einzigen vollendeten Oper nicht irgendwelche Provinz-
Tyrannen im fernen Spanien assoziierte, sondern fithrende Vertreter der
herrschenden Klasse im Osterreich des ausgehenden 18. Jahrhunderts.

Man kann sich aber auch — gerade im Blick auf den eminent politischen
Charakter des Kantatentexts — dariiber wundern, dass der semantisch ein-
deutige Text von 1790 («Da stiegen die Menschen ans Licht,/Da drehte
sich gliicklicher die Erd’ um die Sonne/Und die Sonne warmte mit Strahlen
der Gottheit») in der Oper einem letztlich austauschbaren Lob des erfiillten
Augenblicks weicht. Nattrlich ist im Kontext der Finalszene des Fidelio
offensichtlich, dass mit diesem «Augenblick» die Freiheit eines (oder sogar
aller?) politischen Gefangenen gemeint ist, und selbstverstdndlich ist ein
allegorischer Text in einer enkomiastischen Kantate besser angebracht als
in einem auf der Biihne zu realisierenden Drama. Aber dennoch macht die
Rede vom «Augenblick» stutzig — um so mehr, wenn man sieht, wie oft in
dieser ungewohnlichen Oper von Augenblicken und Zeitmassen die Rede
ist.

«Die Zeit ist dringend»

Denn nicht nur Leonore preist den Augenblick, der die Erfiillung ihrer hero-
ischen «ehelichen Liebe» bedeutet, auch ihr Gegenspieler Pizarro spricht
vom Augenblick, wenn er in seiner Arie des ersten Akts die Wonne-Gefiihle
der Rache an dem wehrlosen Gefangenen Florestan besingt («Ha, welch ein
Augenblick!»), und erneut, wenn er im zweiten Akt seinem Opfer schein-
bar zum letzten Mal gegeniiber steht («Nur noch ein Augenblick,/Und dieser
Dolch —»). Auch von «Eile» ist immer wieder die Rede: Pizarro driangt im
ersten Akt nach seiner Rache-Arie den subalternen Gefangniswarter Rocco
mit den Worten «Jetzt, Alter, hat es Eile!», wihrend Leonore ihre dngstlichen
Vorahnungen beim Anblick Pizarros in die Worte «Abscheulicher! Wo eilst
du hin?» fasst. Marzelline kommentiert die Bewegungen der Gefangenen,
denen Rocco einen kurzen Moment in der «freien Luft» des Gefdngnishofes
gewahrt hat, mit dem Satz «Wie eilten sie zum Sonnenlicht», wihrend «Nur
hurtig fort, nur frisch gegraben» die Worte sind, mit denen Rocco in der
Kerkerszene des zweiten Akts seinen Gehilfen Fidelio zum schnellen Arbeiten
anhalt.

Diese zum grossten Teil wortlich aus der franzosischen Vorlage iiber-
setzten Formulierungen weisen auf einen charakteristischen Aspekt des
Stticks hin, das mit dem Text eines Jean-Nicolas Bouilly und der wenig ins-
pirierten Musik von Pierre Gaveaux am «ler ventdse, an VI de la Républi-



«0 Gott — o welch ein Augenblick!» 71

que francaise», also am 19. Februar 1798 am «Théatre Francais de la rue
Feydeau» uraufgefiihrt worden war. Denn nicht von ungefihr wurde die-
ses anspruchslose, mit Gesdngen vermischte Schauspiel nicht mit dem
Gattungstitel bezeichnet, der damals fiir das gebrduchlich war, was wir heute
als «opéra-comique» klassifizieren: Im Libretto heisst es nicht «Comédie en
deux actes et en prose, mélée de chants», sondern «Fait historique en deux
actes et en prose, mélé de chants». Natiirlich ging es dabei vor allem darum,
das Publikum mit dem gebotenen Nachdruck darauf hinzuweisen, dass ihm
eine Geschichte préasentiert wurde, die mit allen Attributen des Authen-
tischen ausgestattet war — dass Bouillys vollmundige und bis heute fiir bare
Miinze genommene Behauptung, dieses Exempel der «ehelichen Liebe»
habe er selbst im Schreckensjahr 1793 in der Touraine erlebt, einer kriti-
schen Uberpriifung nicht standhélt,? steht dabei auf einem anderen Blatt.

Aber «fait historique» bedeutet noch weit mehr; die ungewohnliche
Gattungsbezeichnung zeigt unmissverstandlich, dass der Dramaturgie dieses
Stiicks etwas vom Prinzip des «Historischen» eingeschrieben ist, das uns
Nachfahren des Historismus als zweite Natur erscheint, aber in den Um-
walzungen des spaten 18. Jahrhunderts tiberhaupt erst denkbar geworden
war. Wie noch die historischen Romane Walter Scotts oder Alessandro
Manzonis zeigen, wurde nach den Peripetien der Franzosischen Revolution
Geschichte nicht mehr als fast statisch wirkendes Kontinuum, sondern in
seiner erschreckenden Dramatik als dynamischer Prozess wahrgenommen,
deren literarische Bewdltigung nicht mehr in der iiberkommenen Form der
aufzdhlenden Chronik moglich schien, sondern nur noch in farbigen und
hochdramatischen Romanen und Theaterstiicken.

Nichts kann uns heute den Schrecken verdeutlichen, den die Zeit-
genossen empfunden haben miissen, als sie am 21. Januar 1793 Zeugen der
Hinrichtung eines zum einfachen «citoyen» namens Louis Capet degradierten
Monarchen wurden, dessen Familie fast tausend Jahre lang «von Gottes
Gnaden» liber das Reich der Franken regiert hatte. Dieses Fanal und die
Terror-Herrschaft der Jahre 1793/94, auf die sich Bouillys Libretto indirekt
bezieht, hatten die Uberzeugung, in einer vorgegebenen Weltordnung zu
leben, nicht nur erschiittert, sondern endgiiltig zerstort; der dort erlittene
Schrecken schrie geradezu nach literarischen Darstellungsformen, die auf
eine neue Weise Prozesse gestalteten, in denen sich die Ereignisse regelrecht
iberschlugen. Man vergegenwaértige sich: 1789 Sturm auf die Bastille,
Aufhebung des Feudalsystems und Enteignung der kirchlichen Besitztiimer,

3 Vgl. Helmut C. Jacobs, Jean Nicolas Bouilly (1763-1842) und die Genese des Leonoren-
stoffes. «Léonore ou L'amour conjugal» als «Fait historique» der Revolutionszeit, in: Archiv fiir
Musikwissenschaft 48 (1991), S. 199-216.



72 Anselm Gerhard

1790 Abschaffung des erblichen Adels, 1791 Fluchtversuch des Konigs
Louis XVI, 1792 Krieg gegen Osterreich und Preussen, Suspendierung des
Konigtums und Einfiihrung eines allgemeinen Wahlrechts, 1793 Hinrichtung
des Konigs auf der Guillotine und Machtiibernahme Robespierres, 1794
Hinrichtung desselben Robespierre...

Vor diesem Hintergrund lasst sich besser verstehen, warum Bouilly in
seinem Libretto den Akzent so sehr auf das wechselnde Gliick der Haupt-
figuren gelegt und die Protagonisten seines Dramas einer hektischen Be-
triebsamkeit ausgesetzt hat, die diese immer wieder eine augenblickliche
Veranderung der Situation befiirchten oder erhoffen lédsst.* Das Trompeten-
signal, das in Beethovens Komposition geradezu zum Signet unseres Fidelio-
Bilds geworden ist, lasst sich aus der operntypischen Tradition des «deus
ex machina» nur zu einem Teil erkldren, denn in der Dramaturgie von
Bouillys Libretto und noch in den ersten Fassungen von Beethovens Leonore
ist es eingebunden in eine mehrstufige Entfaltung eines <suspense>, wie er
fiir die Dramaturgie des Melodrams und noch des Kriminalfilms charakte-
ristisch werden sollte: Denn das ferne Trompetensignal fiihrt in den ersten
beiden Fassungen von Beethovens Oper nur dazu, dass Pizarro von seinem
Mordplan ablédsst und mit Rocco, der Leonore die Pistole entwinden konnte,
den Kerker verlasst. Als sich Leonore und Florestan somit zusammen im
verschlossenen Kerker wiederfinden und von aussen einen Chor horen, der
Rache fordert, haben sie deshalb allen Grund, die letzte Hoffnung aufzu-
geben und sich auf einen gemeinsamen Tod vorzubereiten — erst die Ankunft
des Ministers im Kerker fithrt zum Umschlagen der Situation und zur end-
lichen Befreiung Florestans.

In seiner letzten Fassung von 1814 hat Beethoven diese zusétzliche Kom-
plikation verworfen. Nun verdeutlicht bereits nach dem Trompetensignal
der Auftritt von Soldaten, dass die Macht Pizarros gebrochen ist; nach dem
ersten Freuden-Duett iibernimmt Rocco die Aufgabe, das Ehepaar aus dem
Kerker auf den Paradeplatz des Schlosses zu fiihren, wo die Befreiung Flores-
tans in hellem Tageslicht zelebriert werden kann. Insofern unterscheidet
sich Beethovens Oper nicht nur in der Lichtregie von der franzdsischen
Vorlage; sie unterscheidet sich — in allen drei Fassungen — von Bouillys «fait
historique» vor allem durch die konsequente Musikalisierung der vorge-
fundenen suspense>-Dramaturgie.

4 Vgl. zu diesem Aspekt Albert Gier, Befristete Gefahren. (Nicht nur) vergleichende Bemer-
kungen zur Zeitstruktur im «Fidelio», in: Fidelio/Leonore. Anndherungen an ein zentrales
Werk des Musiktheaters. Vortrdge und Materialien des Salzburger Symposions 1996, hrsg.
von Peter Csobddi, Gernot Gruber, Jiirgen Kiihnel, Ulrich Miiller, Oswald Panagl und
Franz Viktor Spechtler (Wort und Musik. Salzburger akademische Beitrage, 39), Anif/
Salzburg: Miiller-Speiser 1998, S. 295-305.



«O Gott — o welch ein Augenblick!» 73

Wahrend bei Bouilly die Figur Pizarros als reine Sprechrolle konzipiert
und daher die ganze Szene mit Pizarro im Dialog gestaltet worden war,
sah hier Beethoven mit dem Quartett von Leonore, Florestan, Rocco und
Pizarro ein zentrales Stiick seiner Partitur vor. Erst bei ihm wird das (nun
zweimal erklingende) Trompetensignal, das von Gaveaux nicht einmal notiert,
sondern dem Belieben des jeweiligen Trompeters {iberlassen ist, zu einem in
die musikalische Dramaturgie integrierten Ereignis; als — wiederum sei Peter
Giilke zitiert — «Geschenk einer grof3en geschichtlichen Stunde»® ist es Hohe-
punkt des umgebenden Quartetts und gleichzeitig mit seiner Tonart B-Dur
irritierender Fremdkorper in diesem grossartigen D-Dur-Ensemble, das so
merkwtirdig beginnt: Auf einen Ausschnitt der D-Dur-Skala folgt ein e-moll-
Akkord, bevor sich die Harmonien zu Pizarros Solo wie atemlos von einer
zur ndchsten Stufe hochwinden und das schliesslich erreichte D-Dur von
Leonore und Florestan gleich wieder konterkariert wird. Noch in der mehr
als eigenwilligen harmonischen Disposition verrét dieses Ensemble etwas
von der angespannten Nervositédt der in hochster Unruhe vorgestellten Betei-
ligten. Nicht zuféllig weist der letzte gesprochene Satz, den Beethoven zum
Ausloser seines Quartetts genommen hat, in lapidarer Kiirze auf ein, nein, auf
das zentrale Motiv dieser Oper: «Die Zeit ist dringend.» (In Bouillys Libretto:
«Le temps presse.»)

«In gwei Minuten sind wir wieder zusammen»

Die aussergewohnliche Pragekraft dieser dramaturgischen Idee zeigt sich
aber noch deutlicher im Umstand, dass nicht nur die an dem politischen
Drama Beteiligten stdndig von Zeit und Zeitdruck reden. In diesem hete-
rogenen Stiick ist das Vokabular aller Figuren von einer &ngstlichen
Auseinandersetzung mit dem Ablauf der Zeit gezeichnet. In den Fassungen
von 1805 und 1806, die noch mit der spiter an die zweite Stelle der
Nummernfolge verschobenen Arie der Marzelline begannen, endet der
dieser Arie vorausgehende Monolog mit dem Seufzer: «Ach wére diese Zeit
schon da! —»

In dem Duett Marzellines und Jaquinos, das Beethoven in der Fassung
von 1814 dieser Arie vorangestellt hat, weist die erste Aussage Marzellines
wiederum auf den Leitbegriff der «Eile»: «Ich darf bei der Arbeit nicht zau-
dern». Und der in Marzelline verliebte Jaquino akzeptiert widerspruchslos
diese Proklamation einer biirgerlichen Arbeitsethik, wenn er seinen Wunsch
nach einem vertraulichen Gesprach sogleich relativiert: «Ein Weilchen nur
hore mir zu»; mehr noch: Am Ende der ersten Szene benennt er Marzelline

5 Giilke, Uber «Fidelio» (wie Anm. 1), S. 267.



74 Anselm Gerhard

die Dauer seiner Abwesenheit mit einer Prdzision, die uns Benutzer von
Eisenbahn-Fahrpldnen und digitalen Uhren nicht iiberraschen mag, in einer
Zeit, die noch keine Armbanduhren und kaum Sekundenzeiger kannte, aber
sicher ein wenig gesucht wirken musste: «Bleib fein hier, in zwei Minuten
sind wir wieder zusammens».

Dieser im Extremfall minutengenauen Zeitmessung entspricht die haufige
Verwendung des Worts «Stunde» fiir einen prazisen Zeitpunkt: Leonore
fasst in der Kerker-Szene ihre widerstreitenden Gefiihle in den Satz «Die
hehre, bange Stunde winkt,/die Tod mir oder Rettung bringt»; alle vier Pro-
tagonisten des Kerker-Dramas besingen nach dem zweiten Trompeten-Signal
die verdnderte Situation mit dem Verweis auf «der Rache Stunde» (Leonore
und Florestan), die «verfluchte» Stunde (Pizarro) beziehungsweise die
«flirchterliche Stunde» (Rocco), und schliesslich singt auch der Chor im 1814
neu komponierten Eroffnungschor des zweiten Finales «Heil sei dem Tag,/
Heil sei der Stunde!»

«Mir ist so wunderbar»

Es wiére ein Leichtes, solche Eigenheiten dem tatsdchlichen oder unterstellten
Unvermogen der Librettisten zuzuschreiben. Aber auch hier — denke ich -
gilt Peter Glilkes Feststellung, dass «keiner der Versuche», solche «Risse
und Briiche [...] auf die Textdichter abzuwiélzen, [...] {iberzeugen» kann.®
Natiirlich konnte man sich dariiber verstindigen, dass diese irritierende
Haufung von Wortern wie «Augenblick», «Eile», «Zaudern» und «Stunde», fiir
die nur einige wenige Belege herangezogen wurden, auch auf den Mangel
poetischer Erfindungskraft bei den Wiener Literaten hindeutet, die das
franzoésische Libretto Bouillys — weitgehend in wortlicher Ubersetzung — fiir
Beethoven einrichteten. Und ohne jeden Zweifel steht der wiederkehrende
Hinweis auf einen prazisen Zeitpunkt in den geschlossenen Nummern dieser
Oper fiir eine grundséatzliche Besonderheit des Musiktheaters, die die meisten
zwischen 1750 und 1900 entstandenen Opern in immer neuen Varianten
ausniitzen: In sogenannten &kontemplativen>- Ensembles kann der Fortgang
der Handlung unterbrochen und im synchronen Nebeneinander widerstrei-
tender Stimmen die gerade entstandene Situation kommentiert werden, so
dass die dramatische Zeit wie suspendiert erscheint.

Auch Beethoven bediente sich dieser Konvention, wobei ihm mit seinem
Quartett im ersten Akt («Mir ist so wunderbar») eine besonders tiberzeu-
gende lyrische Verinnerlichung der heiklen Situation zwischen der verliebten
Marzelline, dem bedrangten «Fidelio», dem eifersiichtigen Jaquino und

6. “Ebd:; Sk 257



«O Gott — o welch ein Augenblick!» 75

dem vaterlichen Rocco gelang. Er «dehnt einen fiir jeden der Beteiligten
wichtigen Moment realer Zeit in musikalische Zeit aus, die spannungsvolle
Strenge der Form gibt den vollen Widerschein der Gegensétze, die sie zur
Einheit zwingt.»” Solches oder dhnliches Lob dieses Ensembles fehlt in kei-
ner Beschreibung von Beethovens Oper, und immer wird die Kunst des
Komponisten geriihmt, einen Augenblick gleichsam in die Lange zu ziehen.
Das ist freilich insofern erstaunlich, als es sich bei diesem Quartett um einen
doch eher konventionellen Teil der Partitur handelt. Denn gerade die Technik
des «falso canone» bindet es in eine Tradition ein, der auch Mozarts Cosi
fan tutte (1789), mehrere Messen Joseph Haydns und etwa Ferdinando Paérs
Camilla (1799) angehoren.® Aber ganz abgesehen von solchen kompositions-
geschichtlichen Uberlegungen lisst sich die Gestaltung des «Augenblicks»
in Beethovens Oper gewiss nicht auf dieses in seiner Intensitit unbestritten
aussergewohnliche Ensemble reduzieren.

Denn gerade jenseits von solchen <kanonischen> Losungen zeigt sich
vor allem auch in Fidelio, wie die sprachlichen Vorgaben prédgend fiir die
musikalische Gestaltung geworden sind, so dass es sinnlos ist, vermeintliche
musikalische Qualitdten dieses scheinbar nur «mit knapper Not gegliickten»
Meisterwerks? gegen vermutete Schwichen seines Textes auszuspielen: An
anderen Stellen seiner Partitur geht Beethoven noch wesentlich weiter im
Versuch, Bouillys Dramaturgie des Zeitdrucks in musikalisch erfahrbare
Strukturen umzusetzen. In der eréffnenden Musiknummer der Fassung von
1814, dem Duett zwischen Marzelline und Jaquino, ist das «Pochen» und
damit die Furcht Jaquinos, in seinen Liebeserklarungen immer wieder unter-
brochen zu werden, den hauptsichlich im staccato gefiihrten Orchester-
stimmen ebenso eingeschrieben, wie dann das eroffnende Streicher-Motiv
der anschliessenden Arie Marzellines deren dngstliche Erwartung eines ent-
scheidenden Augenblicks zum Ausdruck bringt.

7 Ebd., S. 264.

8 FEine prizise Geschichte des Phdnomens ist noch zu schreiben; erste vorldufige Informa-
tionen finden sich bei Julian Budden und Stanley Sadie, Canon, in: The new Grove dictio-
nary of opera, hrsg. von Stanley Sadie, Band I, London: Macmillan 1992, S. 715. Vgl. auch
Heinrich W[ilhelm] Schwab, «Mir ist so wunderbar». Zum Kanon auf der Opernbiihne, in:
Von der «Leonore» zum «Fidelio». Vortrdge und Referate des Bonner Symposions 1997, hrsg.
von Helga Lithning und Wolfram Steinbeck (Bonner Schriften zur Musikwissenschaft, 4),
Frankfurt am Main: Lang 2000, S. 235-248; Sabine Henze-D&hring, Franzdsisch —
Italienisch — Deutsch: Zur Gattungsproblematik des «Fidelio», ebd., S. 121-133; hier S. 126 f,;
Anselm Gerhard, «Mit Lied und Wort von Ort zu Ort»s. Zwel «piéces fugitives» von Giacomo
Meyerbeer und die «longue durée» des «falso canone», in: Biihnenkldnge. Festschrift fiir
Sieghart Dohring zum 65. Geburtstag, hrsg. von Thomas Betzwieser, Daniel Brandenburg,
Rainer Franke, Arnold Jacobshagen, Marion Linhardt, Stephanie Schroedter und Thomas
Steiert, Mlinchen: Ricordi 2005, S. 377-398.

9  Giilke, Uber «Fidelio» (wie Anm. 1), S. 257.



76 Anselm Gerhard

Auch dass Marzelline, wie Peter Gililke in einer eindringlichen Beschreibung
verdeutlicht hat, «schon, wenn wir sie kennen lernen, nicht mehr einfach
ein und dieselbe» ist, «<sondern zerspalten wie ihre Arie», 1Y hat prézise mit der
eigentiimlichen Gestaltung der Zeit in dieser Nummer zu tun: Ihre Gesangs-
linie ist von Pausen durchsetzt, in denen der Sekundenschlag splirbar wird.
Die charakteristische Abfolge von Achtelnote, Sechzehntelpause und Sech-
zehntelnote, auf die zuriickzukommen sein wird, prdgt eine Spielart des
«canto spezzato» aus, die in dieser Zeit mehr als ungewohnlich ist.

Ein Hohepunkt einer solchen Problematisierung der Zeit und Zeitwahr-
nehmung ist dann im beriihmten Chor der Gefangenen am Beginn des
ersten Finales erreicht. Hier dehnt Beethoven den Lobpreis der «freien Luft»
auf geradezu epische Weise aus: 219 Takte in der Leonore von 1805 und in
der gekiirzten Fassung von 1814 immer noch 178 Takte, die mit ihrer fast
statisch wirkenden Verankerung in B-Dur — der Tonart des Trompeten-
signals — die Sehnsucht verdeutlichen, dieser kurze «Augenblick» moge
von langerer Dauer sein.

Dem entspricht am Beginn des zweiten Akts eine Musik, die die Er-
starrung einer unstrukturierten Zeit im ewigen Dunkel des Kerkers form-
lich mit Hdnden greifen ldsst: Vor allem in dem 1814 nachkomponierten
Melodram, das dem gesprochenen Dialog Leonores und Roccos musikalische
Konturen verleiht, wird der Wechsel von klaren rhythmischen Motiven und
«erstarrten» Akkorden, wie er seit Rousseau und Benda der melodramati-
schen Komposition eignet, in kongenialer Weise eingesetzt, um den Verlust
der Zeit- und Raum-Orientierung in Isolationshaft erfahrbar werden zu las-
sen.

Aber auch der bereits erwédhnte — und ebenfalls 1814 neu komponierte —
Eroffnungschor des letzten Finales («Heil sei dem Tag, Heil sei der Stunde!»)
macht deutlich, wie sehr Beethovens Partitur vor allem in der letzten Fas-
sung von einer Sensibilitét fiir die prekédre Kategorie der Zeit gepragt ist:
Der stereotype punktierte Rhythmus des langen Orchester-Vorspiels gewinnt
durch den synkopischen pianissimo-Einsatz der ersten Violinen im dritten
Takt und durch das weitgespannte Crescendo eine unvorstellbare Dynamik,
die in eklatantem Kontrast steht mit dem mehr als statisch wirkenden Wechsel
von Tonika- und Dominant-Akkorden, der das Fehlen jeglicher Spannung
in der harmonischen Disposition nur notdiirftig verschleiert. Zugespitzt
erscheint das dynamische, atemlos wirkende Element durch die eigentiim-
liche Notation, die im schnellen Allegro vivace-Tempo sich nicht mit staccato-
Anweisungen begniigt, sondern statt <cnormaler> Punktierungen ein weiteres

10 Peter Giilke, Si jétais roi (9. II. 1992), in: Giilke, Fluchtpunkt Musik. Reflexionen eines
Dirigenten zwischen Ost und West, Kassel: Bédrenreiter/Stuttgart: Metzler 1994, S. 10-19;
hier S. 12.



«0 Gott — o welch ein Augenblick!» 77

Mal die Abfolge von Achtelnote, Sechzehntelpause und Sechzehntelnote
fordert. Wieder scheint es, als versuche Beethoven, einen erfiillten «Augen-
blick» fiir alle Ewigkeit zu bannen — im schmerzlichen Wissen, dass solche
Versuche zum Scheitern verurteilt sind.

So zeigen gerade einige Tendenzen der Umarbeitung, wieviel Beethoven
an Details der Zeitgestaltung gelegen haben muss. Auch wenn ein Vergleich
der drei Fassungen auf sehr viele und sehr verschiedene Strategien der Ver-
anderung schliessen ldsst, erlaubt es die hier exponierte Perspektive doch,
einige Probleme von Beethovens Bearbeitungsprozess besser zu verstehen.
Denn in einer Oper, deren erstes Ziel es ist, Augenblicke zu bannen, hat eine
in sich geschlossene Quverture, die ja nur auf das Drama vorbereiten soll,
einen wesentlichen Teil ihrer «raison d’étre> verloren; kein Wunder, dass sich
Beethoven bis zuletzt mit der Entscheidung schwer tat, welche Eroffnung
seiner Oper angemessen sein konnte. Ahnliches gilt fiir das letzte Finale,
das in den Bearbeitungen von 1806 und 1814 den meisten Eingriffen aus-
gesetzt war. Dabei macht noch die Einfligung eines Chors, dessen Text den
Moment — den «Tag» und die «Stunde» —, nicht aber das zu besingende
Ereignis in den Vordergrund stellt, iiberdeutlich, wie sehr Beethoven Ten-
denzen weiterentwickelt hat, die in Bouillys Libretto nur angelegt waren.

Dort preist der ausserordentlich knappe Schlusschor «le pouvoir et les
charmes/de la constance et de 'amour», und dhnliche poetische Strategien
finden sich auch in den beiden unabhéngig von Beethoven entstandenen
italienischen Bearbeitungen des franzosischen Librettos: In der von Ferdi-
nando Paér komponierten Fassung eines anonymen Librettisten (Leonore
ossia L'amor conjugale, Dresden 1804) kulminiert das Finale in «ottonari»,
also in achtsilbigen Versen, die von metastasianischer Kiihle sind: «Quando
prima suon di morte/Ecchegiava qui d’intorno,/Suon di gioia in si bel giorno/
S’oda ovunque ad ecchegiar». In der von Giovanni Simone Mayr kompo-
nierten Einrichtung Gaetano Rossis (L'amor coniugale, Padua 1805) wird
dagegen der Titel des Werks zum Motto des sentenzhaften und ebenfalls den
Bogen vom Titel zum Schlussvers spannenden Finalchors gemacht: «Coniugal
celeste amore,/Quando accendi un fido cor/Dolci rendi affanni e stenti/
Tutto soffri, tutto tenti/E felice alfin trionfi/Coniugal celeste amor». Nur
bei Beethoven hingegen wird — bis in die frenetische, die Neunte Symphonie
vorwegnehmende «stretta> des Chors hinein — etwas vom Bestreben deutlich,
diesen gliicklichen «Augenblick» zu transzendieren.

«Verweile doch! Du bist so schon!»

«Die ganze Oper erscheint mir oft wie ein Wunder. Es kommt mir vor, als
habe ein Mensch sie geschaffen, der mit Sehnsucht nach einem fremden



78 Anselm Gerhard

Etwas ringt, nach einer himmlischen Schonheit, deren Daseyn er nur ahnet, —
aber sie nicht fesseln kann.»!! In den Worten eines anonymen Mitarbeiters
der Mainzer Zeitschrift Caecilia von 1826 scheint die herausragende Qualitit
von Beethovens einziger Oper mit poetischen Worten erfasst, die gleichzei-
tig deutlich machen, wie sehr das sehnsiichtige Ringen um den Ausdruck
transzendentaler Erfahrungen charakteristisch fiir den Ubergang vom 18.
zum 19. Jahrhundert gewesen ist, auch wenn nur wenige Kiinstler die Dar-
stellung solcher Sehnsilichte in derartige Extreme getrieben haben wie
Beethoven.

Schon Goethes Faust musste im sehnsiichtigen Ausruf «Verweile doch!
Du bist so schon!» erkennen, dass der Versuch, den fliichtigen Augenblick
zu bannen, zum Scheitern verurteilt ist. Beethovens Fidelio-Partitur scheint
mit beachtlicher Hartnackigkeit diesen Umstand ignorieren zu wollen und
statt dessen zu versuchen, ein Prinzip allen menschlichen Freiheitsdrangs
dingfest zu machen. Nicht zuféllig liess sich Ernst Bloch fiir entscheidende
Passagen seines Hauptwerks Prinzip Hoffnung von einer zugespitzten Inter-
pretation des Fidelio leiten, in der «Revolution schlechthin als Handlungs-
raum» von Beethovens Musik bezeichnet wird.!? Blochs prononciert dinke>
Sicht wurde in den 1970er und 1980er Jahren durch verschiedene Adepten
des Tiibinger Philosophen nachhaltig popularisiert, mit Wolfgang Osthoff
ergriff aber auch ein Musikwissenschaftler fiir eine eher «echtes, biirgerliche
Deutung von Beethovens Oper das Wort.13 Dabei ist Osthoff sicher zuzu-
stimmen, dass Beethovens Libretto nicht so eindeutig «republikanisch» ist,
wie es Bloch gerne gesehen hitte. Gerade der Verweis auf die Trauerkantate
auf den Tod Joseph II. spricht dafiir, die Moglichkeit nicht vollig von der Hand
zu weisen, dass fiir Beethoven auch eine Neuauflage eines «aufgeklarten» Ab-
solutismus noch eine politische Option gewesen sein kohnte. Und die Tatsache,
dass Bouillys Text aus der politischen Situation in Frankreich heraus nur als
Warnung vor den Exzessen der Revolution verstanden werden kann, sollte
hier zusdtzlich zu denken geben.

11 Anonym, Aus dem Nachlass eines jungen Kiinstlers, in: Caecilia. Eine Zeitschrift fiir die
musikalische Welt 4 (1826), S. 5-8, hier S. 5; zitiert nach: Ludwig van Beethoven. Die Werke
im Spiegel seiner Zeit. Gesammelte Konzertberichte und Rezensionen bis 1830, hrsg. von
Stefan Kunze, Laaber: Laaber 1987, S. 204-205; hier S. 204.

12 Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1959, S. 1295-1297.

13 Vgl. Wolfgang Osthoff, Beethoven als geschichtliche Wirklichkeit, in: Jahrbuch des Staatlichen
Instituts fiir Musikforschung PreufSischer Kulturbesitz 1970, hrsg. von Dagmar Droysen,
Berlin: Merseburger 1971, S. 7-21; hier S. 12-18; Wolfgang Osthoff, Ludwig van Beethoven.
Fidelio, in: Pipers Enzyklopddie des Musiktheaters, hrsg. von Carl Dahlhaus und Sieghart
Dohring, Band I, Miinchen/Zirich: Piper 1986, S. 215-219; hier S. 217-218.



«O Gott — o welch ein Augenblick!» 79

Andererseits erweist sich aber auch die Ubereinstimmung mit der idea-
listischen Asthetik Friedrich Schillers als nicht so zwingend, wie Osthoff dies
behauptet. So offensichtlich es ist, dass in Weimar wiederholt entscheidende
Entwicklungen ihren Ausgang genommen haben, so wichtig scheint mir
auch, daran zu erinnern, dass manches eben erst in reflektierter Distanz
von Weimar seine charakteristische Auspriagung gefunden hat. So ist es
eine Sache, wenn Schiller in seinem vierzehnten Brief Uber die dsthetische
Ergiehung des Menschen einen «Spieltrieb» beschreibt, der «dahin gerichtet
sein» wiirde, «die Zeit in der Zeit aufzuheben, Werden mit absolutem Sein,
Verdnderung mit Identitit zu vereinbaren».!'4 Denn allzu offensichtlich fiigt
sich das «utopische> Moment von Beethovens Musik gerade nicht dieser
klassizistischen Forderung, sondern lasst das Unerreichbare aller mensch-
lichen Sehnsucht Gestalt annehmen. Das «Prinzip Sehnsucht» ist in dieser
einzigartigen Oper umgesetzt mit dem Sensorium von Zeitgenossen, denen
Zeit zum Problem geworden war, und eines Komponisten, der noch in der
Gestaltung des kleinsten Details musikalischer Zeitstrukturen aufzeigte,
wozu die dusserste Anstrengung des menschlichen Willens in der Lage sein
kann — oder zumindest sein sollte.

14 Friedrich Schiller, Uber die dsthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen
[1795], in: Schiller, Samtliche Werke in fiinf Bdnden, hrsg. von Peter-André Alt, Albert Meier
und Wolfgang Riedel, Band V, Miinchen/Wien: Hanser 2004, S. 570-669; hier S. 612—
613 (Hervorhebung im Original).






	"O Gott - o welch ein Augenblick!" : Beethovens Fidelio und die Dramaturgie der "Eile"

