
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 25 (2005)

Artikel: "O Gott - o welch ein Augenblick!" : Beethovens Fidelio und die
Dramaturgie der "Eile"

Autor: Gerhard, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835266

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«O Gott - o welch ein Augenblick!»
Beethovens Fidelio und die Dramaturgie der «Eile»

Anselm Gerhard (Bern)

Zu den ergreifendsten Momenten der Fidelio-Partitur gehören die 56 Takte,
mit denen Beethoven die eigentliche Befreiung Florestans markiert: Leonore
soll ihrem Ehemann die Ketten abnehmen und stammelt zu einer weit
ausladenden Oboen-Melodie: «O Gott! o Gott! welch ein Augenblick!» Dieser

Höhepunkt des letzten Finales - in seiner dramaturgischen Funktion durchaus

dem «pezzo concertato» vergleichbar, das sich in der italienischen Oper
nach 1820 als stereotyper Teil des Finales des ersten Aktes durchsetzen
sollte - findet sich kaum verändert in allen stark divergierenden Fassungen

von Beethovens Oper (Leonore 1805, Leonore 1806 und Fidelio 1814), geht
aber auf eine melodische Idee des Komponisten zurück, die viel älter ist als

alle Opernpläne Beethovens.
Auch Peter Gülke hat in seinem Beethoven-Buch darauf hingewiesen,

woher diese Melodie stammt: In einer Trauerkantate auf den Tod des Kaisers

Joseph II., die Beethoven als noch nicht Zwanzigjähriger im Frühjahr 1790
in Bonn komponiert hatte, findet sich genau dieselbe Oboen-Melodie in
einer «Aria con coro», die den moralischen Fortschritt symbolisiert, der
durch die nach dem Namen des verstorbenen Kaisers als <josephinische>
bezeichneten Reformen erreicht worden war. Zweifellos steckt «in dem

Zitat aus dem Frühwerk», wie Peter Gülke formuliert hat, «viel mehr als nur
die Wiederverwendung bereitliegenden Materials.»1 Vorbereitet von Rezitativ
und Arie, die von einem «Ungeheuer, sein Name Fanatismus», berichten,
das erst durch den Auftritt des habsburgischen Monarchen vertrieben werden

konnte, preist diese zweite Arie die klare aufklärerische Position des von
1780 bis 1790 regierenden Sohns Maria Theresias.

Man kann die melodische Koinzidenz mit der Opernpartitur unter
stilistischen Aspekten als eines der relativ seltenen Beispiele dafür ansehen, dass

Beethoven bisweilen die Mühe auf sich nahm, ausserordentliche Einfälle in
einem umständlichen Prozess zu verfeinern. Auch kann man - wie es vor
allem Harry Goldschmidt getan hat2 - Schlüsse aus den politischen Implika-

1 Peter Gülke, Über «Fidelio» [1970 und 1988/89], in: Gülke, «... immer das Ganze vor

Augen». Studien zu Beethoven, Stuttgart: Metzler/Kassel: Bärenreiter 2000, S. 257-267;
hier S. 267.

2 Vgl. Harry Goldschmidt, Die Ur-Leonore, in: Goldschmidt, Beethoven. Werkeinführungen

(Reclams Universal-Bibliothek, 628), Leipzig: Reclam 1975, S. 255-283; hier S. 282-283.



70 Anselm Gerhard

tionen der Texte ziehen und in der Wiederverwendung einer Melodie von
1790 ein klares Indiz dafür erkennen, dass Beethoven mit den Vertretern
des <Bösen> in seiner einzigen vollendeten Oper nicht irgendwelche Provinz-

Tyrannen im fernen Spanien assoziierte, sondern führende Vertreter der
herrschenden Klasse im Österreich des ausgehenden 18. Jahrhunderts.

Man kann sich aber auch - gerade im Blick auf den eminent politischen
Charakter des Kantatentexts - darüber wundern, dass der semantisch
eindeutige Text von 1790 («Da stiegen die Menschen ans Licht,/Da drehte
sich glücklicher die Erd' um die Sonne/Und die Sonne wärmte mit Strahlen
der Gottheit») in der Oper einem letztlich austauschbaren Lob des erfüllten
Augenblicks weicht. Natürlich ist im Kontext der Finalszene des Fidelio
offensichtlich, dass mit diesem «Augenblick» die Freiheit eines (oder sogar
aller?) politischen Gefangenen gemeint ist, und selbstverständlich ist ein
allegorischer Text in einer enkomiastischen Kantate besser angebracht als

in einem auf der Bühne zu realisierenden Drama. Aber dennoch macht die
Rede vom «Augenblick» stutzig - um so mehr, wenn man sieht, wie oft in
dieser ungewöhnlichen Oper von Augenblicken und Zeitmassen die Rede

ist.

«Die Zeit ist dringend»

Denn nicht nur Leonore preist den Augenblick, der die Erfüllung ihrer
heroischen «ehelichen Liebe» bedeutet, auch ihr Gegenspieler Pizarro spricht
vom Augenblick, wenn er in seiner Arie des ersten Akts die Wonne-Gefühle
der Rache an dem wehrlosen Gefangenen Florestan besingt («Ha, welch ein
Augenblick!»), und erneut, wenn er im zweiten Akt seinem Opfer scheinbar

zum letzten Mal gegenüber steht («Nur noch ein Augenblick,/Und dieser
Dolch -»). Auch von «Eile» ist immer wieder die Rede: Pizarro drängt im
ersten Akt nach seiner Rache-Arie den subalternen Gefängniswärter Rocco
mit den Worten «Jetzt, Alter, hat es Eile!», während Leonore ihre ängstlichen
Vorahnungen beim Anblick Pizarros in die Worte «Abscheulicher! Wo eilst
du hin?» fasst. Marzelline kommentiert die Bewegungen der Gefangenen,
denen Rocco einen kurzen Moment in der «freien Luft» des Gefängnishofes
gewährt hat, mit dem Satz «Wie eilten sie zum Sonnenlicht», während «Nur
hurtig fort, nur frisch gegraben» die Worte sind, mit denen Rocco in der
Kerkerszene des zweiten Akts seinen Gehilfen Fidelio zum schnellen Arbeiten
anhält.

Diese zum grössten Teil wörtlich aus der französischen Vorlage
übersetzten Formulierungen weisen auf einen charakteristischen Aspekt des

Stücks hin, das mit dem Text eines Jean-Nicolas Bouilly und der wenig
inspirierten Musik von Pierre Gaveaux am «1er ventôse, an VI de la Républi-



«0 Gott - o welch ein Augenblick!» 71

que française», also am 19. Februar 1798 am «Théâtre Français de la rue
Feydeau» uraufgeführt worden war. Denn nicht von ungefähr wurde dieses

anspruchslose, mit Gesängen vermischte Schauspiel nicht mit dem
Gattungstitel bezeichnet, der damals für das gebräuchlich war, was wir heute
als «opéra-comique» klassifizieren: Im Libretto heisst es nicht «Comédie en
deux actes et en prose, mêlée de chants», sondern «Fait historique en deux
actes et en prose, mêlé de chants». Natürlich ging es dabei vor allem darum,
das Publikum mit dem gebotenen Nachdruck darauf hinzuweisen, dass ihm
eine Geschichte präsentiert wurde, die mit allen Attributen des Authentischen

ausgestattet war - dass Bouillys vollmundige und bis heute für bare
Münze genommene Behauptung, dieses Exempel der «ehelichen Liebe»
habe er selbst im Schreckensjahr 1793 in der Touraine erlebt, einer
kritischen Überprüfung nicht standhält,3 steht dabei auf einem anderen Blatt.

Aber «fait historique» bedeutet noch weit mehr; die ungewöhnliche
Gattungsbezeichnung zeigt unmissverständlich, dass der Dramaturgie dieses

Stücks etwas vom Prinzip des «Historischen» eingeschrieben ist, das uns
Nachfahren des Historismus als zweite Natur erscheint, aber in den
Umwälzungen des späten 18. Jahrhunderts überhaupt erst denkbar geworden
war. Wie noch die historischen Romane Walter Scotts oder Alessandro
Manzonis zeigen, wurde nach den Peripetien der Französischen Revolution
Geschichte nicht mehr als fast statisch wirkendes Kontinuum, sondern in
seiner erschreckenden Dramatik als dynamischer Prozess wahrgenommen,
deren literarische Bewältigung nicht mehr in der überkommenen Form der
aufzählenden Chronik möglich schien, sondern nur noch in farbigen und
hochdramatischen Romanen und Theaterstücken.

Nichts kann uns heute den Schrecken verdeutlichen, den die

Zeitgenossen empfunden haben müssen, als sie am 21. Januar 1793 Zeugen der

Hinrichtung eines zum einfachen «citoyen» namens Louis Capet degradierten
Monarchen wurden, dessen Familie fast tausend Jahre lang «von Gottes
Gnaden» über das Reich der Franken regiert hatte. Dieses Fanal und die
Terror-Herrschaft der Jahre 1793/94, auf die sich Bouillys Libretto indirekt
bezieht, hatten die Überzeugung, in einer vorgegebenen Weltordnung zu
leben, nicht nur erschüttert, sondern endgültig zerstört; der dort erlittene
Schrecken schrie geradezu nach literarischen Darstellungsformen, die auf
eine neue Weise Prozesse gestalteten, in denen sich die Ereignisse regelrecht
überschlugen. Man vergegenwärtige sich: 1789 Sturm auf die Bastille,
Aufhebung des Feudalsystems und Enteignung der kirchlichen Besitztümer,

3 Vgl. Helmut C. Jacobs, Jean Nicolas Bouilly (1763-1842) und die Genese des Leonoren-

stoffes. «Léonore ou L'amour conjugal» als «Fait historique» der Revolutionszeit, in: Archiv für
Musikwissenschaft 48 (1991), S. 199-216.



72 Anselm Gerhard

1790 Abschaffung des erblichen Adels, 1791 Fluchtversuch des Königs
Louis XVI, 1792 Krieg gegen Österreich und Preussen, Suspendierung des

Königtums und Einführung eines allgemeinen Wahlrechts, 1793 Hinrichtung
des Königs auf der Guillotine und Machtübernahme Robespierres, 1794

Hinrichtung desselben Robespierre...
Vor diesem Hintergrund lässt sich besser verstehen, warum Bouilly in

seinem Libretto den Akzent so sehr auf das wechselnde Glück der
Hauptfiguren gelegt und die Protagonisten seines Dramas einer hektischen
Betriebsamkeit ausgesetzt hat, die diese immer wieder eine augenblickliche
Veränderung der Situation befürchten oder erhoffen lässt.4 Das Trompetensignal,

das in Beethovens Komposition geradezu zum Signet unseres Fidelio-
Bilds geworden ist, lässt sich aus der operntypischen Tradition des «deus

ex machina» nur zu einem Teil erklären, denn in der Dramaturgie von
Bouillys Libretto und noch in den ersten Fassungen von Beethovens Leonore

ist es eingebunden in eine mehrstufige Entfaltung eines <suspense>, wie er
für die Dramaturgie des Melodrams und noch des Kriminalfilms charakteristisch

werden sollte: Denn das ferne Trompetensignal führt in den ersten
beiden Fassungen von Beethovens Oper nur dazu, dass Pizarro von seinem

Mordplan ablässt und mit Rocco, der Leonore die Pistole entwinden konnte,
den Kerker verlässt. Als sich Leonore und Florestan somit zusammen im
verschlossenen Kerker wiederfinden und von aussen einen Chor hören, der
Rache fordert, haben sie deshalb allen Grund, die letzte Hoffnung aufzugeben

und sich auf einen gemeinsamen Tod vorzubereiten - erst die Ankunft
des Ministers im Kerker führt zum Umschlagen der Situation und zur
endlichen Befreiung Florestans.

In seiner letzten Fassung von 1814 hat Beethoven diese zusätzliche
Komplikation verworfen. Nun verdeutlicht bereits nach dem Trompetensignal
der Auftritt von Soldaten, dass die Macht Pizarros gebrochen ist; nach dem

ersten Freuden-Duett übernimmt Rocco die Aufgabe, das Ehepaar aus dem
Kerker auf den Paradeplatz des Schlosses zu führen, wo die Befreiung Florestans

in hellem Tageslicht zelebriert werden kann. Insofern unterscheidet
sich Beethovens Oper nicht nur in der Lichtregie von der französischen

Vorlage; sie unterscheidet sich - in allen drei Fassungen - von Bouillys «fait

historique» vor allem durch die konsequente Musikalisierung der
vorgefundenen <suspense>-Dramaturgie.

4 Vgl. zu diesem Aspekt Albert Gier, Befristete Gefahren. (Nicht nur) vergleichende Bemer¬

kungen zur Zeitstruktur im «Fidelio», in: Fidelio/Leonore. Annäherungen an ein zentrales

Werk des Musiktheaters. Vorträge und Materialien des Salzburger Symposions 1996, hrsg.

von Peter Csobädi, Gernot Gruber, Jürgen Kühnel, Ulrich Müller, Oswald Panagl und

Franz Viktor Spechtler (Wort und Musik. Salzburger akademische Beiträge, 39), Anif/
Salzburg: Müller-Speiser 1998, S. 295-305.



«O Gott - o welch ein Augenblick!» 73

Während bei Bouilly die Figur Pizarros als reine Sprechrolle konzipiert
und daher die ganze Szene mit Pizarro im Dialog gestaltet worden war,
sah hier Beethoven mit dem Quartett von Leonore, Florestan, Rocco und
Pizarro ein zentrales Stück seiner Partitur vor. Erst bei ihm wird das (nun
zweimal erklingende) Trompetensignal, das von Gaveaux nicht einmal notiert,
sondern dem Belieben des jeweiligen Trompeters überlassen ist, zu einem in
die musikalische Dramaturgie integrierten Ereignis; als - wiederum sei Peter
Gülke zitiert - «Geschenk einer großen geschichtlichen Stunde»5 ist es Höhepunkt

des umgebenden Quartetts und gleichzeitig mit seiner Tonart B-Dur
irritierender Fremdkörper in diesem grossartigen D-Dur-Ensemble, das so

merkwürdig beginnt: Auf einen Ausschnitt der D-Dur-Skala folgt ein e-moll-
Akkord, bevor sich die Harmonien zu Pizarros Solo wie atemlos von einer
zur nächsten Stufe hochwinden und das schliesslich erreichte D-Dur von
Leonore und Florestan gleich wieder konterkariert wird. Noch in der mehr
als eigenwilligen harmonischen Disposition verrät dieses Ensemble etwas
von der angespannten Nervosität der in höchster Unruhe vorgestellten
Beteiligten. Nicht zufällig weist der letzte gesprochene Satz, den Beethoven zum
Auslöser seines Quartetts genommen hat, in lapidarer Kürze auf ein, nein, auf
das zentrale Motiv dieser Oper: «Die Zeit ist dringend.» (In Bouillys Libretto:
«Le temps presse.»)

«In zwei Minuten sind wir wieder zusammen»

Die aussergewöhnliche Prägekraft dieser dramaturgischen Idee zeigt sich
aber noch deutlicher im Umstand, dass nicht nur die an dem politischen
Drama Beteiligten ständig von Zeit und Zeitdruck reden. In diesem

heterogenen Stück ist das Vokabular aller Figuren von einer ängstlichen
Auseinandersetzung mit dem Ablauf der Zeit gezeichnet. In den Fassungen

von 1805 und 1806, die noch mit der später an die zweite Stelle der

Nummernfolge verschobenen Arie der Marzelline begannen, endet der
dieser Arie vorausgehende Monolog mit dem Seufzer: «Ach wäre diese Zeit
schon da! -»

In dem Duett Marzellines und Jaquinos, das Beethoven in der Fassung

von 1814 dieser Arie vorangestellt hat, weist die erste Aussage Marzellines
wiederum auf den Leitbegriff der «Eile»: «Ich darf bei der Arbeit nicht
zaudern». Und der in Marzelline verliebte Jaquino akzeptiert widerspruchslos
diese Proklamation einer bürgerlichen Arbeitsethik, wenn er seinen Wunsch

nach einem vertraulichen Gespräch sogleich relativiert: «Ein Weilchen nur
höre mir zu»; mehr noch: Am Ende der ersten Szene benennt er Marzelline

5 Gülke, Über «Fidelio» (wie Anm. 1), S. 267.



74 Anselm Gerhard

die Dauer seiner Abwesenheit mit einer Präzision, die uns Benutzer von
Eisenbahn-Fahrplänen und digitalen Uhren nicht überraschen mag, in einer
Zeit, die noch keine Armbanduhren und kaum Sekundenzeiger kannte, aber
sicher ein wenig gesucht wirken musste: «Bleib fein hier, in zwei Minuten
sind wir wieder zusammen».

Dieser im Extremfall minutengenauen Zeitmessung entspricht die häufige
Verwendung des Worts «Stunde» für einen präzisen Zeitpunkt: Leonore
fasst in der Kerker-Szene ihre widerstreitenden Gefühle in den Satz «Die

hehre, bange Stunde winkt,/die Tod mir oder Rettung bringt»; alle vier
Protagonisten des Kerker-Dramas besingen nach dem zweiten Trompeten-Signal
die veränderte Situation mit dem Verweis auf «der Rache Stunde» (Leonore
und Florestan), die «verfluchte» Stunde (Pizarro) beziehungsweise die
«fürchterliche Stunde» (Rocco), und schliesslich singt auch der Chor im 1814

neu komponierten Eröffnungschor des zweiten Finales «Heil sei dem Tag,/
Heil sei der Stunde!»

«Mir ist so wunderbar»

Es wäre ein Leichtes, solche Eigenheiten dem tatsächlichen oder unterstellten
Unvermögen der Librettisten zuzuschreiben. Aber auch hier - denke ich -
gilt Peter Gülkes Feststellung, dass «keiner der Versuche», solche «Risse

und Brüche [...] auf die Textdichter abzuwälzen, [...] überzeugen» kann.6

Natürlich könnte man sich darüber verständigen, dass diese irritierende
Häufung von Wörtern wie «Augenblick», «Eile», «Zaudern» und «Stunde», für
die nur einige wenige Belege herangezogen wurden, auch auf den Mangel
poetischer Erfindungskraft bei den Wiener Literaten hindeutet, die das

französische Libretto Bouillys - weitgehend in wörtlicher Übersetzung - für
Beethoven einrichteten. Und ohne jeden Zweifel steht der wiederkehrende
Hinweis auf einen präzisen Zeitpunkt in den geschlossenen Nummern dieser

Oper für eine grundsätzliche Besonderheit des Musiktheaters, die die meisten
zwischen 1750 und 1900 entstandenen Opern in immer neuen Varianten
ausnützen: In sogenannten <kontemplativen> Ensembles kann der Fortgang
der Handlung unterbrochen und im synchronen Nebeneinander widerstreitender

Stimmen die gerade entstandene Situation kommentiert werden, so
dass die dramatische Zeit wie suspendiert erscheint.

Auch Beethoven bediente sich dieser Konvention, wobei ihm mit seinem

Quartett im ersten Akt («Mir ist so wunderbar») eine besonders überzeugende

lyrische Verinnerlichung der heiklen Situation zwischen der verliebten
Marzelline, dem bedrängten «Fidelio», dem eifersüchtigen Jaquino und

6 Ebd., S. 257.



«O Gott - o welch ein Augenblick!» 75

dem väterlichen Rocco gelang. Er «dehnt einen für jeden der Beteiligten
wichtigen Moment realer Zeit in musikalische Zeit aus, die spannungsvolle
Strenge der Form gibt den vollen Widerschein der Gegensätze, die sie zur
Einheit zwingt.»7 Solches oder ähnliches Lob dieses Ensembles fehlt in keiner

Beschreibung von Beethovens Oper, und immer wird die Kunst des

Komponisten gerühmt, einen Augenblick gleichsam in die Länge zu ziehen.
Das ist freilich insofern erstaunlich, als es sich bei diesem Quartett um einen
doch eher konventionellen Teil der Partitur handelt. Denn gerade die Technik
des «falso canone» bindet es in eine Tradition ein, der auch Mozarts Cosi

fan tutte (1789), mehrere Messen Joseph Haydns und etwa Ferdinando Paërs

Camilla (1799) angehören.8 Aber ganz abgesehen von solchen
kompositionsgeschichtlichen Überlegungen lässt sich die Gestaltung des «Augenblicks»
in Beethovens Oper gewiss nicht auf dieses in seiner Intensität unbestritten
aussergewöhnliche Ensemble reduzieren.

Denn gerade jenseits von solchen kanonischem Lösungen zeigt sich

vor allem auch in Fidelio, wie die sprachlichen Vorgaben prägend für die
musikalische Gestaltung geworden sind, so dass es sinnlos ist, vermeintliche
musikalische Qualitäten dieses scheinbar nur «mit knapper Not geglückten»
Meisterwerks9 gegen vermutete Schwächen seines Textes auszuspielen: An
anderen Stellen seiner Partitur geht Beethoven noch wesentlich weiter im
Versuch, Bouillys Dramaturgie des Zeitdrucks in musikalisch erfahrbare
Strukturen umzusetzen. In der eröffnenden Musiknummer der Fassung von
1814, dem Duett zwischen Marzelline und Jaquino, ist das «Pochen» und
damit die Furcht Jaquinos, in seinen Liebeserklärungen immer wieder
unterbrochen zu werden, den hauptsächlich im staccato geführten Orchesterstimmen

ebenso eingeschrieben, wie dann das eröffnende Streicher-Motiv
der anschliessenden Arie Marzellines deren ängstliche Erwartung eines
entscheidenden Augenblicks zum Ausdruck bringt.

7 Ebd., S. 264.
8 Eine präzise Geschichte des Phänomens ist noch zu schreiben; erste vorläufige Informa¬

tionen finden sich bei Julian Budden und Stanley Sadie, Canon, in: The new Grove dictionary

ofopera, hrsg. von Stanley Sadie, Band I, London: Macmillan 1992, S. 715. Vgl. auch

Heinrich W[ilhelm] Schwab, «Mir ist so wunderbar». Zum Kanon auf der Opernbühne, in:
Von der «Leonore» zum «Fidelio». Vorträge und Referate des Bonner Symposions 1997, hrsg.

von Helga Lühning und Wolfram Steinbeck (Bonner Schriften zur Musikwissenschaft, 4),
Frankfurt am Main: Lang 2000, S. 235-248; Sabine Henze-Döhring, Französisch -
Italienisch - Deutsch: Zur Gattungsproblematik des «Fidelio», ebd., S. 121-133; hier S. 126 f.;

Anselm Gerhard, «Mit Lied und Wort von Ort zu Ort». Zwei «pièces fugitives» von Giacomo

Meyerbeer und die «longue durée» des «falso canone», in: Bühnenklänge. Festschrift für
Sieghart Döhring zum 65. Geburtstag, hrsg. von Thomas Betzwieser, Daniel Brandenburg,
Rainer Franke, Arnold Jacobshagen, Marion Linhardt, Stephanie Schroedter und Thomas

Steiert, München: Ricordi 2005, S. 377-398.
9 Gülke, Über «Fidelio» (wie Anm. 1), S. 257.



76 Anselm Gerhard

Auch dass Marzelline, wie Peter Gülke in einer eindringlichen Beschreibung
verdeutlicht hat, «schon, wenn wir sie kennen lernen, nicht mehr einfach
ein und dieselbe» ist, «sondern zerspalten wie ihre Arie»,10 hat präzise mit der

eigentümlichen Gestaltung der Zeit in dieser Nummer zu tun: Ihre Gesangslinie

ist von Pausen durchsetzt, in denen der Sekundenschlag spürbar wird.
Die charakteristische Abfolge von Achtelnote, Sechzehntelpause und
Sechzehntelnote, auf die zurückzukommen sein wird, prägt eine Spielart des

«canto spezzato» aus, die in dieser Zeit mehr als ungewöhnlich ist.
Ein Höhepunkt einer solchen Problematisierung der Zeit und Zeitwahrnehmung

ist dann im berühmten Chor der Gefangenen am Beginn des

ersten Finales erreicht. Hier dehnt Beethoven den Lobpreis der «freien Luft»
auf geradezu epische Weise aus: 219 Takte in der Leonore von 1805 und in
der gekürzten Fassung von 1814 immer noch 178 Takte, die mit ihrer fast
statisch wirkenden Verankerung in B-Dur - der Tonart des Trompetensignals

- die Sehnsucht verdeutlichen, dieser kurze «Augenblick» möge
von längerer Dauer sein.

Dem entspricht am Beginn des zweiten Akts eine Musik, die die

Erstarrung einer unstrukturierten Zeit im ewigen Dunkel des Kerkers förmlich

mit Händen greifen lässt: Vor allem in dem 1814 nachkomponierten
Melodram, das dem gesprochenen Dialog Leonores und Roccos musikalische

Konturen verleiht, wird der Wechsel von klaren rhythmischen Motiven und
«erstarrten» Akkorden, wie er seit Rousseau und Benda der melodramatischen

Komposition eignet, in kongenialer Weise eingesetzt, um den Verlust
der Zeit- und Raum-Orientierung in Isolationshaft erfahrbar werden zu
lassen.

Aber auch der bereits erwähnte - und ebenfalls 1814 neu komponierte -
Eröffnungschor des letzten Finales («Heil sei dem Tag, Heil sei der Stunde!»)
macht deutlich, wie sehr Beethovens Partitur vor allem in der letzten
Fassung von einer Sensibilität für die prekäre Kategorie der Zeit geprägt ist:
Der stereotype punktierte Rhythmus des langen Orchester-Vorspiels gewinnt
durch den synkopischen pianissimo-Einsatz der ersten Violinen im dritten
Takt und durch das weitgespannte Crescendo eine unvorstellbare Dynamik,
die in eklatantem Kontrast steht mit dem mehr als statisch wirkenden Wechsel

von Tonika- und Dominant-Akkorden, der das Fehlen jeglicher Spannung
in der harmonischen Disposition nur notdürftig verschleiert. Zugespitzt
erscheint das dynamische, atemlos wirkende Element durch die eigentümliche

Notation, die im schnellen Allegro vivace-Tempo sich nicht mit staccato-

Anweisungen begnügt, sondern statt <normaler> Punktierungen ein weiteres

10 Peter Gülke, Si j'étais roi (9. II. 1992), in: Gülke, Fluchtpunkt Musik. Reflexionen eines

Dirigenten zwischen Ost und West, Kassel: Bärenreiter/Stuttgart: Metzler 1994, S. 10-19;
hier S. 12.



«O Gott - o welch ein Augenblick!» 77

Mal die Abfolge von Achtelnote, Sechzehntelpause und Sechzehntelnote
fordert. Wieder scheint es, als versuche Beethoven, einen erfüllten «Augenblick»

für alle Ewigkeit zu bannen - im schmerzlichen Wissen, dass solche
Versuche zum Scheitern verurteilt sind.

So zeigen gerade einige Tendenzen der Umarbeitung, wieviel Beethoven

an Details der Zeitgestaltung gelegen haben muss. Auch wenn ein Vergleich
der drei Fassungen auf sehr viele und sehr verschiedene Strategien der
Veränderung schliessen lässt, erlaubt es die hier exponierte Perspektive doch,
einige Probleme von Beethovens Bearbeitungsprozess besser zu verstehen.
Denn in einer Oper, deren erstes Ziel es ist, Augenblicke zu bannen, hat eine
in sich geschlossene Ouverture, die ja nur auf das Drama vorbereiten soll,
einen wesentlichen Teil ihrer «raison d'être> verloren; kein Wunder, dass sich
Beethoven bis zuletzt mit der Entscheidung schwer tat, welche Eröffnung
seiner Oper angemessen sein könnte. Ähnliches gilt für das letzte Finale,
das in den Bearbeitungen von 1806 und 1814 den meisten Eingriffen
ausgesetzt war. Dabei macht noch die Einfügung eines Chors, dessen Text den
Moment - den «Tag» und die «Stunde» -, nicht aber das zu besingende
Ereignis in den Vordergrund stellt, überdeutlich, wie sehr Beethoven
Tendenzen weiterentwickelt hat, die in Bouillys Libretto nur angelegt waren.

Dort preist der ausserordentlich knappe Schlusschor «le pouvoir et les

charmes/de la constance et de l'amour», und ähnliche poetische Strategien
finden sich auch in den beiden unabhängig von Beethoven entstandenen
italienischen Bearbeitungen des französischen Librettos: In der von Ferdi-
nando Paër komponierten Fassung eines anonymen Librettisten (Leonore
ossia L'amor conjugale, Dresden 1804) kulminiert das Finale in «ottonari»,
also in achtsilbigen Versen, die von metastasianischer Kühle sind: «Quando

prima suon di morte/Ecchegiava qui d'intorno,/Suon di gioia in si bel giorno/
S'oda ovunque ad ecchegiar». In der von Giovanni Simone Mayr komponierten

Einrichtung Gaetano Rossis (L'amor coniugale, Padua 1805) wird
dagegen der Titel des Werks zum Motto des sentenzhaften und ebenfalls den

Bogen vom Titel zum Schlussvers spannenden Finalchors gemacht: «Coniugal
celeste amore,/Quando accendi un fido cor/Dolci rendi affanni e stenti/
Tutto soffri, tutto tenti/E felice alfin trionfi/Coniugal celeste amor». Nur
bei Beethoven hingegen wird - bis in die frenetische, die Neunte Symphonie
vorwegnehmende <stretta> des Chors hinein - etwas vom Bestreben deutlich,
diesen glücklichen «Augenblick» zu transzendieren.

«Verweile doch! Du bist so schön!»

«Die ganze Oper erscheint mir oft wie ein Wunder. Es kommt mir vor, als

habe ein Mensch sie geschaffen, der mit Sehnsucht nach einem fremden



78 Anselm Gerhard

Etwas ringt, nach einer himmlischen Schönheit, deren Daseyn er nur ahnet, -
aber sie nicht fesseln kann.»11 In den Worten eines anonymen Mitarbeiters
der Mainzer Zeitschrift Caecilia von 1826 scheint die herausragende Qualität
von Beethovens einziger Oper mit poetischen Worten erfasst, die gleichzeitig

deutlich machen, wie sehr das sehnsüchtige Ringen um den Ausdruck
transzendentaler Erfahrungen charakteristisch für den Übergang vom 18.

zum 19. Jahrhundert gewesen ist, auch wenn nur wenige Künstler die
Darstellung solcher Sehnsüchte in derartige Extreme getrieben haben wie
Beethoven.

Schon Goethes Faust musste im sehnsüchtigen Ausruf «Verweile doch!
Du bist so schön!» erkennen, dass der Versuch, den flüchtigen Augenblick
zu bannen, zum Scheitern verurteilt ist. Beethovens Fidelio-Partitur scheint
mit beachtlicher Hartnäckigkeit diesen Umstand ignorieren zu wollen und
statt dessen zu versuchen, ein Prinzip allen menschlichen Freiheitsdrangs
dingfest zu machen. Nicht zufällig Hess sich Ernst Bloch für entscheidende
Passagen seines Hauptwerks Prinzip Hoffnung von einer zugespitzten
Interpretation des Fidelio leiten, in der «Revolution schlechthin als Handlungsraum»

von Beethovens Musik bezeichnet wird.12 Blochs prononciert <linke>

Sicht wurde in den 1970er und 1980er Jahren durch verschiedene Adepten
des Tübinger Philosophen nachhaltig popularisiert, mit Wolfgang Osthoff
ergriff aber auch ein Musikwissenschaftler für eine eher <rechte>, bürgerliche
Deutung von Beethovens Oper das Wort.13 Dabei ist Osthoff sicher
zuzustimmen, dass Beethovens Libretto nicht so eindeutig «republikanisch» ist,
wie es Bloch gerne gesehen hätte. Gerade der Verweis auf die Trauerkantate
auf den Tod Joseph II. spricht dafür, die Möglichkeit nicht völlig von der Hand

zu weisen, dass für Beethoven auch eine Neuauflage eines «aufgeklärten»
Absolutismus noch eine politische Option gewesen sein könnte. Und die Tatsache,
dass Bouillys Text aus der politischen Situation in Frankreich heraus nur als

Warnung vor den Exzessen der Revolution verstanden werden kann, sollte
hier zusätzlich zu denken geben.

11 Anonym, Aus dem Nachlass eines jungen Künstlers, in: Caecilia. Eine Zeitschrift für die

musikalische Welt 4 (1826), S. 5-8, hier S. 5; zitiert nach: Ludwig van Beethoven. Die Werke

im Spiegel seiner Zeit. Gesammelte Konzertberichte und Rezensionen bis 1830, hrsg. von
Stefan Kunze, Laaber: Laaber 1987, S. 204-205; hier S. 204.

12 Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1959, S. 1295-1297.
13 Vgl. Wolfgang Osthoff, Beethoven als geschichtliche Wirklichkeit, in: Jahrbuch des Staatlichen

Instituts für Musikforschung Preußischer Kulturbesitz 1970, hrsg. von Dagmar Droysen,
Berlin: Merseburger 1971, S. 7-21; hier S. 12-18; Wolfgang Osthoff, Ludwig van Beethoven.

Fidelio, in: Pipers Enzyklopädie des Musiktheaters, hrsg. von Carl Dahlhaus und Sieghart
Döhring, Band I, München/Zürich: Piper 1986, S. 215-219; hier S. 217-218.



«O Gott - o welch ein Augenblick!» 79

Andererseits erweist sich aber auch die Übereinstimmung mit der
idealistischen Ästhetik Friedrich Schillers als nicht so zwingend, wie Osthoff dies

behauptet. So offensichtlich es ist, dass in Weimar wiederholt entscheidende

Entwicklungen ihren Ausgang genommen haben, so wichtig scheint mir
auch, daran zu erinnern, dass manches eben erst in reflektierter Distanz

von Weimar seine charakteristische Ausprägung gefunden hat. So ist es

eine Sache, wenn Schiller in seinem vierzehnten Brief Über die ästhetische

Erziehung des Menschen einen «Spieltrieb» beschreibt, der «dahin gerichtet
sein» würde, «die Zeit in der Zeit aufzuheben, Werden mit absolutem Sein,

Veränderung mit Identität zu vereinbaren».14 Denn allzu offensichtlich fügt
sich das <utopische> Moment von Beethovens Musik gerade nicht dieser
klassizistischen Forderung, sondern lässt das Unerreichbare aller menschlichen

Sehnsucht Gestalt annehmen. Das «Prinzip Sehnsucht» ist in dieser

einzigartigen Oper umgesetzt mit dem Sensorium von Zeitgenossen, denen

Zeit zum Problem geworden war, und eines Komponisten, der noch in der

Gestaltung des kleinsten Details musikalischer Zeitstrukturen aufzeigte,
wozu die äusserste Anstrengung des menschlichen Willens in der Lage sein

kann - oder zumindest sein sollte.

14 Friedrich Schiller, Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen

[1795], in: Schiller, Sämtliche Werke in fünfBänden, hrsg. von Peter-André Alt, Albert Meier

und Wolfgang Riedel, Band V, München/Wien: Hanser 2004, S. 570-669; hier S. 612-
613 (Hervorhebung im Original).




	"O Gott - o welch ein Augenblick!" : Beethovens Fidelio und die Dramaturgie der "Eile"

