
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 25 (2005)

Artikel: Versuch über Alte Sprachen : zur Idiomatik des Historischen in der
Musik W. A. Mozarts

Autor: Konrad, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Versuch über Alte Sprachen. Zur Idiomatik des
Historischen in der Musik W. A. Mozarts*

Ulrich Konrad (Würzburg)

<Alt> heissen euphemistisch die Sprachen, die nicht mehr gesprochen werden
und die deswegen in gewöhnlich informierten Kreisen als <tot> gelten. Zwar
geniessen sie einen eher scheuen Respekt, weil in ihnen durchaus gültige
Wahrheiten formuliert sind, aber die lassen sich bequemer und durchaus
nicht unrichtiger auch in Übersetzungen zur Kenntnis bringen. Wenn Joseph
Haydns Musik, wie er von ihr gesagt haben soll, eine Sprache war, die die

ganze Welt verstanden hat, dann kann sie damals schwerlich eine <alte>

gewesen sein - denn unmittelbar verstanden wird nur, was in Gebrauch
steht, was Aktualität geniesst, was gegenwärtig ist. Seit wann aber gibt es

<Alte Musik>? Nicht die, welche abwertend <antiqua> genannt worden ist,
also «veraltete», nein die, der nun seit längerem schon die Gegenwart
gehört, der das <Altsein> die Aura des Wahren, des Einzigen, des Lebendigen
gibt.

Auf diese Frage die Antwort zu geben, gehört hier nicht zu unseren
Aufgaben, aber im Blick auf das gewählte Thema dürfen wir festhalten, dass

es für Mozart und seine Zeitgenossen eine <Alte Musik> im emphatischen
Sinne nicht gab. Für ihn noch galt die in der europäischen Musik seit
Jahrhunderten waltende Praxis, dass Musik im grossen und ganzen vergessen
werden durfte - dann nämlich, wenn sie <veraltet>, für die Jetztzeit gestorben

war angesichts neuer musikalischer Sprachen und Sprechweisen.
Gewiss ging nicht alles umstandslos verloren, und selbstverständlich muss
zwischen der dauerhaften Schicht elementarer musikalischer Gestaltungsprinzipien

und ihren im Laufe der Zeiten sich wandelnden Realisierungen

* Das Referat, vorgetragen am 29. April 2004 im Rahmen des Symposions «Musiksprache -
Sprachmusik» zu Ehren des septuagenarius Peter Gülke, sollte in seiner Vortragsform
ungedruckt bleiben. Es knüpft an Überlegungen an, die ich in jüngeren Studien angestellt
habe und die der weiteren Durchführung bedürfen (vgl. Johann Sebastian Bach im Wien

der Schubert-Zeit, Hamburg 2004; Wolfgang Amadé Mozart. Leben • Musik • Werkbestand,

Kassel 2005). Dem Drängen der Veranstalter, das kleine Geburtstagsgeschenk für den

Jubilar zu veröffentlichen, gebe ich nun doch nach und lege den seinerzeitigen Redetext

vor, ohne jede inhaltliche Änderung, aber unter Weglassung der Notenbeispiele und nur um
rudimentäre bibliographische Nachweise ergänzt. Den hier andeutungsweise exponierten
Gedanken werde ich weiter nachgehen, und vielleicht verschafft mir ihre Publikation zur
<Vorzeit> die Gelegenheit, sie mit Peter Gülke in gewohnter Serenität weiter zu diskutieren.



56 Ulrich Konrad

unterschieden werden. Aber eben diese zeitgebundenen Verwirklichungen
konnten keinen Schutzanspruch vor Verfall beanspruchen. Zum Beleg für
diese fast gemeinplätzige Feststellung genügt ein beliebiges Beispiel. Soweit
wir zu sehen vermögen, kannte Johann Sebastian Bach kein einziges Werk

von Heinrich Schütz, seinem grossen Vorgänger in der Tradition evangelischer

Kirchenmusik. Selbst wenn er eines gekannt hätte, dann bliebe dessen

Wirkung auf sein Schaffen ungewiss. Aber das ist eine müssige Spekulation,
denn Geschichte spielt, wie Ranke einmal lapidar formulierte, nicht im
Konjunktiv.

Kommt die Rede auf Mozart, dann stellen sich in der Regel keine
Gedanken an sein historisches Bewusstsein ein. Besass er überhaupt eines?
Dachte Mozart, wenn es um Musik ging, in geschichtlichen Dimensionen,
will sagen, verstand er sein Komponieren in einem Zusammenhang, der aus
der Tiefe der Zeit herangekommen, in den er aktuell hineingestellt war und
der über ihn hinaus fortwirken würde? Oder war sein künstlerisches
Selbstverständnis nicht doch viel pragmatischer an der für ihn erfahrbaren
Gegenwart orientiert, was ja die Teilhabe am Denken und Tun von ein oder
zwei Vorgängergenerationen einschloss? Für den mittelalterlichen Menschen
hat Georges Duby die Reichweite des historischen Gedächtnisses auf etwa
50 Jahre eingegrenzt, in denen Erinnerungen genau und bestimmt waren,
und auf weitere 50 Jahre, in denen die Rekonstruktion des Gewesenen bestenfalls

noch lückenhaft gelang - davor herrschte das weitgehende Vergessen:
«Au-delà, le souvenir se perd» (Hommes et structures du moyen âge, Paris-
La Haye 1973, S. 282).

Übertragen wir diese von Duby für das Mittelalter plausibel gemachte
Einsicht versuchsweise auf Mozarts musikhistorisches Gedächtnis. Danach
stünde der Komponist in einem musikgeschichtlichen Raum, der die
Ausläufer des 17. und das ganze 18. Jahrhundert einschlösse, der also die Musik
der Grossvater- und der Vatergeneration enthielte. Das ist in evidenter
Weise nicht der Fall gewesen und konnte es auch nicht sein. Dubys Befund
bezieht sich auch nicht auf den Menschen als kollektives historisches Subjekt,

sondern auf die individuellen Erfahrungsbereiche konkreter Menschenleben.

Mozart war selbstverständlich nicht mit einer abstrakten <Musik-

masse> aus hundert Jahren Geschichte vertraut, sondern mit einem mehr
zufällig als planvoll gewachsenem, ausschnitthaften Repertoire an Werken
unterschiedlichster Herkunft. Wesentlich wurde für Mozart sein im Vergleich
mit anderen Komponisten der Zeit gewaltiges Wissen nicht aus Gründen
der historischen Dignität, sondern einzig und allein nach der Massgabe, wie
er es gegenwärtig, in der Aktualität des Komponierens schöpferisch fruchtbar

machen konnte. Pointieren wir die Konsequenz dieser These: Mozart war
es letztlich gleich, ob ein ihn anspringender Impuls von den gewiss nicht
uninteressanten Violinsonaten eines Joseph Schuster oder von der Kunst-



Versuch über Alte Sprachen 57

emanation eines Wohltemperierten Klaviers von Bach ausging, wenn er nur
sich und seine Musik dazu in ein produktives Verhältnis stellen konnte.

Um die Haltbarkeit dieser allgemeinen Aussage zu erweisen, wird die
Vergewisserung einiger biographischer Tatsachen geboten sein, weiterhin die

Prüfung eines musikhistoriographischen Topos, nämlich des postulierten
<Bach-Erlebnisses> von Mozart zu Beginn seiner Wiener Zeit, und schliesslich
haben wenigstens kursorische analytische Betrachtungen an signifikanten
Werken des Komponisten zu folgen. Signifikant meint im Kontext unseres
Themas, dass Mozart sich bei diesen Stücken - hier sei das Bild von der
Musiksprache wieder aufgenommen - einer Idiomatik bedient, die vom Tonfall

der <Normalsprache> wahrnehmbar absticht und historische Sprechweisen

annimmt. Uns soll daran weniger das blosse Faktum des Widertönens
alter musikalischer Sprachen interessieren als die Funktion und die
musikkommunikative Absicht, die Mozart damit in unterschiedlichen kompositorischen

Situationen verbunden hat.

Von den musikalischen Zusammenkünften im Kreis um Baron van Swieten
hiess es in einem Brief vom 30. März 1783 an den Vater: «denn wir lieben
uns mit allen möglichen Meistern zu unterhalten; - mit alten und mit
Modernen». Musik, ob alte oder moderne, bildete demnach den Gegenstand
praktischer Auseinandersetzung unter diesen Kennern - vorausgesetzt, sie

war meisterhaft. Von den Komponisten, die hier zum Zuge kamen, werden
der eine oder andere gelegentlich mit Namen erwähnt, so Johann Sebastian

Bach, dessen Söhne Wilhelm Friedemann und Carl Philipp Emanuel, dann

Georg Friedrich Händel, Johann Michael Haydn oder Johann Ernst Eberlin.
Ein Teil der Musiker lebte noch, die behandelten Werke stammten
überwiegend aus der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Gleichwohl galt ein
Teil der <Meister> bereits als <alt> oder, anders ausgedrückt, als nicht mehr
<modern>. Deren Musik reizte immerhin zu anregenden Gesprächen. Vielleicht
ging es um Fragen der handwerklichen Faktur, der Differenz zwischen früherer

und gegenwärtiger Schreibart, der ästhetischen Gültigkeit der Werke.

Sollte eine Komposition genauer studiert oder sogar einem grösseren
Publikum vorgeführt werden, so war sie dem herrschenden Geschmack

anzupassen. Dennoch kann man selbst an Orten, an denen bestimmte
Aufführungstraditionen bestanden wie in Wien, wo beispielsweise seit Anfang
der 1770er Jahre gelegentlich Oratorien Händeis gespielt wurden, kaum

von einer veritablen Präsenz <alter> Musik sprechen - jedenfalls nicht in
dem Verständnis, dass sie als historische Grösse in die Gegenwart
hineinwirkte. Einen musikalischen Historismus im ausdrücklichen Wortsinne gab

es zu dieser Zeit nicht, auch kein explizites Musikgeschichtsbewusstsein
(und Sehnsucht nach einer vermeintlich besseren Vergangenheit erst recht

nicht, wovon, wenn auch in einer ganz anderen Richtung, das parodistisch



58 Ulrich Konrad

historisierende Lied Die Alte KV 517 zeugt). Das schloss selbstverständlich
Mozarts Interesse an Fundstücken der Vergangenheit nicht aus: Seine

bezeugte Kenntnis etwa eines Kanons von William Byrd (KV 22 7, KV2

Anh. 284b, KV3 Anh. 109xn, KV6 Anh. A 31; kopiert aus Johann Matthesons
Der vollkommene Kapellmeister), einer Fantasia Johann Jacob Frobergers
(KV Anh. 292, KV3 Anh. 109vn, KV6 Anh. A 60; aus Athanasius Kirchers

Musurgia universalis) oder einer Motette Johann Stadlmayrs (KV 44 [73u])
blieb aber peripher und folgenlos. Selbst die Zahl der ihm durch intensive
Beschäftigung vertrauteren Werke Bachs und Händeis war angesichts von
deren gewaltigem Œuvre klein. Dabei stammten diese beiden Musiker aus
der Generation von Mozarts Grossvätern und ragten mit ihrer Lebenszeit
beinahe noch oder tatsächlich in seine hinein.

Die Gültigkeit von Musik, die trotz stilistischer <Rückständigkeit> noch

aufgeführt wurde, war an deren spezifische <Orte> gebunden, und die
Möglichkeiten des Umgangs mit ihr ebenso. Auf der Ebene der Werke galt das

beinahe ausschliesslich für die Kirchenmusik, auf der Ebene der
kompositionstechnischen Verfahren nur für Kanon, Fuge und Kontrapunkt. Liturgisch
gebundene Musik behauptete gemäss ihren Funktionen seit je einen Sonderstatus:

Die Teilhabe an Entwicklungen und dadurch bedingten Veränderungen

in anderen Genres stand stets unter dem (potentiellen) Vorbehalt
ihrer Nicht-Weltlichkeit. Das sah auch Mozart im wesentlichen so. Als sein
Vater im Frühjahr 1783 zögerte, eigene kirchenmusikalische Kompositionen
nach Wien zu schicken, ermutigte er Leopold mit dem Hinweis, Kenner
wüssten sehr wohl, «daß sich der Gusto immer ändert - und aber - daß
sich die Veränderung des gusto leider so gar bis auf die kirchenMusic
erstreckt hat; welches aber nicht seyn sollte - woher es dann auch kömmt, daß

man die wahre kirchenMusic - unter dem dache - und fast von würmern
gefressen - findet» (12. April 1783). Diese Aussage bedeutete keine Klage
über den Verfall der <wahren> Kirchenmusik - ansonsten hätte Mozart seine

eigene, erst kurz zurückliegende moderne kirchenmusikalische Produktion
als dem «Gusto» geopfert angesehen haben müssen -, sondern die
Anerkennung der länger währenden Gültigkeit eines stylus ecclesiasticus gegenüber

anderen Stilarten. Freilich bezog sich der damit verbundene konkrete
Wunsch nach bestimmten Werken Leopolds auf erst rund ein Vierteljahrhundert

alte Kompositionen, womit die hier gedachte zeitliche Traditionsspanne

nach hinten auf die Zeit um 1760 begrenzt wird. Dass Mozart in
seine Vorstellungen von <wahrer> Kirchenmusik auch deutlich ältere
Stilschichten wie die der Klassischen Vokalpolyphonie, im besonderen Werke

von Giovanni Pierluigi da Palestrina, mit einbezogen hätte, ist eher
unwahrscheinlich. Das Kennenlernen von Gregorio Allegris Miserere 1770 in Rom
oder die eigene Bologneser Prüfungsarbeit, die Motette Quaerite primum
regnum Dei KV 86 (73v) jedenfalls haben keine hörbaren Folgen gezeitigt.



Versuch über Alte Sprachen 59

Kanon und Fuge als Inbegriff kontrapunktischen Gestaltens genossen zu
Mozarts Lebzeiten die Verbindlichkeit seit langem bewährter kompositorischer
Techniken, wenn auch angesichts des in der ersten Jahrhunderthälfte
eingetretenen tiefgreifenden Wandels der herrschenden musikalischen Sprache
nicht mehr in der gleichen Intensität wie zuvor. Die Beherrschung traditioneller

Regeln und Verfahren des Kontrapunkts gehörte weiterhin zu den
Anforderungen an Komponisten und somit zu den Zielen jeder professionellen
Musikerausbildung, bildete aber keine axiomatische Grundlage mehr für
kompositorische Arbeit. Die Fuge als prominentestes kontrapunktisches
Formungsprinzip oder - allgemeiner - die imitatorische Ausgestaltung des

Tonsatzes behaupteten einen gültigen <Ort> für ihre Entfaltung nur mehr in
festgelegten Ausschnitten der Kirchenmusik, namentlich in der Messe und
in der Sakramentslitanei. Mozart hat diese Konventionen in allen seinen

entsprechenden Beiträgen respektiert. Mehr noch: In einer langen Reihe

von kirchenmusikalischen Sätzen komponierte er ausgesprochen ambitio-
nierte Fugen, die zudem schon früh von seinem kontrapunktischen Vermögen

zeugen - den Weg des handwerklichen Lernens, den ihm der Vater wohl
mit eigenen Arbeiten und mit solchen aus der Salzburger Musikpraxis
gewiesen hatte, legte Mozart rasch zurück. Um 1770 machte er sich ausserdem

über das Studium der Gradus ad parnassum von Johann Joseph Fux mit
einem tief in der Tradition verwurzelten Regelsystem des strengen Satzes

vertraut. Leopold Mozart drängte seinen Sohn einmal ausdrücklich, öffentlich

zu demonstrieren, was er «in der Fugen, Canonen und Contrapuncts
Composition zu machen im Stande» sei (29. September 1777).

Ausserhalb der klaren Bestimmung von <Ort> und Funktion im Raum
der katholischen Liturgie hatten kontrapunktische Formen für Mozart keine
erkennbare substantielle Bedeutung. Die Instrumentalfuge scheint für ihn
zunächst allenfalls ein nützliches Modell bei der Improvisation auf dem
Tasteninstrument gewesen zu sein, jedenfalls spielte sie nach mehreren
brieflichen Berichten aus den 1770er und 1780er Jahren in diesem Zusammenhang

eine Rolle (zum Beispiel aus Mannheim, 23.-25. Oktober 1777; aus

Paris, 18. Juli 1778; aus Wien, 27. Juni 1781). Erst in Wien änderte sich die

Lage, allerdings nicht in der Weise, dass solche Fugen nun im Sinne von zu

komponierenden Gattungsbeiträgen für Mozart eine Herausforderung
geworden wären. Er hat den Kontrapunkt immer als Mittel, nicht aber als

Ziel kompositorischer Arbeit verstanden - aus diesem Grund vollendete er
in Wien auch nur zwei als selbständige Werke intendierte Fugen, die

dreistimmige für Klavier in C-Dur KV 394 (383a; mit Präludium) und die

vierstimmige für zwei Klaviere in c-Moll KV 426 von 1783 (im Jahre 1788 mit
einer Einleitung versehen und für Streichorchester bearbeitet, KV 546).
Hier handelte es sich um Gattungsexempla aus dem Geist der Bachs und
Händeis. In ihnen zeigt sich einmal Mozarts Interesse an diesem Genre,



60 Ulrich Konrad

das ihn 1782/83 zur Nachahmung anregte, und zum andern - auf
unterschiedlich hohem Niveau - seine Gewandtheit im Umgang mit tradierten
Fugentechniken. Alle anderen Ansätze und Pläne dieser Zeit wie etwa der, die

genannte C-Dur-Fuge um fünf weitere Stücke zu einem Dedikationszyklus
für van Swieten zu ergänzen (Brief vom 20. April 1782), verliefen sich. Wirklich

zentral für die stilistische Entwicklung Mozarts aber wurde, wie allgemein

bekannt ist, das in den folgenden Wiener Jahren sich verstärkende
Bemühen um eine Integration kontrapunktischer Verfahrensweisen in die
Musiksprache insgesamt. Die Zusammenführung musikalischer Gestaltungsmittel

aus unterschiedlichen stilistischen Kontexten - aus Kirchen-, Kammer-
und Theaterstil, um die fortwirkenden Kategorien aus dem 17. Jahrhundert
zu bemühen - bis hin zu deren Kontrastierung auf engstem Raum in allen
denkbaren Gattungen erwies sich als die fruchtbarste Möglichkeit
kompositorischer Vertiefung und Individualisierung der eigenen Musiksprache.

Es gehört zu den beinahe sakrosankten historiographischen Konventionen,

den Anstoss für diese produktive Verschmelzung namentlich von
<gelehrtem> und <galantem> Stil in der Begegnung Mozarts mit der Musik
Johann Sebastian Bachs zu sehen. Ja, es soll sich, so etwa Alfred Einstein,
geradezu ein «Bach-Erlebnis» eingestellt haben, als Mozart im Hause van
Swietens die Gelegenheit wahrnahm, die Bachiana aus dessen Sammlung
durchzuspielen. Tatsächlich ging von diesem Bach-Spiel ein besonderer
schöpferischer Impuls auf Mozart aus, aber nichts zeugt dafür, dass die
gleichzeitige Anregung durch die Musik der Bach-Söhne und ganz besonders

die Händeis irgendwie geringer gewesen sein sollte - auch wenn das in
der deutschen Musikwissenschaft gelegentlich ideologisch bedingte Reflexe

auslöst, so liesse sich mit gleichem, vielleicht sogar grösserem Recht von
einem <Händel-Erlebnis> Mozarts sprechen. Wie immer in solchen Fällen
bewirkte das nähere Kennenlernen ihm wenig vertrauter Musik auch hier
den Drang zur Nachahmung. Die Ciavier- und Fugenkunst der beiden
Vorgänger reizte Mozarts Neugierde, die Machart der Werke zu ergründen
und sich das Erkannte kompositionspraktisch anzueignen: als verfügbares
Mittel eines charakteristischen Ausdrucks. Niemals bestand dabei die
Absicht, sich fortan stilistisch auf ein historisches Idiom zuzubewegen.
Versuche wie die <barockisierende> Suite KV 399 (3851) oder die erwähnten
Fugen haben ihren unverkennbaren <Ort> als Studien für den Kennerzirkel um
van Swieten (der darüber hätte diskurrieren können, wie trefflich Mozart
hier wie auch immer zu bewertende Stileigenarten je Bachs und Händeis
amalgamiert hat - wie auch in der 1789 geschriebenen, besonders hintersinnig

mit musikalischen Idiomen spielenden Gigue G-Dur KV 574).

Die Aneignung der eigentlichen Kompositionstechnik hatte eine nüchtern
handwerkliche Seite, zu der den Analytiker eine Reihe von höchst aussa-



Versuch über Alte Sprachen 61

gefähigen Fugen-Fragmenten führt. An einigen von ihnen lässt sich deutlich

ablesen, wie Mozart über das reflektierte Wechselspiel von Versuch und
Irrtum zu für ihn gültigen Einsichten gelangte. Bei diesen unvollendeten
Stücken ging es wohl von vornherein nicht um den werkhaften Abschluss
eines Gesamtverlaufs, sondern um das Bewusstmachen von technischen
Problemen und um deren Bewältigung in der Art eines Experiments. Ein
instruktives Beispiel für die Generierung einer Fugenexposition, bei der
wiederholte Vor- und Rückschritte das gedankliche Probieren und Entscheiden
im Kompositionsprozess dokumentieren, liefert die fünfteilige skizzenartige
Niederschrift einer e-Moll-Fuge KV deest (Sk 1782e; siehe NMA X/30/3,
Blatt 37 [la—e]; 38 [4]). In dem vierstimmigen Stück, das auf eine grosse
Form zielt, erprobte Mozart in sechs Schreibansätzen die Möglichkeiten
von Einsatzfolgen und Stimmlagen sowie von metrischen Verschiebungen
mit einem breit angelegten Thema im 4/2-Takt. Dabei fixierte er keine
virtuell im Kopf existente Gesamtvorstellung von einer bestimmten Fuge,
sondern steuerte zunächst jeweils naheliegende formale Zielpunkte an -
beispielsweise die Ausarbeitung der Themengestalt und eine erste Einsatzfolge

- und schritt anschliessend den gefundenen Weg erneut ab, lenkte ihn
gelegentlich um oder gab ihn gar auf. Manchmal bestätigte er das erreichte

Zwischenziel, wenn auch vorläufig. Eine diesen Denk- und Schreibvorgang
beeinflussende Grösse war das in nur schwer bestimmbarer, gleichwohl in
evidenter Weise wirkende Modell instrumentaler Fugen Bachs (beispielsweise

aus dessen Wohltemperiertem Klavier) und Händeis (etwa die Six

Fugues or Voluntarys op. 3): ihre Faktur gab den musikalischen Raum vor,
in dem sich Mozart bewegen wollte.

Wie sich nun die Mozart von Kindheit an vermittelten und von ihm
erworbenen Kenntnisse <alter> Musik oder <alter> kompositorischer Techniken
auf seine schöpferische Entwicklung insgesamt auswirkten und wie die
wechselnde Intensität der von dort empfangenen Eindrücke sein musikalisches

Denken in welchem Masse beeinflusste, das sind Fragen, die nicht mit
monokausalen Erklärungen wie dem vermeintlichen «Bach-Erlebnis» generell
beantwortet werden können, sondern am Einzelfall erörtert werden müssen.

Ohne historisch fundierte Berücksichtigung des im weiten Sinne verstandenen

musikalischen Kontexts einer Komposition lassen sich in diesem
Punkt keine validen Aussagen gewinnen. Vor allem aber wird sich der
Musikforscher davor zu hüten haben, den Bach oder Händel, den Mozart in den

1780er Jahren in ausgewählten Partituren studierte, mit jenen Kunstikonen

zu verwechseln, zu denen beide Komponisten im Zuge ihrer je verschiedenen

Wirkungsgeschichten stilisiert worden sind. Die künstlerische Neugier
des Jüngeren galt keinen realitätsenthobenen Heroen, sondern konkreten
musikalischen Inhalten aus der Feder verstorbener Kollegen - das Wort
verstanden in seiner lateinischen Ursprungsbedeutung: der Kollege als der



62 Ulrich Konrad

mit den gleichen Rechten ausgestattete, mit der gleichen Tätigkeit Beauftragte.

An vier Kompositionen wollen wir solche Kontexte wenigstens andeutungsweise

bedenken, an zwei liturgischen Werken vor dem Hintergrund der
Diskussion über das <Erhabene> in der Musik, an einer charakteristischen
Arie aus dem Don Giovanni KV 527 und an einer schaurig-pittoresken Szene

aus der Zauberflöte KV 620. Diesen altbekannten Stücken eignet jeweils
ein musikalischer Ton, ein musiksprachliches Idiom, die dem vertrauten
Ton und Idiom Mozarts auf merkwürdig ambivalente Weise widersprechen
und doch ihm angehören, beide eine Art historische Metaphorik ausbildend.
In der Literatur wird diesem Sachverhalt meist mit dem historiographisch
selbstgenügsamen Hinweis eben auf die Bach- und Händel-Rezeption
begegnet. Die gelegentliche Annahme historischer Musik-Sprechweisen aber
bedeutet einen Akt individueller Ausdrucksgestaltung - doch mit welchem
Hintergrund und in welcher Funktion?

Die für Kenner offene Bezugnahme Mozarts auf kompositorische
Ansatzpunkte aus dem oratorischen und oratoriennahen Schaffen Händeis in
den beiden grossen (unvollendeten) Kirchenmusikwerken der Wiener Zeit
bewegt sich im Rahmen eines einzelnen Affekts oder, wenn man so sagen
darf, eines klar konturierten ästhetischen Gedankens. Der mächtige Doppelchor

des «Qui tollis» aus dem Gloria der Missa in c KV 427 (417a) folgt -
Wolfgang Plath hat das erstmals herausgestellt - unverkennbar und höchst
sinnfällig der Spur von Händeis achtstimmigem Chor «The people shall
hear» aus dem Oratorium Israel in Egypt HWV 54, Nr. 25a (beiden Chören
geht jeweils, worauf noch nicht hingewiesen wurde, ein Duett in d-Moll
voran - «Thou in thy mercy»/«Domine Deus» -, ein weiteres Indiz für den

engen Bezug der Werke aufeinander). In Mozarts Requiem KV 626 steht der
Eröffnungssatz im Zeichen des ersten Chors von Händeis Funeral Anthem
for Queen Caroline («The ways of Zion do mourn») HWV 264 (No. 2), die
anschliessende Kyrie-Doppelfuge unter dem Einfluss des Schlusschors aus dem
Anthem for the Victory of Dettingen («The King shall rejoice») HWV 265
(No. 5).

Wie sich Mozart die mit Bedacht gewählten Sätze Händeis anverwandelte

und wie seine Musik auch in diesen Fällen seine eigene wurde, wäre
im Detail zu zeigen - belassen wir es für unseren Zusammenhang bei der
blossen Feststellung und Spurensicherung. Die Inhalte der hier in intertextuelle

Relation zueinander gestellten Kompositionen sprechen auf der Ebene
der Worte von Schuld, Schrecken und Trauer. Zum «Domine Deus», der
Anrufung des Gottesohnes, und zum «Qui tollis» des Messentextes liefern
die Worte des Händeischen Duetts und des Chores gewissermassen exegetische

Kommentare. Zunächst heisst es da im Zwiegesang: «Du hast in Deiner



Versuch über Alte Sprachen 63

Gnade dein Volk geleitet, das Du erlöst hast. Und Du hast es mit Macht zu
Deiner heiligen Wohnung geführt»; dann im Tutti: «Das werden die Völker
hören und sie werden erstaunt sein; Schrecken umfasst sie rings umher;
durch die Macht Deines Armes wird alle die Einwohner von Kanaan die

Angst ergreifen. Sie werden zu Stein erstarren, bis Dein Volk vorüberzieht,
o Herr, das Du erworben hast.» Aber diese die Artikel des Gloria gleichsam
tropierenden Worte kommen nur mittelbar zur Anhörung, indem ihr
Ausdrucksgehalt von Händeis Musik, die in Mozarts Partitur eingegangen und
in ihr aufgehoben ist, übermittelt wird. Zwischen den Requiem-Sätzen und
den Chören aus den Anthems herrschen vergleichbare Beziehungen. Die
sprachlichen Bilder und Aussagen der Texte von Händeis und Mozarts
Kompositionen gehören zum Ausdruck des <Erhabenen>, also dessen, von dem
Johann Georg Sulzer sagt, es sei «weit größer und stärker [...] als wir es

erwartet hätten», es wirke «mit starken Schlägen», sei «hinreißend» und
ergreife «das Gemüth unwiderstehlich» (Allgemeine Theorie der schönen Künste,
1771/1774, Bd. 2, S. 97).

Mozart muss 1782, spätestens 1783 beim Studium der Händeischen
Partitur von den «starken Schlägen» der mächtigen Chöre überwältigt worden

und in ihnen die paradigmatische musikalische Gestaltung des
(Erhabenen) erkannt haben. Aus dieser Musik expressive Mittel zu gewinnen und
dadurch vielleicht die eigenen in diese Richtung gehenden Kompositionen
auch historisch zu legitimieren (wobei erneut zweifelnd zu fragen ist, ob

Mozart die Geschichte als eine solche Instanz überhaupt in den Blick
genommen hat), wurde ihm zum produktiven Ansporn. Das <Erhabene> - in
Verbindung mit dem Requiem soll der Komponist vom «höhere [n] pathetische

[n] Stil der Kirchenmusik» gesprochen haben - war im ästhetischen
Diskurs seit den 1770er Jahren aufs engste mit der als monumental
empfundenen, affektiven Wirkungskraft der Chöre Händeis assoziiert worden.
In dieser Hinsicht dürften sie auch bei den sonntäglichen Musikübungen im
Hause van Swietens zunächst Gesprächs- und Musiziergegenstand gewesen
sein, ehe von ihnen - nach einer Episode gebliebenen Produktion des Judas

Maccabäus 1779 sowie mehreren Aufführungen einzelner Chöre durch die
Tonkünstlersozietät unter Starzers und Salieris Leitung - in den späten
1780er Jahren der Impuls für die Wiedergabe mehrerer grosser Vokalwerke
Händeis ausging, an deren Vorbereitung und Durchführung Mozart bekanntlich

in vorderster Linie beteiligt war.

Alle Rückgriffe auf historische Modelle und Idiome führen, ungeachtet der

Anverwandlung und Transformation durch Mozart, zu einer gewissen

objektivierenden Distanz oder <Uneigentlichkeit> der Musik. Diese Wirkung
scheint der Komponist einkalkuliert zu haben, besonders dort, wo der
Kontrast derartiger Partien aufgrund ihrer Einbettung in anderslautende Kon-



64 Ulrich Konrad

texte unmittelbar ins Ohr fällt. Das geschieht besonders deutlich in
Zusammenhängen, in denen <alte> Musik keine originäre Funktion beanspruchen

kann, also beispielsweise in der Oper. Die Arie der Donna Elvira «Ah

fuggi il traditor» aus dem Don Giovanni und der «Gesang der Geharnischten»

aus der Zauberflöte etwa stehen mit ihrer stilistischen Ausrichtung auf
Tonfall und Techniken Bachs und Händeis, wie nicht zu überhören ist, in
einer für sie fremden Umgebung, oder umgekehrt formuliert, sie passen
nicht an den <Ort>, an den sie der Komponist gestellt hat. Mozart bricht an
solchen Stellen musiksprachliche Konventionen um eines speziellen
dramatischen Effekts willen, der allgemein als Pointierung des Fremdartigen
zu bezeichnen wäre.

Die zweite Arie der Donna Elvira, mit der sie tonikal, nämlich in D-Dur,
auf das vorangegangene Verführungsduett in A-Dur «Là ci darem la mano»
zwischen Don Giovanni und Zerlina antwortet, bricht mit musikalischer
Elementargewalt in das dramatische Geschehen ein - eine gute Minute
lang geht es um sehr grundsätzliche Dinge, so wie später in der polaren
Gegenminute Don Giovanni in der in B-Dur (also denkbar weit von Elivras
Tirade entfernt) stehenden Champagner-Arie sein Lebensbekenntnis abgibt.
Während der männliche Held in seiner Minute musikalische Gegenwart
schlechthin erzeugt, eine Gegenwart, die sich 1787 genauso zündend
eingestellt haben dürfte wie heute, kämpft die Donna mit ihrer Zeit. Das lässt
sich allein schon an den grundierenden Bassstimmen der beiden Stücke
ablesen: In der Donna Elvira-Arie reiht sich ein hektischer Sechzehntel-
Auftakt an den anderen, doch alle Energie verpufft nach kürzester Zeit -
in 45 Takten stehen 26 Pausen; bei Don Giovanni dagegen pulst der Bass

wie ein unbändig schlagendes Herz. Doch auch sonst fällt Elvira aus der
Zeit - sie artikuliert sich in einer musikalischen Sprache, die sich alt
anhört, die von der Patina einer antiquierten Ausdrucksweise überzogen ist.

Mangels aussagekräftigen Berichten wissen wir nicht, wie das Prager und
Wiener Publikum zu Mozarts Lebzeiten auf diesen Atavismus reagiert hat,
doch die frühesten Rezeptionsdokumente seit Ende des 18. Jahrhunderts
bis weit in das 19. Jahrhundert hinein zeugen von jahrzehntelangem
Unverständnis gegenüber Mozarts merkwürdigem Kunstgriff - die Arie wurde
fast immer gestrichen. Friedrich Rochlitz sah 1798 in ihr eine «Grille» des

Komponisten, Ignaz Ferdinand Arnold fühlte sich fünf Jahre später «wie
mit dem Schlage einer Zauberruthe in das goldne Zeitalter der Bache,
Händel und Hassen versetzt», was ihn allerdings befremdete. Otto Jahn in
seiner Mozart-Biographie rückte das Stück in die Sphäre des Geistlichen
und meinte sich unter «den Eindruck der Moralpredigt» gestellt.

Donna Elvira befindet sich in einem Zustand höchster Empörung und
durchkreuzt «con atti disperatissimi», wie es im Prager Uraufführungs-
libretto heisst, zum Leidwesen Don Giovannis den bis dahin so geradlinig



Versuch über Alte Sprachen 65

verlaufenden Weg der Verführung Zerlinas. Der Himmel habe sie befähigt,
die Abgefeimtheiten des Dissoluto zu vernehmen - «il ciel mi fece udir le
tue perfidie» - und nun komme sie, die Unschuldige zu schützen. Dieser
Auftritt als hysterischer Rettungsengel macht es Don Giovanni leicht, sie

zur «Liebeskranken», zur «povera infelice» zu machen, und die folgende
Arie bestätigt die Denunziation: Ein Merkmal der momentanen Zerrüttung
Donna Elviras ist ihre Unfähigkeit, musikalisch wie <normale> Menschen zu
sprechen. In ihrem Zorn verliert sie sich selbst und damit ihre Sprache -
sie fällt in ein anachronistisches Idiom, musikgeschichtlich gesehen in das der
überlebten Opera seria. Ästhetisch bedeutet die musikalische Regression
an diesem Punkt der dramatischen Entwicklung eine Karikatur Donna
Elviras - ihre Wut schlägt, ähnlich wie im nicht ganz unähnlich gelagerten
Fall des Osmin, in Komik um. So wie dort, nach Mozarts eigener Aussage,
die türkische Musik den Umschlag ins Komische markiert, also ein exotisches
Idiom die Musiksprache lautstark überwältigt, so ist es hier das stilisiert
Historische, das der Mahnerin in der moralischen Wüste ein komisches
Gepräge gibt. Während jedoch der Exotismus des alla turca in Wien und
anderswo zu einem allerorts beliebten Ausdrucksmittel der Gegenwartsmusik

geworden war, wird die couleur ancienne im Opernhaus vermutlich
vor allem abstossend gewirkt haben, namentlich dann, wenn der weniger
kennerhafte oder der jüngere Zuhörer den alten Ton gar nicht als solchen,
sondern bloss als irgendwie fremden zu identifizieren vermochte.

Mozart hat mit der zweiten Donna Elvira-Arie ästhetisch viel gewagt,
und sie ist ein in dieser Form vereinzeltes Experiment geblieben. Es mag dem

Komponisten aufgegangen sein, dass eine derart direkte Adaption historischer

Musik anders als beim kollektiven Affekt des Erhabenen in grossen
Chören kein probates Gestaltungsmittel für den nun immer stärker
subjektbetont werdenden Gefühlsausdruck der Opernarie sein konnte - es sei

denn in verzerrender Absicht. Ausserhalb des Solostücks allerdings liess sich
die Idiomatik des Historischen aber sehr wohl funktionalisieren, wie
abschliessend am «Gesang der Geharnischten» gezeigt werden soll.

Seit Reinhold Hammerstein dem Stück aus dem zweiten Finale der Zauber-

flöte vor nunmehr bald 50 Jahren eine grundlegende Studie gewidmet hat
(AfMw 13, 1956), gilt die Szene als «wohl das großartigste Dokument für
Mozarts Begegnung mit der Geschichte.» Hammerstein hört in dieser Musik
den Niederschlag der zweiten «Bach-Begegnung» Mozarts, die 1789 in
Leipzig stattgefunden hat und bei der er den «Meister der Wort-gebundenen
Formen» kennengelernt habe. Obwohl Mozart von den «Motetten und
vielleicht auch Orgelchoralbearbeitungen besonders tief beeindruckt» gewesen
sein soll, gesteht Hammerstein ein, dass sich die zweite «Bach-Begegnung»
gegenüber der ersten «nicht in der gleichen synthetischen Weise» ausge-



66 Ulrich Konrad

wirkt habe. Im Klartext muss es doch wohl heissen, dass die von Rochlitz
in die Welt gesetzte Legende von Mozarts vermeintlichem Leipziger Bach-
Erlebnis höchst fragwürdig ist, ihr jedenfalls im analytischen Zugriff auf die
Musik kaum Evidenz verschafft werden kann. Das einzige greifbare Zeugnis
einer Auseinandersetzung mit einem Bachschen Vokalwerk, nämlich die

Kopie der Motette Singet dem Herrn ein neues Lied, trägt von Mozarts Hand
den bezeichnenden Vermerk: «NB müßte ein ganzes orchestre dazu gesezt
werden», was besagt, dass die Partitur in ihrer Originalgestalt für eine

Aufführung in Wien nicht in Frage kam.
Es geht uns freilich heute nicht um eine Diskussion der immer noch sehr

anregenden Darlegungen Hammersteins. Dass der «Gesang der
Geharnischten» ein höchst merkwürdiges Stück Musik ist, das sich stilistisch weit
ausserhalb des um 1790 geläufigen Sprachgebrauchs bewegt, bedarf keiner

weiteren Erörterung. Aber ob es sich dabei um die mit welthistorischen
Erfahrungen aufgeladene, ja förmlich übersättigte Komposition handelt,
wie sie sich in musikhistoriographischer Überhöhung darstellt, mag doch
zweifelhaft erscheinen. Bei Hammerstein heisst es dazu: «Ihr ideeller
Gehalt weist über die Humanitätsideologie des 18. Jahrhunderts zurück nach
Griechenland und Ägypten. In der Choralmelodie spannt sich der Bogen
über Protestantismus und lutherische Reformation zum Psalm aus dem
Alten Testament. In der Tatsache der cantus firmus-Bearbeitung öffnet sich
der Bezug zu ältesten Formen der europäischen Mehrstimmigkeit. Im
Parodieverfahren, in der Verwendung der musica rhetorica, in der inneren Nähe

zur Orgelwelt des Barock leben mächtige Traditionszüge der älteren
Musikgeschichte auf. In dieser simultanen Präsenz verschiedener historischer
Stufen und Epochen wird dem lauschenden Ohr die spezifische Kontinuität
der abendländischen Musik, ihre Geschichtlichkeit vernehmbar.» (S. 18).
Dieser eindrucksvollen Apotheose liesse sich die harmlose Frage nach dem
historischen Sitz im Leben, noch naheliegender, nach Funktion und Wirkung
der Szene im Kontext des Zauber/Zöten-Finales entgegenhalten.

Gerade haben die Drei Knaben im Garten ihren Hoffnungsgesang auf den

Morgen der Vernunft gesungen und Pamina vom unvernünftigen Selbstmord

aus vermeintlich enttäuschter Liebe zurückgehalten, als sich die Bühne
dramatisch verändert. Vor den Augen der Zuschauer entsteht das Bild einer
grauenerregenden Natur: wilde Berggegend, stürzender Wasserfall,
feuerspeiender Vulkan, schwarze Nebel vor hellrotem Horizont, und überall Gitter
mit verschlossenen Eisentüren. In der Mitte prangt oben eine Pyramide,
auf der eine transparente Inschrift angebracht ist. «Zwei schwarz
geharnischte Männer», so lautet die originale Regieanweisung, «führen Tamino
herein. Auf ihren Helmen brennt Feuer.» Was die beiden dem Jüngling vor
«des Schreckens Pforten» nun vortragen, ist bekanntlich die esoterische
Inschrift auf der Pyramide. Schikaneder hat sie fast wörtlich aus dem Séthos-



Versuch über Alte Sprachen 67

Roman des Abbé Terrasson in sein Libretto übernommen. Dieser visuellen
Phantasmagorie, für deren Realisierung die gesamte Bühnenmaschinerie
in Gang gesetzt wurde, stellte Mozart nun als auditives Äquivalent seine

kontrapunktisch durchgeformte, durchaus <unheimliche> Choralbearbeitung
zur Seite. Wir besitzen kein Archiv der Hörerwartungen, das uns über die
Reaktionen des Wiener Vorstadt-Publikums von 1791 Auskunft geben könnte,
aber da mit grösster Wahrscheinlichkeit alle Hörer zumindest weder den

Hintergrund der Bachschen Choralbearbeitung noch die Melodie des
protestantischen Kirchenliedes noch die Idiomatik des barockisierenden
Tonsatzes kannten, wird beim Erklingen dieser Musik im Theater auf der Wieden
der starke Reizwert eines akustischen Arcanums seine von Mozart
offensichtlich berechnete Wirkung nicht verfehlt haben. Ohne die Verwurzelung
des «Gesangs der Geharnischten» in einer konkreten historischen Praxis zu
leugnen geht es in ihm primär nicht um Musikgeschichte als autonomen
Wert, also um ein Bach-Bekenntnis Mozarts - was sollte das auch gerade
hier? -, sondern zuerst um sie als Mittel zum Zweck einer musikalischen
Wirkung. Diese aber tritt ein, weil das ausser Gebrauch gestellte, quasi
herbeizitierte Alte als etwas weitgehend Vergessenes erkannt und in der
phantastischen Szenerie der Initiation Taminos gleichsam wie Hieroglyphen in
den Ohren klingt.

Die Idiomatik des Historischen in der Musiksprache Mozarts, wie sie in
unseren wenigen Beispielen angedeutet wurde, erschöpft sich freilich nicht in
den Dimensionen des Handwerks, der Karikatur und des Fremd-Machens

- das wird (zumal in Anwesenheit von Peter Gülke, dem Geschichte als

Gegenwart und Gegenwart als Geschichte so bewusst sind wie nur wenigen
Musikern und Musikwissenschaftlern) niemand behaupten wollen. Aber
sie gehören wesentlich zu ihr dazu und bestätigen Gülkes warnende
Feststellung, formuliert vor der Pyramide des Finales aus der Jupiter-Sinfonie:
«Wie immer Mozart die bis ins gregorianische Repertoire hinabreichende
geschichtliche Tiefe bewußt gewesen sein muß, welche sein «Archetypus»
bei sich führte, Schattenbeschwörung betrieb er dennoch nicht - er vollzog
Historie ohne Historizität.» («Triumph der neuen Tonkunst». Mozarts späte
Sinfonien und ihr Umfeld, Kassel 1998, S. 207). Anders gesagt: Alte Sprachen
sind keine toten Sprachen, und die Vielfalt der Idiome, die Mozarts
Musiksprache auszeichnet, wäre blosses Akzidenz, gründete sie nicht in einer
Substanz, die über die Zeiten hinaus von hörenden Menschen verstanden
wird.



<

"
1


	Versuch über Alte Sprachen : zur Idiomatik des Historischen in der Musik W. A. Mozarts

