Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch fur Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 25 (2005)

Artikel: Versuch Uber Alte Sprachen : zur Idiomatik des Historischen in der
Musik W. A. Mozarts

Autor: Konrad, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835265

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Versuch tiber Alte Sprachen. Zur Idiomatik des
Historischen in der Musik W. A. Mozarts*

Ulrich Konrad (Wiirzburg)

«Alt> heissen euphemistisch die Sprachen, die nicht mehr gesprochen werden
und die deswegen in gewohnlich informierten Kreisen als «tot> gelten. Zwar
geniessen sie einen eher scheuen Respekt, weil in ihnen durchaus giiltige
Wahrheiten formuliert sind, aber die lassen sich bequemer und durchaus
nicht unrichtiger auch in Ubersetzungen zur Kenntnis bringen. Wenn Joseph
Haydns Musik, wie er von ihr gesagt haben soll, eine Sprache war, die die
ganze Welt verstanden hat, dann kann sie damals schwerlich eine <alte> ge-
wesen sein — denn unmittelbar verstanden wird nur, was in Gebrauch
steht, was Aktualitdt geniesst, was gegenwdrtig ist. Seit wann aber gibt es
«Alte Musik>? Nicht die, welche abwertend <antiqua> genannt worden ist,
also «veraltete», nein die, der nun seit ldngerem schon die Gegenwart ge-
hort, der das <Altsein> die Aura des Wahren, des Einzigen, des Lebendigen
gibt.

Auf diese Frage die Antwort zu geben, gehort hier nicht zu unseren
Aufgaben, aber im Blick auf das gewéhlte Thema diirfen wir festhalten, dass
es flir Mozart und seine Zeitgenossen eine <Alte Musik> im emphatischen
Sinne nicht gab. Fiir ihn noch galt die in der europdischen Musik seit Jahr-
hunderten waltende Praxis, dass Musik im grossen und ganzen vergessen
werden durfte — dann ndmlich, wenn sie «eraltet, fiir die Jetztzeit gestor-
ben war angesichts neuer musikalischer Sprachen und Sprechweisen.
Gewiss ging nicht alles umstandslos verloren, und selbstverstandlich muss
zwischen der dauerhaften Schicht elementarer musikalischer Gestaltungs-
prinzipien und ihren im Laufe der Zeiten sich wandelnden Realisierungen

Das Referat, vorgetragen am 29. April 2004 im Rahmen des Symposions «Musiksprache —
Sprachmusik» zu Ehren des septuagenarius Peter Giilke, sollte in seiner Vortragsform un-
gedruckt bleiben. Es kniipft an Uberlegungen an, die ich in jiingeren Studien angestellt
habe und die der weiteren Durchfithrung bediirfen (vgl. Johann Sebastian Bach im Wien
der Schubert-Zeit, Hamburg 2004; Wolfgang Amadé Mozart. Leben * Musik * Werkbestand,
Kassel 2005). Dem Dréngen der Veranstalter, das kleine Geburtstagsgeschenk fiir den
Jubilar zu veroffentlichen, gebe ich nun doch nach und lege den seinerzeitigen Redetext
vor, ohne jede inhaltliche Anderung, aber unter Weglassung der Notenbeispiele und nur um
rudimentére bibliographische Nachweise ergénzt. Den hier andeutungsweise exponierten
Gedanken werde ich weiter nachgehen, und vielleicht verschafft mir ihre Publikation zur
Vorzeit> die Gelegenheit, sie mit Peter Glilke in gewohnter Serenitat weiter zu diskutieren.



56 Ulrich Konrad

unterschieden werden. Aber eben diese zeitgebundenen Verwirklichungen
konnten keinen Schutzanspruch vor Verfall beanspruchen. Zum Beleg fiir
diese fast gemeinplétzige Feststellung gentiigt ein beliebiges Beispiel. Soweit
wir zu sehen vermoégen, kannte Johann Sebastian Bach kein einziges Werk
von Heinrich Schiitz, seinem grossen Vorgdnger in der Tradition evangeli-
scher Kirchenmusik. Selbst wenn er eines gekannt hatte, dann bliebe dessen
Wirkung auf sein Schaffen ungewiss. Aber das ist eine miissige Spekulation,
denn Geschichte spielt, wie Ranke einmal lapidar formulierte, nicht im Kon-
junktiv.

Kommt die Rede auf Mozart, dann stellen sich in der Regel keine Ge-
danken an sein historisches Bewusstsein ein. Besass er tiberhaupt eines?
Dachte Mozart, wenn es um Musik ging, in geschichtlichen Dimensionen,
will sagen, verstand er sein Komponieren in einem Zusammenhang, der aus
der Tiefe der Zeit herangekommen, in den er aktuell hineingestellt war und
der iiber ihn hinaus fortwirken wiirde? Oder war sein kiinstlerisches Selbst-
verstdndnis nicht doch viel pragmatischer an der fiir ihn erfahrbaren Ge-
genwart orientiert, was ja die Teilhabe am Denken und Tun von ein oder
zwei Vorgangergenerationen einschloss? Fiir den mittelalterlichen Menschen
hat Georges Duby die Reichweite des historischen Gedachtnisses auf etwa
50 Jahre eingegrenzt, in denen Erinnerungen genau und bestimmt waren,
und auf weitere 50 Jahre, in denen die Rekonstruktion des Gewesenen besten-
falls noch liickenhaft gelang — davor herrschte das weitgehende Vergessen:
«Au-dela, le souvenir se perd» (Hommes et structures du moyen dge, Paris-
La Haye 1973, S. 282).

Ubertragen wir diese von Duby fiir das Mittelalter plausibel gemachte
Einsicht versuchsweise auf Mozarts musikhistorisches Gedachtnis. Danach
stlinde der Komponist in einem musikgeschichtlichen Raum, der die Aus-
laufer des 17. und das ganze 18. Jahrhundert einschlosse, der also die Musik
der Grossvater- und der Vatergeneration enthielte. Das ist in evidenter
Weise nicht der Fall gewesen und konnte es auch nicht sein. Dubys Befund
bezieht sich auch nicht auf den Menschen als kollektives historisches Sub-
jekt, sondern auf die individuellen Erfahrungsbereiche konkreter Menschen-
leben. Mozart war selbstverstindlich nicht mit einer abstrakten <Musik-
masse> aus hundert Jahren Geschichte vertraut, sondern mit einem mehr
zuféllig als planvoll gewachsenem, ausschnitthaften Repertoire an Werken
unterschiedlichster Herkunft. Wesentlich wurde fiir Mozart sein im Vergleich
mit anderen Komponisten der Zeit gewaltiges Wissen nicht aus Griinden
der historischen Dignitit, sondern einzig und allein nach der Massgabe, wie
er es gegenwartig, in der Aktualitat des Komponierens schopferisch frucht-
bar machen konnte. Pointieren wir die Konsequenz dieser These: Mozart war
es letztlich gleich, ob ein ihn anspringender Impuls von den gewiss nicht
uninteressanten Violinsonaten eines Joseph Schuster oder von der Kunst-



Versuch tiber Alte Sprachen 57

emanation eines Wohltemperierten Klaviers von Bach ausging, wenn er nur
sich und seine Musik dazu in ein produktives Verhéltnis stellen konnte.

Um die Haltbarkeit dieser allgemeinen Aussage zu erweisen, wird die
Vergewisserung einiger biographischer Tatsachen geboten sein, weiterhin die
Priifung eines musikhistoriographischen Topos, ndmlich des postulierten
«Bach-Erlebnisses> von Mozart zu Beginn seiner Wiener Zeit, und schliesslich
haben wenigstens kursorische analytische Betrachtungen an signifikanten
Werken des Komponisten zu folgen. Signifikant meint im Kontext unseres
Themas, dass Mozart sich bei diesen Stlicken — hier sei das Bild von der
Musiksprache wieder aufgenommen — einer Idiomatik bedient, die vom Ton-
fall der <Normalsprache> wahrnehmbar absticht und historische Sprech-
weisen annimmt. Uns soll daran weniger das blosse Faktum des Widerténens
alter musikalischer Sprachen interessieren als die Funktion und die musik-
kommunikative Absicht, die Mozart damit in unterschiedlichen komposito-
rischen Situationen verbunden hat.

Von den musikalischen Zusammenkiinften im Kreis um Baron van Swieten
hiess es in einem Brief vom 30. Marz 1783 an den Vater: «denn wir lieben
uns mit allen moglichen Meistern zu unterhalten; — mit alten und mit
Modernen». Musik, ob alte oder moderne, bildete demnach den Gegenstand
praktischer Auseinandersetzung unter diesen Kennern — vorausgesetzt, sie
war meisterhaft. Von den Komponisten, die hier zum Zuge kamen, werden
der eine oder andere gelegentlich mit Namen erwéhnt, so Johann Sebastian
Bach, dessen Sohne Wilhelm Friedemann und Carl Philipp Emanuel, dann
Georg Friedrich Handel, Johann Michael Haydn oder Johann Ernst Eberlin.
Ein Teil der Musiker lebte noch, die behandelten Werke stammten tiber-
wiegend aus der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts. Gleichwohl galt ein
Teil der <Meister> bereits als «alt- oder, anders ausgedriickt, als nicht mehr
«modern>. Deren Musik reizte immerhin zu anregenden Gesprachen. Vielleicht
ging es um Fragen der handwerklichen Faktur, der Differenz zwischen frithe-
rer und gegenwartiger Schreibart, der dsthetischen Giiltigkeit der Werke.
Sollte eine Komposition genauer studiert oder sogar einem grosseren Pu-
blikum vorgefiihrt werden, so war sie dem herrschenden Geschmack anzu-
passen. Dennoch kann man selbst an Orten, an denen bestimmte Auf-
fithrungstraditionen bestanden wie in Wien, wo beispielsweise seit Anfang
der 1770er Jahre gelegentlich Oratorien Handels gespielt wurden, kaum
von einer veritablen Priasenz alter> Musik sprechen — jedenfalls nicht in
dem Verstdndnis, dass sie als historische Grosse in die Gegenwart hinein-
wirkte. Einen musikalischen Historismus im ausdriicklichen Wortsinne gab
es zu dieser Zeit nicht, auch kein explizites Musikgeschichtsbewusstsein
(und Sehnsucht nach einer vermeintlich besseren Vergangenheit erst recht
nicht, wovon, wenn auch in einer ganz anderen Richtung, das parodistisch



58 Ulrich Konrad

historisierende Lied Die Alte KV 517 zeugt). Das schloss selbstverstandlich
Mozarts Interesse an Fundstiicken der Vergangenheit nicht aus: Seine be-
zeugte Kenntnis etwa eines Kanons von William Byrd (KV 227, KV?
Anh. 284b, KV3 Anh. 109¥l, KV® Anh. A 31; kopiert aus Johann Matthesons
Der vollkommene Kapellmeister), einer Fantasia Johann Jacob Frobergers
(KV Anh. 292, KV3 Anh. 109Vl KV® Anh. A 60; aus Athanasius Kirchers
Musurgia universalis) oder einer Motette Johann Stadlmayrs (KV 44 [734])
blieb aber peripher und folgenlos. Selbst die Zahl der ihm durch intensive
Beschéftigung vertrauteren Werke Bachs und Héndels war angesichts von
deren gewaltigem CEuvre klein. Dabei stammten diese beiden Musiker aus
der Generation von Mozarts Grossvatern und ragten mit ihrer Lebenszeit
beinahe noch oder tatsdachlich in seine hinein.

Die Giiltigkeit von Musik, die trotz stilistischer «Riickstdndigkeit> noch
aufgefiithrt wurde, war an deren spezifische «Orte> gebunden, und die Mog-
lichkeiten des Umgangs mit ihr ebenso. Auf der Ebene der Werke galt das
beinahe ausschliesslich fiir die Kirchenmusik, auf der Ebene der komposi-
tionstechnischen Verfahren nur fiir Kanon, Fuge und Kontrapunkt. Liturgisch
gebundene Musik behauptete gemass ihren Funktionen seit je einen Sonder-
status: Die Teilhabe an Entwicklungen und dadurch bedingten Verande-
rungen in anderen Genres stand stets unter dem (potentiellen) Vorbehalt
ihrer Nicht-Weltlichkeit. Das sah auch Mozart im wesentlichen so. Als sein
Vater im Frithjahr 1783 zogerte, eigene kirchenmusikalische Kompositionen
nach Wien zu schicken, ermutigte er Leopold mit dem Hinweis, Kenner
wiissten sehr wohl, «dald sich der Gusto immer dndert — und aber — dal3
sich die Verrdnderung des gusto leider so gar bis auf die kirchenMusic er-
streckt hat; welches aber nicht seyn sollte — woher es dann auch kommt, daf3
man die wahre kirchenMusic — unter dem dache — und fast von wiirmern
gefressen — findet» (12. April 1783). Diese Aussage bedeutete keine Klage
tiber den Verfall der <wahren> Kirchenmusik — ansonsten hédtte Mozart seine
eigene, erst kurz zuriickliegende moderne kirchenmusikalische Produktion
als dem «Gusto» geopfert angesehen haben miissen —, sondern die Aner-
kennung der ldnger wihrenden Giiltigkeit eines stylus ecclesiasticus gegen-
tiber anderen Stilarten. Freilich bezog sich der damit verbundene konkrete
Wunsch nach bestimmten Werken Leopolds auf erst rund ein Vierteljahr-
hundert alte Kompositionen, womit die hier gedachte zeitliche Traditions-
spanne nach hinten auf die Zeit um 1760 begrenzt wird. Dass Mozart in
seine Vorstellungen von «wahrer> Kirchenmusik auch deutlich altere Stil-
schichten wie die der Klassischen Vokalpolyphonie, im besonderen Werke
von Giovanni Pierluigi da Palestrina, mit einbezogen hitte, ist eher unwahr-
scheinlich. Das Kennenlernen von Gregorio Allegris Miserere 1770 in Rom
oder die eigene Bologneser Priifungsarbeit, die Motette Quaerite primum
regnum Dei KV 86 (73") jedenfalls haben keine horbaren Folgen gezeitigt.



Versuch iiber Alte Sprachen 59

Kanon und Fuge als Inbegriff kontrapunktischen Gestaltens genossen zu
Mozarts Lebzeiten die Verbindlichkeit seit langem bewéhrter kompositorischer
Techniken, wenn auch angesichts des in der ersten Jahrhunderthilfte einge-
tretenen tiefgreifenden Wandels der herrschenden musikalischen Sprache
nicht mehr in der gleichen Intensitét wie zuvor. Die Beherrschung traditio-
neller Regeln und Verfahren des Kontrapunkts gehorte weiterhin zu den An-
forderungen an Komponisten und somit zu den Zielen jeder professionellen
Musikerausbildung, bildete aber keine axiomatische Grundlage mehr fiir
kompositorische Arbeit. Die Fuge als prominentestes kontrapunktisches
Formungsprinzip oder — allgemeiner — die imitatorische Ausgestaltung des
Tonsatzes behaupteten einen giiltigen <Ort> fiir ihre Entfaltung nur mehr in
festgelegten Ausschnitten der Kirchenmusik, namentlich in der Messe und
in der Sakramentslitanei. Mozart hat diese Konventionen in allen seinen
entsprechenden Beitrdgen respektiert. Mehr noch: In einer langen Reihe
von kirchenmusikalischen Sédtzen komponierte er ausgesprochen ambitio-
nierte Fugen, die zudem schon friih von seinem kontrapunktischen Vermogen
zeugen — den Weg des handwerklichen Lernens, den ihm der Vater wohl
mit eigenen Arbeiten und mit solchen aus der Salzburger Musikpraxis ge-
wiesen hatte, legte Mozart rasch zurtick. Um 1770 machte er sich ausserdem
tiber das Studium der Gradus ad parnassum von Johann Joseph Fux mit
einem tief in der Tradition verwurzelten Regelsystem des strengen Satzes
vertraut. Leopold Mozart drangte seinen Sohn einmal ausdriicklich, 6ffent-
lich zu demonstrieren, was er «in der Fugen, Canonen und Contrapuncts
Composition zu machen im Stande» sei (29. September 1777).

Ausserhalb der klaren Bestimmung von «Ort> und Funktion im Raum
der katholischen Liturgie hatten kontrapunktische Formen fiir Mozart keine
erkennbare substantielle Bedeutung. Die Instrumentalfuge scheint fiir ihn
zunéchst allenfalls ein niitzliches Modell bei der Improvisation auf dem
Tasteninstrument gewesen zu sein, jedenfalls spielte sie nach mehreren brief-
lichen Berichten aus den 1770er und 1780er Jahren in diesem Zusammen-
hang eine Rolle (zum Beispiel aus Mannheim, 23.-25. Oktober 1777; aus
Paris, 18. Juli 1778; aus Wien, 27. Juni 1781). Erst in Wien dnderte sich die
Lage, allerdings nicht in der Weise, dass solche Fugen nun im Sinne von zu
komponierenden Gattungsbeitrdgen fiir Mozart eine Herausforderung ge-
worden wéren. Er hat den Kontrapunkt immer als Mittel, nicht aber als
Ziel kompositorischer Arbeit verstanden — aus diesem Grund vollendete er
in Wien auch nur zwei als selbstdndige Werke intendierte Fugen, die drei-
stimmige fiir Klavier in C-Dur KV 394 (3832; mit Priludium) und die vier-
stimmige fiir zwei Klaviere in c-Moll KV 426 von 1783 (im Jahre 1788 mit
einer Einleitung versehen und fiir Streichorchester bearbeitet, KV 546).
Hier handelte es sich um Gattungsexempla aus dem Geist der Bachs und
Héindels. In ihnen zeigt sich einmal Mozarts Interesse an diesem Genre,



60 Ulrich Konrad

das ithn 1782/83 zur Nachahmung anregte, und zum andern - auf unter-
schiedlich hohem Niveau — seine Gewandtheit im Umgang mit tradierten
Fugentechniken. Alle anderen Ansétze und Pldne dieser Zeit wie etwa der, die
genannte C-Dur-Fuge um fiinf weitere Stiicke zu einem Dedikationszyklus
fiir van Swieten zu ergidnzen (Brief vom 20. April 1782), verliefen sich. Wirk-
lich zentral fiir die stilistische Entwicklung Mozarts aber wurde, wie allge-
mein bekannt ist, das in den folgenden Wiener Jahren sich verstirkende
Bemiihen um eine Integration kontrapunktischer Verfahrensweisen in die
Musiksprache insgesamt. Die Zusammenfiihrung musikalischer Gestaltungs-
mittel aus unterschiedlichen stilistischen Kontexten — aus Kirchen-, Kammer-
und Theaterstil, um die fortwirkenden Kategorien aus dem 17. Jahrhundert
zu bemiihen - bis hin zu deren Kontrastierung auf engstem Raum in allen
denkbaren Gattungen erwies sich als die fruchtbarste Moglichkeit kompo-
sitorischer Vertiefung und Individualisierung der eigenen Musiksprache.
Es gehort zu den beinahe sakrosankten historiographischen Konven-
tionen, den Anstoss fiir diese produktive Verschmelzung namentlich von
«gelehrtem> und «galantem> Stil in der Begegnung Mozarts mit der Musik
Johann Sebastian Bachs zu sehen. Ja, es soll sich, so etwa Alfred Einstein,
geradezu ein «Bach-Erlebnis» eingestellt haben, als Mozart im Hause van
Swietens die Gelegenheit wahrnahm, die Bachiana aus dessen Sammlung
durchzuspielen. Tatsdchlich ging von diesem Bach-Spiel ein besonderer
schopferischer Impuls auf Mozart aus, aber nichts zeugt dafiir, dass die
gleichzeitige Anregung durch die Musik der Bach-S6hne und ganz beson-
ders die Handels irgendwie geringer gewesen sein sollte — auch wenn das in
der deutschen Musikwissenschaft gelegentlich ideologisch bedingte Reflexe
auslost, so liesse sich mit gleichem, vielleicht sogar grésserem Recht von
einem <Héndel-Erlebnis> Mozarts sprechen. Wie immer in solchen Fallen
bewirkte das ndhere Kennenlernen ihm wenig vertrauter Musik auch hier
den Drang zur Nachahmung. Die Clavier- und Fugenkunst der beiden
Vorgdnger reizte Mozarts Neugierde, die Machart der Werke zu ergriinden
und sich das Erkannte kompositionspraktisch anzueignen: als verfiighares
Mittel eines charakteristischen Ausdrucks. Niemals bestand dabei die Ab-
sicht, sich fortan stilistisch auf ein historisches Idiom zuzubewegen. Ver-
suche wie die <barockisierende> Suite KV 399 (385!) oder die erwihnten
Fugen haben ihren unverkennbaren «Ort> als Studien fiir den Kennerzirkel um
van Swieten (der dariiber hétte diskurrieren konnen, wie trefflich Mozart
hier wie auch immer zu bewertende Stileigenarten je Bachs und Héndels
amalgamiert hat — wie auch in der 1789 geschriebenen, besonders hinter-
sinnig mit musikalischen Idiomen spielenden Gigue G-Dur KV 574).

Die Aneignung der eigentlichen Kompositionstechnik hatte eine niichtern
handwerkliche Seite, zu der den Analytiker eine Reihe von hochst aussa-



Versuch tiber Alte Sprachen 61

gefdhigen Fugen-Fragmenten fiihrt. An einigen von ihnen ldsst sich deut-
lich ablesen, wie Mozart iiber das reflektierte Wechselspiel von Versuch und
Irrtum zu fiir ihn giiltigen Einsichten gelangte. Bei diesen unvollendeten
Stiicken ging es wohl von vornherein nicht um den werkhaften Abschluss
eines Gesamtverlaufs, sondern um das Bewusstmachen von technischen
Problemen und um deren Bewaltigung in der Art eines Experiments. Ein
instruktives Beispiel fiir die Generierung einer Fugenexposition, bei der wie-
derholte Vor- und Riickschritte das gedankliche Probieren und Entscheiden
im Kompositionsprozess dokumentieren, liefert die fiinfteilige skizzenartige
Niederschrift einer e-Moll-Fuge KV deest (Sk 1782e; siehe NMA X/30/3,
Blatt 37 [1a—e]; 38 [4]). In dem vierstimmigen Stiick, das auf eine grosse
Form zielt, erprobte Mozart in sechs Schreibansédtzen die Moglichkeiten
von Einsatzfolgen und Stimmlagen sowie von metrischen Verschiebungen
mit einem breit angelegten Thema im 4/2-Takt. Dabei fixierte er keine vir-
tuell im Kopf existente Gesamtvorstellung von einer bestimmten Fuge,
sondern steuerte zundchst jeweils naheliegende formale Zielpunkte an —
beispielsweise die Ausarbeitung der Themengestalt und eine erste Einsatz-
folge — und schritt anschliessend den gefundenen Weg erneut ab, lenkte ihn
gelegentlich um oder gab ihn gar auf. Manchmal bestétigte er das erreichte
Zwischenziel, wenn auch vorlaufig. Eine diesen Denk- und Schreibvorgang
beeinflussende Grosse war das in nur schwer bestimmbarer, gleichwohl in
evidenter Weise wirkende Modell instrumentaler Fugen Bachs (beispiels-
weise aus dessen Wohltemperiertem Klavier) und Handels (etwa die Six
Fugues or Voluntarys op. 3): ihre Faktur gab den musikalischen Raum vor,
in dem sich Mozart bewegen wollte.

Wie sich nun die Mozart von Kindheit an vermittelten und von ihm
erworbenen Kenntnisse <alter> Musik oder <alter> kompositorischer Techniken
auf seine schopferische Entwicklung insgesamt auswirkten und wie die
wechselnde Intensitédt der von dort empfangenen Eindriicke sein musikali-
sches Denken in welchem Masse beeinflusste, das sind Fragen, die nicht mit
monokausalen Erklarungen wie dem vermeintlichen «Bach-Erlebnis» generell
beantwortet werden konnen, sondern am Einzelfall erértert werden miissen.
Ohne historisch fundierte Beriicksichtigung des im weiten Sinne verstan-
denen musikalischen Kontexts einer Komposition lassen sich in diesem
Punkt keine validen Aussagen gewinnen. Vor allem aber wird sich der Musik-
forscher davor zu hiiten haben, den Bach oder Hiandel, den Mozart in den
1780er Jahren in ausgewdhlten Partituren studierte, mit jenen Kunstikonen
zu verwechseln, zu denen beide Komponisten im Zuge ihrer je verschiede-
nen Wirkungsgeschichten stilisiert worden sind. Die kiinstlerische Neugier
des Jiingeren galt keinen realitdtsenthobenen Heroen, sondern konkreten
musikalischen Inhalten aus der Feder verstorbener Kollegen — das Wort
verstanden in seiner lateinischen Ursprungsbedeutung: der Kollege als der



62 Ulrich Konrad

mit den gleichen Rechten ausgestattete, mit der gleichen Tétigkeit Beauf-
tragte.

An vier Kompositionen wollen wir solche Kontexte wenigstens andeutungs-
weise bedenken, an zwei liturgischen Werken vor dem Hintergrund der
Diskussion tiber das <Erhabene> in der Musik, an einer charakteristischen
Arie aus dem Don Giovanni KV 527 und an einer schaurig-pittoresken Szene
aus der Zauberflote KV 620. Diesen altbekannten Stiicken eignet jeweils
ein musikalischer Ton, ein musiksprachliches Idiom, die dem vertrauten
Ton und Idiom Mozarts auf merkwiirdig ambivalente Weise widersprechen
und doch ihm angehoren, beide eine Art historische Metaphorik ausbildend.
In der Literatur wird diesem Sachverhalt meist mit dem historiographisch
selbstgentigsamen Hinweis eben auf die Bach- und Héndel-Rezeption be-
gegnet. Die gelegentliche Annahme historischer Musik-Sprechweisen aber
bedeutet einen Akt individueller Ausdrucksgestaltung — doch mit welchem
Hintergrund und in welcher Funktion?

Die fiir Kenner offene Bezugnahme Mozarts auf kompositorische An-
satzpunkte aus dem oratorischen und oratoriennahen Schaffen Hiandels in
den beiden grossen (unvollendeten) Kirchenmusikwerken der Wiener Zeit
bewegt sich im Rahmen eines einzelnen Affekts oder, wenn man so sagen
darf, eines klar konturierten dsthetischen Gedankens. Der méchtige Doppel-
chor des «Qui tollis» aus dem Gloria der Missa in ¢ KV 427 (417?) folgt —
Wolfgang Plath hat das erstmals herausgestellt — unverkennbar und hochst
sinnféllig der Spur von Héndels achtstimmigem Chor «The people shall
hear» aus dem Oratorium Israel in Egypt HWV 54, Nr. 25a (beiden Chéren
geht jeweils, worauf noch nicht hingewiesen wurde, ein Duett in d-Moll
voran — «T’hou in thy mercy»/«Domine Deus» —, ein weiteres Indiz fiir den
engen Bezug der Werke aufeinander). In Mozarts Requiem KV 626 steht der
Eroffnungssatz im Zeichen des ersten Chors von Hédndels Funeral Anthem
for Queen Caroline («The ways of Zion do mourn») HWV 264 (No. 2), die an-
schliessende Kyrie-Doppelfuge unter dem Einfluss des Schlusschors aus dem
Anthem for the Victory of Dettingen («I'he King shall rejoice») HWV 265
(No. 5).

Wie sich Mozart die mit Bedacht gewéhlten Sitze Hindels anverwan-
delte und wie seine Musik auch in diesen Fillen seine eigene wurde, wire
im Detail zu zeigen — belassen wir es fiir unseren Zusammenhang bei der
blossen Feststellung und Spurensicherung. Die Inhalte der hier in intertex-
tuelle Relation zueinander gestellten Kompositionen sprechen auf der Ebene
der Worte von Schuld, Schrecken und Trauer. Zum «Domine Deus», der
Anrufung des Gottesohnes, und zum «Qui tollis» des Messentextes liefern
die Worte des Handelschen Duetts und des Chores gewissermassen exege-
tische Kommentare. Zunéchst heisst es da im Zwiegesang: «Du hast in Deiner



Versuch iiber Alte Sprachen 63

Gnade dein Volk geleitet, das Du erlost hast. Und Du hast es mit Macht zu
Deiner heiligen Wohnung gefiihrt»; dann im Tutti: «Das werden die Vélker
horen und sie werden erstaunt sein; Schrecken umfasst sie rings umher;
durch die Macht Deines Armes wird alle die Einwohner von Kanaan die
Angst ergreifen. Sie werden zu Stein erstarren, bis Dein Volk voriiberzieht,
o Herr, das Du erworben hast.» Aber diese die Artikel des Gloria gleichsam
tropierenden Worte kommen nur mittelbar zur Anhérung, indem ihr Aus-
drucksgehalt von Handels Musik, die in Mozarts Partitur eingegangen und
in ihr aufgehoben ist, ibermittelt wird. Zwischen den Requiem-Sétzen und
den Choren aus den Anthems herrschen vergleichbare Beziehungen. Die
sprachlichen Bilder und Aussagen der Texte von Handels und Mozarts Kom-
positionen gehoren zum Ausdruck des <Erhabenens, also dessen, von dem
Johann Georg Sulzer sagt, es sei «weit grolder und starker [...] als wir es er-
wartet hétten», es wirke «mit starken Schldgen», sei «hinreifend» und er-
greife «das Gemtith unwiderstehlich» (Allgemeine Theorie der schonen Kiinste,
1727 1/A 774, Bd: 2;:8: 97).

Mozart muss 1782, spatestens 1783 beim Studium der Hdndelschen
Partitur von den «starken Schlagen» der méchtigen Chore iberwéltigt wor-
den und in ihnen die paradigmatische musikalische Gestaltung des <Erha-
benen> erkannt haben. Aus dieser Musik expressive Mittel zu gewinnen und
dadurch vielleicht die eigenen in diese Richtung gehenden Kompositionen
auch historisch zu legitimieren (wobei erneut zweifelnd zu fragen ist, ob
Mozart die Geschichte als eine solche Instanz tiberhaupt in den Blick ge-
nommen hat), wurde ihm zum produktiven Ansporn. Das «Erhabene> — in
Verbindung mit dem Requiem soll der Komponist vom «hohere[n] patheti-
sche[n] Stil der Kirchenmusik» gesprochen haben — war im &dsthetischen
Diskurs seit den 1770er Jahren aufs engste mit der als monumental emp-
fundenen, affektiven Wirkungskraft der Choére Handels assoziiert worden.
In dieser Hinsicht diirften sie auch bei den sonntédglichen Musikiibungen im
Hause van Swietens zunidchst Gespriachs- und Musiziergegenstand gewesen
sein, ehe von ihnen — nach einer Episode gebliebenen Produktion des Judas
Maccabdus 1779 sowie mehreren Auffithrungen einzelner Chore durch die
Tonkiinstlersozietdt unter Starzers und Salieris Leitung - in den spéten
1780er Jahren der Impuls fiir die Wiedergabe mehrerer grosser Vokalwerke
Héndels ausging, an deren Vorbereitung und Durchfiihrung Mozart bekannt-
lich in vorderster Linie beteiligt war.

Alle Riickgriffe auf historische Modelle und Idiome fithren, ungeachtet der
Anverwandlung und Transformation durch Mozart, zu einer gewissen ob-
jektivierenden Distanz oder Uneigentlichkeit> der Musik. Diese Wirkung
scheint der Komponist einkalkuliert zu haben, besonders dort, wo der Kon-
trast derartiger Partien aufgrund ihrer Einbettung in anderslautende Kon-



64 Ulrich Konrad

texte unmittelbar ins Ohr féllt. Das geschieht besonders deutlich in Zu-
sammenhidngen, in denen <alte> Musik keine origindre Funktion beanspru-
chen kann, also beispielsweise in der Oper. Die Arie der Donna Elvira «Ah
fuggi il traditor» aus dem Don Giovanni und der «Gesang der Geharnischten»
aus der Zauberfléte etwa stehen mit ihrer stilistischen Ausrichtung auf
Tonfall und Techniken Bachs und Héandels, wie nicht zu {iberhoren ist, in
einer flr sie fremden Umgebung, oder umgekehrt formuliert, sie passen
nicht an den «Ort>, an den sie der Komponist gestellt hat. Mozart bricht an
solchen Stellen musiksprachliche Konventionen um eines speziellen dra-
matischen Effekts willen, der allgemein als Pointierung des Fremdartigen
zu bezeichnen wire.

Die zweite Arie der Donna Elvira, mit der sie tonikal, ndmlich in D-Dur,
auf das vorangegangene Verfithrungsduett in A-Dur «La ci darem la mano»
zwischen Don Giovanni und Zerlina antwortet, bricht mit musikalischer
Elementargewalt in das dramatische Geschehen ein - eine gute Minute
lang geht es um sehr grundséatzliche Dinge, so wie spater in der polaren
Gegenminute Don Giovanni in der in B-Dur (also denkbar weit von Elivras
Tirade entfernt) stehenden Champagner-Arie sein Lebensbekenntnis abgibt.
Wahrend der ménnliche Held in seiner Minute musikalische Gegenwart
schlechthin erzeugt, eine Gegenwart, die sich 1787 genauso zlindend ein-
gestellt haben diirfte wie heute, kimpft die Donna mit ihrer Zeit. Das ldsst
sich allein schon an den grundierenden Bassstimmen der beiden Stiicke
ablesen: In der Donna Elvira-Arie reiht sich ein hektischer Sechzehntel-
Auftakt an den anderen, doch alle Energie verpufft nach kiirzester Zeit —
in 45 Takten stehen 26 Pausen; bei Don Giovanni dagegen pulst der Bass
wie ein unbandig schlagendes Herz. Doch auch sonst fallt Elvira aus der
Zeit — sie artikuliert sich in einer musikalischen Sprache, die sich alt an-
hort, die von der Patina einer antiquierten Ausdrucksweise iiberzogen ist.
Mangels aussagekréftigen Berichten wissen wir nicht, wie das Prager und
Wiener Publikum zu Mozarts Lebzeiten auf diesen Atavismus reagiert hat,
doch die friithesten Rezeptionsdokumente seit Ende des 18. Jahrhunderts
bis weit in das 19. Jahrhundert hinein zeugen von jahrzehntelangem Un-
verstandnis gegeniiber Mozarts merkwiirdigem Kunstgriff — die Arie wurde
fast immer gestrichen. Friedrich Rochlitz sah 1798 in ihr eine «Grille» des
Komponisten, Ignaz Ferdinand Arnold fiihlte sich fiinf Jahre spater «wie
mit dem Schlage einer Zauberruthe in das goldne Zeitalter der Bache,
Héndel und Hassen versetzt», was ihn allerdings befremdete. Otto Jahn in
seiner Mozart-Biographie riickte das Stiick in die Sphéare des Geistlichen
und meinte sich unter «den Eindruck der Moralpredigt» gestellt.

Donna Elvira befindet sich in einem Zustand hochster Emporung und
durchkreuzt «con atti disperatissimi», wie es im Prager Urauffiihrungs-
libretto heisst, zum Leidwesen Don Giovannis den bis dahin so geradlinig



Versuch iiber Alte Sprachen 65

verlaufenden Weg der Verfithrung Zerlinas. Der Himmel habe sie befdhigt,
die Abgefeimtheiten des Dissoluto zu vernehmen — «il ciel mi fece udir le
tue perfidie» — und nun komme sie, die Unschuldige zu schiitzen. Dieser
Auftritt als hysterischer Rettungsengel macht es Don Giovanni leicht, sie
zur «Liebeskranken», zur «povera infelice» zu machen, und die folgende
Arie bestatigt die Denunziation: Ein Merkmal der momentanen Zerriittung
Donna Elviras ist ihre Unfédhigkeit, musikalisch wie <normale> Menschen zu
sprechen. In ihrem Zorn verliert sie sich selbst und damit ihre Sprache —
sie fallt in ein anachronistisches Idiom, musikgeschichtlich gesehen in das der
liberlebten Opera seria. Asthetisch bedeutet die musikalische Regression
an diesem Punkt der dramatischen Entwicklung eine Karikatur Donna
Elviras — ihre Wut schlagt, dhnlich wie im nicht ganz unédhnlich gelagerten
Fall des Osmin, in Komik um. So wie dort, nach Mozarts eigener Aussage,
die tlirkische Musik den Umschlag ins Komische markiert, also ein exotisches
Idiom die Musiksprache lautstark tiberwiéltigt, so ist es hier das stilisiert
Historische, das der Mahnerin in der moralischen Wiiste ein komisches Ge-
prage gibt. Wéhrend jedoch der Exotismus des alla turca in Wien und
anderswo zu einem allerorts beliebten Ausdrucksmittel der Gegenwarts-
musik geworden war, wird die couleur ancienne im Opernhaus vermutlich
vor allem abstossend gewirkt haben, namentlich dann, wenn der weniger
kennerhafte oder der jiingere Zuhorer den alten Ton gar nicht als solchen,
sondern bloss als irgendwie fremden zu identifizieren vermochte.

Mozart hat mit der zweiten Donna Elvira-Arie dsthetisch viel gewagt,
und sie ist ein in dieser Form vereinzeltes Experiment geblieben. Es mag dem
Komponisten aufgegangen sein, dass eine derart direkte Adaption histori-
scher Musik anders als beim kollektiven Affekt des Erhabenen in grossen
Choren kein probates Gestaltungsmittel fiir den nun immer stérker sub-
jektbetont werdenden Gefiihlsausdruck der Opernarie sein konnte — es sei
denn in verzerrender Absicht. Ausserhalb des Solostiicks allerdings liess sich
die Idiomatik des Historischen aber sehr wohl funktionalisieren, wie ab-
schliessend am «Gesang der Geharnischten» gezeigt werden soll.

Seit Reinhold Hammerstein dem Stiick aus dem zweiten Finale der Zauber-
flote vor nunmehr bald 50 Jahren eine grundlegende Studie gewidmet hat
(AfMw 13, 1956), gilt die Szene als «wohl das gro3artigste Dokument fiir
Mozarts Begegnung mit der Geschichte.» Hammerstein hort in dieser Musik
den Niederschlag der zweiten «Bach-Begegnung» Mozarts, die 1789 in
Leipzig stattgefunden hat und bei der er den «Meister der Wort-gebundenen
Formen» kennengelernt habe. Obwohl Mozart von den «Motetten und viel-
leicht auch Orgelchoralbearbeitungen besonders tief beeindruckt» gewesen
sein soll, gesteht Hammerstein ein, dass sich die zweite «Bach-Begegnung»
gegeniiber der ersten «nicht in der gleichen synthetischen Weise» ausge-



66 Ulrich Konrad

wirkt habe. Im Klartext muss es doch wohl heissen, dass die von Rochlitz
in die Welt gesetzte Legende von Mozarts vermeintlichem Leipziger Bach-
Erlebnis hochst fragwiirdig ist, ihr jedenfalls im analytischen Zugriff auf die
Musik kaum Evidenz verschafft werden kann. Das einzige greifbare Zeugnis
einer Auseinandersetzung mit einem Bachschen Vokalwerk, namlich die
Kopie der Motette Singet dem Herrn ein neues Lied, trdgt von Mozarts Hand
den bezeichnenden Vermerk: «NB miildte ein ganzes orchestre dazu gesezt
werden», was besagt, dass die Partitur in ihrer Originalgestalt fiir eine
Auffithrung in Wien nicht in Frage kam.

Es geht uns freilich heute nicht um eine Diskussion der immer noch sehr
anregenden Darlegungen Hammersteins. Dass der «Gesang der Gehar-
nischten» ein hochst merkwiirdiges Stiick Musik ist, das sich stilistisch weit
ausserhalb des um 1790 geldufigen Sprachgebrauchs bewegt, bedarf kei-
ner weiteren Erorterung. Aber ob es sich dabei um die mit welthistorischen
Erfahrungen aufgeladene, ja formlich tiberséttigte Komposition handelt,
wie sie sich in musikhistoriographischer Uberhéhung darstellt, mag doch
zweifelhaft erscheinen. Bei Hammerstein heisst es dazu: «Ihr ideeller Ge-
halt weist iber die Humanitétsideologie des 18. Jahrhunderts zurtick nach
Griechenland und Agypten. In der Choralmelodie spannt sich der Bogen
liber Protestantismus und lutherische Reformation zum Psalm aus dem
Alten Testament. In der Tatsache der cantus firmus-Bearbeitung 6ffnet sich
der Bezug zu dltesten Formen der europdischen Mehrstimmigkeit. Im Paro-
dieverfahren, in der Verwendung der musica rhetorica, in der inneren Nahe
zur Orgelwelt des Barock leben machtige Traditionszlige der alteren Musik-
geschichte auf. In dieser simultanen Priasenz verschiedener historischer
Stufen und Epochen wird dem lauschenden Ohr die spezifische Kontinuitat
der abendlandischen Musik, ihre Geschichtlichkeit vernehmbar.» (S. 18).
Dieser eindrucksvollen Apotheose liesse sich die harmlose Frage nach dem
historischen Sitz im Leben, noch naheliegender, nach Funktion und Wirkung
der Szene im Kontext des Zauberfloten-Finales entgegenhalten.

Gerade haben die Drei Knaben im Garten ihren Hoffnungsgesang auf den
Morgen der Vernunft gesungen und Pamina vom unverntinftigen Selbstmord
aus vermeintlich enttduschter Liebe zuriickgehalten, als sich die Biihne
dramatisch verdndert. Vor den Augen der Zuschauer entsteht das Bild einer
grauenerregenden Natur: wilde Berggegend, stiirzender Wasserfall, feuer-
speiender Vulkan, schwarze Nebel vor hellrotem Horizont, und tberall Gitter
mit verschlossenen Eisentiiren. In der Mitte prangt oben eine Pyramide,
auf der eine transparente Inschrift angebracht ist. «Zwei schwarz gehar-
nischte Madnner», so lautet die originale Regieanweisung, «fithren Tamino
herein. Auf ihren Helmen brennt Feuer.» Was die beiden dem Jiingling vor
«des Schreckens Pforten» nun vortragen, ist bekanntlich die esoterische
Inschrift auf der Pyramide. Schikaneder hat sie fast wortlich aus dem Séthos-



Versuch tiber Alte Sprachen 67

Roman des Abbé Terrasson in sein Libretto {ibernommen. Dieser visuellen
Phantasmagorie, fiir deren Realisierung die gesamte Bithnenmaschinerie
in Gang gesetzt wurde, stellte Mozart nun als auditives Aquivalent seine
kontrapunktisch durchgeformte, durchaus <unheimliche> Choralbearbeitung
zur Seite. Wir besitzen kein Archiv der Horerwartungen, das uns {iber die
Reaktionen des Wiener Vorstadt-Publikums von 1791 Auskunft geben konnte,
aber da mit grosster Wahrscheinlichkeit alle Horer zumindest weder den
Hintergrund der Bachschen Choralbearbeitung noch die Melodie des pro-
testantischen Kirchenliedes noch die Idiomatik des barockisierenden Ton-
satzes kannten, wird beim Erklingen dieser Musik im Theater auf der Wieden
der starke Reizwert eines akustischen Arcanums seine von Mozart offen-
sichtlich berechnete Wirkung nicht verfehlt haben. Ohne die Verwurzelung
des «Gesangs der Geharnischten» in einer konkreten historischen Praxis zu
leugnen geht es in ihm primér nicht um Musikgeschichte als autonomen
Wert, also um ein Bach-Bekenntnis Mozarts — was sollte das auch gerade
hier? —, sondern zuerst um sie als Mittel zum Zweck einer musikalischen
Wirkung. Diese aber tritt ein, weil das ausser Gebrauch gestellte, quasi her-
beizitierte Alte als etwas weitgehend Vergessenes erkannt und in der phan-
tastischen Szenerie der Initiation Taminos gleichsam wie Hieroglyphen in
den Ohren klingt.

Die Idiomatik des Historischen in der Musiksprache Mozarts, wie sie in
unseren wenigen Beispielen angedeutet wurde, erschopft sich freilich nicht in
den Dimensionen des Handwerks, der Karikatur und des Fremd-Machens
— das wird (zumal in Anwesenheit von Peter Giilke, dem Geschichte als
Gegenwart und Gegenwart als Geschichte so bewusst sind wie nur wenigen
Musikern und Musikwissenschaftlern) niemand behaupten wollen. Aber
sie gehoren wesentlich zu ihr dazu und bestétigen Giilkes warnende Fest-
stellung, formuliert vor der Pyramide des Finales aus der Jupiter-Sinfonie:
«Wie immer Mozart die bis ins gregorianische Repertoire hinabreichende
geschichtliche Tiefe bewulst gewesen sein muf3, welche sein «Archetypus»
bei sich flihrte, Schattenbeschworung betrieb er dennoch nicht — er vollzog
Historie ohne Historizitdt.» («Iriumph der neuen Tonkunst». Mozarts spdte
Sinfonien und ihr Umfeld, Kassel 1998, S. 207). Anders gesagt: Alte Sprachen
sind keine toten Sprachen, und die Vielfalt der Idiome, die Mozarts Musik-
sprache auszeichnet, wire blosses Akzidenz, griindete sie nicht in einer
Substanz, die tiber die Zeiten hinaus von hérenden Menschen verstanden
wird.



s sl S,

‘e B
i{.t;. R =:.-":'.E' ‘.{?jx- i

e s
dnpSifeeliiwy i egnes

T e
i o
= ye :&gfgj_




	Versuch über Alte Sprachen : zur Idiomatik des Historischen in der Musik W. A. Mozarts

