
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 25 (2005)

Artikel: Musik und Sprache : ein Problem der Antike - und ein Thema
"zwischen" den Kulturen

Autor: Kaden, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Musik und Sprache: ein Problem der Antike -
und ein Thema «zwischen» den Kulturen

Christian Kaden (Berlin)

Wer nach einer griffigen Definition antiker Musik Ausschau hielte, würde
aller Regel nach Piatons Staat zur Hand nehmen. Unter der Ziffer 398d ist
dort die Dreiheit von logos, rhythmos und harmonia eingetragen:1 von
Wortfügung, zeitlich strukturierter Bewegung und Tonhöhenordnung -
exakt das, was Lexika als die Essenz altgriechischer musiké, als ihre
«Einheit von Dichtung, Musik und Tanz» auspreisen.2 Dabei sehe ich den

kundigen Leser sofort die Stirn runzeln. Denn bekanntlich handelt Piaton
am zitierten Ort gar nicht von musiké, sondern vom melos und dessen

Bestandteilen. Man darf daher sogleich anfragen, ob zur Kennzeichnung
der Symbiose aus Musizieren, Tanzen, Dichten die Vokabel «musiké»
überhaupt gebraucht wurde. «Melos» erfasste das Phänomen ausreichend. Auch

war es die ältere Prägung, die spätestens seit der Archaik zur Verfügung
gestanden hatte.3 Auf diesen Punkt werden wir zurückkommen. Im übrigen
subsumiert Piaton unter musiké, wo er den Terminus explizit verwendet,
sehr Verschiedenes. Mehrfach sind Klangordnungen aufgerufen: Durch die
Ohren gingen sie in den Menschen ein, wie durch einen Trichter;4 Wohl-

gestimmtheit vermittelten sie im Wohltönenden.5 Aber auch dialektische
Rede und sprachlicher Diskurs können der musiké zufallen.6 Und als

trefflichste Sub-Spezies präsentiert sich die Philosophie,7 für Piaton die Geistform

katexochen, um der Welt abzusterben - und dem Leben. Fülle des

Verschwimmenden.
Kaum durchsichtiger liegen die Dinge beim «logos», den wir eilig als

«Wort» oder «Sprache» übersetzen. Zumindest in pythagoreischer Sicht meint

er auch eine Zahlenproportion, ein Mathema.8 Und selbst dann, wenn man

1 Piaton, Sämtliche Werke, übers, v. F. Schleiermacher, hrsg. v. W. F. Otto, Hamburg 1957 ff.

2 Frieder Zaminer, Art. «Griechische Musik», in: Brockhaus Riemann Musiklexikon, hrsg.

von C. Dahlhaus und H.H. Eggebrecht, Bd. 2, Mainz, München 1992, S. 149.
3 Der Sprachwissenschaftler Johannes Lohmann hat aus diesem Grunde - soweit mir

gegenwärtig: als einziger, und als einziger zwingend - das «melos» zum «Oberbegriff der
Musik als Wissenschaft und als Kunst» ernannt («Die griechische Musik als mathematische

Form», in: ders., Musiké und Logos, Stuttgart 1970, S. 20).
4 Piaton, Politeia, 411a.
5 Ebd., 522a.
6 Piaton, Gorgias, 482b-c.
7 Piaton, Phaidon, 61a.
8 Lohmann, «Musiké und Logos», in: Musiké und Logos, S. 1-15, hier S. 2.



20 Christian Kaden

ihn auf linguistische Aspekte zurückschnitte, bliebe die Spannung erhalten
von verbaler Rede, Wort, Begriff sowie Sprache allgemein, lateinisch
ausgedrückt: von oratio und ratio - wobei mit letzterer erneut die mathematische
Verhältnismässigkeit konnotiert würde.9 Kurzum: Wer über das Wechselspiel

von Musik und Sprache in Alten Zeiten nachzudenken sich anschickte,
müsste nicht weniger als zwei Fragen vorgängig beantworten: was Sprache
an sich sei - und was Musik. Das könnte leicht über die Jahre dauern.

Ich möchte daher einen pragmatischen Weg einschlagen, der zu Fragen führt,
weniger zu Antworten, zu Problemen, nicht zu perfekten Lösungen. Meine
theoretische Poleposition wähle ich bei zwei Ansätzen, die während der
1980er Jahre kontrovers diskutiert wurden. Der erste geht zurück auf Georg
Kneplers Modell einer Funktionsteilung von Musik und Sprache, jene fokus-
siert auf die «emotionale Aneignung» der Welt, diese auf ein dezidiert rationales

Seinsverständnis.10 Der andere Zugang stammt von Manfred Bierwisch,
einem Linguisten. Er differenziert Sprache und Musik, Kategorien von
Ludwig Wittgenstein aufgreifend, nach den Modalitäten des Sagens und
des Zeigens, entsprechend ihrer logischen Form oder ihrer gestisch-emotiven
Ausgestaltung.11 Von Kneplers Ideen übernehme ich die Vorstellung einer
durch die Geschichte nachweislichen Interaktion des Sprachlichen mit
dem Musikalischen - so dass, unbeschadet funktionaler Abgrenzungen,
Musik nicht etwa «zu sich selber» kommt,12 sondern neben anderem auch

«logogene», sprachgezeugte Elemente sich anverwandelt.13 Zu Bierwischs

Konzept beziehe ich skeptisch Stellung: dahingehend, dass es Musik
einschnürt in ein Paket der Affektgebärden,14 ganz besonders aber insoweit, als

sein Sprachbegriff auf die logische Form abhebt, mithin reduktionistisch
bleibt. Das Herzstück von Sprache formieren, nach Bierwisch, sogenannte
Propositionen: «Ding-Repräsentationen», verknüpft mit der Repräsentation
von Eigenschaften,15 nicht ganzheitlich jedoch, in einem Zuge, sondern
grammatisch-arbeitsteilig, Subjekte und Prädikate, Substantive und Attribute
penibel auseinanderhaltend. Nicht die Reihenfolge oder zeitliche Anordnung

9 Vgl. Gérard Verbeke, Art. «Logos» (I), in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hrsg. v.

J. Ritter und K. Gründer, Bd. 5, Basel 1980, Sp. 491 ff.
10 Georg Knepler, Geschichte als Weg zum Musikverständnis, Leipzig 1977, S. 123.
11 Manfred Bierwisch, «Musik und Sprache. Überlegungen zu ihrer Struktur und Funktions¬

weise», in: Jahrbuch Peters 1978, Leipzig 1979, S. 9-102.
12 Vgl. den durchaus inflationären Gebrauch solcher und ähnlicher Formulierungen, die sich

auf Eduard Hanslick zurückbeziehen, bei Hans Heinrich Eggebrecht, Musik verstehen,

München, Zürich 1995.
13 Knepler, Geschichte, S. 108 ff.
14 Vgl. Christian Kaden und M. Bierwisch, «Musikwissenschaft und Linguistik», in: Beiträge

zur Musikwissenschaft 25 (1983), S. 196-237.
15 Bierwisch, «Musik und Sprache», S. 50.



Musik und Sprache 21

beteiligter Elemente ist bei ihnen ausschlaggebend, sondern die
begriffliche Abstraktion per se. «Der grosse Schuh» wird, propositional, mit
dem Satz «Der Schuh ist gross» vollauf identisch. Und sogar defiziente
Ausdrücke (wie ein Sprach-Elève sie gebrauchen würde): «Schuh gross»,
«gross Schuh», könnten der logischen Form genügen. Bierwisch erblickt das

Wesen von Sprache in der <langue>, im Begrifflich-Grammatischen, nicht in
der <parole>, dem Redegeschehen16 - samt seinen gestischen Einfärbungen.

Dagegen lässt sich Protest erheben. Immerhin haben neuere Sprechakt-
Theorien zeigen können,17 dass ohne eine Berücksichtigung realer
Kommunikationshandlungen, ihrer Motive, Situationsbezüge und nicht zuletzt des

konkreten Redeflusses, auch die Logik einer Aussage sich nur bedingt
entfaltet. Extreme, und extrem anschauliche, Beispiele liefern die Tonsprachen,
bei denen ein und dieselbe Lautgruppe je nach der melodischen Kontur
rapide die Bedeutung wechselt. Nigel Barley, ein englischer Ethnologe, der
längere Zeit beim Stamm der Dowayos in Nord-Kamerun zubrachte, hat
eindrucksstark geschildert, was passierte, wenn er ein Kommuniqué mit
falscher Tonlage ausstattete. In die rituelle Begrüssungsformel «Lacht Ihnen
der Himmel?» konnten sich so dubiose semantische Zusätze einschleichen,
z. B. «Lacht Ihnen der Himmel, Sie Schweinebacke?» (wobei ich Barleys weit
obszönere Fehlleistungen in der Übersetzung bereits gemildert habe).18

Persönlich wurde mir das Problem klar während einer Gastdozentur in
Hong Kong, die ich zu wiederholten Ausflügen nutzte. Mit Englisch kommt
man in Hong Kong nicht weit - und auch nicht ohne weiteres zurück zu
seinem Ausgangspunkte. Also erwarb ich ein Minimum an Kantonesisch-
Kenntnissen: die Proposition «hönggong dai hoc», «Hong Kong University».
Rief ich sie Taxifahrern zu, lieferten sie mich immer wieder ab vor dem
selben Tor zur selben Hochschule. Aber ich musste korrekt singen: «Hönggong
dai hoc» (Abb. 1). Ein amerikanischer Kollege hatte mir die Melodie in einer
Neumen-Notation aufgeschrieben; den Zettel bewahrte ich nahe bei meinem
Herzen. Noch einmal: Ich drückte mit dieser Tonkurve weder Zorn aus noch

Wohlbehagen - oder irgendwelche emotionale Begeisterung. Ich sprach,
ausschliesslich, logisch richtig. An der Mündung des Perlflusses lernte ich
Ciceros Spruch begreifen: «Est autem etiam in dicendo quidam cantus
obscurior.»19

16 Zu den Kategorien vgl. Ferdinand de Saussure, Cours de linguistique générale, Paris 1981.
17 John Rogers Searle, Speech acts: an essay in the philosophy of language, Cambridge 1970;

ders. (Hrsg.), Speech act theory and pragmatics, Dordrecht 1980; ders., Mind, Language,
and Society: Philosophy in the Real World, New York 1998; vgl. Hans Hörmann, Meinen
und Verstehen. Grundzüge einer psychologischen Semantik, Frankfurt a. M. 1978.

18 Nigel Barley, Traumatische Tropen, München 2003, S. 67.
19 Marcus Utllius Cicero, «Orator ad M. Brutus» 18, 57, in: M. T. Ciceronis rhetorica, hrsg.

v. A.S. Wilkens, Bd. 2, Oxford 1987.



22 Christian Kaden

Abbildung 1: «Hongkong Universität» in Kantonesisch

Höng gong dai
-7-
hoc

Das gilt nun aber auch für das Deutsche, das Französische, das Italienische:
unsere Euro-Sprachen. Ob ich sage «Der Frühling ist gekommen» oder
markiere, dass tatsächlich er erschienen sei (und nicht der Postbote oder der

Gerichtsvollzieher), macht semantisch wie grammatisch erhebliche
Unterschiede. Wiederholt habe ich daher vorgeschlagen, den Dualismus von
logischer versus gestischer Form, Sagen versus Zeigen aufzubrechen - und
durch ein mindestens dreigliedriges Paradigma abzulösen: bereits für die

Fassung des Verbalsprachlichen. Neben die elementaren Begrifflichkeiten,
die Propositionen, und die Modalitäten des Ausdrucksverhaltens, genauer
sogar: zwischen diese Pole von abstrakter Logizität und Expressivität, hätte

zu treten, was ich «logische Artikulation von Aussagen» nenne.20 Und genau
auf dieser Ebene der logischen Artikulation, die bei schriftlichen Äusserungen

<stillschweigend> hinzuzudenken ist, können Musik und Sprache einander

vielseitig begegnen. Dabei geht es nicht nur um die Respektierung der
richtigen Wort- und Silbenakzente. Auch stehen gerade nicht emotive Neben-,
Unter- und Zwischentöne zur Debatte, vielmehr: die rhythmische Straffung
und Dehnung von Sinneinheiten, die Sinngliederung,21 die Verteilung der
Lautstärke- und Tonhöhenschwerpunkte, die Wahl einer passenden
Intonationslinie22 - welche den Appell von der Frage und der objektiviertem
Benennung trennt. Unter all den erwähnten Gesichtspunkten kann Musik
die sprachliche Figuration verschärfen, bereits Deutliches zusätzlich
verdeutlichen, jedoch auch verfremden und verzeichnen, auf dass am Ende
das <Richtige> desto markierter in seine Rechte träte. Strawinsky verfährt
so in der Psalmensinfonie, oder im Oedipus Rex, oder in den Threni. Aus

'Ödipus wird zeitweilig ein Ödipus, aus «Laudäte Dominum», irritierend
genug, «Laudaté Dominum» - damit die schlüssigen Artikulationen, die an
den dramaturgischen Eckpfeilern hervortreten, ihre Eigentlichkeit behaupten
und unter Beweis stellen. Nicht also, dass Strawinsky sich von der Sprache

20 Christian Kaden, Das Unerhörte und das Unhörbare. Was Musik ist, was Musik sein kann,
Kassel 2004, S. 184.

21 Knepler, Geschichte, S. 111 ff.
22 Ebd., S. 118 ff.



Musik und Sprache 23

frei machte.23 Mit den Akzent- und Lautverschiebungen arbeitet er sich,
auf den Spuren poetischer Diktion des Horaz übrigens,24 in linguistische
Strukturen tiefer erst hinein. Selbst rein instrumentales Melos kann, wie wir
aus der Geschichte vielfältig erfahren, logische Artikulation in sich auffangen.
Eine interrogatio aus Beethovens Klavier-, Quartett- oder Orchesterrezitativen
ist allemal vom Gestus der Feststellung, des «Es muss sein!» unzweideutig
abgehoben. Natürlich bleibt unbestimmt, was gefragt, was konstatiert werde.25

Dennoch muss man selbst angesichts dieser entropischen Ausschweifungen
die Melodie einer Frage oder Antwort in der deutschen, der französischen,
der italienischen Satzbildung kennen - und erlernt haben. Die interrogatio
eines Hönggong-Beethoven klänge anders.

Wenn wir vorläufig Bilanz ziehen, können wir also abbuchen:

(1) Es gibt zwischen Propositionalität und Expressivität, Sagen und
Zeigen, Felder der Vermittlung. Sie haben am Gestischen ebenso teil wie am
Logischen; vorzüglich erscheinen sie als Artikulationsmomente.

(2) Wo sich das Wechselspiel von Musik und Sprache historisch konkret
einpendelt, hängt davon ab, welche Elemente des Sprachlichen ins jeweilige
Zentrum der Interaktion rücken: Begrifflich-Abstraktes, Artikulatorisches,
Expressives. Von Anbeginn jedenfalls ist das Verhältnis variabel, variations-,
geschichtsfähig.

Vor allem für Vokalmusik - die wir ganz wesentlich meinen, wenn wir uns
antike und mittelalterliche Überlieferungen vergegenwärtigen - eröffnet
dies fruchtbare Perspektiven. Piatons melos (um zu ihm zurückzukehren)
ist eben nicht, wie zu lesen steht,26 der «Gegenbegriff zu logos». Logisches
und Melisches sind miteinander verzahnt, eingesenkt ineinander. Ob unser
Philosoph dabei - noch - auf jene Singsprache abhob, die das Homerische

Epos, auch die Chor- und Individuallyrik bis zu Pindars Zeiten getragen
hatte, darf offen bleiben. Auch kann man die Frage zurückstellen, ob diese

Singsprache - die in nachklassischer Zeit zerfiel und einem tonlich eingeebneten,

vermutlich allen Polisbürgern verständlichen Idiom Platz machte -,
eine poetische Sprache war oder Tonsprache schlechterdings.27 Entscheidend

23 Vgl. aber Volker Scherliess, Igor Strawinsky und seine Zeit, Laaber 1982, S. 116.
24 Ebd., S. 114.
25 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Ästhetik, Bd. 2, Berlin 1976, S. 309.
26 Michael Maier, «Melodisch/Melodie», in: Ästhetische Grundbegriffe, hrsg. v. K. Barck, Bd. 4,

Stuttgart, Weimar 2002, S. 43.
27 Vgl. grundlegend dazu Thrasybulos Georgiades, Musik und Rhythmus bei den Griechen,

Hamburg 1958; Hermann Fränkel, Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums,
München 1993; F. Zaminer, «Musik im archaischen und klassischen Griechenland», in:
Die Musik des Altertums Neues Handbuch der Musikwissenschaft 1), hrsg. v. A.
Riethmüller und F. Zaminer, Laaber 1989, S. 123 ff.



24 Christian Kaden

ist, dass sie soziale Distinktionen schuf und eine mythische Erhebung von
der Welt des Alltäglichen. Auch sei nochmals betont, dass das Sing-Sprechen
seine Melos-Werte längst nicht aus Gefühlslagen allein, aus Stimmungen
ziehen musste - obgleich diese mitgespielt haben werden -, sondern ebenso

aus der Beachtung grammatisch-artikulatorischer Regelwerke, der Metrik
mit ihren Längenakzenten und den Kürzen, der Strophenstruktur
einschliesslich ihrer Bedeutungssegmente, jedoch auch semantischer
Interferenzen durch Sinnfügungen, welche das Versmass überschreiten. Frieder
Zaminer hat dies, an Dichtungen von Sappho, Archilochos und Pindar,
aber auch an Chorliedern aus Dramen des Aischylos und des Sophokles, so

detailliert beschrieben, dass auf seine Analysen hier verwiesen werden
kann.28 Hinzu kommt, dass melos direkt auf Leibliches anspielte, ja eine

physische Komponente hatte. Bei Homer sind «melea» (Plurale tantum!)
die Gliedmassen, figürlich, wörtlich.29 Und das Verb «melpein» steht ein
für die Konjunktion von Singen und von Tanzen.30 Nicht abstrakte Bewegung

ist rhythmos, sondern Körperbewegung.31 So nimmt mit der Alten,
vorklassischen (oder gerade-noch-klassischen) Poesie, die Piaton in seine
Troika logos-rhythmos-harmonia spannte, eine Tradition ihren Lauf, die
über Jahrhunderte abendländische Kultur bestimmte. Singen und Sagen,
dicere und cantare, als Einheit des Wechselbezüglichen, wurden zum Topos
für gehobenes Musizieren wie gehobene Rede.32 Den gregorianischen Choral
als ein Aussprechen heiliger Texte aufzufassen,33 trifft den Sachverhalt ebenso

präzis wie die Augustinische Wendung vom «Canticum dicere».34 Auch
die Singsprache der Gregorianik übrigens verzichtet nicht auf körperliche
Anleihen: «Cum voce ac gestu» zu psallieren, ist normal bis weit hinein ins
Neuzeitliche.35

Andererseits macht es Sinn, die Jahrtausend-Idylle vom Singen & Sagen
nicht allzu samtfarben auszumalen. Stets hatte sie ihre Widerstände. Schon

Homer berichtet über logos-ferne Musikformen, ohne dass er von «musiké»,

28 Ebd., S. 125 ff., 135 ff., 143 ff., 146 ff., 153 ff.
29 Lohmann, «Musiké und Logos», S. 6.

30 Belege bei C. Kaden, «Musik» (I—VI), in: Ästhetische Grundbegriffe, Bd. 4, S. 258 ff.
31 Aristides Quintiiianus (Kaden, «Musik», S. 266) fasst ihn in dieser Körperlichkeit sogar

als Teil des «teleion», des «vollständigen» melos.
32 Ulrich Mehler, <Dicere> und <cantare>. Zur musikalischen Terminologie und Aufführungs¬

praxis des mittelalterlichen geistlichen Dramas in Deutschland, Regensburg 1981.
33 Ewald Jammers, Musik in Byzanz, im päpstlichen Rom und im Frankenreich. Der Choral

als Musik der Textaussprache, Heidelberg 1962.
34 Aurelius Augustinus, Confessiones, hrsg. v. L. Verheijen, Turnhout 1981, Buch XI, 28, 38;

vgl. Kurt Flasch, Was ist Zeit? Augustinus von Hippo, das XI. Buch der Confessiones,
Frankfurt a.M., 1993, S. 274 f.

35 C. Kaden, «Abschied von der Harmonie der Welt. Zur Genese des neuzeitlichen Musik-
Begriffs», in: Gesellschaft und Musik, hrsg. v. W. Lipp, Berlin 1992, S. 29.



Musik und Sprache 25

terminologisch, gewusst hätte. Nicht nur die Aoidie, in der das Epos und
das lyrische Lied mit der Kithara begleitet wurden,36 gehört dem Uralt-
Bestand griechischer Kultur zu, auch nicht nur die Auloidie, der Gesang zum
Aulos bei eher ekstatischen Veranstaltungen. Sehr früh gibt es Auletik:
ungeschmälertes Instrumentalspiel, blankes Tönen.37 Im Jahr 586 v.Chr. sogar
wurde bei den Pythischen Spielen ein eigener Wettbewerb für Aulos-Virtu-
osen eingerichtet.38 Und der Dichter Stesichoros (um 650-555 v.Chr.) rühmt,
ohne mit der Wimper zu zucken, die «köstlichsten Melodien» (Superlativ),
die das Blasinstrument hervorbringe.39 Offenbar liess sich «melos» in zwei
Zusammenhängen: mit und ohne den verbalen logos, denken. Konkurrenz-

Konzepte! Die Einheit aus logos und melos war nicht naturgegeben (weil
unschwer das Sagen in Singen und das Singen in Sagen überwechselte).
Sie war eine kulturelle Option. Und sie musste erkämpft werden. Die
Erzählung über den Wettstreit zwischen Apoll und dem Silen Marsyas, einem
Gefolgsmann des Dionysos, darf man so deuten. Lediglich durch einen Trick
konnte Apoll die Oberhand gewinnen. Und nur in einem zweiten Wahlgang
erreichte er die nötigen Stimm-Prozente. Während des ersten Durchlaufs
hatte die Bevölkerung der kleinasiatischen Stadt Kelainai, wo der Agon
stattfand, für Marsyas votiert, den Penisträger: da er die interessanteren
Weisen, den aufregenderen Body und vermutlich die grössere spieltechnische
Brillanz im Gepäck hatte. Apoll dagegen hielt sich mit seinem
Saitenschlagen ganz bieder im Bereich des Mittel-Mässigen. Doch dann änderte

er, der Gott, die Spielregeln: Dem solle der Preis zufallen, der mit Stimme
und Hand vereint das Schönere zuwege brächte. Er, der Kitharoide, hatte
damit keine Schwierigkeiten. Marsyas, der Oboist, musste kläglich scheitern.
Denn er versuchte, in das Rohrblatt hinein und durch das Rohr hindurch
zu singen.40 Das Bemerkenswerte allerdings: Er liess sich auf den Deal ein
bzw. hatte sich auf ihn einzulassen. Gerade er, der das wortlose Tönen

pflegte und verantwortete, kam nicht umhin, dem logos-melos Tribut zu
zollen - und schlussendlich sogar sich dafür die Haut vom Leibe ziehen zu
lassen. Trotzdem war der Sieg des Apoll, mentalitätshistorisch, keineswegs

36 Vgl. die Porträts der Epensänger Demodokos und Phemios in Homers Odyssee (dt. von
W. Schadewaldt), Hamburg 1958, Gesänge I, VIII und XXII; auch C. Kaden, «Die Stellung
der Berufsmusiker in der Gesellschaft des antiken Griechenland», in: Beiträge zur
Musikwissenschaft 11 (1969), S. 47-66.

37 Belege bei Martin Vogel, Apollinisch und Dionysisch. Geschichte eines genialen Irrtums
Studien zur Musikgeschichte des 19. Jahrhunderts 6), Regensburg 1966.

38 Lukas Richter, «Griechenland», in: Geschichte der Musik (hrsg. v. E. H. Meyer), Bd. 1, Leipzig
1977, S. 282.

39 Zit. nach M. Maier, «Melodisch», S. 43; vgl. Hermann Koller, «Melos», in: Glotta 43 (1965),
S. 28.

40 Vgl. Alexander Becker, Art. «Marsyas», in: MGG2 Sachteil 5 (1996), Sp. 1685 f.; auch Kaden,
Das Unerhörte, S. 77 ff.



26 Christian Kaden

ein Endsieg. Und nicht das geringste änderte er daran, dass just die Au-
leten zum Prototyp hedonistischer Musikprofis im Hellenismus und in der

Spätantike wurden, genauer noch: die Auletinnen, die ihr Spiel mit
erotischer Leibesübung würzten.41 Vielleicht aber war Auletik ja auch gar keine
Non-Sprache - sondern nur eine andere Sprache als der melos-logos. Diesen
Faden wollen wir ebenfalls später erneut aufnehmen.

Ein weiteres Skandalon muss bedacht werden. Seit dem 6. Jahrhundert
v. Chr. erfuhr die Singsprache just auf jenem Terrain eine Transformation,
auf dem sie ihre Heimstatt hatte: im Kultischen, Rituellen, im Dichterischen.
Ich spreche von der Geburt der Tragödie. Um 530 trug sie sich zu. Nietzsche
wollte sie aus dem Geiste der Musik vollzogen wissen. Man kann den Spiess

jedoch umdrehen. Theatralisierung bedeutete, dass rituelle Wirklichkeiten
in eine semiotische Distanz versetzt wurden: Thespis sei der erste gewesen,
der den Dionysos nicht per Possession verkörpert, sondern gespielt habe,
lauten die Berichte.42 Ebenso gut belegt ist der akklamierende Ruf des

Publikums, der Nicht-mehr-Kultgemeinde: Dies alles habe mit dem Weingott
das Geringste nicht zu schaffen.43 Aber noch einschneidender: Kulthandlung,
kultisches Geschehen wurde in der Tragödie erklärt, durch den Schauspieler

- den man konsequent Hypokrites nannte. Und er lieferte seine Kommentare
nicht mit stilisiert singender Stimme, sondern in attischer «oratio recta»
ab.44 Das musste, gegenüber urtümlicher Ritualverfassung, schockartige
Ernüchterung mit sich bringen. Aber es konnte wohl auch die Wirkkraft
der Sing-Sprech-Partien ex negativo steigern - so wie in Strawinskys
Oedipus der Chor erschreckender nur hereinprasselt, nachdem der Sprecher,
wie ein «Conférencier»,45 ihn annonciert hatte. Was mit der griechischen
Tragödie entsteht, ist ein doppelter Boden: die Relativierung intensiver
Klangmodulation am minder prägnant Tönenden, des Sprechens nahe beim

Singen durch die ausgekühlte Wortgebung. In der schwarzfigurigen Vasen -

maierei finden wir für dieses Auseinanderdriften bereits Bildzeugnisse.46
Sie «unterscheiden das Singen vom Sagen durch das in den Nacken geworfene

Haupt, die gegen das Ohr angelegte Hand, aber auch durch
spruchbandähnlich aus dem Mund gehende Beischriften von Liedanfängen.»47

Logos und Melos: aus Einem Zweierlei, aus Zweien Eines.

41 Kaden, «Stellung der Berufsmusiker», S. 65 f.

42 Arthur Pickard-Cambridge, Dithyramb, Tragedy and Comedy, Oxford 1962, S. 130.
43 Ebd., S. 124 ff.
44 Ebd., S. 130.
45 Igor Stravinsky, Oedipus Rex, London 1949, [Vorwort des Komponisten], S. V.

46 Knepler, Geschichte, Tafel 4; Zaminer, «Musik im archaischen und klassischen Griechen -

land», S. 139, 140, 177.
47 Richter, «Griechenland», S. 292.



Musik und Sprache 27

Und das Mittelalter? Hatte es sich nicht mit dem Choral auf klangvolles
Sprechen, sprechendes Singen zurückbesonnen, zumindest in den geistlichen

Kulturlagen? Die Antwort ist ebenfalls: Ja - und auch nein. Zwischen
der Psalmodie und den Responsorien existieren gewaltige Abstufungen des

melodischen Gestaltungswillens. Bei entfalteter Melismatik - das Phänomen
Alleluia wollen wir eigens noch aussparen - müssen propositionale
Elemente jedenfalls in den Hintergrund, wenn nicht radikal zurück treten. Die

Mehrstimmigkeit des 13. Jahrhunderts benennt eine Stildivergenz sogar:
«cum littera» versus «sine littera». Aber natürlich verlassen auch Perotins
drei- und vierstimmige Kompositionen «sine littera», mit enorm gelängten
Cantus-Silben, den Dunstkreis der Sprache und des Sprechens nicht. Denn
zwischendurch erklingen einstimmige, sauber artikulierte Choralpartien.
Vollends erfinderisch ist das 13. Jahrhundert in den «cum-littera»-Gattungen.
Konventionell noch der Conductus, mit einem Text - und wohldosiert-logischer

Deklamation verhaftet. Hingegen die Motette! Führt sie nicht Sprache
ad absurdum: indem sie diese mehrstimmig und mehrtextig zelebriert?
Und errichtet sie nicht ein Bollwerk gegen alles verbale Verstehen-Wollen?
Ich neige zu einer anderen Interpretation. Verständnis zu erschweren -
und doch zu ermöglichen,48 war ihr Ehrgeiz, ihr Avantgardismus. Gewiss

bleibt im Geflecht der Kontrapunkte und in der Überschichtung von Worten,
die fallweise aus verschiedenen Landessprachen herrühren, geradlinige
Artikulation a priori auf der Strecke, und schon gar die emotionale
Textauslegung. Aber könnte es nicht sein, dass sich die Motette (entsprechend
ihrer Namenswurzel) auf Propositionen pur versteift, wenn nicht auf die

Mitteilung lexikalischer Einheiten? Ernest Sanders hat den Gedanken angeregt:

mit der Notiz, dass im Motettischen so etwas wie Bildfenstertechnik
walte.49 Tatsächlich konnte eine grössere Untersuchung von Elke Moltrecht
zum Codex Bamberg (D-BAs Lit. 115, Ed. IV.6) eine Fülle konkreter
Verfahrensweisen belegen, um das Dickicht mehrstimmiger Linienzüge und
der lastenden Textsynchronie, wie die Autorin formuliert, «aufzuhellen».50

Satztechnisch kommen dafür Pausen und Haltetöne in Betracht, eine Art
komplementärer Stimmführung. Mit ihrer Hilfe bleiben einzelne Vokabeln

länger nicht verdeckt, sie werden punktuell herausgehoben. Als Schlüssel -

Wörter können sie sich geltend machen, zwischen Triplum und Duplum hin
und her springend: in einer Erzählstruktur des Vertikalen. Andernorts habe

48 Vgl. Johannes de Grocheios diesbezügliche Auskünfte, in: Ernst Rohloff (Hrsg.), Die

Quellenhandschriften zum Musiktraktat des Johannes de Grocheio, Leipzig 1972, S. 144 f.

49 Ernest H. Sanders, Art. «Motet» (I), in: NGrove 1980, 12, S. 620.
50 Elke Moltrecht, Verbindungen von sprachlichen und musikalischen Strukturen in den lateini¬

schen Doppelmotetten des Kodex Bamberg, Diplomarbeit, Humboldt-Universität zu Berlin,
Berlin 1993.



Notenbeispiel 1: Aus MGG2, Sachteil 9 (1998), Sp. 2169 f. (Christian Kaden, Art. «Zeichen»).
to
00

A - ve, vir - go _ re - gi - a, / ma-ter cle-men-ci - e, a - ve, pie - na gra - ci - a, / re - gi - na glo - ri - e, ge - ni - trix e - gre - gi -

A - ve, glo - ri - ma - ter sal - va - to - ris, a - ve, spe - ci -

Domino

Notenbeisptelj: Motette 1 aus dem Codex D-BAs, Lit. 115, Anfang i4jh.
(Übertragung von Gordon A. Anderson, Compositions ofthe Bamberg Manuscript, Neuhausen-Sy. 13)77, S. 1)

1

Ave mater graci/a/ regina /ge/nitrix sedes glo-/ria/ 5'
A/ve/ /ma/ter 3
mater filia Stella throno iustide agmina omnia eibi £

pecca/to ris/via felix usw. ^



Musik und Sprache 29

ich dies für die Mottette 1 aus D-BAs Lit. 115, Ed. IV.6 (Do/Ave, gloriosa
mater salvatoris/Ave, virgo regia) dargetan;51 hier sei daran erinnert (Bsp. 1).

Hinzufügen will ich, dass die Orientierung auf elementare sprachliche
Sinneinheiten, welche nicht nur die musikalische Setzweise beeinflusst, sondern

von dieser ihrerseits inszeniert wird und verwaltet, ganz eigentümliche
Parallelen zur Sprachauffassung zeitgenössisch-scholastischer Denker hat.
Zweifellos ist dafür die Rezeption des Aristoteles im 13. Jahrhundert
verantwortlich. Denn Aristoteles selbst hatte ein recht ausgedörrtes logos-Konzept
verfochten, eingekapselt auf willkürlich-definitorische, quasi propositionale
Begrifflichkeiten.52 Und auch im Verständnis des melos suchte er durchaus
die Differenz zu Piaton, indem er sich auf Tonhöhen- und Rhythmusverläufe

kaprizierte, unter entschlossener Hintanstellung der Wortvalenzen.53

Die mittelalterlichen Nach-Denker konnten originelle Pointen draufsetzen.

Roger Bacon z. B. doziert, «daß die Grammatik eine und dieselbe» sei «in
allen Sprachen»:54 globalisierungsverdächtige Ansichten. Und der Dominikaner

Robert Kilwardby, seiner Ordinierung nach eigentlich ein Prediger,
zieht Sprache vollends ab von der «hier und jetzt gesprochenen» Rede.55

«Ganz und gar Zeichen» sei sie («totaliter Signum»), «willentlich eingesetzt»
(«voluntarie instituta»), «ad repraesentandum passiones animae»;
Vernunft bilde ihr «principium effectivum».56 Die Strukturalisten mögen Beifall
klatschen. Wilhelm von Sherwood schliesslich grenzt die Wissenschaft von
der Sprache ganz auf die «semantische Analyse von Sätzen» ein, wörtlich nun
auch: auf die Betrachtung der «propositiones».57 In summa: Geschichtlich
variabel ist das Verhältnis von Musik und Sprache zufolge der praktisch
gewählten Konstellationen mit ihren Fokuspunkten, darüber hinaus auf
theoretischer Ebene: sprachphilosophisch, musikphilosophisch.

Drei Fragen waren unbeantwortet geblieben: (1) Warum die Antike den

musiké-Begriff überhaupt etabliert und gegenüber dem gleichbedeutenden
Terminus «melos» sogar vorgezogen hatte. (2) Ob nicht auch der Aulos, zu

51 C. Kaden, Art. «Zeichen», in: MGG2, Sachteil 9 (1998), Sp. 2169 f.

52 Aristoteles, Werke in deutscher Übersetzung, hrsg. v. H. Flashar, Berlin 1956 ff.: vgl. u. a.

Poetik 19-22; Metaphysik, IV, 4, 1005b 35-1007a 20; zusammenfassend Tilman Borsche,
Art. «Sprache» (I), in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hrsg. v. J. Ritter und K.

Gründer, Bd. 9, Basel 1995, Sp. 1442 ff.
53 Aristoteles, Politik, 1341b.
54 Zit. nach Jakob Hans Josef Schneider, Art. «Sprache» (II), in: Historisches Wörterbuch der

Philosophie, Sp. 1460.
55 Ebd.
56 Ebd.
57 Ebd.



30 Christian Kaden

gegebener Stunde, sprechen konnte. (3) Was es mit dem Alleluia,
sprachwissenschaftlich, auf sich habe. Alle drei Punkte will ich in einem einzigen
Atemzug abhandeln - allerdings nicht, ohne nochmals ein wenig auszuholen.

Zunächst Exemplifikationen und Exemplarisches: Barley, den wir unter den

Dowayos angetroffen hatten, erzählt von den Schwierigkeiten, bei diesem
Stamm Interviews zu veranstalten. Den Männern kündigte er an, auch mit
den Frauen «sprechen» zu wollen: über Brauchtümer, die Heiratssitten und
dergleichen. Lange Gesichter. Denn fraglos war es erlaubt, Worte mit den
Damen en passant zu wechseln. Aber über die Ehe zu «sprechen»? Das hiess,
unmittelbar sexuellen Kontakt aufnehmen.58 Weltweit, wenn nicht alles

trügt, ist dieses Problem geläufig. Immer wieder finden wir den Terminus
«Sprechen» ausgerechnet dort, wo von verbaler Kommunikation gar keine
Rede geht. Im Besessenheits-Ritual des afrobrasilianischen Candomblé
erscheinen beispielsweise, verkörpert durch weibliche Medien, die grossmächtigen

orixäs, die alten Yoruba-Götter. Keine Silbe lassen sie ihrem Mund
entweichen; nur «Umstehende», ausserhalb von Trance befindlich, singen
Invokationslieder. Zu <sprechen> ist das Amt der Trommeln.59 Aber nicht im
Sinne jener Morse-Codes, Redetonfällen angeglichen, mit denen in
Westafrika ganze Nachrichtenaggregate durch den Busch gepaukt werden. Beim
Candomblé haben die Rhythmen und Lautstärkekombinationen ureigenen,
geheiligten Charakter. Auch sprechen, wie angedeutet, nicht die Trommler,
vielmehr ausdrücklich die Instrumente. Als vollgültige Individuen werden sie

erachtet. Man gibt ihnen in der Taufe Ruf-Namen; hin und wieder werden
sie, babygleich, gefüttert. Vor allem aber eignen den Trommeln kosmische

Potenzen, über welche ihrerseits auch die sprachlos-sprachmächtigen
Gottheiten gebieten. Nur, dass diese Potenziale in den Instrumenten eingelagert
sind, eingespeichert, so dass sich schlapp werdende orixäs an ihnen aufladen
können, göttlich warm werden. Die Kommunikation, die speziell von der

grossen Fasstrommel «rum» gesteuert wird und auch an die Menschen sich

weiterleitet, ist ein Kräfte-Geben und ein Kräfte-Nehmen: «dar rum», auf
Portugiesisch, und «tomar rum».60 Entsprechend ihrer <objektiven> Realität,
naturwissenschaftlich, wäre sie als informationeller Prozess zu werten. In
der seelischen Wirklichkeit der Candomblé-Partizipanten handelt es sich

um Energie-Übertragungen.
Es scheint mithin, als könnten Praktiken, die wir Musik nennen, nicht

zuletzt auch instrumentale Techniken, mit Sprechakten gleichgesetzt, ja
planmässig verwechselt werden. Ein erster Grund ist die gemeinsame Kraft,

58 Barley, Tropen, S. 98.
59 Tiago de Oliveira Pinto, Capoeira, Samba, Candomblé, Berlin 1991, S. 179 ff.
60 Ebd., S. 174.



Musik und Sprache 31

die power, die im Musizieren und Reden waltet. Sprechen, Rufen, ein Klanggerät

erschallen lassen: das muss auf Menschen aller Zeiten elementarsten
Eindruck hinterlassen haben, angesichts seiner Reich-, seiner unerwarteten
Wirkungsweite. Fernräume konnten so durchdrungen, so erschlossen werden.

Dass Ahnungen von Welt, von Welterleben im Klang sich einstellten,
liegt ganz nahe. In den ältesten Überlieferungen griechischer Philosophie
gilt der logos als «immanentes Prinzip im kosmischen Werden», als «inneres
Feuer».61 Auch Eros, Sexualität steht unter diesem Weltgesetz, bezeugt
dasselbe. An die Dowayos dürfen wir zurückdenken, nicht minder an die
Vorsokratiker, die, wie der Sizilianer Empedokles, die Vereinigung von Frau
und Mann zum Daseinsparadigma erhöhen, Beispiel dafür, wie «Eines zu
alleinigem Sein aus Mehrerem» erwachse, bald wieder auch sich scheide:
in unaufhörlicher Harmoniebewegung.62

Ein zweiter Grund, der Affinität zwischen Musik und Sprache, Musik
und Sprechen stiftet: Sie stehen, nach Georg Picht, im «Klangraum», im
Raum des Mythischen.63 Denn das Unsichtbare kann, aus sich heraus, nicht
gesehen, aber gehört werden. Bis weit ins Mittelalter trägt der biblische
Gedanke, dass vorzüglich das Ohr, nicht das Auge, die Glaubenserfahrung
an sich ziehe.64 Vor dem brennenden Dornbusch verhüllte Mose «sein

Angesicht; denn er fürchtete sich, Gott anzusehen» (2. Mose, 3,6). Aber er
vernahm die Stimme des Allmächtigen - und vermochte, ihr Stand zu halten.
Meine These: Nicht irgendwelche morphologischen oder syntaktischen
Ähnlichkeiten machten es, dass Sprache und Musik stets neu verglichen
wurden; vielmehr: beider Bezug aufs Grosse und Ganze, aufs Göttliche.
Dass musiké eben «musiké» hiess bei den Griechen, nicht «melos», mag in
diesem Umfeld erklärlich werden. Es war die Referenz auf Apoll und die

Zeustöchter, welche das Musizieren zu seiner Besonderung brachte. Und:
zu einer ethnisch-kulturellen Auszeichnung. Denn die Musen wohnten in
jenen Gegenden, auf die man sich während des 5. Jahrhunderts v. Chr. als

die kerngriechischen Territorien zu berufen pflegte,55 an den Hängen des

Helikon, in Prierien, auf den Grat- und Gipfellagen des Olymp. In den
Schatten trat bei dieser kulturellen Neubewertung das östlicher gelegene
Kleinasiatische, Phrygische, wo seit alters Griechen gesiedelt - und wo

61 Verbeke, «Logos», Sp. 492; vgl. Fränkel, Dichtung und Philosophie, S. 422 ff.

62 Fragment 17, zit. nach Hermann Diels (Hrsg.), Die Fragmente der Vorsokratiker, Ham -

burg 1957.
63 Georg Picht, Kunst und Mythos, Stuttgart 1986, S. 466.
64 Horst Wenzel, Hören und Sehen, Schrift und Bild. Kultur und Gedächtnis im Mittelalter,

München 1995, S. 60.
65 Hermann Koller, Musik und Dichtung im alten Griechenland, Bern, München 1963, S. 27,

36 ff.



32 Christian Kaden

Dionysos und Marsyas ihre Wiege hatten.66 Der Begriff «musiké» stand
mithin für eine gebündelte, westlich-geballte Griechen-Power. Wenn man,
zu allem Überfluss, die Klangmagie der (auch instrumentalen) Musikübung

mit dem Weltenfeuer des logos, des griechischen logos, zusammenfügte,

im logos-melos, im melos-logos, war das Ergebnis eine summierte,
multiplizierte Kraft des Identitätswissens. Blosse Instrumentalität erschien
bereits dahingehend minder mächtig, dass sie keine Seele hinter sich wusste,
bei den Griechen: keine Tier-Seele.67 Das Mittelalter schrieb diese Diagnose
dann fort im Topos vom instrumentalen «sonus inanimatus».68 Aber man
kann die Argumentation durchaus als Ideologie sehen: die nicht alle
verfügbaren mythischen Energien, sondern lediglich die richtigen, die
musischapollinischen, später die christlichen auszuschöpfen trachtete. Denn
zumindest im Verständnis der Dowayos, oder auch dem der australischen
Aborigines, mit dem legendären Didjeridu,69 hätten Blasinstrumente ganz
gewiss sprechen können: da sie Kraft, Zeugungskraft inkorporierten und
anregten. Sichtet man die Vielzahl attischer Vasenbilder, auf denen Aulosspieler
festgehalten sind, kann man denn auch bei den Zuhörern und Mittänzern
schier ausnahmslos signifikante Responsen entdecken: steile Erektionen.
Und dass der Aulos, seiner Seelenlosigkeit zum Trotz, nahezu emphatisch
dem Regelkreis von Musik und Sprache zugeordnet wurde (wenn auch
zunächst äusserst zögerlich der musiké selber zugeschrieben),70 kann die Rede

des Alkibiades aus Piatons Symposion verdeutlichen.71 Sie ist eine Laudatio
auf Sokrates, eingekleidet in einen Vergleich mit Marsyas, dem Super-Ossi.
Die Geschichte läuft nun aber nicht so, wie Martin Vogel sie erzählen möchte:
dass der Ziehsohn des Perikles die Rhetorik des Philosophen just an der
Virtuosität des Satyrs, und diesem sogar wohlwollend, abgemessen hätte.72

Die Pointe ist: Was jener, der Aulet, nur «vermittelst fremder Werkzeuge»
in die Welt setzte, das kann er, Sokrates mit dem leiblichen Stimmorgan
erst recht und weitaus besser - Menschen zu bezaubern, zu fesseln, tief in

66 Vgl. die Einträge bei Wilhelm Vollmer, Wörterbuch der Mythologie aller Völker, neu bear¬

beitet von W. Binder, Stuttgart 1874.
67 Borsche, «Sprache», Sp. 1442.
68 Noch Thomas von Aquin wertete ihn ab als unbelebt, unbegeistert - und liess die Vor¬

stellung, dass auch Instrumente eine Stimme, eine «vox» hätten, lediglich als Metapher
gelten; vgl. Hans-Joachim Burbach, Studien zur Musikanschauung des Thomas von Aquin,
Regensburg 1966, S. 34, 30.

69 Margaret J. Kartomi et al., Art. «Didjeridu», in: MGG2, Sachteil 2 (1995), bes. Sp. 1236 f.,

1239.
70 Koller, Musik und Dichtung, S. 10.
71 Piaton, Symposium, Ziffer 215c.
72 Vogel, Apollinisch, S. 76 f.



Musik und Sprache 33

ihr Inneres einzudringen.73 Einmal mehr siegt der melos-logos über das

Instrumental-Melos: aber nur als das Höher-Mächtige, Höher-Sprachliche,
nicht als die Macht per se gegenüber dem Ohnmächtigen.

Und noch eine Sonderbarkeit wird «sprechend» auf diesem Hintergrunde:
der Umstand, dass «logos» auch «Zahlenverhältnis» war, «ratio». Zunächst
ist hier ganz unmittelbar die Brücke von der Sprachrede zur Musikstruktur
geschlagen. Letztere konnte durch ihre Gestimmtheit nach festen Tonhöhen
die Proportionen weit besser veranschaulichen, mit Saiteninstrumenten
zudem vor Augen und Ohren bringen, als kontinuierlicher Redefluss es je
vermocht hätte.74 Aber wieder ist es das Tertium der Aneignung von Welt
und des Umgangs mit den Weltkräften, das die Relation des einen zum
anderen und des anderen zum einen als eine symmetrische Beziehung stiftet.
In Proportionen, sonderlich im Phänomen des Oktavischen, fand pythagoreische

Tradition das Wesen des Kosmos eingebildet: das Zusammengehen
von Gleichem und Ungleichem, Geradzahligem und Ungeradzahligem, die

Einheit, ja Unität des Mannigfaltigen. Und: Sie fand darin die Weltformel,
die Tetraktys 1:2:3:4. Diese vierstellige Zahlensequenz herrschte nun aber
nicht bloss an und für sich und über allen Dingen, auch den Klang-Dingen.
Man musste sie - erneut lässt sich der Bogen bis ins Medium Aevum schlagen

- feierlich aussprechen.75 Potenzieller logos wurde gleichsam in
kinetischen logos umgewandelt, bei Eidesleistungen, dort, wo Wahrheit sich zu
erweisen hatte.

Kosmologie, als praktisch gelebte Religiosität, ist es mithin, die Musik und
Sprache bei den Alten so innig aneinander bindet. Freilich war sie es auch,
die beide dann, an einem speziellen historischen Ort, auseinander brachte.

Einige letzte Sätze widme ich der Krise griechischen Denkens in der
Spätantike. Musiké, lateinisch gemodelt zu «musica», wurde in ihr beschworen
als «scientia bene modulandi».76 Formulierungen des noch unbekehrten

Augustinus, von Ethos fundiert, keine Frage. In der gleichen Schrift des

werdenden Kirchenvaters enthüllt sich die empirische Verderbtheit der
musica: ihr geiles Geldscheffeln und die Publikumsanmache.77 Auch der

logos war um die Zeitenwende zwielichtig geworden, angesichts dessen,

73 Hier zitiert nach Piaton, Sämtliche Werke, hrsg. v. W. Stahl, Bd. 4, Stuttgart 1999, S. 109;
Hervorhebung C. K.

74 Vgl. Aristoxenos, «Elementa harmonica» I, 8, in: Greek Musical Writings, hrsg. v. A. Barker,
Bd. 2, Cambridge 1989.

75 Barbara Münxelhaus, Pythagoras musicus. Zur Rezeption der pythagoreischen Musik -

theorie im lateinischen Mittelalter, Bonn 1976, S. 23.
76 Augustinus, De musica, hrsg. v. G. Marzi, Florenz 1969, Kap. 1, S. 86.
77 Ebd., Kap. 1, passim.



34 Christian Kaden

dass man politisch Übles und Eitelstes mit ihm rechtfertigte. Pilatus> Frage,
was Wahrheit sei - Symptom einer römischen Diskursmentalität, die Rede

durch Gegenrede ausbremste78 -, konnte Christus nur im Stillschweigen
beantworten. Andererseits hielt just die jüdisch-biblische Narration sich
das aus dem Dunkel heraus zeugende Gottes-Wort gegenwärtig.79 Und sie
kannte etwas, das den Griechen eher ferne stand: die Unzulänglichkeit
menschlicher Rede in der Begegnung mit dem Unaussprechlichen. Jüdisch-
christliche Theologie hatte daher eine Kommunikationsinstanz <erfunden>,
ein pulsierendes Organ, das unsichtbar war - und doch vom Herrn der
Dinge angeschaut werden konnte. Es war das menschliche Herz, das sich
wortlos mitteilte.80 Von Augustinus, nach seiner Taufe, wird das emphatisch
aufgegriffen. Es ist die Daseins-Wende eines Gross-Rhetorikers. Die typisch
griechische Spannung zwischen dem logos-melos und den unbeseelten
Instrumentalweisen, dem <rein Musikalischem (wie wir sagen würden), kam
so aus der Antipodie heraus und zu einer seltsam originellen Auflösung. Sie

wurde auf einen Dritten Weg geleitet. Mit dem Herzen zu singen, «corde cane-

re», wie die Devise in den Augustinischen Psalmenkommentaren lautet,81
konnte als Cantus «sine verbis» verstanden werden: jenseits der intrikaten
Menschensprache.82 Aber es verblieb ebenso jenseits des Unbeseelten,
Herzlosen. Dabei ist nachrangig, ob man die Abstammungslinie solch wortlosen
Gesangs vom alttestamentarischen Alleluia über den Jubilus spätrömischer
Zeit, auch die Glossolalien, lückenlos bis zum Alleluia der gregorianischen
Liturgie durchzeichnet. Oder ob man, was sich als up-to-date-Auffassung
einbürgert, die Gleichsetzung von Jubilus und Alleluia erst auf das 9.
nachchristliche Jahrhundert datiert, den Auskünften von Amalars Liber officialis
folgend.83 Sicher: Jubilieren verwies in der Erfahrungswelt des Augustinus
auf Weltliches, wenn nicht <Heidnisches>, auf Signalrufe von Winzern oder
Seeleuten. Und jene christlichen Missionare, die sich im Jahr 397 ins Nons-

78 Christian Meier, Caesar, München 1997, S. 515 ff.
79 Philon von Alexandria, angesichts seiner Verwurzelung in jüdischer Geisteshaltung, aber

auch der Neoplatoniker Plotin dürfen mit diesen Vorstellungen behutsam parallelisiert
werden; vgl. Verbeke, «Logos», Sp. 496 ff.

80 Walter Fuhrmann, Herz und Stimme. Innerlichkeit, Affekt und Gesang im Mittelalter Mu¬

siksoziologie 13), Kassel 2004, passim.
81 Augustinus, «Enarrationes in psalmos» 32, in: Patrologia latina, Bd. 37.
82 Ebd., auch die Enarr. in ps. 65, 97, 99, 147, 148; vgl. Jan Brachmann, «Die heilige Stille.

Zur religiösen und anthropologischen Dimension der Sprachlosigkeit in der Metaphysik
der absoluten Musik», in: Musikkonzepte - Konzepte der Musikwissenschaft, hrsg. v. K. Eberl
und W. Ruf, Bd. 1, Kassel 2000, S. 66-75.

83 Vgl. James W. McKinnon, Art. «Frühchristliche Musik», in: MGG2, Sachteil 3 (1995), Sp.
923 f.; auch Anders Ekenberg, Cur cantatur? Die Funktionen des liturgischen Gesanges nach
den Autoren der Karolingerzeit, Stockholm 1987.



Musik und Sprache 35

berger Tal, unweit Trient, vorwagten, ebenfalls Zeitgenossen des Kirchenvaters,

wurden von den Südtiroler Bergbauern unter dem Schall ihrer
Herdengeläute und «iubili pastorales», gurgelnder Hirten-<Jodler>, auf den
Scheiterhaufen gebracht und vom Leben zum Tod befördert.84 Derlei Jodler
indes, die sich an Tiere wie an gute und böse Geister wandten, erst recht
an die vor-christlich Alten Götter, besassen apotropäisch-magische Gewalt.
Wie die Candomblé-Trommeln oder das Didjeridu waren sie ein das menschliche

Mass übersteigendes Kommunikationsmittel. Auch sie sprachen das

Unaussprechliche aus, sine verbis.
In der Tat also ist es gleichgültig, ob wir bei Augustin oder Amalar die

Geburtsstunde jener Sprache ansetzen, kraft derer die Begegnung von
Mensch und Gott in den Heiligen Messgesängen Ereignis wurde - oder ob wir
gar festhalten, dass es sich dabei um uraltes, zahllosen Völkern vertrautes
Wissen handele. Die Lieder ohne Worte, die der Choral und sonderlich das

Alleluia bereit hatten, markierten eine Option, die für abendländische Kultur
zum Durchbruch wurde. Sprache waren sie, aber nicht verbaler logos.
Musiké, musica konnten sie sein, indes jenseits des logos-melos bzw.
alternierend mit diesem - so dass das Mittelalter, auf solcher Abstraktionsebene,
nicht eine Musik besass, sondern deren mehrere. Hinter all dieser Fülle steht
dennoch das Problem des Sprachlichen: Verbundenheit herzustellen,
zwischen den Menschen, zwischen Gott und den Menschen. Alle möglichen
Lösungen zu suchen, alle möglichen zu (er)finden, konnte gar nicht genug
sein, um Schöpfung zu erfahren - und heimisch zu werden in der Schöpfung.
Vielleicht sind es also weniger die Linguisten, die uns etwas über Sprache
und Musik zu sagen haben, als vielmehr die Ethnologen, Religions-,
Mentalitätshistoriker. Und jene, die selten geworden sind: die reden, wenn sie
musizieren85 - und, indem sie sprechen, indem sie schreiben, Musik machen.86

84 Walter Wiora, Art. «Alpenmusik», in: MGG 1, Kassel 1949, Sp. 361.
85 Nikolaus Harnoncourt, Musik als Klangrede. Wege zu einem neuen Musikverständnis, Salz¬

burg 1982.
86 Peter Gülke, Mönche, Bürger, Minnesänger, Leipzig 1975; ders., Jmmer das Ganze vorAugem.

Studien zu Beethoven, Kassel 2000; ders., Die Sprache der Musik. Essays zur Musik von
Bach bis Holliger, Kassel 2001; ders., Guillaume Du Fay. Musik des 15. Jahrhunderts,
Kassel 2003.




	Musik und Sprache : ein Problem der Antike - und ein Thema "zwischen" den Kulturen

