Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch fur Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 25 (2005)

Artikel: Musik und Sprache : ein Problem der Antike - und ein Thema
"zwischen" den Kulturen

Autor: Kaden, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835263

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Musik und Sprache: ein Problem der Antike —
und ein Thema «zwischen» den Kulturen

Christian Kaden (Berlin)

Wer nach einer griffigen Definition antiker Musik Ausschau hielte, wiirde
aller Regel nach Platons Staat zur Hand nehmen. Unter der Ziffer 398d ist
dort die Dreiheit von logos, rhythmos und harmonia eingetragen:! von
Wortfiigung, zeitlich strukturierter Bewegung und Tonhohenordnung -
exakt das, was Lexika als die Essenz altgriechischer musiké, als ihre
«Einheit von Dichtung, Musik und Tanz» auspreisen.? Dabei sehe ich den
kundigen Leser sofort die Stirn runzeln. Denn bekanntlich handelt Platon
am zitierten Ort gar nicht von musiké, sondern vom melos und dessen
Bestandteilen. Man darf daher sogleich anfragen, ob zur Kennzeichnung
der Symbiose aus Musizieren, Tanzen, Dichten die Vokabel «musiké» tiber-
haupt gebraucht wurde. «Melos» erfasste das Phdnomen ausreichend. Auch
war es die dltere Pragung, die spatestens seit der Archaik zur Verfligung
gestanden hatte.? Auf diesen Punkt werden wir zurtickkommen. Im {ibrigen
subsumiert Platon unter musiké, wo er den Terminus explizit verwendet,
sehr Verschiedenes. Mehrfach sind Klangordnungen aufgerufen: Durch die
Ohren gingen sie in den Menschen ein, wie durch einen Trichter;* Wohl-
gestimmtheit vermittelten sie im Wohlténenden.> Aber auch dialektische
Rede und sprachlicher Diskurs konnen der musiké zufallen.® Und als treff-
lichste Sub-Spezies prisentiert sich die Philosophie,” fiir Platon die Geist-
form katexochen, um der Welt abzusterben — und dem Leben. Fiille des
Verschwimmenden.

Kaum durchsichtiger liegen die Dinge beim «logos», den wir eilig als
«Wort» oder «Sprache» iibersetzen. Zumindest in pythagoreischer Sicht meint
er auch eine Zahlenproportion, ein Mathema.® Und selbst dann, wenn man

—

Platon, Scimtliche Werke, iibers. v. . Schleiermacher, hrsg. v. W. E Otto, Hamburg 1957 ff.

2 Frieder Zaminer, Art. «Griechische Musik», in: Brockhaus Riemann Musiklexikon, hrsg.
von C. Dahlhaus und H.H. Eggebrecht, Bd. 2, Mainz, Miinchen 1992, S. 149.

3 Der Sprachwissenschaftler Johannes Lohmann hat aus diesem Grunde — soweit mir

gegenwartig: als einziger, und als einziger zwingend — das «melos» zum «Oberbegriff der

Musik als Wissenschaft und als Kunst» ernannt («Die griechische Musik als mathematische

Form», in: ders., Musiké und Logos, Stuttgart 1970, S. 20).

Platon, Politeia, 411a.

Ebd., 522a.

Platon, Gorgias, 482b—c.

Platon, Phaidon, 61a.

Lohmann, «Musiké und Logos», in: Musiké und Logos, S. 1-15, hier S. 2.

NN b



20 Christian Kaden

ihn auf linguistische Aspekte zuriickschnitte, bliebe die Spannung erhalten
von verbaler Rede, Wort, Begriff sowie Sprache allgemein, lateinisch ausge-
driickt: von oratio und ratio — wobei mit letzterer erneut die mathematische
Verhiltnisméssigkeit konnotiert wiirde.” Kurzum: Wer iiber das Wechsel-
spiel von Musik und Sprache in Alten Zeiten nachzudenken sich anschickte,
miisste nicht weniger als zwei Fragen vorgidngig beantworten: was Sprache
an sich sei — und was Musik. Das konnte leicht iiber die Jahre dauern.

Ich mochte daher einen pragmatischen Weg einschlagen, der zu Fragen fiihrt,
weniger zu Antworten, zu Problemen, nicht zu perfekten Losungen. Meine
theoretische Poleposition wéhle ich bei zwei Ansétzen, die wihrend der
1980er Jahre kontrovers diskutiert wurden. Der erste geht zuriick auf Georg
Kneplers Modell einer Funktionsteilung von Musik und Sprache, jene fokus-
siert auf die «emotionale Aneignung» der Welt, diese auf ein dezidiert ratio-
nales Seinsverstandnis.!® Der andere Zugang stammt von Manfred Bierwisch,
einem Linguisten. Er differenziert Sprache und Musik, Kategorien von
Ludwig Wittgenstein aufgreifend, nach den Modalitdten des Sagens und
des Zeigens, entsprechend ihrer logischen Form oder ihrer gestisch-emotiven
Ausgestaltung.!! Von Kneplers Ideen iibernehme ich die Vorstellung einer
durch die Geschichte nachweislichen Interaktion des Sprachlichen mit
dem Musikalischen — so dass, unbeschadet funktionaler Abgrenzungen,
Musik nicht etwa «zu sich selber» kommt,!2 sondern neben anderem auch
«logogene», sprachgezeugte Elemente sich anverwandelt.!? Zu Bierwischs
Konzept beziehe ich skeptisch Stellung: dahingehend, dass es Musik ein-
schniirt in ein Paket der Affektgebarden,'# ganz besonders aber insoweit, als
sein Sprachbegriff auf die logische Form abhebt, mithin reduktionistisch
bleibt. Das Herzstlick von Sprache formieren, nach Bierwisch, sogenannte
Propositionen: «Ding-Reprasentationen», verkniipft mit der Reprédsentation
von Eigenschaften,!® nicht ganzheitlich jedoch, in einem Zuge, sondern
grammatisch-arbeitsteilig, Subjekte und Préadikate, Substantive und Attribute
penibel auseinanderhaltend. Nicht die Reihenfolge oder zeitliche Anordnung

9 Vgl. Gérard Verbeke, Art. «L.ogos» (1), in: Historisches Wérterbuch der Philosophie, hrsg. v.
J. Ritter und K. Griinder, Bd. 5, Basel 1980, Sp. 491 ff.

10 Georg Knepler, Geschichte als Weg zum Musikverstdndnis, Leipzig 1977, S. 123.

11 Manfred Bierwisch, «Musik und Sprache. Uberlegungen zu ihrer Struktur und Funktions-
weise», in: Jahrbuch Peters 1978, Leipzig 1979, S. 9-102.

12 Vgl. den durchaus inflationédren Gebrauch solcher und dhnlicher Formulierungen, die sich
auf Eduard Hanslick zuriickbeziehen, bei Hans Heinrich Eggebrecht, Musik verstehen,
Miinchen, Ziirich 1995.

13 Knepler, Geschichte, S. 108 ff.

14 Vgl. Christian Kaden und M. Bierwisch, «Musikwissenschaft und Linguistik», in: Beitrdge
zur Musikwissenschaft 25 (1983), S. 196-237.

15 Bierwisch, «Musik und Sprache», S. 50.



Musik und Sprache 21

beteiligter Elemente ist bei ihnen ausschlaggebend, sondern die be-
griffliche Abstraktion per se. «Der grosse Schuh» wird, propositional, mit
dem Satz «Der Schuh ist gross» vollauf identisch. Und sogar defiziente
Ausdriicke (wie ein Sprach-Eleve sie gebrauchen wiirde): «Schuh gross»,
«gross Schuh», konnten der logischen Form geniigen. Bierwisch erblickt das
Wesen von Sprache in der dangue>, im Begrifflich-Grammatischen, nicht in
der «parole>, dem Redegeschehen!® — samt seinen gestischen Einfirbungen.

Dagegen lasst sich Protest erheben. Immerhin haben neuere Sprechakt-
Theorien zeigen kénnen,'” dass ohne eine Beriicksichtigung realer Kommu-
nikationshandlungen, ihrer Motive, Situationsbeziige und nicht zuletzt des
konkreten Redeflusses, auch die Logik einer Aussage sich nur bedingt ent-
faltet. Extreme, und extrem anschauliche, Beispiele liefern die Tonsprachen,
bei denen ein und dieselbe Lautgruppe je nach der melodischen Kontur
rapide die Bedeutung wechselt. Nigel Barley, ein englischer Ethnologe, der
lingere Zeit beim Stamm der Dowayos in Nord-Kamerun zubrachte, hat
eindrucksstark geschildert, was passierte, wenn er ein Kommuniqué mit
falscher Tonlage ausstattete. In die rituelle Begriissungsformel «Lacht Thnen
der Himmel?» konnten sich so dubiose semantische Zusétze einschleichen,
z. B. «Lacht Thnen der Himmel, Sie Schweinebacke?» (wobei ich Barleys weit
obszénere Fehlleistungen in der Ubersetzung bereits gemildert habe).18
Personlich wurde mir das Problem klar wéhrend einer Gastdozentur in
Hong Kong, die ich zu wiederholten Ausfliigen nutzte. Mit Englisch kommt
man in Hong Kong nicht weit — und auch nicht ohne weiteres zuriick zu
seinem Ausgangspunkte. Also erwarb ich ein Minimum an Kantonesisch-
Kenntnissen: die Proposition «<honggong dai hoc», <Hong Kong University».
Rief ich sie Taxifahrern zu, lieferten sie mich immer wieder ab vor dem sel-
ben Tor zur selben Hochschule. Aber ich musste korrekt singen: «<Honggong
dai hoc» (Abb. 1). Ein amerikanischer Kollege hatte mir die Melodie in einer
Neumen-Notation aufgeschrieben; den Zettel bewahrte ich nahe bei meinem
Herzen. Noch einmal: Ich driickte mit dieser Tonkurve weder Zorn aus noch
Wohlbehagen — oder irgendwelche emotionale Begeisterung. Ich sprach,
ausschliesslich, logisch richtig. An der Miindung des Perlflusses lernte ich
Ciceros Spruch begreifen: «Est autem etiam in dicendo quidam cantus
obscurior.»1?

16 Zu den Kategorien vgl. Ferdinand de Saussure, Cours de linguistique générale, Paris 1981.

17 John Rogers Searle, Speech acts: an essay in the philosophy of language, Cambridge 1970;
ders. (Hrsg.), Speech act theory and pragmatics, Dordrecht 1980; ders., Mind, Language,
and Society: Philosophy in the Real World, New York 1998; vgl. Hans Hérmann, Meinen
und Verstehen. Grundziige einer psychologischen Semantik, Frankfurt a. M. 1978.

18 Nigel Barley, Traumatische Tropen, Miinchen 2003, S. 67.

19 Marcus Tullius Cicero, «Orator ad M. Brutus» 18, 57, in: M. T. Ciceronis rhetorica, hrsg.
v. A.S. Wilkens, Bd. 2, Oxford 1987.



22 Christian Kaden

Abbildung 1: «Hongkong Universitdt» in Kantonesisch

=

' & X F

Hong gong dai hoc

Das gilt nun aber auch fiir das Deutsche, das Franzosische, das Italienische:
unsere Euro-Sprachen. Ob ich sage «Der Friihling ist gekommen» oder mar-
kiere, dass tatsdchlich er erschienen sei (und nicht der Postbote oder der
Gerichtsvollzieher), macht semantisch wie grammatisch erhebliche Unter-
schiede. Wiederholt habe ich daher vorgeschlagen, den Dualismus von
logischer versus gestischer Form, Sagen versus Zeigen aufzubrechen — und
durch ein mindestens dreigliedriges Paradigma abzulosen: bereits fiir die
Fassung des Verbalsprachlichen. Neben die elementaren Begrifflichkeiten,
die Propositionen, und die Modalitdten des Ausdrucksverhaltens, genauer
sogar: zwischen diese Pole von abstrakter Logizitat und Expressivitat, hatte
zu treten, was ich «logische Artikulation von Aussagen» nenne.?? Und genau
auf dieser Ebene der logischen Artikulation, die bei schriftlichen Ausserungen
«stillschweigend> hinzuzudenken ist, konnen Musik und Sprache einander
vielseitig begegnen. Dabei geht es nicht nur um die Respektierung der rich-
tigen Wort- und Silbenakzente. Auch stehen gerade nicht emotive Neben-,
Unter- und Zwischentone zur Debatte, vielmehr: die rhythmische Straffung
und Dehnung von Sinneinheiten, die Sinngliederung,?! die Verteilung der
Lautstdrke- und Tonhohenschwerpunkte, die Wahl einer passenden Intona-
tionslinie?? — welche den Appell von der Frage und der <objektiviertens
Benennung trennt. Unter all den erwdhnten Gesichtspunkten kann Musik
die sprachliche Figuration verscharfen, bereits Deutliches zusdtzlich ver-
deutlichen, jedoch auch verfremden und verzeichnen, auf dass am Ende
das Richtige> desto markierter in seine Rechte trédte. Strawinsky verfahrt
so in der Psalmensinfonie, oder im Oedipus Rex, oder in den Threni. Aus
"Odipus wird zeitweilig ein Odipus, aus «Lauddte Déminum», irritierend
genug, «Laudaté Dominum» — damit die schliissigen Artikulationen, die an
den dramaturgischen Eckpfeilern hervortreten, ihre Figentlichkeit behaupten
und unter Beweis stellen. Nicht also, dass Strawinsky sich von der Sprache

20 Christian Kaden, Das Unerhorte und das Unhorbare. Was Musik ist, was Musik sein kann,
Kassel 2004, S. 184.

21 Knepler, Geschichte, S. 111 ff.

22: Ebd.,.S. 118 ff



Musik und Sprache 23

frei machte.?® Mit den Akzent- und Lautverschiebungen arbeitet er sich,
auf den Spuren poetischer Diktion des Horaz iibrigens,?4 in linguistische
Strukturen tiefer erst hinein. Selbst rein instrumentales Melos kann, wie wir
aus der Geschichte vielfaltig erfahren, logische Artikulation in sich auffangen.
Eine interrogatio aus Beethovens Klavier-, Quartett- oder Orchesterrezitativen
ist allemal vom Gestus der Feststellung, des «Es muss sein!» unzweideutig ab-
gehoben. Nattirlich bleibt unbestimmt, was gefragt, was konstatiert werde.2>
Dennoch muss man selbst angesichts dieser entropischen Ausschweifungen
die Melodie einer Frage oder Antwort in der deutschen, der franzdsischen,
der italienischen Satzbildung kennen — und erlernt haben. Die interrogatio
eines Honggong-Beethoven kldnge anders.

Wenn wir vorlaufig Bilanz ziehen, kénnen wir also abbuchen:

(1) Es gibt zwischen Propositionalitat und Expressivitit, Sagen und
Zeigen, Felder der Vermittlung. Sie haben am Gestischen ebenso teil wie am
Logischen; vorziiglich erscheinen sie als Artikulationsmomente.

(2) Wo sich das Wechselspiel von Musik und Sprache historisch konkret
einpendelt, hangt davon ab, welche Elemente des Sprachlichen ins jeweilige
Zentrum der Interaktion riicken: Begrifflich-Abstraktes, Artikulatorisches,
Expressives. Von Anbeginn jedenfalls ist das Verhéltnis variabel, variations-,
geschichtsfihig.

Vor allem fiir Vokalmusik — die wir ganz wesentlich meinen, wenn wir uns
antike und mittelalterliche Uberlieferungen vergegenwirtigen — eroffnet
dies fruchtbare Perspektiven. Platons melos (um zu ihm zuriickzukehren)
ist eben nicht, wie zu lesen steht,2° der «Gegenbegriff zu logos». Logisches
und Melisches sind miteinander verzahnt, eingesenkt ineinander. Ob unser
Philosoph dabei — noch — auf jene Singsprache abhob, die das Homerische
Epos, auch die Chor- und Individuallyrik bis zu Pindars Zeiten getragen
hatte, darf offen bleiben. Auch kann man die Frage zuriickstellen, ob diese
Singsprache — die in nachklassischer Zeit zerfiel und einem tonlich eingeeb-
neten, vermutlich allen Polisbiirgern verstdndlichen Idiom Platz machte —,
eine poetische Sprache war oder Tonsprache schlechterdings.?” Entscheidend

23 Vgl. aber Volker Scherliess, Igor Strawinsky und seine Zeit, Laaber 1982, S. 116.

24 Ebd,, S. 114.

25 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Asthetik, Bd. 2, Berlin 1976, S. 309.

26 Michael Maier, «<Melodisch/Melodie», in: Asthetische Grundbegriffe, hrsg. v. K. Barck, Bd. 4,
Stuttgart, Weimar 2002, S. 43.

27 Vgl. grundlegend dazu Thrasybulos Georgiades, Musik und Rhythmus bei den Griechen,
Hamburg 1958; Hermann Frédnkel, Dichtung und Philosophie des friihen Griechentums,
Miinchen 1993; E Zaminer, «Musik im archaischen und klassischen Griechenland», in:
Die Musik des Altertums (= Neues Handbuch der Musikwissenschaft 1), hrsg. v. A. Rieth-
miiller und F. Zaminer, Laaber 1989, S. 123 ff.



24 Christian Kaden

ist, dass sie soziale Distinktionen schuf und eine mythische Erhebung von
der Welt des Alltaglichen. Auch sei nochmals betont, dass das Sing-Sprechen
seine Melos-Werte langst nicht aus Gefiihlslagen allein, aus Stimmungen
ziehen musste — obgleich diese mitgespielt haben werden —, sondern ebenso
aus der Beachtung grammatisch-artikulatorischer Regelwerke, der Metrik
mit ihren Langenakzenten und den Kiirzen, der Strophenstruktur ein-
schliesslich ihrer Bedeutungssegmente, jedoch auch semantischer Inter-
ferenzen durch Sinnfltigungen, welche das Versmass iiberschreiten. Frieder
Zaminer hat dies, an Dichtungen von Sappho, Archilochos und Pindar,
aber auch an Chorliedern aus Dramen des Aischylos und des Sophokles, so
detailliert beschrieben, dass auf seine Analysen hier verwiesen werden
kann.?® Hinzu kommt, dass melos direkt auf Leibliches anspielte, ja eine
physische Komponente hatte. Bei Homer sind «melea» (Plurale tantum!)
die Gliedmassen, figiirlich, wortlich.?® Und das Verb «melpein» steht ein
fiir die Konjunktion von Singen und von Tanzen.3? Nicht abstrakte Bewe-
gung ist thythmos, sondern Koérperbewegung.?! So nimmt mit der Alten,
vorklassischen (oder gerade-noch-klassischen) Poesie, die Platon in seine
Troika logos-rhythmos-harmonia spannte, eine Tradition ihren Lauf, die
tiber Jahrhunderte abendlandische Kultur bestimmte. Singen und Sagen,
dicere und cantare, als Einheit des Wechselbeziiglichen, wurden zum Topos
fiir gehobenes Musizieren wie gehobene Rede.?? Den gregorianischen Choral
als ein Aussprechen heiliger Texte aufzufassen,?? trifft den Sachverhalt eben-
so prizis wie die Augustinische Wendung vom «Canticum dicere».3% Auch
die Singsprache der Gregorianik tibrigens verzichtet nicht auf korperliche
Anleihen: «Cum voce ac gestu» zu psallieren, ist normal bis weit hinein ins
Neuzeitliche.3>

Andererseits macht es Sinn, die Jahrtausend-Idylle vom Singen & Sagen
nicht allzu samtfarben auszumalen. Stets hatte sie ihre Widerstdnde. Schon
Homer berichtet {iber logos-ferne Musikformen, ohne dass er von «musiké»,

28 Ebd., S. 125 ff., 135 ff., 143 ff., 146 ff., 153 ff.

29 Lohmann, «Musiké und Logos», S. 6.

30 Belege bei C. Kaden, «Musik» (I-VI), in: Asthetische Grundbegriffe, Bd. 4, S. 258 ff.

31 Aristides Quintilianus (Kaden, «Musik», S. 266) fasst ihn in dieser Koérperlichkeit sogar
als Teil des «teleion», des «vollstandigen» melos.

32 Ulrich Mehler, Dicere: und «cantare.. Zur musikalischen Terminologie und Auffiithrungs-
praxis des mittelalterlichen geistlichen Dramas in Deutschland, Regensburg 1981.

33 Ewald Jammers, Musik in Byzang, im pdpstlichen Rom und im Frankenreich. Der Choral
als Musik der Textaussprache, Heidelberg 1962.

34 Aurelius Augustinus, Confessiones, hrsg. v. L. Verheijen, Turnhout 1981, Buch XI, 28, 38;
vgl. Kurt Flasch, Was ist Zeit? Augustinus von Hippo, das XI. Buch der Confessiones,
Frankfurt a.M., 1993, S. 274 f.

35 C. Kaden, «Abschied von der Harmonie der Welt. Zur Genese des neuzeitlichen Musik-
Begriffs», in: Gesellschaft und Musik, hrsg. v. W. Lipp, Berlin 1992, S. 29.



Musik und Sprache 25

terminologisch, gewusst hatte. Nicht nur die Aoidie, in der das Epos und
das lyrische Lied mit der Kithara begleitet wurden,3¢ gehort dem Uralt-
Bestand griechischer Kultur zu, auch nicht nur die Auloidie, der Gesang zum
Aulos bei eher ekstatischen Veranstaltungen. Sehr friih gibt es Auletik: un-
geschmélertes Instrumentalspiel, blankes Ténen.3” Im Jahr 586 v.Chr. sogar
wurde bei den Pythischen Spielen ein eigener Wettbewerb fiir Aulos-Virtu-
osen eingerichtet.3® Und der Dichter Stesichoros (um 650-555 v.Chr.) rithmt,
ohne mit der Wimper zu zucken, die «kostlichsten Melodien» (Superlativ),
die das Blasinstrument hervorbringe.3? Offenbar liess sich «melos» in zwei
Zusammenhangen: mit und ohne den verbalen logos, denken. Konkurrenz-
Konzepte! Die Einheit aus logos und melos war nicht naturgegeben (weil
unschwer das Sagen in Singen und das Singen in Sagen iiberwechselte).
Sie war eine kulturelle Option. Und sie musste erkdmpft werden. Die Er-
zahlung iiber den Wettstreit zwischen Apoll und dem Silen Marsyas, einem
Gefolgsmann des Dionysos, darf man so deuten. Lediglich durch einen Trick
konnte Apoll die Oberhand gewinnen. Und nur in einem zweiten Wahlgang
erreichte er die notigen Stimm-Prozente. Wahrend des ersten Durchlaufs
hatte die Bevolkerung der kleinasiatischen Stadt Kelainai, wo der Agon
stattfand, flir Marsyas votiert, den Penistrager: da er die interessanteren
Weisen, den aufregenderen Body und vermutlich die grossere spieltechnische
Brillanz im Gepéack hatte. Apoll dagegen hielt sich mit seinem Saiten-
schlagen ganz bieder im Bereich des Mittel-Méassigen. Doch dann dnderte
er, der Gott, die Spielregeln: Dem solle der Preis zufallen, der mit Stimme
und Hand vereint das Schonere zuwege brachte. Er, der Kitharoide, hatte
damit keine Schwierigkeiten. Marsyas, der Oboist, musste klédglich scheitern.
Denn er versuchte, in das Rohrblatt hinein und durch das Rohr hindurch
zu singen.*? Das Bemerkenswerte allerdings: Er liess sich auf den Deal ein
bzw. hatte sich auf ihn einzulassen. Gerade er, der das wortlose Tonen
pflegte und verantwortete, kam nicht umhin, dem logos-melos Tribut zu
zollen — und schlussendlich sogar sich dafiir die Haut vom Leibe ziehen zu
lassen. Trotzdem war der Sieg des Apoll, mentalitdtshistorisch, keineswegs

36 Vgl. die Portrits der Epensdnger Demodokos und Phemios in Homers Odyssee (dt. von
W. Schadewaldt), Hamburg 1958, Gesédnge I, VIII und XXII; auch C. Kaden, «Die Stellung
der Berufsmusiker in der Gesellschaft des antiken Griechenland», in: Beitrdge zur Musik-
wissenschaft 11 (1969), S. 47-66.

37 Belege bei Martin Vogel, Apollinisch und Dionysisch. Geschichte eines genialen Irrtums (=
Studien zur Musikgeschichte des 19. Jahrhunderts 6), Regensburg 1966.

38 Lukas Richter, «Griechenland», in: Geschichte der Musik (hrsg. v. E. H. Meyer), Bd. 1, Leipzig
1977, S. 282.

39 Zit. nach M. Maier, «Melodisch», S. 43; vgl. Hermann Koller, «Melos», in: Glotta 43 (1965),
S. 28.

40 Vgl. Alexander Becker, Art. «Marsyas», in: MGG2 Sachteil 5 (1996), Sp. 1685 f.; auch Kaden,
Das Unerhorte, S. 77 ff.



26 Christian Kaden

ein Endsieg. Und nicht das geringste &nderte er daran, dass just die Au-
leten zum Prototyp hedonistischer Musikprofis im Hellenismus und in der
Spatantike wurden, genauer noch: die AuletInnen, die ihr Spiel mit eroti-
scher Leibesiibung wiirzten.*! Vielleicht aber war Auletik ja auch gar keine
Non-Sprache — sondern nur eine andere Sprache als der melos-logos. Diesen
Faden wollen wir ebenfalls spéter erneut aufnehmen.

Ein weiteres Skandalon muss bedacht werden. Seit dem 6. Jahrhundert
v. Chr. erfuhr die Singsprache just auf jenem Terrain eine Transformation,
auf dem sie ihre Heimstatt hatte: im Kultischen, Rituellen, im Dichterischen.
Ich spreche von der Geburt der Tragodie. Um 530 trug sie sich zu. Nietzsche
wollte sie aus dem Geiste der Musik vollzogen wissen. Man kann den Spiess
jedoch umdrehen. Theatralisierung bedeutete, dass rituelle Wirklichkeiten
in eine semiotische Distanz versetzt wurden: Thespis sei der erste gewesen,
der den Dionysos nicht per Possession verkorpert, sondern gespielt habe,
lauten die Berichte.#*? Ebenso gut belegt ist der akklamierende Ruf des
Publikums, der Nicht-mehr-Kultgemeinde: Dies alles habe mit dem Weingott
das Geringste nicht zu schaffen.® Aber noch einschneidender: Kulthandlung,
kultisches Geschehen wurde in der Tragtdie erkléart, durch den Schauspieler
— den man konsequent Hypokrites nannte. Und er lieferte seine Kommentare
nicht mit stilisiert singender Stimme, sondern in attischer «oratio recta»
ab.** Das musste, gegeniiber urtiimlicher Ritualverfassung, schockartige
Erniichterung mit sich bringen. Aber es konnte wohl auch die Wirkkraft
der Sing-Sprech-Partien ex negativo steigern — so wie in Strawinskys
Oedipus der Chor erschreckender nur hereinprasselt, nachdem der Sprecher,
wie ein «Conférencier»,* ihn annonciert hatte. Was mit der griechischen
Tragodie entsteht, ist ein doppelter Boden: die Relativierung intensiver
Klangmodulation am minder pragnant Ténenden, des Sprechens nahe beim
Singen durch die ausgekiihlte Wortgebung. In der schwarzfigurigen Vasen -
malerei finden wir fiir dieses Auseinanderdriften bereits Bildzeugnisse.4®
Sie «unterscheiden das Singen vom Sagen durch das in den Nacken gewor-
fene Haupt, die gegen das Ohr angelegte Hand, aber auch durch spruch-
bandihnlich aus dem Mund gehende Beischriften von Liedanfingen.»*’
Logos und Melos: aus Einem Zweierlei, aus Zweien Eines.

41 Kaden, «Stellung der Berufsmusiker», S. 65 f.

42 Arthur Pickard-Cambridge, Dithyramb, Tragedy and Comedy, Oxford 1962, S. 130.

43 Ebd., S. 124 ft.

44 FEbd., S. 130.

45 Igor Stravinsky, Oedipus Rex, London 1949, [Vorwort des Komponisten], S. V.

46 Knepler, Geschichte, Tafel 4; Zaminer, «Musik im archaischen und klassischen Griechen -
land», S. 139, 140, 177.

47 Richter, «Griechenland», S. 292,



Musik und Sprache V.5

Und das Mittelalter? Hatte es sich nicht mit dem Choral auf klangvolles
Sprechen, sprechendes Singen zuriickbesonnen, zumindest in den geistli-
chen Kulturlagen? Die Antwort ist ebenfalls: Ja — und auch nein. Zwischen
der Psalmodie und den Responsorien existieren gewaltige Abstufungen des
melodischen Gestaltungswillens. Bei entfalteter Melismatik — das Phadnomen
Alleluia wollen wir eigens noch aussparen — miissen propositionale Ele-
mente jedenfalls in den Hintergrund, wenn nicht radikal zur{ick treten. Die
Mehrstimmigkeit des 13. Jahrhunderts benennt eine Stildivergenz sogar:
«cum littera» versus «sine littera». Aber natiirlich verlassen auch Perotins
drei- und vierstimmige Kompositionen «sine littera», mit enorm geldngten
Cantus-Silben, den Dunstkreis der Sprache und des Sprechens nicht. Denn
zwischendurch erklingen einstimmige, sauber artikulierte Choralpartien.
Vollends erfinderisch ist das 13. Jahrhundert in den «cum-littera»-Gattungen.
Konventionell noch der Conductus, mit einem Text — und wohldosiert-logi-
scher Deklamation verhaftet. Hingegen die Motette! Fiihrt sie nicht Sprache
ad absurdum: indem sie diese mehrstimmig und mehrtextig zelebriert?
Und errichtet sie nicht ein Bollwerk gegen alles verbale Verstehen-Wollen?
Ich neige zu einer anderen Interpretation. Verstindnis zu erschweren —
und doch zu ermobglichen,*® war ihr Ehrgeiz, ihr Avantgardismus. Gewiss
bleibt im Geflecht der Kontrapunkte und in der Uberschichtung von Worten,
die fallweise aus verschiedenen Landessprachen herriihren, geradlinige
Artikulation a priori auf der Strecke, und schon gar die emotionale Text-
auslegung. Aber konnte es nicht sein, dass sich die Motette (entsprechend
ihrer Namenswurzel) auf Propositionen pur versteift, wenn nicht auf die
Mitteilung lexikalischer Einheiten? Ernest Sanders hat den Gedanken ange-
regt: mit der Notiz, dass im Motettischen so etwas wie Bildfenstertechnik
walte.4? Tatsdchlich konnte eine grossere Untersuchung von Elke Moltrecht
zum Codex Bamberg (D-BAs Lit. 115, Ed. IV.6) eine Fiille konkreter Ver-
fahrensweisen belegen, um das Dickicht mehrstimmiger Linienziige und
der lastenden Textsynchronie, wie die Autorin formuliert, «<aufzuhellen».>°
Satztechnisch kommen dafiir Pausen und Haltetone in Betracht, eine Art
komplementérer Stimmfiihrung. Mit ihrer Hilfe bleiben einzelne Vokabeln
langer nicht verdeckt, sie werden punktuell herausgehoben. Als Schliissel
worter konnen sie sich geltend machen, zwischen Triplum und Duplum hin
und her springend: in einer Erzdhlstruktur des Vertikalen. Andernorts habe

48 Vgl. Johannes de Grocheios diesbeziigliche Auskiinfte, in: Ernst Rohloff (Hrsg.), Die
Quellenhandschriften zum Musiktraktat des Johannes de Grocheio, Leipzig 1972, S. 144 f.

49 Ernest H. Sanders, Art. «Motet» (I), in: NGrove 1980, 12, S. 620.

50 Elke Moltrecht, Verbindungen von sprachlichen und musikalischen Strukturen in den lateini-
schen Doppelmotetten des Kodex Bamberg, Diplomarbeit, Humboldt-Universitat zu Berlin,
Berlin 1993.



Notenbeispiel 1: Aus MGG2, Sachteil 9 (1998), Sp. 2169 f. (Christian Kaden, Art. «Zeichen»).

- A N A
e E—) N | ——————a— H— o w7 H——+
= 72 T T 174 |74 Vs INE It )| T 7 T T ri T
V4 I — 1”4 "4 : L& ¥ ¥ 1V 4 174 "4 L3 | 4 1”4 1
i " - a— - S— — p— } P
A-ve vir-go_ re-gi -|a,/ ma-ter cle-men-ci -| e, a-ve ple -|na gra-ci-a/ re-gi -|na glo-ri- ¢ ge- ni-trix e~ gre-gi -
1 .Y T T iy
I — — P JI I e o i — O S— A —————— i H—
1 5 § - 0 F A L 1 17 T 1 1 |
- 7 ' 1 Y = G
ma - ter sal - va -{to = ris, a - wve spe - c -|o = sa
5 l : , . :
2 ‘ i b : = === . | e
L g = L g g L it -
Domino
7
A A I L I Y iy - Py A
;:#:m: ¥ 7 {5 R T 4 ) o H {5 B e 174 7z Tt H# B
"4 W o7 | 7 1”4 z 14 |4 4 1"4 = 4 14 14 ¥ 3 8 L8 1 4 1”4 rr T
—— b ¥ - v —— —
a/ pro-lis ex - i-mi-|e que se-des |in glo-ri-a/ ce-le -|sus pa-tri-e, re-gis ve-ri re-gi -la/ ma-ter et fi-li-
b
f— e ] — | 5t :
] Eah 1 By T 1 T . 7 7) o o - i > b
™ i I A | . "4 T T - IS - . w4
e L [ J i L T 'd
vic - go, flos__ pu-ldo - s, a - ve lux io -| co = sa tha - la-mus splen-|do S ris,
A !
g > n I ¥ i T ] 4 ¥ & T T F y 2 57 s
T 1 1 i @ 1 - ' 2 - & i o~ £ 4
= = - - =

Notenbetspiel 3: Motette 1 aus dem Codex D-BAs, Lit.115, Anfang 14. Jh.
( Ubertragung von Gordon A. Anderson, Composttions of the Bamberg Manuscript, Neuhausen-Stg. 1977, 5. 1)

Ave mater gracifa/...... regina /ge/nitrix sedes glo-/ria/
Ajve/ /ma/ter
marer filia stella throno  1usticie agmina omnia tibi

pecca/to ris/ via telix usw

8¢

UIPDY UDIISLIYD



Musik und Sprache 29

ich dies fiir die Mottette 1 aus D-BAs Lit. 115, Ed. IV.6 (Do/Ave, gloriosa
mater salvatoris/Ave, virgo regia) dargetan;>! hier sei daran erinnert (Bsp. 1).

Hinzuftigen will ich, dass die Orientierung auf elementare sprachliche Sinn-
einheiten, welche nicht nur die musikalische Setzweise beeinflusst, sondern
von dieser ihrerseits inszeniert wird und verwaltet, ganz eigentiimliche
Parallelen zur Sprachauffassung zeitgenossisch-scholastischer Denker hat.
Zweifellos ist dafiir die Rezeption des Aristoteles im 13. Jahrhundert verant-
wortlich. Denn Aristoteles selbst hatte ein recht ausgedorrtes logos-Konzept
verfochten, eingekapselt auf willkiirlich-definitorische, quasi propositionale
Begrifflichkeiten.>? Und auch im Verstindnis des melos suchte er durchaus
die Differenz zu Platon, indem er sich auf Tonhohen- und Rhythmusver-
ldufe kaprizierte, unter entschlossener Hintanstellung der Wortvalenzen.>3
Die mittelalterlichen Nach-Denker konnten originelle Pointen draufsetzen.
Roger Bacon z. B. doziert, «dafd die Grammatik eine und dieselbe» sei «in
allen Sprachen»:>* globalisierungsverdachtige Ansichten. Und der Domini-
kaner Robert Kilwardby, seiner Ordinierung nach eigentlich ein Prediger,
zieht Sprache vollends ab von der «hier und jetzt gesprochenen» Rede.>>
«Ganz und gar Zeichen» sei sie («totaliter signum»), «willentlich eingesetzt»
(«voluntarie instituta»), «ad repraesentandum passiones animae»; Ver-
nunft bilde ihr «principium effectivum».>® Die Strukturalisten mégen Beifall
klatschen. Wilhelm von Sherwood schliesslich grenzt die Wissenschaft von
der Sprache ganz auf die «semantische Analyse von Satzen» ein, wortlich nun
auch: auf die Betrachtung der «propositiones».>” In summa: Geschichtlich
variabel ist das Verhéltnis von Musik und Sprache zufolge der praktisch
gewihlten Konstellationen mit ihren Fokuspunkten, dariiber hinaus auf
theoretischer Ebene: sprachphilosophisch, musikphilosophisch.

Drei Fragen waren unbeantwortet geblieben: (1) Warum die Antike den
musiké-Begriff iiberhaupt etabliert und gegeniiber dem gleichbedeutenden
Terminus «melos» sogar vorgezogen hatte. (2) Ob nicht auch der Aulos, zu

51 C. Kaden, Art. «Zeichen», in: MGG2, Sachteil 9 (1998), Sp. 2169 f.

52 Aristoteles, Werke in deutscher Ubersetzung, hrsg. v. H. Flashar, Berlin 1956 ff.: vgl. u. a.
Poetik 19-22; Metaphysik, IV, 4, 1005b 35-1007a 20; zusammenfassend Tilman Borsche,
Art. «Sprache» (1), in: Historisches Worterbuch der Philosophie, hrsg. v. J. Ritter und K.
Griinder, Bd. 9, Basel 1995, Sp. 1442 ff.

53 Aristoteles, Politik, 1341b.

54 Zit. nach Jakob Hans Josef Schneider, Art. «Sprache» (II), in: Historisches Wérterbuch der
Philosophte, Sp. 1460.

55 Ebd.

56 Ebd.

57 Ebd.



30 Christian Kaden

gegebener Stunde, sprechen konnte. (3) Was es mit dem Alleluia, sprach-
wissenschaftlich, auf sich habe. Alle drei Punkte will ich in einem einzigen
Atemzug abhandeln — allerdings nicht, ohne nochmals ein wenig auszuholen.

Zunichst Exemplifikationen und Exemplarisches: Barley, den wir unter den
Dowayos angetroffen hatten, erzahlt von den Schwierigkeiten, bei diesem
Stamm Interviews zu veranstalten. Den Madnnern kiindigte er an, auch mit
den Frauen «sprechen» zu wollen: tiber Brauchtiimer, die Heiratssitten und
dergleichen. Lange Gesichter. Denn fraglos war es erlaubt, Worte mit den
Damen en passant zu wechseln. Aber tiber die Ehe zu «sprechen»? Das hiess,
unmittelbar sexuellen Kontakt aufnehmen.°® Weltweit, wenn nicht alles
triigt, ist dieses Problem geldufig. Immer wieder finden wir den Terminus
«Sprechen» ausgerechnet dort, wo von verbaler Kommunikation gar keine
Rede geht. Im Besessenheits-Ritual des afrobrasilianischen Candomblé er-
scheinen beispielsweise, verkorpert durch weibliche Medien, die grossméch-
tigen orixas, die alten Yoruba-Gotter. Keine Silbe lassen sie ihrem Mund
entweichen; nur «Umstehende», ausserhalb von Trance befindlich, singen
Invokationslieder. Zu «sprechens ist das Amt der Trommeln.>? Aber nicht im
Sinne jener Morse-Codes, Redetonféllen angeglichen, mit denen in West-
afrika ganze Nachrichtenaggregate durch den Busch gepaukt werden. Beim
Candomblé haben die Rhythmen und Lautstdrkekombinationen ureigenen,
geheiligten Charakter. Auch sprechen, wie angedeutet, nicht die Trommler,
vielmehr ausdriicklich die Instrumente. Als vollgiiltige Individuen werden sie
erachtet. Man gibt ihnen in der Taufe Ruf-Namen; hin und wieder werden
sie, babygleich, gefiittert. Vor allem aber eignen den Trommeln kosmische
Potenzen, iiber welche ihrerseits auch die sprachlos-sprachméchtigen Gott-
heiten gebieten. Nur, dass diese Potenziale in den Instrumenten eingelagert
sind, eingespeichert, so dass sich schlapp werdende orixds an ihnen aufladen
konnen, gottlich warm werden. Die Kommunikation, die speziell von der
grossen Fasstrommel «rum» gesteuert wird und auch an die Menschen sich
weiterleitet, ist ein Krafte-Geben und ein Krifte-Nehmen: «dar rum», auf
Portugiesisch, und «tomar rum».0 Entsprechend ihrer <objektiven> Realitt,
naturwissenschaftlich, wire sie als informationeller Prozess zu werten. In
der seelischen Wirklichkeit der Candomblé-Partizipanten handelt es sich
um Energie-Ubertragungen.

Es scheint mithin, als konnten Praktiken, die wir Musik nennen, nicht
zuletzt auch instrumentale Techniken, mit Sprechakten gleichgesetzt, ja
planméssig verwechselt werden. Ein erster Grund ist die gemeinsame Kraft,

58 Barley, Tropen, S. 98.
59 Tiago de Oliveira Pinto, Capoeira, Samba, Candomblé, Berlin 1991, S. 179 ff.
60 Ebd., S. 174.



Musik und Sprache 31

die power, die im Musizieren und Reden waltet. Sprechen, Rufen, ein Klang-
gerat erschallen lassen: das muss auf Menschen aller Zeiten elementarsten
Eindruck hinterlassen haben, angesichts seiner Reich-, seiner unerwarteten
Wirkungsweite. Fernrdume konnten so durchdrungen, so erschlossen wer-
den. Dass Ahnungen von Welt, von Welterleben im Klang sich einstellten,
liegt ganz nahe. In den éltesten Uberlieferungen griechischer Philosophie
gilt der logos als «immanentes Prinzip im kosmischen Werden», als «inneres
Feuer».%! Auch Eros, Sexualitit steht unter diesem Weltgesetz, bezeugt
dasselbe. An die Dowayos diirfen wir zuriickdenken, nicht minder an die
Vorsokratiker, die, wie der Sizilianer Empedokles, die Vereinigung von Frau
und Mann zum Daseinsparadigma erhéhen, Beispiel dafiir, wie «Eines zu
alleinigem Sein aus Mehrerem» erwachse, bald wieder auch sich scheide:
in unaufhorlicher Harmoniebewegung.®?

Ein zweiter Grund, der Affinitdt zwischen Musik und Sprache, Musik
und Sprechen stiftet: Sie stehen, nach Georg Picht, im «Klangraum», im
Raum des Mythischen.®® Denn das Unsichtbare kann, aus sich heraus, nicht
gesehen, aber gehort werden. Bis weit ins Mittelalter trdgt der biblische
Gedanke, dass vorziiglich das Ohr, nicht das Auge, die Glaubenserfahrung
an sich ziehe.®* Vor dem brennenden Dornbusch verhiillte Mose «sein
Angesicht; denn er fiirchtete sich, Gott anzusehen» (2. Mose, 3,6). Aber er
vernahm die Stimme des Allméchtigen — und vermochte, ihr Stand zu halten.
Meine These: Nicht irgendwelche morphologischen oder syntaktischen
Ahnlichkeiten machten es, dass Sprache und Musik stets neu verglichen
wurden; vielmehr: beider Bezug aufs Grosse und Ganze, aufs Gottliche.
Dass musiké eben «musiké» hiess bei den Griechen, nicht «melos», mag in
diesem Umfeld erklarlich werden. Es war die Referenz auf Apoll und die
Zeustochter, welche das Musizieren zu seiner Besonderung brachte. Und:
zu einer ethnisch-kulturellen Auszeichnung. Denn die Musen wohnten in
jenen Gegenden, auf die man sich wéhrend des 5. Jahrhunderts v. Chr. als
die kerngriechischen Territorien zu berufen pflegte,®> an den Hingen des
Helikon, in Prierien, auf den Grat- und Gipfellagen des Olymp. In den
Schatten trat bei dieser kulturellen Neubewertung das ostlicher gelegene
Kleinasiatische, Phrygische, wo seit alters Griechen gesiedelt — und wo

61 Verbeke, «Logos», Sp. 492; vgl. Frankel, Dichtung und Philosophie, S. 422 ff.

62 Fragment 17, zit. nach Hermann Diels (Hrsg.), Die Fragmente der Vorsokratiker, Ham -
burg 1957.

63 Georg Picht, Kunst und Mythos, Stuttgart 1986, S. 466.

64 Horst Wenzel, Horen und Sehen, Schrift und Bild. Kultur und Geddchtnis im Mittelalter,
Miinchen 1995, S. 60.

65 Hermann Koller, Musik und Dichtung im alten Griechenland, Bern, Miinchen 1963, S. 27,
36 ff.



32 Christian Kaden

Dionysos und Marsyas ihre Wiege hatten.®® Der Begriff «musiké» stand
mithin fiir eine gebiindelte, westlich-geballte Griechen-Power. Wenn man,
zu allem Uberfluss, die Klangmagie der (auch instrumentalen) Musik-
ibung mit dem Weltenfeuer des logos, des griechischen logos, zusammen-
fiigte, im logos-melos, im melos-logos, war das Ergebnis eine summierte,
multiplizierte Kraft des Identitdtswissens. Blosse Instrumentalitédt erschien
bereits dahingehend minder méchtig, dass sie keine Seele hinter sich wusste,
bei den Griechen: keine Tier-Seele.®” Das Mittelalter schrieb diese Diagnose
dann fort im Topos vom instrumentalen «sonus inanimatus».°® Aber man
kann die Argumentation durchaus als Ideologie sehen: die nicht alle ver-
fiighbaren mythischen Energien, sondern lediglich die richtigen, die musisch-
apollinischen, spater die christlichen auszuschopfen trachtete. Denn zu-
mindest im Verstandnis der Dowayos, oder auch dem der australischen
Aborigines, mit dem legendéren Didjeridu,®? hitten Blasinstrumente ganz ge-
wiss sprechen konnen: da sie Kraft, Zeugungskraft inkorporierten und an-
regten. Sichtet man die Vielzahl attischer Vasenbilder, auf denen Aulosspieler
festgehalten sind, kann man denn auch bei den Zuhorern und Mittdnzern
schier ausnahmslos signifikante Responsen entdecken: steile Erektionen.
Und dass der Aulos, seiner Seelenlosigkeit zum Trotz, nahezu emphatisch
dem Regelkreis von Musik und Sprache zugeordnet wurde (wenn auch zu-
néchst dusserst zogerlich der musiké selber zugeschrieben),”’® kann die Rede
des Alkibiades aus Platons Symposion verdeutlichen.”! Sie ist eine Laudatio
auf Sokrates, eingekleidet in einen Vergleich mit Marsyas, dem Super-Ossi.
Die Geschichte lauft nun aber nicht so, wie Martin Vogel sie erzahlen mochte:
dass der Ziehsohn des Perikles die Rhetorik des Philosophen just an der
Virtuositit des Satyrs, und diesem sogar wohlwollend, abgemessen hétte.”?
Die Pointe ist: Was jener, der Aulet, nur «vermittelst fremder Werkzeuge»
in die Welt setzte, das kann er, Sokrates mit dem leiblichen Stimmorgan
erst recht und weitaus besser — Menschen zu bezaubern, zu fesseln, tief in

66 Vgl die Eintrdge bei Wilhelm Vollmer, Wérterbuch der Mythologie aller Vélker, neu bear-
beitet von W. Binder, Stuttgart 1874.

67 Borsche, «Sprache», Sp. 1442.

68 Noch Thomas von Aquin wertete ihn ab als unbelebt, unbegeistert — und liess die Vor-
stellung, dass auch Instrumente eine Stimme, eine «vox» héitten, lediglich als Metapher
gelten; vgl. Hans-Joachim Burbach, Studien zur Musikanschauung des Thomas von Aquin,
Regensburg 1966, S. 34, 30.

69 Margaret J. Kartomi et al., Art. «Didjeridu», in: MGG2, Sachteil 2 (1995), bes. Sp. 1236 £,
1239.

70 Koller, Musik und Dichtung, S. 10.

71 Platon, Symposium, Ziffer 215c.

72 Vogel, Apollinisch, S. 76 f.



Musik und Sprache 33

ihr Inneres einzudringen.”? Einmal mehr siegt der melos-logos iiber das
Instrumental-Melos: aber nur als das Hoher-Méachtige, Hoher-Sprachliche,
nicht als die Macht per se gegeniiber dem Ohnmachtigen.

Und noch eine Sonderbarkeit wird «sprechend> auf diesem Hintergrunde:
der Umstand, dass «logos» auch «Zahlenverhéltnis» war, «ratio». Zunéchst
ist hier ganz unmittelbar die Briicke von der Sprachrede zur Musikstruktur
geschlagen. Letztere konnte durch ihre Gestimmtheit nach festen Tonhohen
die Proportionen weit besser veranschaulichen, mit Saiteninstrumenten
zudem vor Augen und Ohren bringen, als kontinuierlicher Redefluss es je
vermocht héitte.”4 Aber wieder ist es das Tertium der Aneignung von Welt
und des Umgangs mit den Weltkraften, das die Relation des einen zum
anderen und des anderen zum einen als eine symmetrische Beziehung stiftet.
In Proportionen, sonderlich im Phdnomen des Oktavischen, fand pythago-
reische Tradition das Wesen des Kosmos eingebildet: das Zusammengehen
von Gleichem und Ungleichem, Geradzahligem und Ungeradzahligem, die
Einheit, ja Unitdt des Mannigfaltigen. Und: Sie fand darin die Weltformel,
die Tetraktys 1:2:3:4. Diese vierstellige Zahlensequenz herrschte nun aber
nicht bloss an und fiir sich und iiber allen Dingen, auch den Klang-Dingen.
Man musste sie — erneut lasst sich der Bogen bis ins Medium Aevum schla-
gen — feierlich aussprechen.”® Potenzieller logos wurde gleichsam in kine-
tischen logos umgewandelt, bei Eidesleistungen, dort, wo Wahrheit sich zu
erweisen hatte.

Kosmologie, als praktisch gelebte Religiositit, ist es mithin, die Musik und
Sprache bei den Alten so innig aneinander bindet. Freilich war sie es auch,
die beide dann, an einem speziellen historischen Ort, auseinander brachte.
Einige letzte Sétze widme ich der Krise griechischen Denkens in der Spat-
antike. Musiké, lateinisch gemodelt zu «musica», wurde in ihr beschworen
als «scientia bene modulandi».”® Formulierungen des noch unbekehrten
Augustinus, von Ethos fundiert, keine Frage. In der gleichen Schrift des
werdenden Kirchenvaters enthiillt sich die empirische Verderbtheit der
musica: ihr geiles Geldscheffeln und die Publikumsanmache.”” Auch der
logos war um die Zeitenwende zwielichtig geworden, angesichts dessen,

73 Hier zitiert nach Platon, Sdmtliche Werke, hrsg. v. W. Stahl, Bd. 4, Stuttgart 1999, S. 109;
Hervorhebung C. K.

74 Vgl. Aristoxenos, «Elementa harmonica» I, 8, in: Greek Musical Writings, hrsg. v. A. Barker,
Bd. 2, Cambridge 1989.

75 Barbara Miinxelhaus, Pythagoras musicus. Zur Rezeption der pythagoreischen Musik -
theorie im lateinischen Mittelalter, Bonn 1976, S. 23.

76 Augustinus, De musica, hrsg. v. G. Marzi, Florenz 1969, Kap. 1, S. 86.

77 Ebd., Kap. 1, passim.



34 Christian Kaden

dass man politisch Ubles und Eitelstes mit ihm rechtfertigte. Pilatus> Frage,
was Wahrheit sei — Symptom einer romischen Diskursmentalitét, die Rede
durch Gegenrede ausbremste’® — konnte Christus nur im Stillschweigen
beantworten. Andererseits hielt just die jiidisch-biblische Narration sich
das aus dem Dunkel heraus zeugende Gottes-Wort gegenwirtig.”® Und sie
kannte etwas, das den Griechen eher ferne stand: die Unzulédnglichkeit
menschlicher Rede in der Begegnung mit dem Unaussprechlichen. Jiidisch-
christliche Theologie hatte daher eine Kommunikationsinstanz <erfundens,
ein pulsierendes Organ, das unsichtbar war — und doch vom Herrn der
Dinge angeschaut werden konnte. Es war das menschliche Herz, das sich
wortlos mitteilte.8? Von Augustinus, nach seiner Taufe, wird das emphatisch
aufgegriffen. Es ist die Daseins-Wende eines Gross-Rhetorikers. Die typisch
griechische Spannung zwischen dem logos-melos und den unbeseelten
Instrumentalweisen, dem «rein Musikalischen> (wie wir sagen wiirden), kam
so aus der Antipodie heraus und zu einer seltsam originellen Auflésung. Sie
wurde auf einen Dritten Weg geleitet. Mit dem Herzen zu singen, «corde cane-
re», wie die Devise in den Augustinischen Psalmenkommentaren lautet,8!
konnte als Cantus «sine verbis» verstanden werden: jenseits der intrikaten
Menschensprache.82 Aber es verblieb ebenso jenseits des Unbeseelten, Herz-
losen. Dabei ist nachrangig, ob man die Abstammungslinie solch wortlosen
Gesangs vom alttestamentarischen Alleluia {iber den Jubilus spatrémischer
Zeit, auch die Glossolalien, liickenlos bis zum Alleluia der gregorianischen
Liturgie durchzeichnet. Oder ob man, was sich als up-to-date-Auffassung
einbtirgert, die Gleichsetzung von Jubilus und Alleluia erst auf das 9. nach-
christliche Jahrhundert datiert, den Auskiinften von Amalars Liber officialis
folgend.®3 Sicher: Jubilieren verwies in der Erfahrungswelt des Augustinus
auf Weltliches, wenn nicht <Heidnisches>, auf Signalrufe von Winzern oder
Seeleuten. Und jene christlichen Missionare, die sich im Jahr 397 ins Nons-

78 Christian Meier, Caesar, Miinchen 1997, S. 515 ff.

79 Philon von Alexandria, angesichts seiner Verwurzelung in jiidischer Geisteshaltung, aber
auch der Neoplatoniker Plotin diirfen mit diesen Vorstellungen behutsam parallelisiert
werden; vgl. Verbeke, «Logos», Sp. 496 ff.

80 Walter Fuhrmann, Herz und Stimme. Innerlichkeit, Affekt und Gesang im Mittelalter (= Mu-
siksoziologie 13), Kassel 2004, passim.

81 Augustinus, «Enarrationes in psalmos» 32, in: Patrologia latina, Bd. 37.

82 Ebd., auch die Enarr. in ps. 65, 97, 99, 147, 148; vgl. Jan Brachmann, «Die heilige Stille.
Zur religiésen und anthropologischen Dimension der Sprachlosigkeit in der Metaphysik
der absoluten Musik», in: Musikkonzepte — Konzepte der Musikwissenschaft, hrsg. v. K. Eberl
und W. Ruf, Bd. 1, Kassel 2000, S. 66-75.

83 Vgl. James W. McKinnon, Art. «Frithchristliche Musik», in: MGG2, Sachteil 3 (1995), Sp.
923 f.; auch Anders Ekenberg, Cur cantatur? Die Funktionen des liturgischen Gesanges nach
den Autoren der Karolingerzeit, Stockholm 1987.



Musik und Sprache 35

berger Tal, unweit Trient, vorwagten, ebenfalls Zeitgenossen des Kirchen-
vaters, wurden von den Stdtiroler Bergbauern unter dem Schall ihrer Her-
dengeldute und «iubili pastorales», gurgelnder Hirten-<Jodlers, auf den
Scheiterhaufen gebracht und vom Leben zum Tod befordert.84 Derlei Jodler
indes, die sich an Tiere wie an gute und bose Geister wandten, erst recht
an die vor-christlich Alten Gotter, besassen apotropdisch-magische Gewalt.
Wie die Candomblé-Trommeln oder das Didjeridu waren sie ein das mensch-
liche Mass tibersteigendes Kommunikationsmittel. Auch sie sprachen das
Unaussprechliche aus, sine verbis.

In der Tat also ist es gleichgiiltig, ob wir bei Augustin oder Amalar die
Geburtsstunde jener Sprache ansetzen, kraft derer die Begegnung von
Mensch und Gott in den Heiligen Messgesdngen Ereignis wurde — oder ob wir
gar festhalten, dass es sich dabei um uraltes, zahllosen Volkern vertrautes
Wissen handele. Die Lieder ohne Worte, die der Choral und sonderlich das
Alleluia bereit hatten, markierten eine Option, die fiir abendlandische Kultur
zum Durchbruch wurde. Sprache waren sie, aber nicht verbaler logos.
Musiké, musica konnten sie sein, indes jenseits des logos-melos bzw. alter-
nierend mit diesem — so dass das Mittelalter, auf solcher Abstraktionsebene,
nicht eine Musik besass, sondern deren mehrere. Hinter all dieser Fiille steht
dennoch das Problem des Sprachlichen: Verbundenheit herzustellen, zwi-
schen den Menschen, zwischen Gott und den Menschen. Alle moglichen
Losungen zu suchen, alle moglichen zu (er)finden, konnte gar nicht genug
sein, um Schopfung zu erfahren — und heimisch zu werden in der Schépfung.
Vielleicht sind es also weniger die Linguisten, die uns etwas {iber Sprache
und Musik zu sagen haben, als vielmehr die Ethnologen, Religions-, Mentali-
titshistoriker. Und jene, die selten geworden sind: die reden, wenn sie musi-
zieren®° — und, indem sie sprechen, indem sie schreiben, Musik machen.8¢

84 Walter Wiora, Art. «Alpenmusik», in: MGG 1, Kassel 1949, Sp. 361.

85 Nikolaus Harnoncourt, Musik als Klangrede. Wege zu einem neuen Musikverstdndnis, Salz-
burg 1982.

86 Peter Giilke, Monche, Biirger, Minnesdnger, Leipzig 1975; ders., Immer das Ganze vor Augen.
Studien zu Beethoven, Kassel 2000; ders., Die Sprache der Musik. Essays zur Musik von
Bach bis Holliger, Kassel 2001; ders., Guillaume Du Fay. Musik des 15. Jahrhunderts,
Kassel 2003.



T B
T oL £ e

MRS BT
= 3

*"‘5.%21 250 ‘Z'Zd;:;

Rl e e E
Ieeesr i AR

~Hw
%ﬁﬁ*“%& Suriashog o aﬁﬁ
'. = »—m u'rg.. ;'. Qﬁ_ﬁj{ﬁig l?‘%‘té i




	Musik und Sprache : ein Problem der Antike - und ein Thema "zwischen" den Kulturen

