Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch fur Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 22 (2002)
Rubrik: Forum und Freie Beitrage

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Forum und Freie Beitrdge



i

Par Bt
Sl R e

B
Ryt

-
e

e UL

<t BEEE

5 . . ¥ -

T ol 1 2 o M Ve - e
et . faes *H%%«mm _
e N ?YE‘ e R 7"-,."‘!;;1 7_ o i -

iy 5, S0 =, = Pl et = o 3

= "
N n




Conductus sub pelle tropi —
Zur Frage der Rezeption und Adaption eines
Pariser Conductus im deutschen Sprachbereich

Gundela Bobeth

Aristoteles quoque Stagirites et Theophrastus mul-
tique praeterea non ignobiles peripatetici (...) ex-
emplum dicunt, quo negant omnino posse reperiri
avesne ante an ovia generata sint.

(Censorinus, De die natali IV, 3)

Im Zuge fortschreitender Differenzierungen in der Diskussion und Appli-
kation des musikhistoriographischen Denkmodells von «Peripherie» und
«Zentrum» riickt die umfangreiche Uberlieferung liturgischer Musik aus
dem deutschen Sprachgebiet des 13. bis 16. Jahrhunderts unter neuen
Fragestellungen ins Blickfeld. Eine Schliisselrolle spielt dabei die Sensibi-
lisierung fiir die spezifischen Voraussetzungen, Funktionen und Kontexte
von Aufzeichnungen «peripherer» Provenienz. So fallen quellenimmanente
Kriterien fiir die Interpretation und Einordnung heute weitaus starker ins
Gewicht als der unvermittelte Vergleich mit Erscheinungsformen einer
«zentralen» Uberlieferung. Entsprechende Vorstosse — von kodikologischen
und musikanalytischen Detailstudien! bis zur systematischen Erschliessung
des Bestandes einer ganzen Gattung wie im Fall der Motette? — haben auf
die ganz eigenen Bedingungen und Bediirfnisse der musikalischen Produk-
tion im deutschen Sprachbereich aufmerksam gemacht und auf diese Weise

1  Wulf Arlt, «Repertoirefragen peripherer> Mehrstimmkigkeit: das Beispiel des Codex
Engelberg 314», in: Trasmissione e recezione delle forme di cultura musicale ( = Atti del
XIV Congresso della Societa Internazionale di Musicologia, Bologna 1987), vol. 1, hrsg.
v. Lorenzo Bianconi, Angelo Pompilio u.a., Turin 1990, S. 97-125; ders., «Les plus anciens
témoignages de conduits parisiens dans les régions de langue allemand», Vortragsmanu-
skript anldsslich des Kolloquiums Lécole de Notre-Dame et son rayonnement, Royaumont
1987.

2 Joseph Willimann, Die sogenannte «Engelberger Motette». Studien zu den Motetten des
Codex Engelberg 314 im Kontext der europdischen Uberlieferung, Habilitationsschrift Basel
1999 (ms.).



254 Gundela Bobeth

die traditionell mit dieser Musikpraxis verkniipften Vorstellungen von man-
gelnder Kompetenz und primitivem Kunstcharakter in wesentlichen Punkten
modifiziert.

Indes steht das weite Feld der — um den von Andreas Haug gepragten
Terminus aufzugreifen — «Troparia tardiva»® in vielem erst am Anfang musik-
analytischer Auswertung. Das gilt in besonderem Masse fiir das einstimmi-
ge Repertoire, das bislang nur ansatzweise iiberhaupt erschlossen ist. Vor
diesem Hintergrund prognostizierte Jiirg Stenzl im Vorjahresband des
Schweizer Jahrbuchs fiir Musikwissenschaft, jede Studie, die eine derartige
Quelle griindlich untersucht, werde «auf bisher ganz oder fast unbekannte
— und oft sehr eigenartige» — Tropen und Cantionen stossen.*

Ein aufschlussreiches Beispiel hierfiir bietet ein Stiick, das sich in gleich
acht Handschriften deutschsprachiger Provenienz aus dem ausgehenden
13. bis zum 16. Jahrhundert findet. Es handelt sich um den Tropus zur
Antiphon ALMA REDEMPTORIS MATER mit dem Incipit Marie virginis fecundat
viscera. Unbekannt ist dieser zwar nicht: Enthalten in so prominenten
Quellen wie dem Codex Engelberg 314 (CH-EN 314), dem «Seckauer
Cantionarium» (A-Gu 756) und der im genannten Beitrag von Jiirg Stenzl
inventarisierten Handschrift Innsbruck 457 (A-Iu 457), ist der Tropus hym-
nologisch seit langem registriert und in einer Reihe von Texteditionen
zugéanglich.® Auch seine Musik liegt inzwischen ediert vor: Im Kommentar-
teil seiner umfangreichen Ausgabe Notre Dame and Related Conductus bietet
Gordon Anderson auf Basis der Engelberger Aufzeichnung eine — kleinerer
Korrekturen bediirfende — Ubertragung der einstimmigen Melodie.® Die
Griinde aber fiir die Aufnahme eines Tropus in eine Conductus-Edition
fiihren zugleich auf die «Eigenart» von Marie virginis, die seine Assoziation
mit dem Zitat Stenzls verstdndlich macht. Ausschlaggebend sind die fiir
dieses Stiick kursierenden textlichen Konkordanzen, die weit vor die Uber-
lieferung des deutschen Sprachgebiets zuriickreichen. So ist der Text von

3 Andreas Haug, Troparia tardiva. Repertorium spdter Tropenquellen aus dem deutschspra-
chigen Raum ( = MMMAe, Subsidia 1), Kassel usw. 1995.

4 Jiirg Stenzl, «Die Handschrift 457 der Universitatsbibliothek Innsbruck», in: SJbMw N.E
20 (2000), S. 145.

5 Analecta Hymnica Medii Aevi 20, Nr. 67 (AH); Ulysse Chevalier, Repertorium Hymnolo-
gicum, Louvain/Briissel 1892ff., Nr. 11167; Gall Morel, Lateinische Hymnen des Mittel-
alter, Einsiedeln etc. 1866, S. 129. — Zusammenstellung sdmtlicher {iberliefernder Hand-
schriften in Anhang 1, S. 274.

6 Notre-Dame and Related Conductus: Opera Omnia, hrsg. und iibertragen von Gordon A.
Anderson ( = Gesamtausgaben des Institute of Medieval Music, Bde. 1-10), Bd. 3: 2pt
Conductus transmitted in four and three central sources, Henryville (Pa) 1981, S. 212f.



Conductus sub pelle tropi 255

Marie virginis bis auf minimale Abweichungen, deren auffilligste noch im
— freilich synonymen — Anfangswort besteht, identisch mit dem des zwei-
stimmigen Notre-Dame-Conductus Beate virginis fecundat viscera, wie er von
zwei der grossen Notre-Dame-Handschriften (W, und F) sowie drei weiteren
Quellen eines «zentralen» Pariser Repertoires iiberliefert wird.”

Dass Notre-Dame-Conducti ausserhalb Frankreichs rezipiert und noch
zu Zeiten iiberliefert wurden, in denen daselbst der Bedarf an der Produk-
tion und Tradition dieser Stiicke ldngst versiegt war, ist als Symptom einer
«peripheren» oder «retrospektiven» Musikkultur seit den grundlegenden
Studien Friedrich Ludwigs und Jacques Handschins immer wieder ange-
sprochen, bis heute aber nicht systematisch erschlossen worden.® Im deut-
schen Sprachbereich setzen die Zeugnisse einer breiten Ausstrahlung des
Pariser Wirkungskreises bereits friith ein — mit ersten Textiiberlieferungen
noch aus dem spéaten 12. und notierten Quellen ab dem 13. Jahrhundert®
—und lassen sich vereinzelt sogar bis ins 16. Jahrhundert hinein verfolgen.
Fiir das Kloster Engelberg etwa, das dann im 14. Jahrhundert auch zu den
Tradenten von Marie virginis zahlt, ist die Aufnahme franzosischer Conducti
in Nachtrdgen der Handschriften CH-EN 102 und 1003 schon im friihen
13. Jahrhundert zu greifen.1? Mit einer Reihe von Konkordanzen zu ande-
ren deutschen Quellen deutet der Engelberger Bestand selbst wie auch
dessen Anordnung auf einen Tradierungsmodus in regelrechten «Uberlie-
ferungsnestern»!!, Tatséchlich zeugen im deutschen Sprachbereich noch um
1400 Rubriken wie Conductus Cancellarii parisiensis12, die sich auf eine (aller-
dings wohl apokryphe) Urheberschaft des rund zweihundert Jahre frither

7 D-W 677 [W1], 128v-129r; I-Fl Plut.29.1 [F], 283v-284v; E-Ma 20486, 54v-56r; D-Heid
2588, 2r (frgm.); GB-OxfB Wood 591, 4r-4v. In der Edition Andersons tragt Beate virginis
die Nummer H15 (ibid., S. XXIV, 107-111 und 211-213).

8 Bezeichnend hierfiir ist, dass in Gordon Andersons umfassender Conductus-Edition die
einstimmig neumierten Paralleliiberlieferungen von Notre-Dame-Conducti im deutschen
Sprachbereich weitestgehend unberiicksichtigt bleiben («the neumes will not be discus-
sed here», vgl. Notre-Dame and Related Conductus, passim). Und dass der den rund 200
iiberlieferten «Conductus in related sources» vorbehaltene siebte Band dieser Ausgabe
bis heute nicht erschienen ist, unterstreicht einmal mehr das Desiderat ebenso wie die
Komplexitit des Unterfangens, den Bereich der «peripheren» Conductus-Uberlieferung
aufzurollen.

9 CH-Ziir C 58/275; dazu Jacques Handschin, «Conductus-Spicilegien», in: AfMw 9 (1952),
bes. S. 106 u. 111f.

10 Vgl. die entsprechenden Ausfiihrungen in Engelberg Stiftsbibliothek Codex 314, kommen-
tiert und im Faksimile herausgegeben von Wulf Arlt und Mathias Stauffacher ( = Schwei-
zerische Musikdenkméler 11), Winterthur 1986, S. 66f.

11 Darauf machte Arlt in «Les plus anciens témoignages» (wie Anm. 1) aufmerksam.

12 In der Handschrift CH-Bu XI 8, fol. 147r.



256 Gundela Bobeth

an der Pariser Notre Dame tétigen Dichters und Kanzlers Philipp berufen, von
der ungebrochenen Autoritdt und Anerkennung einer weit zuriickreichenden
Tradition. Gleichzeitig deutet aber bereits der aufs Einstimmige reduzierte,
rhythmisch vergleichsweise indifferente Aufzeichnungsmodus in linienlo-
ser Neumenschrift, wie er einen grossen Teil dieser Uberlieferung betrifft,
auch auf genuine Unterschiede zur Uberlieferung der Notre-Dame-Hand-
schriften. Nur sind eben die musikalischen Konsequenzen dieser abweichen-
den Uberlieferungserscheinungen noch kaum untersucht und somit die
Hintergriinde und Implikationen der Stimmenreduktion — wie des Rezep-
tionsprozesses im ganzen — weitgehend ungeklart. Entsprechendes gilt fiir
die Funktionen und Gebrauchsraume der aufgenommenen Stiicke sowie
fiir den Anteil von Adaption und Eigenproduktion in der Aneignung des
Rezipierten.

Nun ergibt sich bei Marie virginis der Verwendungskontext ausnahms-
weise schon aus den handschriftlichen Rubriken. Indem die meisten Hand-
schriften des deutschen Sprachbereichs das Stiick als Versus super Alma
redemptoris oder Super antiphonam Alma redemptoris ausweisen, ldsst sich
sein Auffithrungsort auf die Offiziumsliturgie eines marianischen Festes
eingrenzen.!® Ein wesentlicher Unterschied zum bisher absehbaren «Main-
stream» der deutschen Conductus-Rezeption besteht ausserdem im Musika-
lischen. Wahrend die einstimmigen Aufzeichnungen des deutschen Sprach-
bereichs in der Regel die Grundstimme der jeweils mehrstimmigen Notre-
Dame-Fassung festhalten — und zwar mit grosser Wahrscheinlichkeit auch
in den Fillen, bei denen bisher fiir eine abweichende musikalische Uber-
lieferung pladiert wurde!4, — handelt es sich bei Marie virginis nicht um eine

13 Dies gilt auch fiir die Seckauer Handschrift A-Gu 756, die als einzige das Stiick unter der
Uberschrift Super antiphonam Speciosa fiihrt (vgl. dazu auch unten Anm. 37). Keine An-
gaben machen die generell rubrikenlose A-Iu 457 sowie D-BerlA.

14 Das betrifft die Conducti Celum non animum (E1 in der Nummerierung Andersons)
sowie Fas et nefas ambulant (F7), die beide im Carmina-Burana-Codex D-Mbs 4660 ein-
stimmig in linienloser deutscher Neumenschrift aufgezeichnet sind. Bei ersterem hatte
Rudolf Flotzinger («Reduzierte Notre-Dame-Conductus im sogenannten Codex
Buranus?», in: Mugikoloski Zbornik — Musicological Annual 17 (1981), S. 100), beim
zweiten Eduard Groninger (Repertoire-Untersuchungen zum mehrstimmigen Notre Dame-
Conductus, Regensburg 1939, S. 25) eine melodische Eigenstdndigkeit gegeniiber der
zwei- bzw. dreistimmigen Notre-Dame-Uberlieferung gesehen. Der entscheidende Faktor
fiir diese — durch die Neumenverldufe nicht zwingend gedeckte — Einschétzung scheint
allerdings in beiden Fillen zu sein, dass die Breite eines Spielraums von Abweichungen,
innerhalb dessen sich zwei Aufzeichnungen noch als Uberlieferungen desselben verste-
hen lassen, fiir die Conductus-Rezeption des deutschen Sprachbereichs bislang in keiner
Weise definiert ist.



Conductus sub pelle tropi 257

blosse «reduction to monody», wie erst kiirzlich noch suggeriert wurde !>,
sondern um eine vollig eigene Melodie. Auch im Blick auf iibergeordnete
Kriterien — den Modus oder bestimmte Strategien der Textvertonung — gibt
es, wie die musikalische Analyse zeigen wird, keine Anzeichen fiir eine Auf-
nahme von Elementen des ausgedehnt melismatischen, «durchkomponier-
ten» Conductus. Gerade aufgrund seiner musikalischen Unabhéangigkeit ge-
geniiber der Notre-Dame-Uberlieferung aber bietet das Beispiel von Marie/
Beate virginis in besonderer Weise die Moglichkeit, das Verhéaltnis von Re-
zeption und Produktion im Kulturtransfer zwischen Paris und dem deutschen
Sprachbereich unter neuen Gesichtspunkten zu vertiefen. Zum einen geht
es dabei um die Frage nach dem Rezeptionsverhalten und der Rezeptions-
kompetenz des deutschen Sprachgebiets, zum anderen aber auch darum,
wie weit das traditionelle Bild einer priméren, von Paris ausgehenden
Uberlieferungsschicht auf der einen Seite und einer im deutschen Sprach-
gebiet situierten sekundaren Schicht auf der anderen im Einzelfall {iberhaupt
tragt. So lasst sich hier sogar an einem vergleichsweise gut erschlossenen
Beispiel die Vielschichtigkeit der Perspektiven und Differenzierungsansétze
verdeutlichen, die sich aus der Hinterfragung des vermeintlich Gesicherten
in diesem Bereich eroffnen.

Einen Einstieg in die Auseinandersetzung mit dem Filiationsverhéltnis von
Beate virginis als Notre-Dame-Conductus und Marie virginis als mariani-
schem Tropus bietet der detaillierte Vergleich der jeweiligen Textfassungen.
Dabei macht die Gegeniiberstellung in Bsp. 1 — mit dem aus Paris tiberlie-
ferten Wortlaut in der linken und dem des deutschen Sprachbereichs in der
rechten Spalte — auf den ersten Blick vor allem den hohen Ubereinstim-
mungsgrad zwischen beiden Uberlieferungen sichtbar.

15 So Mark Everist, «Reception and Recomposition in the Polyphonic «Conductus cum caudis»:
The Metz Fragment», in: Journal of the Royal Musicological Association 125 (2000), S. 135-
163, in einer missverstandlichen Tabellentiberschrift auf S. 162. Unzutreffend ist hier zu-
dem der Verweis auf z w e i einstimmige Melodieversionen: «[...] In the case of Beate
virginis (H 15), the monodies that survive preserve two different melodies not found in
the polyphonic version» (ibid., S. 157, Anm. 64). - Kommentarlos als periphere Konkordanz
zur Notre-Dame-Uberlieferung war die Engelberger Aufzeichnung noch von Gréninger
aufgefiihrt worden (Repertoire-Untersuchungen, S. 110).



258

Bsp. 1: Textiiberlieferung

«Notre Dame»

(W1, E E-Ma 20486, [D-Heid 2588],
[GB-OxfB Wood 591]) + Mo

(Interpunktion nach F)

D

Beate virginis

vis sancti flaminis
carens originis
dei et hominis

fecundat viscera
non carnis opera.
labe puerpera
dat nova federa.

1D

Ardere cernitur
rubus. nec uritur
sic nec corrumpitur
virgo. nec leditur

ardenti radio
ignis incendio.
concepto filio
in puerperio.

I1D)

Miratur ratio
suscepto filio
non fiat questio
sit fides ratio

deum in homine.
de matre virgine.
de tanto nomine.

I,1: fecundat] fecondat Mo

[,2: flaminis] flamminis F
I1,2: rubus nec] rubet non Mo

111,2: filio] filii W1

I11,4: sit] fit Mo

virtus pro semine.

Gundela Bobeth

«peripher»

(CH-EN 314, A-Gu 756, A-Iu 457,
CH-SG 388, GB-Lbm 22604, D-BerlA,
CH-Bu 46, CH-SG 546)

(deutsche Ubersetzung in Anhang 2)

D

Marie virginis

vis sancti flaminis
Carens originis
Dei et hominis

fecundat viscera
non carnis opera.
labe puerpera
dans nova federa.

1)

Ardere cernitur ardenti radio
rubus nec uritur  ignis incendio.
Sic nec corrumpitur suscepto filio
Virgo nec leditur  in puerperio.

I11)

Miratur ratio
suscepto filio
Non fiat questio
fides sit ratio

deum in homine
de matre virgine.
de tanto nomine
virtus pro semine.

I,1: fecundat] fecundet SG 546; fecun-
da CH-Bu 46

I,2: vis] vi A-Gu 756

I1,2: rubus] rubens CH-Bu 46

I1,2: ignis incendio] nec ignis incendio
CH-SG 546

I1,3: corrumpitur] comburitur CH-Bu 46

11,3/4: Sic nec (leditur nec add. in
marg.) corrumpitur virgo suscepto
filio in puerperio. CH-SG 388

I11,1: deum in homine] deum de virgine
A-Gu 756

II1,2: suscepto] concepto CH-Bu 46,
CH-SG 388, CH-SG 546

I11,2: de matre virgine] non carnis
opere A-Gu 756

I1,3: fiat] fiet corr. fiat CH-EN 314

I11,3: nomine] numine A-Gu 756,
CH-Bu 46, CH-SG 388, SG 546;
munime D-BerlA



Conductus sub pelle tropi 259

Wie in der Synopse von Bsp. 1 durch Kursivdruck hervorgehoben, weichen
die Uberlieferungen von Marie und Beate virginis an lediglich vier Stellen
voneinander ab. Die Konstanz, mit der die betreffenden Abweichungen
jeweils nur auf einer Seite auftreten, bestitigt, dass es sich bei der Uber-
lieferungsversion als Conductus und der als Tropus um zwei getrennt von-
einander verlaufende Traditionsstringe handelt.1® Offener ist die Situation
allerdings fiir die Frage, welcher von beiden aus textkritischer Sicht ein
fritheres Uberlieferungsstadium — beziehungsweise einen moglichen Aus-
gangspunkt der Uberlieferung — représentiert.

Bei zwei der Varianten bietet die Notre-Dame-Uberlieferung zumindest
marginale Indizien fiir eine lectio melior. So ergibt in I,1 allein die links
wiedergegebene Konstruktion mit der finiten Verbform dat einen vollstan-
digen Satz, wahrend in der rechten Spalte die partizipiale Lesart dans — als
weiteres Attribut von puerpera neben carens — dazu fiihrt, dass das Subjekt
puerpera ohne pradikative Komplettierung bleibt. Grammatikalisch wére
auch diese Losung denkbar und liesse sich — im Sinne eines emphatischen
Ausrufs («Eine von der Ursiinde unbefleckte und neue Biinde zwischen Gott
und Mensch stiftende Mutter!») — sogar als Mittel einer den marianischen
Lobpreis profilierenden Rhetorik interpretieren. Stilistisch aber fallt sie aus
dem ansonsten deskriptiven Gesamtduktus des Textes heraus. Weniger gra-
vierend erscheint demgegeniiber die zweite Stelle in II,3, bei der allein die
Préfixe con- und sus-(cepto) differieren. In stilistischer Hinsicht iiberzeugt
jedoch auch hier die Notre-Dame-Fassung mit con- insofern eher, als sie
einerseits eine exakte Wortwiederholung beim in der nachfolgenden Strophe
rekapitulierten suscepto filio (III,2) vermeidet und andererseits nach dem
unmittelbar vorausgehenden corrumpitur einen alliterierenden Anschluss
bietet, wie er auch im iibrigen Textverlauf hiufig auftritt.1”

Als Indikatoren einer traditio prior funktionieren beide Stellen indes nur
bedingt. Insbesondere der Fall von con- statt suscepto konnte ebenso auf
eine spitere Redaktion wie auf einen intakten Textursprung hindeuten. Die
zwei anderen Abweichungen, die einerseits die Wortwahl — Beate/Marie
(I,1) —, andererseits die Wortstellung — sit fides/fides sit (I11,4) betreffen,
bilden paritatische Alternativen und erlauben damit keine weiteren Auf-
schliisse. Und der kritische Apparat zur deutschen Uberlieferung verzeichnet
zwar fiir einzelne, {iberwiegend spate Quellen Merkmale einer Verderbtheit
(z.B. fecunda [fiir fecundat] in CH-Bu 46 oder munime [aus numine anstatt
des eigentlichen nomine] in D-BerlA). Er zeigt aber auch, dass gleich vier
der acht deutschen Handschriften — darunter mit Engelberg 314 sowie

16 Entsprechend Anderson, Notre Dame and Related Conductus, Bd. 3, S. 213.
17 Dazu ausfiihrlicher unten, S. 269.



260 Gundela Bobeth

einer pramonstratensischen Quelle (GB-Lbm 22604) zwei der dltesten
Uberlieferungen von Marie virginis als Tropus iiberhaupt — einen praktisch
unkorrumpierten Text aufweisen, dessen Differenzen zum Notre-Dame-
Conductus sich auf die vier angesprochenen Stellen beschranken.

Die textkritische Auswertung fiihrt in Filiationsfragen somit nicht ent-
scheidend weiter. Unter den angesprochenen Vorbehalten stiitzt der Befund
eine supponierte Primérschicht der Notre-Dame-Uberlieferung zwar eher,
als dass er ihr widerspriche. Doch relativiert sich auch dieses Bild erheb-
lich, sobald fiir den Tropus Marie virginis die durch ihn erweiterte ALMA-
Antiphon ins Spiel kommt.

Da in einer Reihe von Handschriften zwischen den einzelnen Strophen
des Tropus auch die Textincipits der entsprechenden Antiphonabschnitte
notiert wurden — im Engelberger Codex sogar zusammen mit den zuge-
horigen Incipits der Musik —, ist die Koordination von Bezugsgesang und
tropierender Erweiterung gesichert. Im auf diese Weise rekonstruierbaren
Zusammenspiel der beiden Texte treten so zahlreiche und bemerkenswerte
Beziige zutage, dass sich fiir ein mogliches Entstehungsszenario von Marie
virginis neue Perspektiven abzeichnen.

Bsp. 2: Zusammenspiel von ALMA REDEMPTORIS und Marie virginis

ALMA REDEMPTORIS MATER QUAE PERVIA CELI PORTA MANENS

Marie virginis fecundat viscera

vis sancti flaminis
Carens originis
dei et hominis

non carnis opera.
labe puerpera
dans nova federa.

ET STELLA MARIS SUCCURRE CADENTI SURGERE QUI CURAT POPULO

Ardere cernitur
rubus nec uritur
Sic nec corrumpitur
virgo nec leditur

ardenti radio
ignis incendio.
suscepto filio
in puerperio.

TU QUAE GENUISTI NATURA MIRANTE TUUM SANCTUM GENITOREM

Miratur ratio
suscepto filio
Non fiat questio
fides sit ratio

deum in homine
de matre virgine.
de tanto nomine
virtus pro semine.

VIRGO PRIUS ET POSTERIUS GABRIELIS AB ORE SUMENS ILLUD AVE

PECCATORUM MISERERE.



Conductus sub pelle tropi 261

Merkmale einer interaktiven Verklammerung mit der Antiphon sind bei Marie
virginis auf allen Ebenen des Textes zu greifen. Uber ein gingiges Reper-
toire marianischer Themen und Bilder hinaus werden hier Beziige sichtbar,
die von der Kommentierung und Konkretisierung einzelner Antiphonab-
schnitte {iber die Wiederkehr grammatischer Strukturen bis in Details der
Aussage reichen und dabei auch Aspekte des Vokabulars sowie der Phonetik
einschliessen.

So lassen sich die ersten beiden Verse von Marie virginis als Kommentar
zur ersten Zeile der Antiphon lesen, der das eroffnende ALMA-Attribut Marias
aufgreift und kausal prézisiert: Nicht Fleischeswerk (carnis opera), sondern
die Kraft des Heiligen Geistes (vis sancti flaminis) hat den jungfraulichen Leib
befruchtet (fecundat viscera) — und auf diese Weise die angerufene ALMA
MATER erst in den Status der Maternitdt versetzt. Zugleich weist die erste
Strophe von Marie virginis bereits auf die letzte Zeile der Antiphon: einer-
seits allgemein auf das VIRGO PRIUS ET POSTERIUS, wie es thematisch auch in
den beiden weiteren Tropusstrophen wiederkehrt, andererseits mit dem
Bild der vis sancti flaminis aber auch ganz konkret auf die Erwahnung
Gabriels, der nach dem Lukasbericht Maria mit dem Gruss AVE anspricht
(Luc. I 28) und das Spiritus sanctus superveniet in te (Luc. I 35) verkiindet.

Das Bindeglied zum zweiten Antiphonabschnitt bilden die im vierten Vers
angesprochenen nova federa dei et hominis, die Maria als puerpera stifte. Mit
der darin zum Ausdruck kommenden Vermittlungsfunktion Marias, auf die
schon die erste Antiphon-Zeile anspielte (PERVIA PORTA CELI), wird gleichsam
der Zustdndigkeitsbereich Marias formuliert, auf dessen Grundlage die Bitte
der nachfolgenden Antiphon-Zeile an Maria herangetragen werden kann:
SUCCURRE CADENTI POPULO. Dabei assoniert der Zeilenausklang [POPU-]LO mit
dem Endreim -io der zweiten Tropusstrophe. Deren Schlusswort puerperio
funktioniert dann als Scharnier zum GENUISTI des folgenden Antiphon-
abschnittes, und dieser liefert mit NATURA MIRANTE und SANCTUM GENITOREM
wiederum die Stichworte fiir den Einsatz der letzten Strophe des Tropus:
Miratur ratio deumn in homine.

Uberdies scheint im Kontext der Antiphon eine moégliche Begriindung
fiir das bereits diskutierte Partizip dans auf, das die Tropus-Version des
deutschen Sprachbereichs konstant anstelle der finiten Form dat iiberlie-
fert. Im Text von Marie virginis allein fiihrt es in beschriebener Weise zu
einem elliptischen Partizipialsatz (puerpera carens ... dans... ), der als un-
vermittelte Exklamation aus dem iibrigen Sprachduktus herausfllt.18 Im
Zusammenhang der Strophe mit der ersten Zeile der Antiphon jedoch lassen
sich die Partizipien carens und dans parallel zum antiphonalen MANENS lesen,
wie im folgenden Beispiel durch die Kursive verdeutlicht. Die Verse 3 und

18 Vgl. dazu die Ausfiihrungen oben auf S. 259.



262 Gundela Bobeth

4 mit dem prédikatlosen Subjekt puerpera miissten auf diese Weise nicht als
Ausruf verstanden werden («Eine/Die Mutter, die ...!»), sondern wéren in
die Invokation Marias eingebunden. Die Verse 1 und 2 des Tropus riickten
hierbei in die Rolle eines erlduternden Einschubs:

ALMA REDEMPTORIS MATER QUAE PERVIA CELI PORTA MANENS?

(Marie virginis fecundat viscera
vis sancti flaminis non carnis opera)
carens originis labe puerpera
dei et hominis dans nova federa

ET STELLA MARIS SUCCURRE CADENTI ... POPULO

SEGENSREICHE MUTTER DES ERLOSERS, DU OFFENE HIMMELSPFORTE

(Den Schoss der Jungfrau Maria hat [ndmlich]

der Heilige Geist, und nicht Fleischeswerk, befruchtet.)
Du Gebdrerin, von der Ursiinde unbefleckt,

die du neue Biinde zwischen Gott und Mensch stiftest,

Du MEERESSTERN, HILF DEM FALLENDEN VOLK, ...

Fiir eine solche Auffassung des dritten und vierten Tropusverses sprache
auch, dass die Anrede Marias im unmittelbar anschliessenden zweiten Anti-
phonabschnitt weitergefithrt wird (ET STELLA MARIS). Wie in der Ubersetzung
vorgeschlagen, wiirden die Tropusverse somit nahtlos zwischen den Voka-
tiven der Antiphon iiberleiten. Ab der zweiten Tropusstrophe treten die
weiterhin in der Anredeform verbleibende Antiphon und der dann deskrip-
tive Marie virginis-Text in ihrer Sprachhaltung allerdings endgiiltig ausein-
ander, was zugleich auf die Grenzen der invokativen Interpretation verweist.
In jedem Fall aber erscheint das fiir sich genommen - und zumal im Ver-
gleich mit dem dat der Conductus-Uberlieferung — befremdliche Partizip
dans vor dem Hintergrund der ALMA-Antiphon in einem anderem Licht und
tragt insofern einen weiteren Aspekt zu den Merkmalen einer dezidiert
«tropischen» Qualitdt von Marie virginis bei.

19 Im Unterschied zu den meisten modernen Editionen des ALMA REDEMPTORIS, in denen das
partizipiale MANENS am Ende des ersten Antiphon-Abschnitts zu MANES konjiziert wird, ist in
Handschriften des 12. bis 14. Jahrhunderts die Lesung MANENS tatsdchlich weit verbrei-
tet, und zwar sowohl im deutschen wie im franzésischen Sprachbereich: vgl. die Uber-
lieferungen des CAO und den kritischen Apparat der AH (50, 318). Die Moglichkeit,
puerpera dans... im Kontext der Antiphon invokativ zu interpretieren, bestiinde jedoch auch
im Fall der Lesung MANES — dann freilich ohne direkten grammatikalischen Ankniipfungs-
punkt.



Conductus sub pelle tropi 263

Ankniipfungspunkte zwischen Marie virginis und dem ALMA REDEMPTORIS
MATER bestehen auch auf musikalischer Ebene. Tatsédchlich deutet einiges
darauf hin, dass die Musik von Marie virginis origindr im Hinblick auf eine
Erweiterung der - in jedem Fall dlteren®® — ALMA-Antiphon angelegt ist.
Dafiir sprechen, abgesehen von der f-modalen Konzeption, vor allem die
identischen Anfénge sowie weitere melodische Reminiszenzen.

Bsp. 3 (siehe nichste Seite) bietet eine Ubersicht iiber den Gesamtablauf der
alternierenden Melodieabschnitte von ALMA REDEMPTORIS MATER und Marie
virginis. Soweit moglich, sind melodische Entsprechungen oder vergleichbare
Formulierungen dabei in der vertikalen Disposition verdeutlicht. Die Musik des
Tropus folgt im einzelnen der Engelberger Aufzeichnung. Abweichungen gegen-
tiber den iibrigen handschriftlichen Uberlieferungen von Marie virginis sind
hier nicht eigens verzeichnet, da sie sich insgesamt in so engen Grenzen bewegen,
dass sie fiir die Analyse nicht entscheidend ins Gewicht fallen. Die Melodie von
ALMA REDEMPTORIS basiert, da aus Engelberg selbst (wie auch aus den Ent-
stehungsorten der iibrigen Marie-Quellen) m. W. keine Fassung dieser Antiphon
erhalten ist, auf der Zwiefaltener Uberlieferung der Handschrift D-KA 60. In
den Anfangen der Abschnitte II, III und IV wurden allerdings, sofern hier Ab-
weichungen bestanden, die Formulierungen aus den eingeschobenen Melodie-
incipits der Engelberger Aufzeichnung beriicksichtigt.

20 Fir einen bereits karolingischen Ursprung des ALMA REDEMPTORIS MATER pléddiert Franz
Brunholzl, «Zur Antiphon «Alma redemptoris maters», in: Studien und Mitteilungen zur
Geschichte des Benediktiner-Ordens und seiner Zweige 78 (1967), S. 321.



Bsp. 3: Musikalisches Zusammenspiel ALMA REDEMPTORIS — Marie virginis

¥9¢

_N N N 7\ =2 oo )\
2 I B vy, | VAR P 2~ LIPS P PV S N
F 7Z s 7 L b B AL ) LSRR [] [ ] f . PR | 4 b bl [ G0 A ] [ Y 4 el | I"¥y . N
il f B ¥ | BV oM. f ¥,  id | BPY Ad Pl | vITr, 1
b4 y e +—— S S
® AL- - - - - - - < . - MA RED- EMP- TO- RIS MA- TER QUAE PER- VI- A CAE- LI POR- TA MA- NENS
"-\
7 r i i P 7% o~ i
% [ a7 1 71 Y 7 R T | =) Y =
y B P | P + { S P | 75 ==Y
7 4 1 f ANV | < 11 LESSE IS e |
<
¥ Ma-ri- e vir- gi- nis fe- cun dat vis- ce- ra vis sanc- ti fla- mi- nis non car- nis o- pe- ra
N POCE 2553 aon
] 2 Y I -y 7 Y FHl 2L o=
; Y L | 24 [ B 5 ;= = Y =Y
7 ’ { % S . | = 14 7, Fall 8
{ [y L4 [ e [ 'l; [ 4
1 ca-rens o ri- g nis la- be pu- er- pe- ra de- i et ho- mi- nis dans mno- va fe- de- ra.
' " £\ VoY o
ST/ LA S PR e PRSI y A ¥
1B solll SR 7 ] a7 e | r v, M N T i i [ 4 M E 5 LA |
% ¥, | 2l T* ¥ LSO BN R .4 bl 3 2 I Bkl ¥
i ¢ e T = "
? ET STEL- LA MA- RIS SUC- CUR- RE CA- DEN- TI SUR- GE- RE QUI CU- RAT PO- PU- LO
PR/ F el
™ = P Fg RN ~
7 | [ PR | i == 7 I RPN | i | =
.4 LA ) g 2 J | bl L P ] [P 2 LA L T
e =4 tr——t  E— [ ¥ e s a0 R
Y Ar-de- re cer- mi- tur ar- den- ti ra- di- o ru- bus nec u- ri- tur ig- mis in- cen- di- o ;C:;)
25 W . D A4 ~\ =
= LR | P (ELCE S i T 7T, 2 Fouo =X | N
5 P ST ] U A T B PR B P Y r = )
P ] s P ) bl = T b Pl P | Py | LA | o
L T [ b I* I | Q
s S
b} sic mec cor rum-pi- tur suscep-to fir I (] vir- go mnec le- di- furin pu- er- pe ri- o. o
o
~
=



0

=]

~

=

M o

+ s A, T G 1, 4+ n — i

LT DL SO S by e TN = Y — =

ANT.3 A — ' o XS frd? L | ) i Y y i (A
fans 4 Ll i e e B BT Sy e 3 { .

4 7 . ’ y RS .4 g | n

=

e

! Tu QUAE GE- NU- I- STI NA- TU- RA MI- RAN- TU- UM SANC- TUM GE- NI- TO- REM S

®

A

)

P \ ~

} gyt 7y 7y [ e 7 <} a) = 3

Tr.3 (® Tt L s * 1 7 | T, X =

2 4 7 4 FEor ¢ g e O =3

~ 0 o

sus- cep- to fi- Li- o

de ma- tre vir- gi- ne

L PR (S S [P ] P | Ty N 7~
AB [ - | x 3 = i | L4 [ [ ] [l ol R | LA BRI | b | —~
— = SO o AP (i P | T, P
7t Vet 7 oty
LA
? non fi- at que- sti- o de tan- to no- mi- ne fi- des sit ra- ti- o vir- tus pro se- mi- ne.
) 2 (8 ~ N
L R L TR A B By L, WP o Wi = y AR
411 b ey Shytptyfie—t— et g s Ry Lty
ANT. 4 (J + Ly + S S B —r L L
Il Vir- GO PRI- US AC PO- STE- RI- US GA- BRE E- LIS AB O- RE SU- MENS IL- LUD A- VE

(Kommentar zu Bsp. 3 siehe S. 263)

A
" N o
T " F A MY P L. VA,
- LN 5 L g Wiy g r 8
7 A L ] ..l'l e J

S9¢



266 Gundela Bobeth

Die weitreichende Identitit der Initien von Marie virginis und der Antiphon
— im raschen Aufstieg {iber Terz und Quinte zur Oktave und der sekund-
schrittigen Riickfiihrung zur Quinte — entspricht einerseits einem typischen
Melodieverhalten im fiinften Modus. Aufféllig sind jedoch Dauer und Grad
der Ubereinstimmung. So kongruiert die musikalische Formulierung des
gesamten Sechssilblers Marie virginis mit den zehn ersten Tonen des Melismas
{iber ArL-[MA].2! Angesichts der praktisch notengetreuen Wiederkehr und
der exponierten Stellung am Anfang diirfte es sich hierbei tatsdchlich nicht
nur um generelle Korrespondenzen im Rahmen einer f-modalen Tonsprache
handeln, sondern um eine bewusste Aufnahme der Melodie des Bezugs-
gesangs. Wie sich — zumal im deutschen Sprachbereich — auch weitere
Beispiele finden, in denen das charakteristische f-modale ALMA-Initium im
Sinne eines semantisch besetzten musikalischen Zitats fungiert.2

Abgesehen von der Wiederholung dieser Wendung am Beginn der
Strophe 3, die sich aus der weitestgehend identischen Melodiekonzeption
der Strophen 1 und 3 ergibt, bleibt der Beginn der einzige Fall einer exak-
ten Ubernahme von melodischem Material aus der Antiphon. Anklange an
musikalische Formulierungen einzelner ALMA-Abschnitte finden sich jedoch,
wie der analytische Gang durch Marie virginis zeigen wird, auch an weite-
ren Stellen. Zu beriicksichtigen sind dabei allerdings die verédnderten Be-
dingungen des neuen Textes und deren Konsequenzen fiir die musikalische
Struktur.

In struktureller Hinsicht unterscheidet sich der weitere Verlauf von Marie
virginis sogar erheblich vom ALMA REDEMPTORIS. Die Differenzen resultieren
vor allem aus den spezifischen Gegebenheiten der regelméssigen Anlage
von Marie virginis in Vers und Strophe. Basismomente einer Korrespondenz
zwischen dem Versbau des Textes und seiner musikalischen Umsetzung gibt
es zwar auch im ALMA. Nur treten die sechs Hexameter des ALMA hier in
den Hintergrund, da die Unterteilung der Antiphon in vier anndhernd gleich
lange Abschnitte, zwischen die dann die tropierenden Erweiterungen treten,
allein der Textgliederung folgt und sich darin konsequent {iber Versgrenzen

21 Die einzige Abweichung betrifft das in Marie virginis beim Auf- und Abstieg jeweils repe-
tierte c, fiir das allerdings ohnehin ein Spielraum in der Uberlieferung der ALMA-Antiphon
existiert. Tatsachlich gibt es auch Atma-Aufzeichnungen mit repetiertem ¢ ( z.B. Pa 1235
und 1139 [beide allerdings mit anschliessendem Terzsprung zum f’ anstelle des sekund-
schrittigen Aufstiegs]). Somit ist durchaus denkbar, dass eine systematische Durchsicht der
umfangreichen ALMA-Konkordanzen auf ein Anfangsmelisma stiesse, das der Tonfolge
von Marie virginis exakt entspriche.

22 Dies gilt vor allem fiir bestimmte Motetten-Tenores, wie sie CH-EN 314 iiberliefert; dazu
Willimann, «Engelberger Motette», S. 452f.



Conductus sub pelle tropi 267

hinwegsetzt. Diesen vier Abschnitten entsprechen in Bsp. 3 die vier Lang-
zeilen (einschliesslich des Uberhangs am Schluss). Wie in der Ubertragung
durch die graphische Anordnung verdeutlicht, weisen alle vier Abschnitte
ungefdhr in der Zeilenmitte eine Zasur auf f oder ¢’ auf, was im weiteren
Sinne mit der halbzeiligen Melodiekonzeption von Marie virginis korre-
spondiert. Im einzelnen unterscheiden sie sich aber sowohl in der musika-
lischen Gestaltung von Binnenkadenzen und Zeilenschliissen wie auch in
der melodischen Bewegung insgesamt.

Fir Marie virginis hingegen sind von Anfang an die Entsprechungen
unter den einzelnen Teilen bestimmend, die mit der Versstruktur korrelieren.
Das Tonmaterial aus dem ALMA REDEMPTORIS wird zundchst auch iiber die
Tone des Anfangsmelismas hinaus im wesentlichen beibehalten, jedoch
anders gewichtet. So gliedert der Tropus schon nach der Riickkehr zur
Quinte am Ende der ersten Vershélfte (Marie virginis). Und wéhrend in der
Antiphon die Tonfolge a-g-a den Abschluss des Wortes ALMA markiert, be-
ginnt damit im Tropus die zweite Vershilfte. Dabei entspricht das Errei-
chen der Finalis bei viscera der Gliederung auf f bei MATER in der Antiphon,
allerdings mit dem Unterschied, dass der Tropus hier — am Versende — stéarker
kadenziert, indem er die Untersekunde einbezieht. Nach dieser Zadsur setzt
die Melodie in beiden Féllen auf der Quinte ein, fithrt jedoch im Tropus
terzschrittig gleich wieder abwérts — iiber den Gegenklang bei der néch-
sten Verszdsur nach flaminis —, um dann in der zweiten Vershilfte {iber
non carnis opera erneut die um die Finalis zentrierte Formulierung aufzu-
nehmen, die schon aus der zweiten Hélfte des ersten Verses bekannt ist. Auf
diese Weise entsprechen die korrespondierenden Reime viscera und opera
einander auch in der Musik. Durch den Verlauf der zweiten Melodiezeile,
in der fiir die Verse 3 und 4 weitestgehend auf die beiden vorangegangenen
Verse zuriickgegriffen wird, ergibt sich ein musikalischer Strophenaufbau
aus zwei nahezu iibereinstimmenden Teilen, die den Text ausserdem syn-
taktisch — in der Korrespondenz der beiden Hauptsétze — aufnehmen.

Im Grundzug gelten diese Merkmale auch fiir die zweite Strophe, die
gegeniiber den Strophen 1 und 3 eine eigene Melodie bringt. Um so auf-
félliger ist, dass hier die jeweils zweiten Zeilenhélften — im Unterschied zur
ersten und dritten Strophe — erst ab ignis incendio bzw. puerperio iiberein-
stimmen, wéhrend sie am Beginn in den musikalischen Formulierungen
von rubus nec uritur und virgo nec leditur abweichen. Von beiden Stellen
aus lassen sich Verbindungen zur ALMA-Antiphon ziehen. So erinnert die
Stelle rubus nec uritur an die im unmittelbar vorangegangenen zweiten
Antiphonabschnitt — und eben auch hier nach der Binnenzésur — erklungenen
Worte SURGERE QUI CURAT, was vor allem auf die gemeinsame syllabische
Textdeklamation — bei einem Beginn mit Tonrepetition auf der Konfinalis
in der Antiphon und auf der Finalis im Tropus — zuriickzufiihren ist. Bei der



268 Gundela Bobeth

entsprechenden Stelle in der zweiten Zeile scheint im Tonverlauf selbst ein
bezugstiftendes Moment auf: Mit dem hohen Einsatz auf der Oktave und
sekundschrittiger Abwértsbewegung zum ¢’ klingt in der Vertonung von
virgo das Einstiegsmelisma des vierten Antiphonabschnitts an, der bezeich-
nenderweise nicht nur ebenfalls mit dem Wort VIRGO beginnt, sondern mit
den Epitheta PRIUS AC POSTERIUS auch semantisch dem virgo nec leditur des
Tropus entspricht. Sicherlich gehort auch die musikalische Formulierung iiber
virgo zu einem Standardrepertoire von Einsatzmoglichkeiten im f-Modus.
Im gesamten Verlauf von Marie virginis bleibt dies allerdings die einzige Stelle
eines hohen Oktaveinsatzes. Vice versa beginnen in der Antiphon die Ab-
schnitte II und III gleichfalls auf f°, fiihren aber nicht zu einem Gliederungs-
punkt auf ¢’. So ist es insbesondere die Konstellation der Merkmale, auf-
grund derer eine bewusste Anspielung auf die ALMA-Antiphon hier in Betracht
kommt.

Durch den musikalischen Befund verdichten sich somit die Hinweise auf
vielfdltige Beziehungsebenen zwischen Marie virginis und ALMA REDEMPTORIS
MATER, wie sie sich auch in der Interaktion der beiden Texte manifestieren.
Dies fiihrt zu der Ausgangsfrage zuriick, wie sich die Erscheinungsform
von Marie virginis als marianischem Tropus nun zur Conductus-Uberliefe-
rung Beate virginis des Notre-Dame-Repertoires verhalt. Die zu greifenden
Zusammenhdénge provozieren geradezu das Gedankenspiel, ob woméglich
nicht Marie von Beate virginis, sondern vielmehr Beate von Marie virginis
abhéngen konnte. Angenommen, es gibe die Uberlieferung als Notre-Dame-
Conductus nicht, spréche jedenfalls nichts gegen eine origindre Entstehung
und Verwendung von Marie virginis als ALMA-Tropus. Sollte Marie virginis
aber tatsachlich — im Textlichen wie im Musikalischen — von vornherein
unter dem Einfluss der marianischen Antiphon und genuin zu deren Erweite-
rung konzipiert worden sein, dann miisste es sich bei der Pariser Conductus-
Uberlieferung um eine sekundére Schicht handeln, die auf einen Prozess der
Rezeption und Adaption eines marianischen Tropus zuriickginge.

Symptomatisch fiir die Vielschichtigkeit des Beispiels von Beate/Marie
virginis ist, dass sich ein mogliches Entstehungsszenario einschrankungslos
auch invers durchspielen lasst: Bleibt die Uberlieferung als Tropus aussen
vor, unterscheidet sich der Text von Beate virginis in keiner Weise von
Gedichten, wie sie aus dem Repertoire von Notre-Dame-Conducti der Zeit
um 1200 erhalten sind. Dies gilt fiir Aspekte des Stils und des Inhalts glei-
chermassen wie fiir die Merkmale von Versstruktur und Reim.

So ist der Strophenbau aus vier binnen- und endgereimten Alexandri-
nern (Zwolfsilblern mit starker Zasur nach der sechsten Silbe), wie er Beate
virginis bestimmt, unter den Versformen von Notre-Dame-Conducti weit
verbreitet. Dies verdeutlicht unmittelbar die Auflistung entsprechender Bei-



Conductus sub pelle tropi 269

spiele bei Hans Spanke, in deren Zusammenhang Beate virginis explizit an-
gefithrt wird.23

Im Stilistischen fallt zundchst das Ineinander von Regelmdssigkeit im
Satzbau und syntaktischer Verschrankung auf (vgl. hierzu wie zum folgenden
wieder Bsp. 1): Einerseits sind Halbstrophe und Satz jeweils deckungsgleich,
andererseits erfolgen Enjambements nach jedem ersten und dritten Vers
einer Strophe — wobei das Subjekt dreimal erst zu Beginn des zweiten respek-
tive vierten Verses auftritt (vis in Strophe 1, rubus und virgo in Strophe 2).
Wortfiguren wie die haufigen Paronomasien (virginis — viscera — vis; carnis
opera — carens originis) und Alliterationen (ignis incendio; corrumpitur —
concepto; viscera — vis; radio — rubus), Hyperbata (carens ... puerpera; dei et
hominis ... nova federa) und Geminatio (ardere — ardenti) tragen weiterhin
zum Eindruck eines stilistisch anspruchsvollen Textes bei. Inhaltlich greift der
Text unter den gingigen Bildern der Jungfrauengeburt®* auch den bren-
nenden und gleichwohl unversehrt bleibenden Dornenbusch aus Ex. 3,2
(rubus nec uritur) auf, der in der typologischen Deutung des Mittelalters
die Jungfrauengeburt préfiguriert.

In Ausdruck, Stil und Inhalt bestehen dariiber hinaus frappierende Uber-
einstimmungen zwischen Beate virginis und dem Text eines weiteren Con-
ductus, der innerhalb des Notre-Dame-Repertoires besondere Beriihmtheit
erlangt hat.?> Hierbei handelt es sich um das einstimmige Beata viscera,
das laut Auskunft des Anonymus IV von Perotin vertont wurde26 und fiir
dessen Text Zuschreibungen sowohl an Walther von Chatillon als auch an
Philipp den Kanzler iiberliefert sind.?” Gordon Anderson geht aufgrund der
bemerkenswerten Ahnlichkeit beider Texte sogar so weit, eine Verwechs-
lung von Beate virginis mit Beata viscera durch einen der Kompilatoren von
W, in Erwédgung zu ziehen und damit einen Erkldrungsansatz zu bieten,

23 Hans Spanke, Beziehungen zwischen romanischer und mittellateinischer Lyrik mit beson-
derer Berticksichtigung der Metrik und Musik (=Abhandlungen der Gesellschaft der
Wissenschaften zu Gottingen, phil.-hist. Klasse, 3. Folge Bd. 18), Berlin 1936, S. 37.

24 Zu den Bibelkonkordanzen im einzelnen Anderson, Notre-Dame and Related Conductus,
Bd. 3, S. XXIV.

25 K14 in Anderson, ibid., Bd. 6.

26 Der Musiktraktat des Anonymus IV, hrsg. v. Fritz Reckow ( = BzAfMw IV/V), Wiesbaden
1967, Teil 1, 46,4).

27 An Walther von Chatillon in F-Char 190, an Philipp den Kanzler in D-Da 2777. Die Zu-
schreibungen werden kontrovers interpretiert. Eine Ubersicht iiber die Literatur bietet
Joseph Szovérffy (Hrsg.), Lateinische Conductus-Texte des Mittelalters, Ottawa 2000, S. 78.
Zu ergénzen ist Thomas B. Payne, Art. «Philip the Chancellor» in: NGrove, 2nd edition,
Bd. 19, S. 594-597, der eine Autorschaft Philipps favorisiert.



270 Gundela Bobeth

weshalb das zweistimmige Beate virginis in W, fehlt, Beata viscera als ein-
ziger einstimmiger Conductus dort aber enthalten ist.28

Fiir die Frage nach dem Entstehungskontext von Beate virginis ist ent-
scheidend, dass der Text in allen seinen Eigenschaften einem Stiick ver-
gleichbar erscheint, das in typischer Weise mit der florierenden Produktion
der Pariser Dichter und Musiker verkniipft ist. Somit spricht bei Beate vir-
ginis nun seinerseits vieles dafiir, von einer originaren Entstehung und
Verwendung als Conductus auszugehen, der spater — dann in der Adaption
als marianischer Tropus — in den deutschen Sprachbereich gewandert ist.

In dieser Situation gleicht die Frage nach dem Ausgangspunkt der Uber-
lieferung — danach, Conductusne ante an tropus generatus sit, — tatsdchlich
dem Aporem von Huhn und Ei. Nur kommt hier sogar noch eine dritte
Méglichkeit hinzu. So ware schliesslich auch an eine urspriingliche Existenz
des Stiicks als funktionsneutraler Text zu denken, der dann in zwei von-
einander unabhingige Rezeptionsstrange miindete. Félle einer reinen Text-
iberlieferung religitser Gedichte sind insbesondere bei Walther von Chétillon
bekannt, der ja auch als méglicher Autor des Beata viscera gilt.2? Allerdings
wirft die Annahme einer origindr melodielosen Textiiberlieferung in dieser
Zeit generelle Fragen auf. Auch bei Walther ist letztlich nicht eindeutig zu
kldren, ob eine musikalische Umsetzung tatséchlich von vornherein nicht
intendiert war oder ob sie sich lediglich nicht erhalten hat.

Immerhin liessen sich fiir ein zundchst musikunabhéngiges Bestehen
von Beate/Marie virginis als Text erste Hinweise geltend machen, die sich
aus den verschiedentlich unternommenen Versuchen einer chronologischen
Schichtung des Pariser Conductus-Repertoires abzeichnen.3? Die methodi-
sche Basis solcher Ansétze besteht darin, durch Analogieschliisse aufgrund
datierbarer Conducti ein zeitliches Raster fiir bestimmte musikalische Stil-

28 Gordon A. Anderson, The Latin Compositions in Fascicules VII and VIII of the Notre Dame
Manuscript Wolfenbiittel Helmstedt 1099, New York 1968, Bd. 1, S. 167f.

29 Vgl. die kommentierten Editionen Wilmarts und Streckers (André Wilmart, «Poémes de
Gautier de Chatillon dans un manuscrit de Charleville», in: Revue Bénédictine 49
(1937), S. 121; Karl Strecker, Die Lieder Walters von Chatillon, Berlin 1925) sowie die
Zusammenstellungen bei Spanke (Beziehungen, passim).

30 Den jiingsten Beitrag in diesem Bereich liefert Thomas Payne, «Datable {Notre Dame>
Conductus: New Historical Observations on Style and Technique», in: Current Musicology 64
(2001), S. 104. Unter den &lteren Ansitzen Ernst Sanders, «Style and Technique in
Datable Polyphonic Notre Dame Conductus», in: Gordon Athol Anderson: In memoriam,
hrsg. v. Luther Dittmer, Henryville (Pa) 1985, Bd. 2, S. 505; sowie Janet Knapp, «Musical
Declamation and Poetic Rhythm in an Early Layer of Notre Dame Conductus», in: JAMS 32
(1979), S. 386.



Conductus sub pelle tropi 271

merkmale zu etablieren. Appliziert auf die Musik von Beate virginis, ergabe
sich fiir deren komplexe, melismenreiche und rhythmisch variable Gestal-
tung eine Zuordnung zu einem jiingeren, in jedem Fall ins 13. Jahrhundert
weisenden Bestand. Der Text hingegen gehort in seiner alexandrinischen
Versform zu einer Schicht, die vor allem «from the last two decades of the
twelfth century» datiert, nach 1200 unter den Notre-Dame-Conducti indes
kaum noch auftritt.3! Unter der Pramisse eines teleologischen Geschichts-
verstindnisses — wie es allen Studien zur zeitlichen Einordnung im Kern
zugrunde liegt, indem sie die Geschichte des Conductus als linearen Prozess
zunehmender Komplexitdt und Ausdifferenzierung musikalischer Mittel
festschreiben und diesen methodisch instrumentalisieren — miisste somit von
einer Spanne von mindestens ein bis zwei Jahrzehnten zwischen textlicher
und musikalischer Genese ausgegangen werden. In diesem Zusammen-
hang ist auch an die zusétzliche Tradierung von Beate virginis als Duplum-
text einer dreistimmigen Motette im achten Faszikel der grossen Motetten-
Sammlung des Codex Montpellier32 zu erinnern, bei der es sich ebenso um
eine Adaption des Conductustextes handeln kénnte wie um eine davon un-
abhdngige Aufnahme eines kursierenden Gedichts.

Eine Entstehungsgeschichte von Beate/Marie virginis lasst sich somit auf
drei verschiedene Arten — im Sinne dreier dem Quellenmaterial inhédrenter
Plotstrukturen — erzidhlen. Keine der Moglichkeiten ist von vornherein aus-
zuschliessen, jede einzelne bietet Momente des Fiir und des Wider. Der
chronologische Uberlieferungsbefund freilich unterstiitzt eine Entstehungs-
reihenfolge vom Conductus zum Tropus: Keine der Tropus-Aufzeichnungen
datiert vor den Notre-Dame-Handschriften. Wird aber die Chronologie der
erhaltenen Quellen als — im Beispiel von Beate/Marie virginis einzig fest-
stehendes — Referenzsystem akzeptiert, dann fiihrt die im vorangegangenen
aufgezeigte Komplexitit beider Erscheinungsformen - als Conductus wie
als Tropus — zumindest zu Differenzierungen in der historischen Einord-
nung dieses Befunds.

Konsequenzen ergeben sich vor allem im Blick auf den deutschen Sprach-
bereich. Sollte das von der Quelleniiberlieferung vermittelte Bild zutreffen,
dann stand am Beginn der Uberlieferung der Pariser Conductus Beate virginis,
fiir den die neben den Notre-Dame-Handschriften greifbaren Zeugnisse eine
weite Verbreitung im 13. Jahrhundert dokumentieren®?, wihrend es sich
bei Marie virginis tatsdchlich um eine spatere, auf breiter Quellenbasis im

31 Payne, «Datable (Notre Dame> Conductus», S. 113ff.
32 F-Mo H 196, fol. 376'.
33 Zu den Uberlieferungszeugnissen von Beate virginis vgl. Anm. 7.



272 Gundela Bobeth

deutschen Sprachgebiet verankerte Existenzform handelte, die aus der Kon-
frontation mit der franzdsischen Uberlieferung hervorgegangen sein diirfte.

Dabei konnte sich mit den Heidelberger Conductusfragmenten D-Heid 2588 —
einer Quelle, die in einem mutmasslich deutschen Umfeld ein «zentrales»
Pariser Repertoire aufnimmt und Beate virginis als zweistimmigen Conductus
enthdlt — ein Markstein auf dem Weg dieses Stiicks von Paris in den deutschen
Sprachbereich abzeichnen.3* Die frithesten, noch aus dem ausgehenden 13.
Jahrhundert stammenden Aufzeichnungen von Marie virginis als Tropus ver-
weisen jedenfalls auf einen Bereich im Westen des deutschen Sprachraums.3>

Dass mit der Rezeption zugleich ein Prozess der Adaption und musikalischen
Neuproduktion einherging, mag darauf zuriickzufiihren sein, dass die Uber-
nahme der komplexen Conductuskonzeption zweier interagierender Stimmen
die Rezipienten iiberfordert hétte. Unter Beriicksichtigung der eigenen
funktionalen Voraussetzungen der Rezeption im deutschen Sprachbereich
riickt indes ein divergenter Aspekt ins Blickfeld. So betont Joseph Willi-
mann fiir den Bereich der Motette, dass «fiir einen Einsatz im liturgischen
Kontext, wie ihn ja die deutsche Uberlieferung weitestgehend nahelegt,
[...] wohl weniger die musikalische [...] Komplexitat im Vordergrund [stand],
sondern eher die Praktizierbarkeit.»3® Und dass die Praktizierbarkeit bei
der Rezeption von Beate/Marie virginis unter einer ganz besonderen Pra-
misse stand — ausschlaggebend war offenbar die Verwendungsméglichkeit
als Tropus zum ALMA REDEMPTORIS MATER —, manifestiert sich ausdriicklich in
der Konzeption einer Melodie, die charakteristische Merkmale der ALMA-

34 Zum Bestand und Umfeld dieser Handschrift Mathias Hutzel, Die Heidelberger Conductus-
Fragmente (Heidelberg, Universidtsbibliothek Ms. 2588). Untersuchungen zur Quelle, ihrer
Notenschrift und zu den Uberlieferungsproblemen des Repertoires, Diss. Kiel 1990.

35 Dies betrifft die Handschrift GB-Lbm 22604 aus der Pramonstratenserabtei Park bei
Lowen (Leuven) — also aus einem Grenzbereich im dussersten, zum Reichsbistum Liittich
gehérenden Westen - sowie einen Falzstreifen aus Pergament, der zur Bindung des
Engelberger Kodex verwendet wurde und der in seinen paldographischen Merkmalen auf
einen an Paris orientierten Bereich der «Peripherie» verweist (dazu Arlt/Stauffacher
(Hrsg.), Engelberg 314, S. 76f.). Unter den darauf erhaltenen musikalischen Bruchstiicken
identifizierte Marie-Noél Colette einen Ausschnitt aus dem Tropus Marie virginis (Rezens.
«Wulf Arlt et Mathias Stauffacher. Engelberg Stiftbibliothek 314», in: Revue de musicologie
74/1 (1988), S. 125), fiir den Joseph Willimann wiederum aufgrund eines melodischen
Details ein frithes Uberlieferungsstadium plausibel machen konnte («Engelberger Mo-
tette», S. 353ff.).

36 Willimann, «Engelberger Motette», S. 149.



Conductus sub pelle tropi 273

Antiphon aufnimmt.37 Die konkrete liturgische Kompatibilitit des Rezipierten
aber verweist zugleich auf die spezifische Kompetenz seiner Rezipienten.
Diese bestand darin, das Tropus-Potential von Beate virginis erkannt, genutzt,
womoglich zusétzlich profiliert (wie es sich mit der invokativen Inter-
pretation des Partizips dans abzeichnete38) und auf diese Weise ein Stiick
(re-)produziert zu haben, das in seinem Uberlieferungskontext keineswegs
als defizitdr Angeeignetes, sondern als subtil angelegtes Eigenes erscheint.

37 Interpretationsbedarf bietet in diesem Zusammenhang noch die Rubrizierung der Grazer
Handschrift als Versus super antiphona speciosa, die sich offenbar auf die marianische
Antiphon Speciosa facta bezieht. Diese steht allerdings im vierten Modus und weist auch
sonst keinerlei Ahnlichkeiten in der Gestaltung zum ALMA REDEMPTORIS auf. Um so
erstaunlicher ist, dass der Melodieverlauf — soweit er der Seckauer Aufzeichnung in lini-
enlosen deutschen Neumen zu entnehmen ist — weitgehend mit der Uberlieferung der
lesbaren Aufzeichnungen von Marie virginis iibereinstimmt.

38 Vgl. oben S. 261/262.



274

Anhang 1

Gundela Bobeth

Handschriftenverzeichnis zur musikalischen Uberlieferung von Marie virginis

A-Gu 756 Graz, UB, II 756, fol. 189’
A-ITu 457 Innsbruck, UB, 457, fol. 105
CH-Bu 46 Basel, UB, AN II 46, fol. 96

CH-EN 314 Engelberg, Stiftsbibliothek,
314, fol. 83

CH-SG 388 St. Gallen, Stiftsbibliothek,
388, p. 472

CH-SG 546 St. Gallen, Stiftsbibliothek,
546, p. 10’

(leere Notenlinien)

D-BerlA Berlin, Dt. Staatsbibliothek,
ms. mus. 4° 40580
(heute PL-Kj), fol. 48’

GB-Lbm 22604 London, British Library,
add. 22604, fol. 17

(Seckau, 1345)
(letztes Drittel 14. Jh.)
(Cantionale des Th.

Kress, 16. Jh.)
(Engelberg, letzes

Viertel 14. Jh.)
(Sankt Gallen [12.],

NT 14. Jh.)
(Sammelhs. Kuonz,
16. Jh.)

(Wien, 14./15. Jh.)

(Abt. Park/Lowen,
13. Jh)



Conductus sub pelle tropi

Anhang 2
Ubersetzung von Marie virginis*

D
Marie virginis fecundat viscera
Vis sancti flaminis non carnis opera.

Carens originis labe puerpera

Dei et hominis dans nova federa.

II)
Ardere cernitur ardenti radio

Rubus nec uritur ignis incendio.
Sic nec corrumpitur suscepto filio

Virgo nec leditur in puerperio.

I11)
Miratur ratio deum in homine
suscepto filio de matre virgine.

Non fiat questio  de tanto nomine

Fides sit ratio virtus pro semine.

275

Den Schoss der Jungfrau Maria hat

der Heilige Geist, nicht Fleisches-
werk befruchtet:

Eine Mutter, von der Ursiinde frei,

stiftet einen neuen Bund zwischen
Gott und Mensch!

Wie der Dornbusch lichterloh zu
brennen scheint

und dennoch nicht von den Flam-
men zerstort wird,

so bleibt auch die Jungfrau bei der
Empféngnis

ihres Sohnes unversehrt und wird
durch die Geburt nicht verletzt.

Staunend schaut die Vernunft Gott
in Menschengestalt,

als Sohn empfangen von einer
jungfraulichen Mutter.

Kein forschendes Fragen tiber
einen so schweren Begriff!

Der Glaube sei Erklarung:
gottliche Kraft wirkt

anstelle menschlichen Samens.

*  Wichtige Hinweise verdankt die Ubersetzung dem Gesprich mit Felix Heinzer(Stuttgart/

Basel).



. - i
‘ . =
- o . i = 0 =i
. 1wk e o
« = |‘-
A 3 e
= -
e | e o 9
2t e | Bia . _
B 4
- - I

bl SRR
i N _- - Al I,

rm

S : ""2&—‘




De I'Opéra a la Chapelle Royale : le Notus
in Judza Deus de Jean-Baptiste Lully comme
exemple d’'une rhétorique de I'image sonore

Jean-Paul C. Montagnier

Si les théoriciens du Grand Siécle s’accordent & regarder la musique comme
un langage!, celle-ci, et plus particuliérement I'instrumentale — c’est-a-dire
dépourvue de toute parole — ne peut se comprendre sui generis : «La sim-
phonie», considére Lecerf de La Viéville, «n’est que la partie la moins
essentielle de la Musique : puisque la Musique n’est 1a que pour exprimer
les discours & les sentimens de la Tragédie [l'opéra] : ce que la simpho-
nie n‘exprime point»2. Cet assujettissement de la musique instrumentale a
un texte, chanté ou non, est une évidence — une fatalité ? — qui sera reprise
a 'envie par les auteurs du siecle suivant : pour Jean Terrasson, la musique
instrumentale n’est faite que «pour 'oreille» ; pour I'abbé Pluche, «Le plus
beau chant, quand il n’est qu’instrumental, devient presque nécessairement
froid, puis ennuyeux ; parce qu'il n’exprime rien»? ; quant a Fontenelle, il
marqua son siecle en lancant sa fameuse boutade, «Sonate, que me veux-
tu ?», publiant ainsi son agacement et son incompréhension a I’endroit de

Ce texte est une version développée d’une communication prononcée au 17¢™€ congrés de la
Société Internationale de Musicologie, Louvain, 1°™-7 aofit 2002. Qu’il nous soit permis de
remercier ici notre collegue Sabine Pedrazzini (Nancy) pour ses conseils et suggestions.

1 Marin Mersenne, dans son Harmonie Universelle, Paris, Cramoisy, 1636; reprint Paris,
Editions du CNRS, 1975, vol. 2, p. 365, affirme que les chants «doivent en quelque facon
imiter les Harangues» en obéissant a une véritable syntaxe. Sur le probléeme général de
la musique en tant que langue, cf. la derniére et excellente étude en date de Joseph P.
Swain, Musical Languages, New York, London, W.W. Norton & Company, 1997. Cf. aussi
ancienne étude de Jules Ecorcheville, De Lulli & Rameau, 1690-1730 : lesthétique
musicale, Paris, Fortin & Cie, 1906 ; reprint Genéve, Slatkine, 1970, pp. 87— 108.

2 Jean-Laurent Lecerf de La Viéville, Comparaison de la musique italienne et de la musique
frangoise, Bruxelles, Francois Foppens, 1704, 2éme éd. 1705 ; reprint Genéve, Minkoff, 1972,
partie I, p. 147.

3 Jean Terrasson, Dissertation critique sur Ulliade d’Homére, Paris, F. Fournier & A.-V. Coustelier,
1715, partie III, section 1, chapitre 1, article 6. Abbé Pluche, Le Spectacle de la nature, Paris,
Veuve Estienne & Fils, 1746, vol. 7, pp. 114-115.



278 Jean-Paul C. Montagnier

toutes ces sonates et autres concertos venus d’Italie*. En conséquence, la
musique ne peut prétendre au statut de langue que si elle est accompagnée
de paroles la rendant signifiante ipso facto.

Mais, si la musique vocale devient signifiante par le texte qu’elle véhi-
cule, qu’en advient-il lorsque celui-ci est rédigé en une langue inconnue ?
Bien que tardif (1757), le témoignage de Jacques Lacombe est a ce propos
capital. En associant la musique vocale chantée en langue étrangere a une
musique instrumentale dénuée de toute signification, il ne fait que les ren-
voyer dos-a-dos et annuler ce que 'une pourrait apporter a 'autre

«Notre langue devroit bien y [au Concert Spirituel] étre employée quelquefois ;
elle feroit variété, elle plairoit méme d’autant mieux, que les Auditeurs pour-
roient suivre sans géne le sujet du Poéme, & juger plus sainement de la justesse
de I'expression, que le Musicien a donnée aux paroles. En effet que I'on chante
dans une langue inconnue ; c’est ne faire entendre aucune pensée, mais seule-
ment des sons, & rien de plus. La Musique alors, quoiqu’exécutée par des voix,
n'est pour 'Auditeur qu'une Sonate ou qu’un concerto, ne pouvant juger ni de
I'expression des passions, ni de celle des sentiments ; enfin ne connoissant
point le rapport qu’il y a entre le Poéme & le Chant»>.

Contrairement a toute attente, la musique religieuse en latin n’était pas
plus aisément comprise par la majorité des auditeurs que la musique
instrumentale proprement dite. Des 1698, I'éditeur Ballard affirmait dans
I'Avertissement aux Elévations et motets de Sébastien de Brossard que «plu-
sieurs personnes & sur tout les Dames Religieuses, n'entendoient pas la
Langue Latine [...] on a jugé a propos de joindre icy une Traduction la plus
littérale qu’on a pli de ses six Motets». Cette derniére initiative recueillit tant
d’applaudissements que I'éditeur royal récidiva en 1700 en imprimant en
téte de volume la traduction des textes mis en musique dans le deuxieme
livre de motets d’André Campra®. De méme, la connaissance du latin n’était
pas le fait de tous les courtisans assistant aupres du Roi & sa messe basse
quotidienne. (Louis XIV lui-méme n’était pas un fort en theéme.) Au cours
de celle-ci, les musiciens de Sa Majesté chantaient notamment un psaume
pour cheeur, solistes et orchestre (le grand motet) et un texte néo-latin ou
tiré des manuels de I'Eglise gallicane pour petit effectif (le petit motet).

4 La premiére source de cette apostrophe n'a pas encore été mise & jour. Elle était déja
célébre a la mort de Fontenelle (1757). Cf. William S. Newman, The Sonata in the Baroque
Era, 42™e éd., New York, Londres, W.W. Norton & Company, 1983, p. 353, note 9.

5 Jacques Lacombe, Le Spectacle des Beaux-arts, Paris, Hardy, 1758, pp. 166-167.

6 Sébastien de Brossard, Elévations et motets, Paris, Ballard, 1698, «Avertissement», f° 2r.
André Campra, Motets a I. IL. III. voix, et instruments et basse-continue. Livre second, Paris,
Ballard, 1700, «Avertissement», f° 2r.



Notus in Judcea Deus 279

Afin de permettre a Louis et aux membres de la Chapelle Royale de péné-
trer au mieux le sens et la portée théologique des textes chantés, on avait
pris 'habitude d’éditer tous les trimestres ou semestres leur explication en
un recueil communément appelé le Livre du Roi’.

Comprendre les paroles chantées était donc une nécessité d’autant plus
urgente que, dans le domaine du sacré, la musique liturgique avait pour
role d’«instruire le peuple», de «le porter a Dieu» tout en «rempli[ssant] ces
obligations de la maniere la plus convenable, c’est a dire 1° qu’elle doit
aider & Uintelligence des paroles»®. Dans ce but, les compositeurs imaginérent
des solutions plus ou moins efficaces. Dans le cadre du grand motet, certains
ont inséré dans leurs polyphonies des plains-chants connus de tous : le
souvenir d’'un timbre familier, associé a des paroles récitées depuis toujours,
maintes fois traduites et commentées par le prétre et/ou le confesseur — les
quatre grandes antiennes a la Vierge, 'antienne d’introit «Requiem eter-
nam», le Magnificat, etc. — était un bon moyen de retenir I'attention de
I'auditeur et «de le rendre attentif»°. D’autres, comme Charpentier dans sa
Messe de minuit, ont recherché le méme effet a 'aide de noéls populaires
séculaires. Jean-Baptiste Lully, lui, prit des chemins détournés, la tragédie
en musique, dans laquelle il sut «charger de sens» certaines formules
instrumentales en les associant a des situations dramatiques parfaitement
identifiées grace a un livret francais immédiatement compréhensible.

7  Sur la messe du Roi, les psaumes qui y étaient chantés et les problémes de la langue latine,
cf. Jean-Paul C. Montagnier, «Le Te Deum en France a '’époque baroque : un embléme
royal», Revue de musicologie 84/2 (1998), pp. 199-233 et «Chanter Dieu en la Chapelle
Royale : le grand motet et ses supports littéraires», Revue de musicologie 86/2 (2000),
pp. 217-263. Sur 'usage du latin et des problémes de sens que cela générait, on consultera
encore avec grand profit Monique Brulin, Le Verbe et la voix. La manifestation vocale dans
le culte en France au XVII¢ siécle, Paris, Beauchesne Editeurs, 1998, pp. 28-29 et pp.
54-55.

8 Philippe-Joseph Caffiaux, «Dissertation sur la musique d’Eglise», in Histoire de la musique
[1754], BnF, département des manuscrits, fr. 22536, £° 242v. C’est nous qui soulignons.
Plus pres de Lully, Jean le Gallois affirmait que «Les SS. Peres 'ont [la musique] aussi
considerée comme un moyen tres-propre & donner & a entretenir la pieté. Ce qui a aussi
porté I'Eglise a permettre que dans les Festes solemneles on celebrat I'Office divin en
musique, afin d'y redoubler la devotion des Fideles. Et méme elle y a introduit I'usage
des Orgues & des autres instruments, comme le moyen du monde le plus propre pour
exciter par leurs sons melodieux le zele de ceux qui assistent aux ceremonies de la
Religion», Lettre de M" le Gallois a Mademoiselle Regnault de Solier touchant la Musique,
Paris, Estienne Michallet, G. Quinet, 1680 ; reprint Genéve, Minkoff, 1984, p. 28.

9 Caffiaux, «Dissertation sur la musique d’Eglise», f° 242v. Pour une étude détaillée de ce
procédé, nous renvoyons a nos articles «Plainchant and its Use in French Grands Motets»,
The Journal of Musicology 16/1 (1998), pp. 110-135 et «Le Te Deun en France a 'époque
baroque», pp. 217-227.



280 Jean-Paul C. Montagnier

La tragédie lullyste et la mise en place des «<images sonores»

Le pere fondateur de I'opéra francais sut dés sa premiére tragédie en musique
— Cadmus et Hermione, 1673 — mettre au point un «systéme» musical et lit-
téraire qu’il ne cessa de raffiner dans ses opéras suivants. Ce systéme repose
sur au moins deux grands principes que le thuriféraire Lecerf de La Viéville
commenta dans sa volumineuse Comparaison de la musique italienne et de la
musique frangoise : la «meilleure expression» dans le récitatif et la formule
stéréotypée dans I'accompagnement instrumental.

Le récitatif tout d’abord. Philippe Quinault «a donné cent fois a Lulli
les mémes sentimens & les mémes termes a mettre en chant. Il n’est pas
possible qu'il y ait cent manieres de les y mettre également bonnes [...Lully]
avoit taché de prendre la premiere fois la meilleure expression : s'il ne I'avoit
pas attrapée, il la [sic] prise une autrefois, & puis il s’est servi ensuite des
expressions les plus approchantes de la bonne»19. La Viéville développe
longuement ce procédé d’associer a une idée et/ou un mot une tournure
de chant spécifique et partant reconnaissable instantanément. De cette facon,
et au cas ou les mots proférés par 'interprete n'étaient pas correctement
percus — ce que Corneille dénoncait déja en 1651 dans I’Argument a son
Androméde!! — leur support musical, plus ou moins identique & lui-méme
d’une situation dramatique a une autre similaire, permettait a 'auditeur de
les «reconstituer» pour peu qu'il ait 'habitude de fréquenter ’Académie
Royale de Musique ; c’est du moins ce qu’affirment Pierre-Michon Bourdelot
et Pierre Bonnet des 1715 : «Ne devineroit-on pas les paroles de ses [Lully]
Recits, a4 entendre seulement les chants ?»1% Certaines de ces formules étaient

10 Lecerf de La Viéville, Comparaison, partie I, p. 163. Pour une étude de I'esthétique déve-
loppée par La Viéville, nous conseillons le texte d’'Henry Pruniéres, «Lecerf de La Viéville
et I'esthétique musicale classique au XVII® siécle», Bulletin frangais de la Société interna-
tionale de musique, année 4, semestre 1, 1908, pp. 619-654.

11 Pierre Corneille, «<Argument» d’Andromede, in CEuvres complétes, textes établis, présentés
et annotés par Georges Couton, Paris, Gallimard, 1984, collection «Bibliothéque de la
Pléiade», vol. 2, p. 447 : «je me suis bien gardé de faire rien chanter qui fiit nécessaire
a l'intelligence de la piéce, parce que communément les paroles qui se chantent [son]t
mal entendues des auditeurs».

12 Pierre-Michon Bourdelot et Pierre Bonnet, Histoire de la musique et de ses effets, Paris,
Cochard, 1715 ; Amsterdam, Charles Le Céne, 1725; reprint, Graz, Akademische Druck,
1966, vol. 1, p. 303. Patricia M. Ranum, dans son excellente étude The Harmonic Orator.
The Phrasing and Rhetoric of the Melody in French Baroque Airs, New York, Pendragon,
2001, p. 373, commente : «Early in his career as an operatic composer, Lully settled upon
a handful of basic speech melodies. [...] Throughout the Baroque period, these melodies
continued to be employed quite consistently in both recitative and airs, becoming veritable
melodic clichés that helped the audience recognize the informational or expressive content



Notus in Judeea Deus 281

déja des topoi courants a I'’époque : ainsi, I'idée d’éternité, de tranquillité
ou de calme était rendue par des valeurs rythmiques longues ou des notes
répétées (cf. plus bas, 'exemple n° 2).

Laccompagnement ensuite. Obéissant au principe Aristotélicien selon
lequel la musique «est une imitation [qui doit] reproduire un objet avec assez
d’exactitude pour que le public puisse apercevoir immédiatement le repré-
senté a travers la représentation»!3, Lully imagina — ou emprunta a ses com-
patriotes italiens Rossi et Cavalli'4 — diverses formules instrumentales pour
accompagner les situations dramatiques indispensables aux scénes de diver-
tissement de tout opéra a succés!®. Nous n’en retiendrons que quelques-unes
pour notre propos, rassemblant dans la Table n° 1 les principales formules
musicales que Lully sut imposer dans I'inconscient de ses auditeurs :

— la scene de Sommeil pendant laquelle le héros lit son avenir dans un
songe prémonitoire ou devient la proie des dieux. Celle d’Atys (1676 ; 1II, 4),
resta la plus célebre jusqu'a la fin de ’Ancien Régime ; elle charma Ma-
dame de Sévignél®, et fut maintes fois imitées.

— la scéne de cataclysme naturel, d’orage, de tremblement de terre et de
tempéte marine. La tempéte d’Alceste (1674 ; I, 8) fut particuliérement
prisée.

of a passage». Rappelons que ces «meilleures expressions» ont été magistralement, mais
partiellement, inventoriées par Lionel de La Laurencie, Lully, Paris, Félix Alcan, 1911 ;
reprint, Plan de la Tour, Editions d’Aujourd’hui, 1977, pp. 174-223.

13 Georges Snyders, Le Goiit musical en France aux XVII® et XVIII® siécles, Paris, Librairie philo-
sophique Vrin, 1968, p. 17. Le concept d’imitatio et le monde plus général de l'ut pictura
poesis sont trop vastes pour étre approfondis dans le présent article. Nous renvoyons au
superbe ouvrage de Marc Fumaroli, L’Ecole du silence, Paris, Flammarion, 1994, pour une
approche du probléme.

14 Pour une étude des emprunts que Lully fit a la musique italienne, cf. Jéréme de La Gorce,
Lully, Paris, Fayard, 2002.

15 Pour une analyse détaillée de tous les procédés musicaux mis en ceuvre dans ces pages
de divertissements, nous renvoyons aux études suivantes : Caroline Wood, Music and
Drama in the Tragédies en musique, 1673-1715. Jean-Baptiste Lully and His Successors,
New York, Londres, Garland Publishing, Inc., 1996, pp. 315-346 ; Caroline Wood,
«Orchestra and Spectacle in the Tragédie en musique 1673-1715 : Oracle, Sommeil and
Tempéte», Proceedings of the Royal Musical Association 108 (1981-1982), pp. 25-46 ;
Jéréme de La Gorce, «Tempétes et tremblements de terre dans I'opéra francais sous le
régne de Louis XIV», in Le Mouvement en musique, sous la direction d’'Hervé Lacombe,
Metz, Editions Serpenoise, 1996, pp. 171-188.

16 Madame de Sévigné, Correspondance, texte établi, présenté et annoté par Roger Duchéne,
Paris, Gallimard, 1974, collection «Bibliothéque de la Pléiade», vol. 2, pp. 285-286 (lettre
n° 506, datée du 6 mai 1676 a Madame de Grignan).



282 Jean-Paul C. Montagnier

— la scéne guerriére opposant deux armées en un ballet soutenu par des
rythmes belliqueux, comme dans Thésée (1675 ; V, 8).

(En corollaire, nous ajouterons I'«ouverture a la francaise», a laquelle Lully
donna une forme définitive. Ce morceau instrumental, le premier entendu
dans l'opéra, a comme particularité d’encadrer un prologue envisagé comme
discours épidictique a la gloire du Roi : d’elle-méme, elle impose une
atmosphere solennelle digne de la grandeur de la Cour.)



Notus in Judcea Deus

Table 1 : Vocabulaire de quelques «images sonores»

283

Torofi

Moyens musicaux

Exemples

Sommeil

tempo lent, mouvements conjoints,
notes liées par groupe de deux,
alternance des cordes et des fl{ites
a bec, usage des sourdines, notes
répétées et notes tenues

Atys, II1, 4
Armide, 11, 3-4

Tremblement de
terre, tempéte,
orage

tempo rapide, mouvements
continus de croches aux parties
extrémes de dessus et de basse,
rythmes parfois incisifs.

Alceste, 1, 8

Combat, tumulte

tempo (assez) vif, arpeges, rythmes
dactyliques, polyphonie «confuse»
a cause de brefs motifs proférés de
maniere décalée d’'un pupitre a
l'autre.

Alceste, 11, 4
Armide, 1, 1

Ouverture

Lent : rythmes pointés, texture
homorythmique, métrique binaire,
«fusées» (motifs conjoints en notes
rapides), accords dissonants (triton,
accords de septiéme, etc.)

Vif : écriture plutét contrapuntique
(surtout des échanges mélodiques
entre les parties extrémes de la
polyphonie), métrique binaire

ou ternaire.

Lent (section non obligatoire) :
comme ci-dessus.

Phaéton




284 Jean-Paul C. Montagnier

On comprendra que les formules instrumentales déployées au cours de ces
scenes, afin de leur conférer une atmospheére - sinon une signification— ad
hoc se «chargent de sens» dans I'opéra grace au poeme en francais, au jeux
de scenes, aux décors et aux costumes. Le génie de Lully et son succes
extraordinaire firent que ces formules, une fois quittées la scéne lyrique et
débarrassées de leur environnement littéraire, embrassérent une carriére
autonome en passant de mains en mains. Par exemple, de nombreux effets
entendus dans les Quatre Saisons d’Antonio Vivaldi proviennent directe-
ment des ceuvres de Lully (I'orage du Printemps ; le tremblement pro-
voqué par le froid de I'Hiver est directement décalqué du «chceur des
Trembleurs» d’Isis). De méme, Le Parnasse ou L’Apothéose de Corelli n'aurait
jamais pu se concevoir autrement : Francois Couperin y use des formules
lullystes — cette sonate en trio est une véritable anthologie — pour rendre
signifiante une musique instrumentale et y narrer une saynete parfaite-
ment compréhensible pour 'auditeur contemporain. En somme, et ce qui
peut paraitre paradoxal par rapport a ce que nous disions en début de ce
travail, Lully a su mettre en place des topoi instrumentaux compris par
tous. Il conféra a des formules instrumentales une signification précise
elles devinrent des «images sonores», des lieux communs. Il ne restait plus
qu’a les utiliser pour qu’a leur tour elles puissent donner un sens a des poe-
mes rédigés en des «langues inconnues». Or, comme l'affirmera tardive-
ment Charles Batteux, «les Cantiques des Propheétes, les Psaumes de
David» sont de «vrais poémes[.] Ce sont les plus parfaits»!”. Autrement dit,
pourquoi ne pas considérer les psaumes comme de véritables poemes
d’opéra ?

Déja Lecerf de La Viéville, le seul auteur & proposer une véritable
«poétique» complete de la musique religieuse francaise de la fin du XVII®
siecle, s'interrogeait sur la nécessité de puiser dans la tragédie en musique
les «images musicales» qui pourraient convenir aux textes liturgiques

«cette espece de Musique adressée aux Dieux, qu’il [Lully] a mise sur son
Théatre, comme les Sacrifices & les Invocations, nous presente des exemples
admirables de l'observation exacte de nos régles. Qu'on les observe dans les
Motets de nos Eglises aussi juste que lui [Lully] dans ses Opera, genre pour
genre, on fera prier des chrétiens excellemment, & méme I’Auditeur ne tom-
bera point dans la faute que le severe saint Augustin déclare un péché, le chant
ne le touchera point davantage que ce que 'on chantera. Le plaisir que fera le
chant sera attaché, sera mélé & celui que fera le Pseaume»18.

17 Charles Batteux, Les Beaux-Arts réduits a un méme principe (1747), édition critique par
J.-R. Mantion, Paris, Aux Amateurs de livre, 1989, p. 222.

18 La Viéville, «Discours sur la musique d’Eglise», in Comparaison, partie III, pp. 78-79.
L’esthétique développée par I'auteur est remarquablement étudiée par Brulin, Le Verbe et
la voix, pp. 343-372.



Notus in Judcea Deus 285

Et de poursuivre en donnant des exemples tirés de Cadmus et Hermione et
de Persée, allant jusqu’a comparer le récit «Indigne que je suis des honneurs
qu'on m’adresse» d’Atys (II, 4), au moment ol le héros éponyme est «reconnu
pour Pontife par son Peuple, [et] fait cette Procession Episcopale», a une
«Oraison composée d’un Acte d’humilité & de bénédiction»1°. A la lecture
d’une telle profession de foi, il est certain que le théoricien, qui n"appréciait
guere les motets du Surintendant?%, ne connaissait pas le Notus in Judza
Deus, sinon il n’aurait pas manqué d’en louer les emprunts directs a l'art

lyrique.

Le grand motet comme divertissement : le cas du Notus in
Judaea Deus de Lully

Avant 1700, le psaume 75 n’a été «mis en grand motet» que par Jean-Baptiste
Lully et Marc-Antoine Charpentier?!, malgré son poéme trés favorable a la
musique descriptive (cf. une traduction et le texte latin en annexe). Le
psalmiste y «rend graces a Dieu d’une insigne victoire remportée par le
peuple du Seigneur sur les ennemis aux environs de Jérusalem ; et il loue
le triomphe de la toute-puissance de Dieu, qui a miraculeusement éclaté
dans cette occasion, en humiliant I'orgueil des idolatres, qui se confiaient
dans leur valeur, et dans le nombre de leurs soldats»22, Or, si 'on se souvient
que l'identification de Sa Majesté au Roi-David était courante a I'’époque et
que Dieu, a en croire les sarcasmes de Madame de Sévigné, n’était qu'une
«copie» de Louis, le contenu du psaume 75 a pu revétir une connotation
politique que Lully, en Surintendant de la Musique du Roi, se devait de
faire chanter23. A quelle victoire éclatante ce psaume peut-il faire référence
sinon a la Révocation de 'Edit de Nantes (1685) ? Louis XIV ne montra-t’il
pas par la sa volonté d’éradiquer les «ennemis aux environs» de sa Cour,

19 La Viéville, «Discours sur la musique d’Eglise», in Comparaison, partie III, p. 80.

20 Ibid., p. 78. Curieusement, il en admirait le Te Deumn, qui est pourtant loin d’étre le motet
le plus réussi de Lully.

21 Marc-Antoine Charpentier laisse deux versions : la seconde (H. 206), remontant a 1691
environ, n'est qu'un remaniement de la premiére (H. 179), composée vers 1681-1682.

22 Nous suivons la traduction (publiée en 1689) de Pierre Thomas du Fossé, continuateur
de Louis-Isaac Lemaitre de Sacy et reproduite dans La Bible, traduction de Louis-Isaac
Lemaitre de Sacy, préface et textes d’introduction établis par Philippe Sellier, Paris,
Robert Laffont, 1990, collection «Bouquins», p. 706. Cette victoire est probablement celle
sur Sennachérib devant Jérusalem en 701 (2 R 19:35-36).

23 Madame de Sévigné, Correspondance, éd.cit., vol. 3, p. 202 (lettre n° 912 du 13 juin 1685
a Madame de Grignan). Pour ce probléme, nous renvoyons a nos articles déja cités : «Le
Te Deum en France» et «Chanter Dieu en la Chapelle Royale».



286 Jean-Paul C. Montagnier

«humiliant 'orgueil» de ces protestants souvent recrutés parmi la main
d’ceuvre la plus qualifiée du Royaume et parmi les plus éminents intellec-
tuels ? Cette hypothése gratuite — on ne connait pas la date (assurément tar-
dive) de composition du motet de Lully — demeure toutefois dans la logique
de I'époque.

Comme le montre la Table n° 2, ce motet se divise en trois grandes par-
ties équilibrées qui renvoient directement a trois moments clés d’'un opéra :
I'ouverture, le divertissement et le dénouement (ce que les italiens appel-
lent le Finale)?4. Nous ne saurions trop insister sur ce concept du «grand
motet envisagé comme divertissement», concept largement répandu dans
ce genre musical inspiré par Louis XIV lui-méme?°. Le découpage général
de notre Notus in Judza Deus obéit encore aux trois parties traditionnelles
du discours : l'exorde dans laquelle sont abordées toutes les idées a venir
(grandeur de Dieu, sa lutte contre les incrédules, sa demeure établie dans la
paix), le discours proprement dit (le combat de Dieu contre ses ennemis), et
la péroraison (Dieu est grand et seul juge) caractérisée par de nombreuses
répétitions de texte. Par ailleurs, Lully y semble respectueux de 1'Energie
des modes que son rival Charpentier dressa dans ses Régles de composition :
afin de rendre la paix recouvrée apres la victoire contre I'incrédule, le Notus
est écrit en ré mineur, «Grave et dévot», ne visitant ’homonyme majeur,

«Joyeux et tres guerrier», que pour évoquer la colere divine contre les infi-
deles?6,

24 Pour la rédaction de cet article, nous avons suivi la partition établie par John Hajdu
Heyer et publiée dans Jean-Baptiste Lully, The Collected Works, series IV, volume 5, New
York, The Broude Trust, 1996.

25 La durée d'un grand motet (environ vingt minutes) est comparable a celle d'un acte
d’opéra. De plus, tout concourt a penser qu’a compter du moment ot Louis XIV, sous I'in-
fluence de la Maintenon, n'assista plus aux opéras (ca. 1683), le grand motet quotidien
prit le relais de ce divertissement musical qu’il aimait profondément. Cf. notre «Chanter
Dieu en la Chapelle Royale», p. 248.

26 Régles de Composition par Monsieur Charpentier, in Catherine Cessac, Marc-Antoine Char-
pentier, Paris, Fayard, 1988, p. 456.



Table 2 : Structure du Notus in Judza Deus de Jean-Baptiste Lully

Nous suivons I’édition de John Hajdu Heyer publiée dans Jean-Baptiste Lully, The Collected Works, series IV, volume 5, New

York, The Broude Trust, 1996, pp. 49-73.

Abréviations : Duo, duo de haute-contre et de taille ; Ch, cheeur ; RB, récit de basse ; RT, récit de taille ; S, Symphonie ;

Structure générale | | Ouverture a la francaise? Divertissement Dénouement/Finale
Topot Combat Sommeil Combat Tremblement
(Lent?) (Vif?) (Lent?) Sommeil de terre (Morale)
Versets 1-2 3 4 5 6-7 8 9-12
Mesures 1-35 36-59 59-76 77-114 114-151 151-180 181-244
Effectifs S-RT-Ch- RB-Ch RB S-Trio S-RB-Ch S-Trio-Ch RT-RB-Duo-Ch
RT
Métriques L 6/8 2-C 2 2-¢ C C-2-C-¢
Tonalités ré mineur ré mineur ré majeur ré mineur ré mineur
principales
Exorde Corps du discours Péroraison
76 mesures 104 mesures 64 mesures

Trio, trio de deux dessus et haute-contre.

Sna( pOPN Ul SNJON

L8T



288 Jean-Paul C. Montagnier

Le motet de Lully s'ouvre par un portique imposant se démarquant plus ou
moins de l'ouverture «a la francaise»?’. Comme I'ont montré de fagon con-
vaincante Patricia Howard puis Manuel Couvreur, «/’ouverture annonce la
présence du roi dans la salle et dans le discours figuré du prologue», Lully
ayant associé le rythme pointé saccadé de la premiére section lente a la
personne royale?8. N’est-ce pas un bon moyen de faire entendre que ce
Dieu de justice n'est autre que Sa Majesté ? Le cadre typique de cette
ouverture d’opéra y est parfaitement perceptible : les versets 1 et 2, évo-
quant la grandeur de Son nom et la paix régnant en Sa demeure, en appel-
lent & des rythmes pointés énoncés en une métrique binaire (et en un mou-
vement plutdét modéré ?) ; le verset 3, narrant Ses exploits pour mettre
un terme a la guerre, est rendu par une écriture plus fluide — fondée sur
des motifs arpégés et des rythmes incisifs propres aux joutes musicales (cf.
exemple n° 1)- quelque peu contrapuntique en une métrique ternaire (et
en un tempo plus rapide ?) ; le verset 4, enfin, restaure le caractére du
début afin de rendre la «lumiére admirable» des montagnes éternelles. Si
le détail littéraire échappe au non latiniste — le courtisan pouvait se pro-
curer une «explication», comme celle fournie dans les Livres du Roi, ou bien
encore une traduction comme celle reproduite en annexe - , I'écriture
musicale suggere au moins la grandeur inhérente a tout cérémonial de
cour et laisse entendre qu'une puissance supérieure — divine et/ou royale—
livre un victorieux combat.

Exemple 1 : Jean-Baptiste Lully, Notus in Judaa Deus, mes. 37-41
(instruments omis).
«Image sonore» du combat,

BT

[ . .
e it o o -L'-E—ﬁ—t—#—ﬁ':ﬂf:_ﬂ s
ﬁ SR I e Y B O 5 o - B Y B I 4 —P—H—?—t—f———'---—-—-—
14 L ¥ ¥ il { B T 8 S0 L I }'1 i ]l
I1- bi con-fre-git po- ten - ti-as  ar-cu-um, scu-tum, gla-di-um, e bel - Jum,

27 Nous empruntons a John Hajdu Heyer (éd.), Notus in Judaa Deus, in Jean-Baptiste Lully,
The Collected Works, p. 160.

28 Manuel Couvreur, Jean-Baptiste Lully. Musique et dramaturgie au service du prince, Bruxelles,
Marc Vokar Editeur, 1992, p. 333 et p. 334. Cf. aussi Patricia Howard, The Operas of Jean-
Baptiste Lully, Ph.D. dissertation, University of Surrey, 1974, pp. 143-144. Patricia M.
Ranum, dans The Harmonic Orator, p. 252, arrive a la méme conclusion : «Dotted notes
are also frequently employed to evoque the majesty of a monarch or divinity».



Notus in Judcea Deus 289

Lully propose ensuite une succession d’images sonores que tout auditeur
pouvait comprendre. Le sommeil des riches (verset 5) exploite un lieu
commun devenu célébre depuis le sommeil d’Atys : un environnement
instrumental fait de lentes ondulations de notes conjointes dans une tessi-
ture relativement aigué, soutenues par des notes répétées dans le médium
(cf. exemple 2a) ; des notes répétées et des tenues suggestives dans le
chant pour rendre le mot «dormierunt» (cf. exemple n° 2b). Le caractére
diaphane qui en résulte est, une fois encore, trés évocateur et typé.

Exemple 2 : Jean-Baptiste Lully, Notus in Judaa Deus, (a) mes. 77-82
(TVIn et QVIn omises) ; (b) mes. 99-104. « Image sonore » du sommeil

1y
L
AR
TTe
hun
e
-
Ll

Hy
L )
Jazny

A

| 188
-

L’alternance fortement dramatique entre la colére divine et 'assoupisse-
ment soudain des ennemis du Dieu de Jacob (versets 6 et 7) est transcrite
d’'une fagon remarquablement sobre et efficace (cf. exemple 3). Limage
précédente (notes répétées sur le mot «dormitaverunt») est enchissée
entre une ligne syllabique vigoureuse au contour irrégulier («Ab increpa-
tione tua, Deus Jacob») et un élan ascensionnel conduisant a la cadence
(I'incontournable anabasis sur «ascenderunt»). Fait suite une polyphonie
désordonnée ot les cinq parties réelles proférent en tuilage un «Tu terribilis



290 Jean-Paul C. Montagnier

es» énergique?’. La confusion qui en résulte est extrémement éloquente,
les syllabes du verset 7 n’étant pas unanimement énoncées simultanément
par tous les pupitres du cheeur : ce phénomene de brouillage sémantique
est tres rare dans les tragédies lyriques du Florentin et n’est généralement
réservé qu'aux scenes de grande agitation. Voila une preuve que le com-
positeur, anticipant sur la médiocre connaissance du latin qu’avaient ses
auditeurs, préféra se reposer sur une image musicale qui leur était fami-
liere pour leur faire entendre le sens général du verset : le rythme dacty-
lique et des notes martelées en un tempo allant pour signifier le tumulte
provoqué par la menace du Trés-Haut (cf. exemple 3b).

Exemple 3 : Jean-Baptiste Lully, Notus in Jud=za Deus, (a) mes. 126-132
(D. uniquement) ; (b) mes. 138-140 (instruments omis). «Images sonores»
du sommeil et du tumulte mélées.

| 1 S D S 0 8 - G o T B

© quos. Tu ter - ri- bi-lis es, quis e re-sis -tet G - bi,

29 Le cheeur conclusif sur le verset 12 («Terribili...») exploite le méme langage musical,
mais de facon moins spectaculaire : de la fin du motet doit ressortir une morale apai-
sante, d’oli se dégage la bienveillante toute-puissance de Dieu.



Notus in Judcea Deus 291

Le tremblement de terre du verset suivant (exemple n° 4), quant a lui, est
matérialisé par une simple mais suffisante roulade nerveuse descendante
(une traditionnelle catabasis) proférée par les dessus et les basses du cheeur,
en réponse au trio de voix aigués venues du ciel («De calo auditum...»).

Exemple 4 : Jean-Baptiste Lully, Notus in Judea Deus, mes. 165-166
(D. uniquement).
«Image sonore» du tremblement de terre.

Dessus du cheeur
I & ) ‘
ter-ma tre - B - - “ mu-it

De ce bref échantillonnage, qu'une analyse plus fouillée (sortant du cadre
de cet article) viendrait utilement compléter, il ressort que pour Lully le détail
importe peu. Il lui faut peindre a grands traits, «exprimer le sens général des
paroles de son Motet», car poursuit La Viéville,

«Il est constant que la plipart des Pseaumes, des Cantiques, &c. ont une espece
de dessein, une passion qui domine, & a laquelle tous les autres sentimens
viennent aboutir : Je croirois que le Compositeur doit suivre principalement
celle-1a, & selon que les autres y ont plus ou moins de raport, les faire plus ou
moins sentir»30,

Dans le cas du Notus in Judza Deus, Lully s’est plus particuliérement inté-
ressé aux «situations dramatiques» variées comparables a celles d'un diver-
tissement d’opéra, dans lesquelles la grandeur, la justice et la magnanimité
de Dieu (et de Louis XIV) sont exaltées. Les images sonores convoquées
étaient suffisantes pour rendre perceptible ces qualités divines a quiconque
fréquentait 'Académie Royale de Musique.

En guise de conclusion

Pour Quintilien, I'objectif de tout orateur est d’«Instruire, émouvoir et
plaire»31, A I'évidence, le psalmiste ne s’embarrassa pas d’une telle régle,
mais Lully, en artiste-rhéteur du Grand Siécle, s’y plia avec aisance et mae-
stria. Il articula son Notus in Judaa Deus selon les trois grandes sections du

30 La Viéville, «Discours sur la musique d’Eglise», in Comparaison, partie III, pp. 68-69.
31 Quintilianus, De institutione oratoria, III, 5, 2 : «Ut doceat, moveat, delectet».



292 Jean-Paul C. Montagnier

discours (exorde, développement, péroraison) et imagina une méthode —
profiter que les paroissiens de la Chapelle Royale étaient les mémes gens
qui applaudissaient a ses opéras — pour réutiliser dans son motet les «ima-
ges sonores» qu'il sut imposer sur la scéne lyrique, afin de faciliter la com-
préhension du texte davidique a ceux ignorant le latin. De la sorte, il réussit
a lui conférer une réelle dimension narrative essentiellement fondée sur
des moyens musicaux. Louis XIV, qui depuis 1683 environ ne fréquentait
plus guere les spectacles mais assistait quotidiennement a une messe basse
au cours de laquelle un grand motet était chanté, ne put qu'apprécier d’y
retrouver les meilleurs ingrédients d’'une tragédie lyrique revétus d’un ver-
nis plus noble et ainsi complaire — était-elle dupe ? — a la sévere morale de
la Maintenon. (Louis se conformait a I'opinion de La Viéville citée plus
haut : «Le plaisir que fera le chant sera attaché, sera mélé a celui que fera
le Pseaume».) Si cette «rhétorique de I'image sonore» dans le grand motet
n'est (peut-étre) pas totalement le fait de Lully, il n’en demeure pas moins
le principal initiateur en France : dans sa mise en musique du psaume 75,
Charpentier écrivit aussi un sommeil a peine démarqué de celui d’Atys et du
motet ici étudié.

Apres la mort du Florentin, ces éléments du langage seront développés
et enrichis a l’envie tant dans le domaine de I'opéra que dans celui du
grand motet. Ainsi, dans leur mise en musique du Notus in Judaa Deus,
I'archevéque de Lyon, Francois-Paul de Neufville de Villeroy (vers 1720-
1730), et André Campra (vers 1737) iront encore plus loin dans I'emploi
de ces images sonores, cherchant a illustrer chaque détail du texte de David,
devenu un livret d’opéra particulier, par un trait musical convenable et
convenu, conférant a leur motet respectif une teneur plus adaptée a la
salle de concert qu’au sanctuaire.



Notus in Judeea Deus

Annexe

1.Notus in Judea Deus in Israel

magnum nomen ejus.

2.Et factus est in pace locus ejus : et
habitatio ejus in Sion.

3.Ibi confregit potentias arcuum :
tum, gladium, et bellum.

scu-

4.Illuminans tu mirabiliter a montibus
aternis : turbati sunt omnes insipientes
corde.

5.Dormierunt somnum suum : et nihil
invenerunt omnes viri divitiarum in
manibus suis.

6.Ab increpatione tua Deus Jacob : dor-
mitaverunt qui ascenderunt equos.

7.Tu terribilis es, et quis resistet tibi : ex
tunc ira tua.

8.De czlo auditum fecisti judicium
terra tremuit, et quievit.

9.Cum exurgeret in judicium Deus : ut
salvos faceret omnes manusuetos terrz.

10.Quoniam cogitatio hominis confitebi-
tur tibi : et reliquie cogitationis diem
festum agent tibi.

11.Vovete, et reddite Domino Deo vest-
ro : omnes qui in circuitu ejus affertis
munera.

12.Terribili, et ei qui aufert spiritum
principum : terribili apud reges terrz.

D’apres les Motets & Elévations pour la
chapelle du Roy, Paris, Christophe
Ballard, 1703, pp. 123-124.

293

1.Dieu est connu dans la Judée :
nom est grand dans Israél.

son

2.1l s’est établi sa demeure dans la paix
: et sa tente dans Sion.

3.C’est la qu’il a brisé les arcs, les bouc-
liers, les épées : et qu'’il a fait cesser la
guerre.

4.Vous nous faites luire une lumiére ad-
mirable des montagnes éternelles : tous
ceux qui ont le cceur insensé ont été
troublés.

5.Tous les riches ont dormi leur sommeil :
et lorsqu’ils se sont éveillés, ils n'ont rien
trouvé dans leurs mains.

6.Votre colére et vos menaces, O Dieu de
Jacob : frappent d’assoupissement ceux
qui étaient montés sur les chevaux.

7.Vous étes terrible, et qui pourra vous
résister ? Votre colére dure toujours.

8.Vous avez fait entendre du ciel le bruit
de votre jugement : la terre a tremblé et
demeure dans le silence.

9.Lorsque Dieu s’est levé pour exercer
son jugement : et pour sauver tous les
doux, et tous les humbles de la terre.

10.Car la pensée de 'homme confessera
votre gloire : et la mémoire continuelle
qui lui en restera, vous louera comme
dans un jour de féte.

11.Faites des voeux, et rendez-les au
Seigneur votre Dieu : vous tous qui étes
autour de lui, pour lui offrir des présents.

12.A ce Dieu terrible qui ote la vie des
princes : et qui se montre terrible a tous
les rois de la terre.

D’apres les Pseaumes de David, traduc-
tion nouvelle selon la Vulgate, Paris, Pierre
le Petit, 1666, pp. 197-199.



294 Jean-Paul C. Montagnier

Résumeé

Lobjet de cet article est de montrer comment Jean-Baptiste Lully, le péere
fondateur de I'opéra francais, sut : (1) imposer dans la mémoire collective
des figures musicales pour «peindre» des situations dramatiques précises et
«imiter» leur environnement sonore naturel (tempéte, sommeil, tremble-
ment de terre, sacrifice, combat, etc.). Au cours de cette premiere étape, la
musique «pure», par nature non signifiante, se charge de sens ; (2) réutiliser
ces figures dans ses ceuvres religieuses pour rendre la langue latine plus
immédiatement intelligible au Roi (qui ne connaissait guere le latin) et a
sa Cour. Au cours de cette seconde phase, ces figures musicales «chargées
de sens» dans l'opéra, conférent a leur tour une dimension quasi narrative
aux psaumes chantés quotidiennement a la gloire de Dieu et du Roi en sa
Chapelle, voire a les doter d’'une dimension dramatique et ainsi les «iden-
tifier» a un vulgaire livret d’'opéra. Cette derniere étape apparait vers 1683
et connaitra de multiples développements au siecle suivant.



Tragisches Theater und Oper: Manzoni,
Donizetti und Schillers Maria Stuart

Luca Zoppelli

Im Frithjahr 1834 kehrte Gaetano Donizetti nach siebzehnmonatiger Ab-
wesenheit in seinen Wohnort Neapel zuriick. Seine lange Reise hatte ihn
nach Rom, Florenz, Mailand und in andere Stidte gefiihrt, um dort neu kom-
ponierte Opern aufzufiihren; und einige dieser Titel wie Parisina, Torquato
Tasso und Lucrezia Borgia waren entscheidende Schritte in Richtung der
Erfindung einer neuen, ganz romantischen Dramaturgie im Bereich des ita-
lienischen Musiktheaters gewesen. Wichtig scheint uns heute in diesen Wer-
ken insbesondere das Mass der Gattungsvermischung, die Uberschreitung
der Grenzen zwischen dramatischen Typologien, die in der italienischen
Opernkultur, trotz des Einflusses romantischer Elemente, immer wieder
respektiert worden waren. Das hat auch mit der Wahl der literarischen Vor-
lage zu tun: von Victor Hugo, Byron und teilweise auch von Goethe hatten
Donizetti und seine Librettisten die Stoffe {ibernommen, und zwar mit der
Absicht, die Vorlage nicht als blossen Vorwand zu benutzen, sondern ihr
gerecht zu werden.

Es ist trotzdem erstaunlich, dass Donizetti fiir die bevorstehende Herbst-
saison in Neapel eine Quelle wie Friedrich Schillers Tragodie Maria Stuart
wéhlte. Nachdem sein bevorzugter Librettist Felice Romani ihn im Stich
gelassen hatte, bestimmte Donizetti nicht nur dieses Sujet selbstdndig;
ungewohnlich war auch die Art der Bearbeitung. Der Komponist hat als
Quelle nicht, wie es iiblich war, ein franzésisches Arrangement fiir ein
populéres Publikum genommen, sondern direkt Schillers Text in der italie-
nischen Ubersetzung von Andrea Maffei; er hat schliesslich den Plan der
Oper in jedem Detail formuliert, so dass dem Librettisten (einem gewissen
Giuseppe Bardari, einem achtzehnjéhrigen Studenten der Rechte, der noch
nie eine solche Arbeit durchgefiihrt hatte) nur die Aufgabe blieb, diesen Plan
in Versform zu bringen. Die Oper war im Sommer geschrieben, die ersten
Proben fanden im September statt, aber schliesslich wurde Maria Stuarda
von der Zensur verboten: Offensichtlich war das politische Moment in ihr
noch zu stark. Erst 1835 war Maria Stuarda zu horen, allerdings nicht in
Neapel, sondern in Mailand.

Mit dieser Oper wagt Donizetti die Bearbeitung einer modernen literari-
schen Quelle von hochster Bedeutung, vieldiskutiert auch im theoretischen
Rahmen. Schillers Tragddie war als eines der bedeutendsten literarischen



296 Luca Zoppelli

Werke der Neuzeit gewertet worden, z.B. in den Vorlesungen iiber drama-
tische Kunst und Litteratur von August Wilhelm Schlegel, von denen es seit
1819 auch eine italienische Ubersetzung gab, und vor allem im Buch De
I’Allemagne von Madame de Staél, gewiss nicht ein Meisterwerk der litera-
rischen Kritik, aber sicher das wichtigste Buch im Prozess der Verbreitung
der Romantik in den romanischen Landern. («Marie Stuart est, ce me sem-
ble, de toutes les tragédies allemandes, la plus pathétique et la mieux
concue»). Es gab auch, ganz ungewohnlich fiir Italiens Theaterkultur, eine
gewisse Auffithrungstradition, teilweise auf Ubersetzungen von franzosi-
schen Arrangements gestiitzt, teilweise nicht: Maria Stuart war z.B. im
Repertoire der von Gustavo Modena — gewiss der wichtigste italienische
Schauspieler seiner Zeit — geleiteten Truppe.!

Im Vergleich von Schillers und Donizettis dramatischen Strukturen?
fallen natiirlich einige Unterschiede auf: Erstens fehlt in der Oper die Person
Mortimers, des jungen Katholiken, der in Marie verliebt ist; so fehlt auch
der wichtige Moment, in dem Marie entscheiden muss, ob sie sein Liebes-
angebot, und damit seine Hilfe zur Flucht, annehmen will, oder ob sie ein
ethisches Verhalten vorziehen und in Gefangenschaft bleiben soll, vermutlich
bis zur baldigen Hinrichtung. Dass Marie diese zweite Losung wahlt, ist zwar
eine unerwartete Losung fiir eine dramatis persona, deren Schuld vor allem
ein unsittliches sexuelles Betragen war, akzentuiert aber genau den offen-
sichtlich klassizistischen Zug in Schillers Text: Die Handlung bleibt damit
offen und die Protagonistin erhebt sich zur tragischen Erhabenheit dank ihrer
freien Wahl; somit kann sie — auf der Ebene der Moral — dieselbe Wiirde
wiederfinden, die sie gleichzeitig — als entthronisierte und schliesslich hin-
gerichtete Konigin — auf der Ebene der Politik verlieren wird. Ebenfalls
weggelassen sind in Donizettis Oper einige Szenen, in denen eine scharfe
Analyse der Machtmechanismen realisiert ist, z.B. wenn Elisabeth die Hin-
richtung von Marie befiehlt, freilich in einer zweideutigen Weise, damit am
Ende die Schuld anderen gegeben werden kann.

1 Vgl Paolo Cecchi, «Per rendere il soggetto musicabile»: il percorso fonte — libretto — parti-
tura in Maria Stuarda e in Marino Faliero», in: Lopera teatrale di Gaetano Donizetti. Atti
del Convegno Internazionale di Studio 1992, a cura di Francesco Bellotto, Bergamo, Comune
di Bergamo/Assessorato allo spettacolo, 1993, S. 229-74: 232-34.

2  Fiir einen detaillierten Vergleich siehe Cecchi, ebd. Ein neuer Aufsatz von Helga Liihning,
«Wenn Maria Stuart in die Opera geht. Von Schillers Drama zum Libretto fiir Donizetti»,
in: Edition und Ubersetzung. Zur wissenschaftlichen Dokumentation des interkulturellen
Texttransfers. Beitrdge der Internationalen Fachtagung der Arbeitsgemeinschaft fiir Germa-
nistische Edition, 8.—12. Mdrz 2000, hrsg. von B. Plachta u. W. Woesler, Tiibingen 2002,
S. 419-33, ist leider methodologisch problematisch und zudem manchmal fehlerhaft.



Maria Stuart 297

Die Anderungen im Libretto entsprechen somit einerseits praktischen Not-
wendigkeiten (Verminderung der Anzahl von Figuren, Beschrankung der
Auffiihrungsdauer), andererseits der typischen Tendenz des Musiktheaters
—nach Carl Dahlhaus -, als Grundkategorie den Affekt in den Vordergrund
zu stellen. Die Handlung als Abfolge von Scheidewegen ist damit ge-
schwacht; die zwischenmenschlichen Beziehungen sind schon am Anfang
fixiert und haben keinen echten Einfluss auf den obligaten Verlauf der
Handlung; so bliebe denn — als Substanz des Werkes — allein eine Studie
der Affekte der beteiligten Personen.

Dahlhaus hat freilich recht, die Dramaturgie des Affekts als phdnome-
nologische Eigenart des Musiktheaters hervorzuheben; ich glaube aber, dass
hier eine andere Perspektive vorzuziehen wire. Denn nicht nur die Moglich-
keit, eine Tragodie als Oper zu bearbeiten, sondern auch die Moglichkeit,
tiberhaupt eine romantische Tragddie zu schreiben - sei es mit Musik oder
nicht — steht hier auf dem Spiel. Genau in den Jahrzehnten, die zwischen
Schillers Maria Stuart und Donizettis Maria Stuarda liegen, hat die euro-
paische Literaturtheorie sich mit dem Problem beschaftigt, eine echte Be-
stimmung der tragischen Dramaturgie im klassischen Sinn zu erreichen,
und das genau mit der Absicht, diese klassische Dramaturgie des Tragischen
von der neuen Dramaturgie des romantischen Dramas zu unterscheiden.

Diese Reflexion war — wie von dem Literaturhistoriker Peter Szondi in
seinem Versuch iiber das Tragische gezeigt — in der deutschen Kultur des
Idealismus — wo sie auf das Niveau einer echten Philosophie des Tragischen
gehoben wurde - besonders lebhaft; aber wenngleich die Teilnehmer nicht
die Statur von Schiller, der beiden Schlegel, von Schelling und Hegel hatten,
war in Frankreich und Italien die Debatte nicht weniger heftig. Nach Szondi
«stellt das Moment des Dialektischen [...] den gemeinsamen Nenner der
verschiedenen idealistischen und nachidealistischen Bestimmungen des
Tragischen dar».3 Das hat, dramaturgisch gesehen, eine doppelte Bedeutung.
Einerseits ist die Handlung prinzipiell eine Kollision zwischen verschiedenen
Repréasentanten der Sittlichkeit, in jeder Person steht aber ein innerer
Widerspruch; der tragische Untergang folgt schliesslich aus der Einheit der
Gegensitze, aus dem Umschlag des einen in sein Gegenteil, aus der Selbst-
entzweiung. Andererseits sind die zwischenmenschlichen Beziehungen weder
von einer willkiirlichen Macht bestimmt noch von einer dusseren Not, son-
dern von verschiedenen freien Stellungnahmen: Deshalb bilden sie, wie
vor einem Gericht, ein Rededuell, eine dialogische und offene Konstellation.
(Es gibt denn auch in der Tragddie keinen echten, absoluten Bosewicht,

3 Peter Szondi, Versuch iiber das Tragische (Erste Auflage 1961). Zitiert nach: Szondi,
Schriften I, Frankfurt a. M. 1978, S. 149-260: 205.



298 Luca Zoppelli

der das Ubel verursacht, sondern nur logische und ethische Widerspriiche:
«Ein Dichter [...] wird das Ungliick nicht durch einen bésen Willen, der
Ungliick beabsichtigt [...], herbeifithren.»4) Die Machtverhéltnisse sind am
Anfang der Tragodie nicht stark bestimmt, und deshalb ist keine Losung
vorprogrammiert: Sie entwickelt sich dem Intrigenprinzip folgend, mittels
eines Netzes von Dialogen, bis die Losung als Resultat der sprachlichen
Konfrontation zwischen Individuen eintritt. Das hat sicher etwas mit dem
gesellschaftlichen Kontext des modernen tragischen Theaters zu tun, wo
Ideen, Werte und Strukturen eines engen und homogenen aristokratischen
Kreises ihre Darstellungen finden.

Fiir die Dramaturgie des romantischen Dramas hingegen scheint gerade
die Darstellung der sozialen Unterschiede, der zwischenmenschlichen Be-
ziehungen als Gewalt das tragende Prinzip zu sein. Die Person des Dramas
ist hier nie und keineswegs frei: Sie wird schon von Anfang an als Resultat
von sozialen, ethnischen und gesellschaftlichen Bedingungen dargestellt
(Zeit und Raum sind selber wichtige Wirkungsméchte)®; sie hat nie die
Moglichkeit, den Verlauf der Handlung zu modifizieren, sondern ist als pas-
sives Objekt von der Gewalt eines Schicksals bestimmt, das manchmal als
eine soziale Bedingung oder ein politisches, geschichtliches Ereignis, bis-
weilen als echtes Schicksal im metaphysischen Sinne determiniert ist. Hier,
im biirgerlichen Drama, ist freilich die Darstellung eines absoluten Bose-
wichts als Inhabers der Macht gestattet; es entsteht eine dramatische
Struktur, wo kein echter Dialog moglich ist und wo die Losung schon am
Anfang vorbereitet wird. Natiirlich kann es auch anders ausgehen, aber
immer entwickeln sich die dramatischen Ereignisse als Folge eines dusser-
lichen Geschehens, nicht als Konsequenz der innerdramatischen Dialektik.
Dementsprechend kénnen Personen nur als Affekttrager, als Objekte einer
Studie der Leidenschaften, der Charaktere oder ihrer Psychologie darge-
stellt werden.

Von einem theoretischen Gesichtspunkt aus betrachtet war keine Be-
ziehung zwischen diesen zwei Typen moglich, zwischen tragischer Hohe
und anderen Formen der Dichtung, denn - ich zitiere aus Hegels Vorle-
sungen tiber die Aesthetik — «die Figuren aus untergeordneten Standen [...]
sind in der Tat nach allen Seiten hin abhingig, eingeengt und kommen mit
ihren Leidenschaften und Interessen durchweg ins Gedrénge und in die
Not der ihnen dusseren Notwendigkeit, da hinter ihnen gleich die uniiber-
windliche Macht der biirgerlichen Ordnung steht, gegen welche sie nicht

4  Friedrich Schiller, Uber die Tragische Kunst (1792). Zitiert nach: Schiller, Vom Pathetischen
und Erhabenen, Stuttgart 1984, S. 30-54: 38.
5 Vgl. im Allgemeinen: Volker Klotz, Geschlossene und offene Form im Drama, Miinchen 1969.



Maria Stuart 299

ankommen koénnen [...]. An dieser Beschrinkung durch bestehende Ver-
héltnisse wird alle Unabhédngigkeit zuschanden. Deshalb sind die Zusténde
und Charaktere aus diesen Kreisen geeigneter fiir das Lustspiel und das
Komische iiberhaupt».® Derselbe Hegel aber weiss sehr genau, dass im Kon-
text einer modernen Gesellschaft und ihrer verdnderten Anthropologie es
nicht einmal in einem hohen sozialen Stand moglich ist, vollig selbstédndige
und freie Individuen zu finden: «In unserem gegenwértigen Weltzustande
kann das Subjekt allerdings nach dieser oder jener Seite hin aus sich selber
handeln, aber jeder Einzelne gehort doch, wie er sich wenden und drehen
moge, einer bestehenden Ordnung der Gesellschaft an und erscheint nicht
als die selbstdndige, totale und zugleich individuell lebendige Gestalt die-
ser Gesellschaft selber, sondern nur als ein beschrianktes Glied derselben».”
Das ist ein sehr wichtiges Zugestdndnis: Nach Peter Szondis Meinung «liesse
sich, aus dieser Kennzeichnung der biirgerlichen Epoche, die Formenwelt
der modernen Dichtung ableiten: der Roman und das zum epischen stre-
bende Drama der Gegenwart im Gegensatz zum Epos und zur Tragodie der
Antike».8 Es ist auch die Kennzeichnung, wiirde ich hinzufiigen, der Mog-
lichkeit einer undialektischen und undialogischen Tragddie; einer Tragodie,
die fast als eine psychologische Studie, als Darstellung des Leidens und des
Erreichens einer wahrhaften, inneren moralischen Freiheit konzipiert ist.

Wenden wir nun den Blick von Deutschland nach Italien. Alessandro Man-
zonis Tragddien, Il conte di Carmagnola und Adelchi, zwischen 1816 und 1822
geschrieben, boten die Gelegenheit, die Frage der dramatischen Struktur
der Tragddie im Rahmen der italienischen querelle zwischen Klassikern
und Romantikern zu erortern (dieser Streit hat bekanntlich die Aufmerk-
samkeit sowohl von Stendhal wie von Goethe geweckt: wenn auch ein wenig
verspatet, war er heftiger als alle anderen derartigen Auseinandersetzungen
in Europa und hat unzéhlige Teilnehmer verwickelt). Manzoni hat in diesem
Zusammenhang auch einige beriihmte literaturtheoretische Texte geschrie-
ben, vor allem sein Vorwort zu eben diesem Carmagnola; einer dieser Texte
aber, der fiir uns heute von grossem Interesse ist, blieb unverdffentlicht
und ist erst nach Manzonis Tod in seinem Nachlass gefunden worden.’ Es

6 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen iiber die Aesthetik, Frankfurt a. M 1986, S. 251-2.

Ebd., S. 254-5.

8 Peter Szondi, Hegels Lehre von der Dichtung, in: Poetik und Geschichtsphilosophie I. Studien-
ausgabe der Vorlesungen, Band 2, Frankfurt a. M., Suhrkamp Verlag 1974, S. 267-511: 414.

9 Die Abhandlung ist ein Teil der sogenannten «Materiali estetici», vermutlich 1816-17
entstanden; zitiert nach Alessandro Manzoni, Tutte le opere, a cura di A. Chiari e E Ghisal-
berti, vol v, t. III (Scritti letterari), Milano 1991, S. 3-51.

]



300 Luca Zoppelli

handelt sich um eine Analyse und Verteidigung von Schillers Maria Stuart,
wobei wir — wie immer, wenn der Kritiker selber ein grosser Dichter ist —
weniger liber Schillers Text an sich erfahren als {iber die radikale romanti-
sche Perspektive, die Manzonis Lektiire zugrundeliegt. Dialektische
Elemente, die ebenfalls in Schillers Tragddie vorhanden sind — das Moment
der Wahl zwischen Schande und Tod, die politische Problematik der Raison
d’état — werden ausser acht gelassen, um den Text nur als psychologische
Studie lesen zu kénnen.

10

Wenn jemand sagen wiirde: Der Zuschauer hat keinen Zweifel, ob Elisabeth
oder Marie das Opfer sein wird, deshalb kann sein Interesse nicht geweckt wer-
den; ware dieser dann nicht im Irrtum? [...] Denn jener Teil der Rithrung, der
eben aus der Sicherheit des Zuschauers erwéchst, dass diese grossmiitige und
interessante Person in ihr Ungliick geht, konnte nicht mit der Unsicherheit
iiber ihr Geschick verkniipft werden. [...] Aristoteles hat etwas gesagt, das allii-
berall und immer wieder wiederholt worden ist, dass namlich die Tétung eines
Charakters durch den Willen seines Feindes einer Tragodie am wenigsten ange-
messen ist. [...] Wenn aber Schiller sich eben dieser Feindschaft zwischen
Elisabeth und Marie hatte bedienen wollen, um das Schicksal einer Person dar-
zustellen, die in die Hand eines machtigen, listenreichen und rachsiichtigen
Feindes fallt, wenn er den Gemiitszustand einer Person hitte darstellen wol-
len, die ein solches Schicksal erleidet, zusammen mit dem Gegensatz zwischen
den alten Leidenschaften Abneigung und Groll und der Niedergeschlagenheit,
die das Ungliick bewirkt; wenn dem, zwischen dem Wunsch, den Feind zu
demiitigen, und jenem, ihn zu besanftigen, so wiére, [...] dann gidbe es einen
guten Grund, Schiller die aristotelische Maxime entgegenzuhalten und ihm zu
sagen: Dies ist ein Sujet ohne Interesse. Freilich miisste man zunachst priifen,
ob alle diese Mittel und andere, die ich nicht genannt habe, Mittel der Rithrung
oder aber der moralischen Erziehung sind.1?

«Chi dicesse: lo spettatore non & incerto tra la morte di Elisabetta e di Maria, dunque non
pud essere interessato, non avrebbe egli il torto? [...] Ora quella parte di commozione
che nasce appunto dalla certezza che lo spettatore ha che questo carattere grandioso, e
interessante, va alla sua ruina non era combinabile colla incertezza del suo destino. - [...]
Aristotele ha detto una cosa che ¢ stata ripetuta universalmente e costantemente: che
I'uccisione di un personaggio per volonta del suo nemico & la meno tragica [...] Ma se
Schiller avesse voluto servirsi appunto della nimicizia di Elisabetta e di Maria per rappre-
sentare la sorte di chi cade in mano di un nemico potente, artificioso, e vendicativo, se
avesse voluto rappresentare lo stato d’animo di chi prova questa sorte, il contrasto tra le
antiche passioni di avversione e di rancore, e 'abbattimento della sventura, tra il desiderio
di deprimere il nemico, e quello di placarlo [...] si avrebbe ragione di piantargli in faccia
la sentenza d’Aristotele, e di dirgli: il vostro soggetto non & interessante. Ma si dovrebbe
prima esaminare se tutti questi mezzi ed altri ch’io taccio sieno mezzi di commozione, e
d’istruzione morale.» (ebd., S. 8-9).



Maria Stuart 301

Die Lektiire Manzonis ist, wie gesagt, zu radikal: Ein gewisses dialekti-
sches Moment fehlt in Maria Stuart keineswegs, und auch im theoretischen
Bereich scheint Schiller sich gewissermassen auf halbem Weg zwischen
klassischer und romantischer Theaterésthetik zu positionieren. Schiller sagt
tatsdchlich: «Nicht bloss die Empfindungen und Affekte der tragischen
Personen, sondern die Begebenheiten, aus denen sie entsprangen [...],
stellt (die Tragodie) nachahmend dar»!1, auch wenn er einrdumt, dass sie
«Nachahmung einer Handlung, welche uns Menschen im Zustand des Lei-
dens zeigt» sei.1? Schiller selbst war offenbar nicht sicher, ob ein Stoff wie
Maria Stuart fiir eine Tragddie geeignet sei: «Ich fange schon jetzt an» —
schrieb er Goethe wéhrend seiner Arbeit — «mich von der eigentlich tragi-
schen Qualitdt meines Stoffs immer mehr zu iiberzeugen, und darunter
gehort besonders, dass man die Katastrophe gleich in den ersten Szenen
sieht und, indem die Handlung des Stiicks sich davon wegzubewegen scheint,
ihr immer naher und néher gefiihrt wird. An der Furcht des Aristoteles fehlt
es also nicht, und das Mitleiden wird sich auch schon finden».13

Flir Manzoni ist offensichtlich nur dieser letzte Aspekt von Bedeutung.
Er will ndmlich sein Recht beanspruchen, eine Dramaturgie zu wéhlen, bei
der die Intrige fast statisch ist und wo alle Ereignisse schon von Anfang an
vorbestimmt sind, der Zuschauer kénnte dann aber Rithrung und Erbauung
gewinnen. Die tragische Hohe von Marie besteht am Ende (und mindestens
das entspricht ohne Zweifel Schillers Konzeption des Erhabenen) darin, dass
sie aus freien Stiicken ihr Schicksal annimmt, das im politischen Bereich
eigentlich das Resultat purer Gewalt ist; in ihrem Inneren dagegen entwickelt
sie sich in Richtung einer erhabenen Selbstiiberwindung.

Manzonis Deutung von Maria Stuart ist denn ein kithnes Beispiel fiir die
romantische Rezeption dieser Tragddie, deshalb kann sie eine gute Hilfe
darstellen, auch Donizettis musikalische Bearbeitung richtig zu verstehen.
Es ist freilich unmoglich, dass Donizetti diesen unveroffentlichten Text von
Manzoni gelesen haben konnte; und es ist ziemlich unwahrscheinlich, dass
ein, wenn auch keineswegs ungebildeter, italienischer Komponist dieser
Epoche, sich mit anspruchsvollen literaturtheoretischen Texten hétte be-
schéftigen kénnen. Die von Manzoni formulierte neue dramaturgische Hal-
tung blieb aber wahrscheinlich nicht auf den Kreis der Literaturtheoretiker
beschrdnkt; und das gesamte musikdramatische Werk von Donizetti kénnen

11 Schiller, Uber die Tragische Kunst, S. 48.

12" Ebd:,"S. 51.

13 Zitiert nach: Dietrich Bode, «Zur Entstehung von Maria Stuart», in: Friedrich Schiller, Maria
Stuart. Ein Trauerspiel, Stuttgart 2001, S. 162-8: 165.



302 Luca Zoppelli

wir als Versuch sehen, Aspekte und Techniken der komischen Oper und der
opera semiseria (das musikdramatische pendant des drame im Sinne von
Diderot) in den tragischen Bereich zu tiberfithren (und gelegentlich auch
das Gegenteil). ‘

Mangel an dialogischer Struktur, eine gewisse Statik der Handlung sind
denn nicht nur als charakteristische Aspekte der musikalischen Dramaturgie
zu verstehen, vielmehr als Arten der Verwirklichung dieser neuen anthro-
pologischen Perspektive. Gerade weil er der dramatischen Gestaltung der
Vorlage gerecht werden will, muss Donizetti die typische formale Struktur
der italienischen Oper verdndern, und zwar nicht immer, wie man erwarten
konnte, in dynamischer, sondern teilweise in statischer, nicht-dialogischer
Richtung.

Das erste Finale von Maria Stuarda entspricht der beriihmten Szene bei
Schiller (3. Aufzug, 4. Auftritt), in der sich die beiden Koniginnen im Park
von Fotheringhay begegnen. Die standardisierte Disposition der Struktur
eines Finales des mittleren Aktes in der italienischen Oper des 19. Jahr-
hunderts, heute in Anlehnung an Harold Powers stets als «la solita forma»
(«gewohnte Form») bezeichnet, sieht vor, dass diese Nummer nach einem
vorbereitenden Rezitativteil — in den oftmals Chore oder Bithnenmusik ein-
gebaut sind - eine kinetische Zwiesprache exponiert, die im Anfangsteil oft
zu textlich und musikalisch symmetrischen Strophen gerinnt; dieser dialo-
gische Abschnitt wird als «tempo d’attacco» bezeichnet. Mit ihm entwickelt
sich die Aktion bis zu einem Moment dusserster dramatischer Spannung, die
in einem «colpo di scena» («coup de théatre»), oftmals bildhaft verdeut-
licht mittels eines plastischen Wortes, das Verdi «parola scenica» nannte,
eine iiberraschende Wendung nimmt. Darauf folgt auf die allgemeine Uber-
raschung, den Schreck oder die erwartungsvolle Stimmung ein statischer,
kontemplativer Abschnitt in geméssigtem Tempo, in dem jede Person fiir sich
spricht, das «pezzo concertato». Ein darauffolgender vorwértsdrangender
Abschnitt («tempo di mezzo», «Mittelsatz») bringt die Handlung wieder in
Bewegung, um die abschliessende Stretta vorzubereiten. Eine sehr dhnliche
Form ist auch fiir Duette, Terzette usw. vorgesehen.

Im ersten Finale von Maria Stuarda wird diese Struktur vollig umge-
stossen. Am Ende des Rezitativteils stehen sich Elisabeth und Marie einan-
der gegeniiber. Nach Schillers Vorlage miisste hier ein langes Schweigen
folgen. Donizetti verzichtet deshalb auf ein dialogisches «tempo d’attacco»,
und dehnt dieses dramatische Tableau, diesen Moment des Schweigens in
ein Largo concertato aus. So ist die Unvertriglichkeit zwischen den beiden
Koniginnen strukturell verwirklicht: Das lange Schweigen ist nicht als Resul-
tat einer dialogischen Handlung dargestellt, sondern als ein Gegebenes, das
aus einer bestimmten und unverwechselbaren Machtbeziehung entsteht.



Maria Stuart 303

In den folgenden Jahren wird Donizetti nochmals diese strukturelle Unregel-
maéssigkeit verwenden, und zwar immer dort, wo seine Absicht darin be-
steht, die Unaufhaltsamkeit des Geschehens, die Macht eines vorbestimmten
Schicksals (wie im ersten Finale von Maria di Rohan, 1842) zu unterstrei-
chen. Eine dhnliche Struktur findet sich z.B. im Duett zwischen Senta und
dem Holldnder «Wie aus der Ferne ldngst vergang'ner Zeiten» in Wagners
Fliegendem Holldnder, ebenfalls 1842 geschrieben: und dort gleichermassen
mit der Absicht, die Handlung als «fremdbestimmte» darzustellen, als von
einer Macht geleitet, die von aussen wirkt14; von einem Schicksal, dessen
metaphysische Ziige in Wagners Fall unverkennbar sind. Diese formale
Ubereinstimmung zwischen Donizettis und Wagners Oper muss gewiss als
Symptom einer gemeinsamen anthropologischen Konzeption im Sinne des
romantischen Dramas gesehen werden.

Auf die erwédhnte Szene folgt ein Abschnitt, der zwar die Stellung und
teilweise die Funktion einer Uberleitung, eines «tempo di mezzo» hat, aber
formal und musikalisch ganz und gar einem «tempo d’attacco» entspricht:
eine lange kinetische Zwiesprache, mit symmetrischen Strophen im An-
fangsteil, zum Teil als ein «parlante melodico», als eine Deklamation {iiber
einen autonomen orchestralen Diskurs konzipiert (vgl. Notenbeispiel 1
nédchste Seite). In dieser Schreibart konnte man am Anfang fast komische
Ziige spiliren: dies ist nicht zufallig, weil gerade eine gewisse «Mechanizitat»
der Struktur die Abhédngigkeit, den Mangel an Freiheit darstellen will; denn
— wie Hegel sagt — abhédngige Individuen haben immer etwas Komisches;
wenn wir aber — nochmals mit Hegel — die Notwendigkeit der Unfreiheit in
den «gegenwartigen prosaischen Zustdnden» erkennen, wird unsere Condi-
tion humaine immer etwas Komisches auch in der tieferen Tragik haben. Als
die Konfrontation sich zuspitzt, wird sie sehr hart und wenig regelméssig
entwickelt; Elisabeth verwendet eine quasi rezitativische Deklamation, um
Maria ihre Vergangenheit als femme fatale vorzuhalten; und der Dialog fiihrt
schliesslich zum «colpo di scena», zur «parola scenica», die dem Moment
entspricht, wo Marie ihre Feindin mit einer feierlichen Phrase iiber einer
grossartigen Kadenzstruktur in a-Moll, «bastarda» nennt (vgl. Notenbei-
spiel 2 nachste Seite). Dass hier die vokale Autonomie den Vorrang wieder-
findet, ist natiirlich als Darstellung einer wiedergefundenen, tragischen
Wiirde, und zwar im klassischen Sinn, gemeint. So ist die kurze und harte
Konfrontation einerseits als Resultat der vorher bestehenden Leidenschaften,
andererseits als Katastrophe dargestellt: nach diesen Worten ist nur eine
wiitende Stretta moglich.

14 Vgl. Luca Zoppelli, «Un olandese a Parigi. Struttura francese e morfologia fiabesca nel-
L'Olandese volante di Richard Wagner», NRMI 34 (2000), S. 455-69: 466-7.



304 Luca Zoppelli

Beispiel 1:
Maria (va ad inginocchiarsi ai piedi di Elisabetta)
Mary (goes and kneels at Elizabeth’s feet)

3

TE——

o)

LLLL

SREE
SEEE

"\J
P ¢ g
9_2;; I N P EE— |
Mar. Bl = t - —
.} ) Y
Mor - . ta al
Caged and
ggr : ."?.F;T,..v-”.. & i s et Sty Tl ey
& j-“nnH””EnH:i:h:H:iﬂ:*;H:*;H:
P
a
e hEEEEEE gsagpes ¢ & g
S e R S e S e
1™ | ™ | " =

p
i == — 1 o e h—
Mar. [P = = e 0
.J . < L2 'y ? |
mon - . do, mor CRE 1a al mon - do,emor - taal
cloi - - stered, I have re-lin - quishedall am-
R e r— — . 1 — (N s
IR} 8 Ih Y . =
f ! = 2
Y 1, b
% le 1 1 e - I - t ; 1 3 b 18 . h 8 e 5 L 1
# 1 g £ 3
Mar o = e P
.J 5 ¢ » L L H J
o - - no, al tuo
-bi - - non Dead 10 the
& ~ . - A - - 5 . H 5 - - 2 - b2 - - s a . -
Y — — —t - o
Mar. +—p - — — 1 t
o I y
pig, al tuo pit son o pro -
world and the throne, | kneel be -
— S — —— e & — : f.' =
—at— =
< s ey
: EEN X TN NS



Maria Stuart 305

Beispiel 2:

rall.

3 a tempo
a piacere
Mu%fa’ e ——
Fi - gliaim-pu-ra di Bo - le - m
Tain - ted daugh-ter of Nan Bu len,
= = e —
Oh Di - o...
rall. 2 tempo Oh Hea- ven...
gg Jiosaisimpanr et I e s S T
N —— \—.—-—-/_
/—\ .tmp m
Oa L "

Mar. T e T — O e O
pu - i mdldlso-no - re? Me - re-tri-ce  in-de-gna o-
dare  youtalka-boutdis - ho - nor? You ig-no-ble  u-sur-per, you

p, el a tempo rall.
Si= ===
[I mw‘ [a Pixf[t] ; .umw
. SEERERE ) e ]
it sce s = 'rn. in t'; t;l-d;ilgioms-so- re...
har - - lot, on your head my shame has fal - len!
[col canto] a tempo E
llh':Il' Y Y f
e —— ! : |
T [ f]d 23
[ = tf'
: — o e
¢il so - glioin-gle - se,
E E too long  has been  pro-faned,
- .&

Piu allegro
l

Mar. = e e B e e :
> vil ba-star - da, dal o pie.
Tu - dor ba - stard, by  vour feet!

>

g E Piu allegro

v bd ¥ !
- < 5 e ———
\~h___./




306 Luca Zoppelli

Fiir Manzoni ist die Studie der Affekte, die Darstellung einer inneren Ent-
wicklung das echte Prinzip einer modernen Tragddie: Im Fall von Marie
richtet sich diese Entwicklung auf die freie Annahme des Schicksals, auf
das Verzeihen, auf eine erhabene christliche Resignation (in der Geschichte
der européischen Kultur wurde die historische Figur Marie Stuarts oftmals
als Emblem des unterdriickten Katholizismus gebraucht; auch in Manzonis
Lektiire, und vielleicht in Donizettis Oper, wird am Ende eine gewisse Tra-
dition spiirbar, diese Figur als Méartyrerin darzustellen). Um diese Entwick-
lung zu beschreiben, wird das Gewicht der Oper fast ausschliesslich auf die
Protagonistin gelegt: Der Tenor, Leicester, hat nicht einmal eine Arie fir
sich, und auch die anderen Charaktere nicht.

Maria wird uns zunéchst dargestellt wie am Anfang des dritten Aktes
von Schiller: Sie «tritt in schnellem Lauf hinter BAumen hervor»: Die Mog-
lichkeit, freie Luft zu atmen, die Natur zu geniessen, wenngleich zwischen
den Mauern eines Parks, macht sie frohlich wie ein Kind. Diese lebensfrohe
Stimmung wird von Donizettis Orchestereinleitung in C-Dur unterstrichen,
dann folgt als erster Satz der cavatina ein Larghetto in Des-Dur und im
3/8-Takt, wobei die Erinnerungen an die gliicklichen Tage der Jugendzeit
mit einem pastoralen Stil, ganz in der Art eines mezzo carattere — einer
unschuldigen und spontanen Figur von niedrigem sozialem Niveau — aus-
gedriickt werden. Maria erscheint somit am Anfang nicht als eine Figur
von tragischer Hohe: ihre Lebensbezogenheit, ihr Wille zur Freiheit sind
durch eine Reihe «biirgerlicher» Stilmittel dargestellt. Dies freilich mit der
Absicht, die Schwierigkeit, eine solche Stimmung in hochsten Seelenadel
und Resignation zu sublimieren, darzustellen. Die Vollendung ihrer Ent-
wicklung findet, sehr breit ausgefiihrt, in den letzten Szenen der Oper statt:
Marie singt dort ein Duett mit Talbot, das eigentlich eine «Aria con pertichino»
ist (es fehlt ndmlich ein «tempo d’attacco»), dann eine enorme Finalszene
mit zwei langsamen Sétzen und abschliessender cabaletta. Diese Form des
erweiterten Rondo finale war in sich nicht ganz neu (Donizetti hatte sie schon
fiir die Hinrichtung einer anderen englischen Konigin, fiir Anna Bolena,
verwendet), aber hier, mit dem Duett, haben wir eine ganz ungewohnliche
Schlussszene in nicht weniger als fiinf Teilen, wobei die Uberleitungen
noch gar nicht als eigene Teile gezahlt sind.

Das Duett mit Talbot ist als solches geschrieben, weil es den Moment der
Reue darstellt, wo Maria die Irrtiimer ihres Lebens anerkennt, und dies
mittels einer echten Beichte, die natiirlich die Anwesenheit eines Beicht-
vaters erfordert. So ist die Form dieser Nummer aussergewohnlich: ein
langsamer Teil in g-moll, fast ausschliesslich von Maria gesungen (Talbot
trifft erst bei den Schlusskadenzen ein); ein tempo di mezzo, in dem Maria
den Himmel um Verzeihung bittet und das mittels einer «falschen» caba-



Maria Stuart 307

letta in B-Dur weiter gefithrt wird, deren Charakter noch zu erregt ist, um
eine echte Erlosung des inneren Konflikts darzustellen; und schliesslich die
«echte» cabaletta in Form eines langsamen Satzes in G-Dur, an der Talbot
tatsachlich als vollgiiltiger Partner beteiligt ist; das bedeutet nicht nur das
Erreichen eines inneren Friedens, sondern auch eine neugefundene, feste
Verbindung mit der von Talbot representierten kirchlichen Gemeinschaft.

Die Absicht des Rondo finale ist, die tragische Wiirde der Protagonistin in
ihren letzten Stunden abzubilden. Wenn auch dramatische Situation und
Form hier Anna Bolena sehr dhnlich sind, ist es doch auffillig, in welchem
Mass Donizetti einen ganz anderen «Ton» finden konnte. Die letzten Augen-
blicke Anna Bolenas waren von einer sehnsiichtigen Stimmung, von einer
Regression zur Kindheit, teilweise von Wahn dominiert; die Protagonistin
war dort als eine unschuldige, fast nicht dem hoéheren Stand angehorige
Frau dargestellt (was teilweise auch mit den historischen Fakten iiberein-
stimmt), und dies dank stilistischer Mittel, die eher der Tradition der opera
semiseria entstammen (Anna Bolena scheint etwas mit Amina, der un-
schuldigen Protagonistin von Bellins La sonnambula gemein zu haben: eine
Rolle, die iiberdies fiir dieselbe Sangerin, Giuditta Pasta, in derselben Saison
geschrieben worden war). Auch im Falle von Maria Stuarda war, wie schon
gesagt, dieses Moment, diese Tendenz der Regression gegenwdrtig, aber
nur als Anfang eines Prozesses des Wiederfindens der echten tragischen
Natur.

Zu Beginn der Schlussnummer verfolgt der Chor erschreckt, mit diisteren,
aber feierlichen Farben die Vorbereitungen der Hinrichtung; dann tritt
Maria ein, um ein Gebet von einfachem hymnischen Charakter («Deh! tu di
un’umile») in Es-Dur zusammen mit allen Anwesenden zu singen. Wenn auch
Gebete, gerade in diesem «kollektiven» Ton geschrieben, in der italienischen
Oper des 19. Jahrhunderts nicht selten zu finden sind, haben sie dort stets
die vorbereitende Funktion einer Bithnenmusik, aus der vor allem eine be-
stimmte couleur locale entstehen muss. An dieser Stelle, als Teil eines Rondo
finale, kann das Gebet dagegen gerade das politisch-religiose Moment unter-
streichen: Maria ist jetzt, am Ende ihrer Entwicklung, nicht nur ein Indivi-
duum, vielmehr schon das Emblem einer Konfession. Der zweite langsame
Teil («D’un cor che more») bezeichnet den Moment der Verzeihung fiir die
Antagonistin: er beginnt in F-moll, um schliesslich F-Dur zu erreichen. Der
Ubergang von Moll zu Dur ist selbstverstandlich als Chiffre der Verklarung
gemeint; wir konnen diesem Schritt bereits im Duett mit Talbot begegnen;
jetzt kehrt nach einem «tempo di mezzo», in dem Leicester mit einigen
pathetischen Phrasen auftritt, diese Struktur auch in der Schlusscabaletta
wieder.



308 Luca Zoppelli

Bei der cabaletta des letzten Finales haben wir es mit einem szenischen
Baustein zu tun, der in der italienischen Operndsthetik der Zeit stark unter
Druck geraten war. Eine cabaletta war in den zwanziger und dreissiger
Jahren des 19. Jahrhunderts fast immer als statische Reaktion auf die
Katastrophe der Handlung konzipiert; nicht selten fithlte man hier einen
Widerspruch zwischen der notwendigen Tendenz zu einer gewissen voka-
len Virtuositdt und der traurigen Stimmung, die aus der ungliicklichen
Auflosung der Handlung (dem neuen romantischen Geschmack folgend)
resultierte. Man experimentierte mit Verinderungen der Morphologie des
Rondos, mit seiner Verdrdngung durch ein statisches Abschiedsensemble
nach der Vollendung der Katastrophe, oder durch ein kinetisches, hand-
lungsbetontes Ensemble vor dem Abschluss der Katastrophe.

Flir Maria Stuarda, ein fiir das konservative neapolitanische Milieu be-
stimmtes Werk, hat Donizetti eine scheinbar konventionellere, tatsidchlich
aber hochst raffiniert konzipierte Losung gefunden: Das Rondo finale be-
wahrt zwar seine iibliche Form mit Schlusscabaletta, die konventionelle
Wiederholungsstruktur der cabaletta (mit wortlicher Reprise) ist aber ver-
formt: Marias cabaletta beginnt in H-moll und in langsamer Bewegung,
oszilliert zwischen H-moll und D-Dur, dann wird sie — fast am Ende -
schneller und stabilisiert sich iiber der Tonikaparallele D-Dur. In der Reprise
beginnt das Solo, um eine mechanische Wiederholung derselben psycho-
logischen Entwicklung zu vermeiden, dagegen direkt in H-Dur, um dann
nach D-Dur, H-moll und schliesslich nochmals nach D-dur zu modulieren
(vgl. Beispiel 3).



Maria Stuart

Beispiel 3: rall Primo tempo
b o e = Ilf—”""—‘_ r
Mar, et H S 1 J.* 5 g
e . a7
-di - o Ah! se un gior - no da que ste fi-
keep  you. Ah, the arm thas in-ten - ded to
Primo tem
" rall. po
"" ‘II - - » @ 1 1 1 ) - +
:  EEREEED
':. W = %
v

il tuo brac-cioin- vo-lar - mi do - ve -
lends sup-port on my way to the scaf @ -

mori

da for - -

- e

Eil mio san- guein-nocen - te ver - sa -
May my in - no-cemtblood serveto so - flen

e
$333333

|
e
P
B

¥ T

HH

~

I'i -
Sirh

ra  del

mi - ted fu -

P ey 3 —
- g —= =Y
St Tt
3 y: — = g 3 o v
) T -y =1

sull’Anglia  sper-
u-pon per - jured

Cie - to, non ri - chiami

ﬁéﬁ
wigll]

309



310 Luca Zoppelli

Beispiel 3 (Forts):

Aok 1
Mar. : e
= S —7
- giu - ¢} il fa-gel - lo d'unDioc pu-ni - tor. non ri-
Eng - lund re - tri-bu - tion byal - mighty God. May ir

affrettando

e i T

—%
O F3
Mar.
O
- chiami sull’Anglia sper-giv - - m il fla-gel-lo d'unDi-o pu-ni-
mot bring  up-on per - jured Eng - - land e - 1ri- bution by al - mighty
SO SRR RO S .| ORI IR OO e ——
o W
" N S S— S—. al D
e e s == 5 —F
14 14 = = & & S
L
P cresc.
) ————
Mar. %‘F e = o =
S gt i =t gi;:r‘ 9 = = g
- tor. il fla - gel - lod'unDio pu-ni - tor, il fla -
God. re - tri - bu - tionbyual - mighty God. re tri -
0 N N A A A N 4 E = a8
- X.¥ X ;. % ‘L F L3
GESS S= S=EsSSEEs S ira st et
cresc.
g B
S T e e e e e e e
< v, 7 F " .. s e
/n-_-———\
r.1’->—‘-\ 1N o <
Mar. F—i—2 a1 = E 1
) v 2 r; p‘lr V % i i I 1
-gel - lodunDio pu-ni - tor, il fla - gel
-bu - tionbvul - mighty God. by al - migh - -
———

J
\%ﬁ

e S e =
o L4 14 :
R o
$ : : y
Piu allegro




Maria Stuart 311

Die Absicht Donizettis ist hier offensichtlich, Marias innere Entwicklung
nicht mit starren Wiederholungsformeln abzuschliessen, sondern sie als einen
offenen und schwierigen Prozess darzustellen, als eine seismographische
Wiedergabe ihrer Schicksalsergebenheit, ihrer Verklarung.

Man konnte nochmals zu Manzonis Analyse von Maria Stuart, in der die
sentimentalen Qualitdten von Schillers Drama akzentuiert sind, zuriickkehren.
Nach Manzonis Deutung war Schillers Absicht:

Der Anblick einer Frau, die den hochsten Wohlstand der Welt genossen hat,
einer Frau, die in die Macht ihrer Feindin gefallen ist, einer Frau, die man ge-
tauscht hat mit der Hoffnung, dem Tode zu entkommen, die aber im selben
‘Augenblick, in dem sie diesen Tod als unvermeidlich erkennt, sich mit ihrem
Schicksal abfindet; eingedenk ihrer Verfehlungen, Reue empfindend; von ihrem
Glauben und von den christlichen Sakramenten getrostet; kurz, dass der Anblick
dieser Frau, die wir Schritt fiir Schritt sich ihrem sicheren Tod nédhern sehen,
so rithrend wie moglich ist.!>

Es gibt gute Griinde zu bezweifeln, dass Schiller wirklich so gedacht hat. Es
ist aber sehr wahrscheinlich, dass diese romantische Rezeption der tragischen
Dramaturgie Donizettis genau entsprochen hat. Nicht die Operngattung als
solche, sondern nur eine ganz neue anthropologische Perspektive kann die
Art der Ausarbeitung vollstdndig erklaren, die Donizetti in seiner Oper von
1834 verwirklicht hat.

Musikbeispiele: Mit freundlicher Genehmigung des Verlags RICORDI, Mailand — BMG
RICORDI, © 1989 / 1997. ALL RIGHTS RESERVED.

15 «[...] lo spettacolo di una donna che ha gustate le pili alte prosperita del mondo, di una
donna caduta nella forza della sua nemica, di una donna lusingata da speranze di essere
tolta alla morte, rassegnata nello stesso tempo quando la vede inevitabile, memore de’ suoi
falli, pentita, consolata dai sentimenti e dai soccorsi della religione; che lo spettacolo di
questa donna che vediamo avvicinarsi di momento in momento ad una morte certa, ecc.,
sia commoventissimo». (Manzoni, «Materiali», S. 8).



5 A




	Forum und Freie Beiträge
	Conductus sub pelle tropi - Zur Frage der Rezeption und Adaption eines Pariser Conductus im deutschen Sprachbereich
	De l'Opéra à la Chapelle Royale : le Notus in Judaea de Jean-Baptiste Lully comme exemple d'une rhétorique de l'image sonore
	Tragisches Theater und Oper : Manzoni, Donizetti und Schillers Maria Stuart


