
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 18 (1998)

Rubrik: Forum und freie Beiträge

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Forum und freie Beiträge





211

Un mystérieux fragment de musique rythmée
aux Archives communales de Moudon1

Raymond Meylan

Introduction

La découverte récente de documents musicaux d'avant la Réforme, au Pays

de Vaud, n'a rien d'étonnant. Peu de personnes compétentes se sont intéressées

à l'histoire de la musique dans cette région, pour ces temps reculés,
vraisemblablement à cause des graves destructions de la période bernoise

(1536-1798), mais aussi pour des raisons confessionnelles. Les contributions

d'Albert Bruckner2, Joseph Leisibach3, Robert Amiet4 et Pascal Ladner5

sont valables, mais la troisième partie de L'Ordinaire des offices du diocèse de

Lausanne, de ce dernier auteur, ne paraîtra jamais. De ce fait, le manque de

registres rend ce travail difficile à utiliser pour des musicologues pas
spécialement liturgistes. Il me plaît de citer ici la méthode exemplaire du Frère

François Huot OSB, qui consacre plus de deux cents pages à un index des

incipit, distinct de l'index des noms et matières, dans son ouvrage
monumental Les manuscrits liturgiques du canton de Genève.6 Jürg Stenzl avait
annoncé des travaux analogues pour les diocèses de Lausanne et de

Genève7, mais il s'est arrêté au volume 1, consacré au diocèse de Sion.

Dans l'article Lausanne, paru dans le volume 6 de la deuxième édition de

MGGS, j'ai donné une liste succincte de documents musicaux «vaudois» du

1 Ce texte développe la communication présentée à Fribourg (Suisse) le 30 novembre 1996, lors

du Forum de la Société suisse de musicologie. Je remercie cordialement Wulf Arlt pour ses

précieuses remarques lors de la mise au point de cet article.
2 Albert Bruckner, Scriptoria Medii Aevi Helvetica XI, Schreibschulen der Diözese Lausanne,

Genève 1967.

3 Joseph Leisibach, Die Antiphonare des Berner Munsters St. Vincenz, in ZSK 83, Fribourg
Suisse 1989.

4 Robert Amiet, Manuscrits liturgiques vaudois, 1980, copie du manuscrit: CH-LAcu: IS 5182.
5 Pascal Ladner, Ein spätmittelalterlicher Liber Ordinarius aus der Diözese Lausanne, in ZSK 64,

Fribourg Suisse 1970.
6 François Huot, Les manuscrits liturgiques du canton de Genève. Iter Helveticum, Spicilegii

Friburgensis Subsidia 19, Éditions universitaires, Fribourg Suisse 1990.

7 Jürg Stenzl, Repertorium der liturgischen Handschriften der Diözesen Sitten, Lausanne und Genf,

vol. I, Fribourg Suisse 1972.

8 Die Musik in Geschichte und Gegenwart, vol. 5, Kassel 1996.



212 Meylan

Moyen Âge. À côté de livres entiers, il reste une quantité de fragments de

parchemin ou de papier qui ont servi de maculature ou de matériel d'emballage

dès avant la Réforme. Quelques historiens et archivistes9 de la première
moitié de ce siècle ont rassemblé ces débris et les ont classés dans quelques
archives cantonales ou communales, sous des termes généraux comme Reliures,

Missels ou Divers, et presque toujours à la fin des répertoires locaux. C'est en
fouillant ces débris dans une dizaine de villes vaudoises, que j'ai trouvé quelques

manuscrits remarquables.
Aux Archives communales de Moudon, sous la cote Reliures Fl, se trouve

une feuille de papier en assez mauvais état, mais lisible.10 Elle présente cinq
lignes de musique dont le moins qu'on puisse dire est qu'elle n'est pas
liturgique. (Reliures F 1, vue d'ensemble, p. 213)

Description du papier

Avant de passer à l'observation de la musique pour elle-même, on doit
remarquer, sur la droite de la page, une signature en minuscules et quelques
paraphes dus à un certain guilly.

Reliures F 1, détail sous la cinquieème portée.

9 En particulier Alfred Millioud (1864-1929) et Raoul Campiche (1879-1953).
10 Voir la reproduction en couleurs in MGG, vol. 5, col. 935-936.



Fragment de Moudon 213

Reliures F 1, vue d'ensemble,



214 Meylan

La signature de cette même personne se retrouve sur une autre feuille de la
même enveloppe Reliures F des Archives communales de Moudon, portant le

numéro 35a. C'est celle d'un jeune notaire de la «dynastie» des Guilly11 qui
s'exerçait à calligraphier en style officiel.

f>A •

Reliures F 35a, détail en bas de page.

On voit en particulier son seing manuel12 et les mots Et ego qui précèdent
toujours une signature de notaire. Or l'acte sur parchemin que ce Guilly se préparait

à écrire, se trouve encore aux Archives communales de Moudon13 sous la
cote AEC 10. Il s'agit d'une décision de Jean de Blonay, datée du 28 juin 1430
et pourvue du seing et de la signature du clerc de notaire Anthonius guilly.

11 Bernard de Cérenville et Charles Gilliard, Moudon sous le Régime savoyard, p. 312,
Lausanne 1929.

12 Martine Piguet et Dominique Torrione-Vouillod, Les seings manuels des notaires de Genève,

de l'apparition du notariat à 1400, pp. 717-742 in: Graphische Symbole in mittelalterlicher
Urkunden, Historische Hilfswissenschaften, herausgegeben von Peter Rück, vol. 3, Sigmaringen
1996.

13 Je tiens à remercier chaleureusement Monsieur René Berger, archiviste communal et anci¬

en secrétaire municipal de Moudon, pour son aimable disponibilité et son aide efficace.



Fragment de Moudon 215

iiï ^U.ic
K-\k

'x'-^J *'-*O >vCv\v k i c^'cSko»^ cif j.v »

»nt t.w4ftïf«»w^ -»»«»> «.i&GtrtO IM(». -.»t-

- >nvv^ SkUv

M»fe «£«'») K- -sav!^ et- c$»r»p «**»•> <^fc*r IJtv GMIUC •

t .(t dr^v«~? *

ëypb AHÙV»»"** tHuCCr

^ .«.8 *u*»«*Çfc«* Ç\£iu~y Y"* *"U

©or*
At

[ v -4

l—

j1*,: J
" '

AEC 10, détails en bas du parchemin.

Ce notaire14 sera par la suite recteur de l'Hôpital de la Sainte Vierge Marie15,
à Moudon.

En 1430 A. Guilly avait utilisé conjointement les deux demi-feuilles de

papier F 1 et F 35a pour des exercices d'écriture. Il ne s'intéressait manifestement

pas à la musique. Ces feuilles étaient à sa disposition par hasard et, par
la suite, elles sont restées ensemble, comme le prouvent les trous de ficelles

qui se juxtaposent exactement pour permettre d'emballer une série d'actes.

14 Forma Recognitions, de 1437: AED 14b aux Archives communales de Moudon.
15 Pièces de 1466: CDA 3, CDL 17 et M 1695 aux Archives communales de Moudon.



216 Meylan

Reliures F 1 et 35a, comparaison des trous pour les ficelles.

Ces papiers F 1 et F 35a n'ont pas tout à fait la même hauteur, mais ils
semblent avoir la même provenance. Les éléments distinctifs du papier sont
les vergeures, c.à.d. le fond du tamis, les pontuseaux, perpendiculaires aux

vergeures et le filigrane, toujours dans le sens des pontuseaux.
La demi-feuille F 35a a des pontuseaux distants de 42 à 46mm, cousus

aux vergeures. Elle a 14 vergeures sur 20 mm. Ce sont les mesures des villes
lombardes vers 1400, selon l'avis récent de Peter Tschudin, directeur du
Musée du papier à Bâle16. Le filigrane «raisin» a une hauteur de 55mm.

16 Peter Tschudin, Schweizer Papiergeschichte, Basler Papiermühle, Bâle 1991.



Fragment de Moudon 217

Reliures F 35a, tomographie pour le filigrane et la structure du papier.

Le filigrane le plus proche est le n° 12994 de Briquet17. Il est de provenance
italienne, mais l'exemplaire connu concerne un procès genevois de 1433. Un
autre filigrane voisin est le n° 570 de Piccard18, qui apparaît en 1448 dans

un document écrit à Villingen. Il n'y a rien de pareil chez Gerardy19. Il est

important de savoir que les filigranes décrits dans ces ouvrages classiques
sont approximatifs en tant que dessins ou décalques, tandis que l'image ci-
dessus est une tomographie, c.à.d. une reproduction scientifique de la couche
intérieure du papier. On peut donc espérer en une identification future.

La demi-feuille F 1 n'a pas de filigrane, mais elle a aussi 14 vergeures sur
20 mm et des traces de pontuseaux cousus (mais d'une autre manière) et
distants de 44 à 46 mm. La conclusion de P. Tschudin est que les deux papiers
sont de la même provenance, mais que F 1 est plus ancien que F 35a. 1430
n'est donc qu'un terme ante quem pour l'existence de la page de musique.
L'histoire du papier pourra peut-être un jour donner un terme post quem pour
la rédaction de ce manuscrit.

17 Charles Moïse Briquet, Les filigranes: dictionnaire historique des marques du papier dès leur

apparition vers 1282 jusqu'en 1600, Genève, Paris 1907.

18 Gerhard Piccard, Findbuch XIV, Stuttgart, 1983.

19 Theo Gerardy, Das Papier der Seckeimeisterrechnungen von Freiburg i. Ue., 1980.



218 Meylan

Description du manuscrit

F 1 mesure 285x212 mm et présente huit portées rouges de chaque côté,

disposées régulièrement dans un rectangle de 186x165mm. La musique se

trouve sur les cinq portées supérieures de l'un des côtés. Les trois portées
inférieures sont vides, comme celles de l'autre côté. Il est certain que la musique

est sur un recto car le bord du papier se trouvant à gauche de la notation
musicale a été déchiré après avoir été plié, tandis que l'autre bord a les

irrégularités arrondies typiques de la fin d'une feuille sortant du tamis d'un
papetier. En conséquence, on peut affirmer de prime abord que cette page de

musique n'est peut être pas un tout, mais seulement la fin de quelque chose.

Elle ne présente aucun texte. Les terminaisons, confirmées par des barres

simples ou doubles, sont pareilles: une descente diatonique de trois notes, ce

qu'on appelle couramment une cadence ténorale. Dans la cinquième portée,
et là seulement, on distingue quelques taches plus pâles de notes de musique

provenant, par une sorte de reflet, de la page précédente, verso d'un folio
aujourd'hui perdu. Le copiste écrivait donc à livre ouvert, commençant chaque

ligne sur la page de gauche, et poursuivant sur la page de droite, c.à.d. celle

que nous conservons. Il devait avoir une longue expérience et écrire très
rapidement, puisqu'il a refermé son livre, après avoir terminé la cinquième ligne
de la page de droite, avant que l'encre de la cinquième ligne de la page de

gauche ne soit sèche. L'encre était déjà sèche pour les quatre premières portées,
à gauche aussi bien qu'à droite, puisque qu'on ne remarque aucun «reflet» sur
les quatre premières portées de F 1.

Considérations sur la notation

La notation rythmique des fragments de Moudon est particulière. Elle est noire

avec, en abondance, des ligatures droites et obliques, comprenant les figures
les plus connues de la notation mesurée. Elle présente quelques brèves séparées

et des semi-brèves en forme de losanges, par groupes de deux ou trois
notes. Elle manque totalement de pauses, de points de division, de points de

perfection, de notes rouges, et de bémols. La main très personnelle du musicien,

dont on a déjà pu reconnaître l'habileté, trace toutes les lignes verticales
(les propriétés initiales, les traits d'enchaînement à l'intérieur des ligatures
et les verticales des notes carrées) sans se préoccuper du sens que certains
prolongements pourraient avoir.

Les singularités frappantes de cette page concernent le rapport des formes
de notation avec des formes mélodiques:



Fragment de Moudon 219

- les ligatures ascendantes ont, sauf exception, une hampe initiale ascendante,

spécialement si le premier intervalle est plus grand que la seconde;

- les premières notes ascendantes de ces ligatures font parfois des sauts in¬

habituels dans la musique vocale: quarte-quarte, quinte-tierce, quinte-
quarte-seconde;

- les deux dernières notes des ligatures sont, sauf exception, descendantes et

diatoniques;

- les suites de losanges forment toujours des descentes diatoniques;

- les notes non ligaturées sont toujours en relation avec une répétition de

notes, soit à gauche, soit à droite;

- il n'y a aucune longue isolée.

En regardant les choses de plus près, on aperçoit quelques détails
exceptionnels:

- au milieu de la deuxième ligne, le même groupe mélodique ne donne pas
lieu à des ligatures pareilles;

- la quatrième ligature avant la fin de la deuxième ligne commence, sans

hampe, par une quinte ascendante;

- la troisième ligature de la quatrième ligne présente une hampe pendante
à gauche de la première note carrée au début d'une ligature ascendante;

- quand il y a plusieurs notes répétées, elles sont une nécessité de la notation,

puisqu'elles ne peuvent pas, en général, être prises dans les ligatures;

- la note précédant les deux dernières ligatures de la troisième ligne a une
longue hampe pendante à gauche et éventuellement une courte hampe à

droite; si ce détail est vraiment voulu, il s'agit d'une plica brevis;20

- les deux dernières notes des ligatures terminales sont trois fois en forme
carrée et deux fois en forme oblique.

Malgré l'âge limite de ce manuscrit, on peut se demander s'il a une relation
quelconque avec la notation modale. L'argument principal pourrait être que,
si chaque ligature se plaçait au début d'une perfection, on aurait quelques
correspondances entre le rythme et la mélodie.21 La troisième ligne montre que
cela ne va pas: par deux fois on devrait donner à une note isolée et sans hampe
la durée entière d'une perfection. En outre les deux dernières ligatures de la
troisième ligne ont des formes différentes, tout en ayant des mouvements
mélodiques semblables. En cherchant des répétitions de motifs mélodiques
sans s'occuper du rythme22, on constate que, dans la cinquième ligne, on

20 Willi Apel, Die Notation der polyphonen Musik, Breitkopf & Härtel, Leipzig 1961, p. 334.
21 Communication de Max Lütolf.
22 Suggestion de W. Arlt et M. Lütolf.



220 Meylan

retrouve plusieurs fois des suites de 4 ou 5 hauteurs de notes. À mon avis, cela

relève du hasard. Il faut des fragments identiques beaucoup plus grands pour
qu'on puisse reconnaître là l'effet d'une volonté ou d'une mémoire. J'ai démontré,

dans le domaine restreint des teneurs de basses danses, qu'au quinzième
siècle, pour le moins, une correspondance mélodique n'a de sens qu'à partir
de neuf notes.23

En conséquence, j'exclus une lecture de certains éléments en notation
carrée ou modale, à côté d'autres en notation franconienne. L'écriture du
manuscrit de Moudon est homogène. C'est, à mon avis, un exemple particulier
de notation mesurée française. On trouve un parangon de la notation de ce

manuscrit, mais pas de sa substance musicale, dans le supplément des Estam-

pies Royales au fameux Chansonnier du Roy24, qui date du début du quatorzième

siècle. Quoique qu'on dise que ce dernier manuscrit est en notation
franconienne, son principe n'est pas absolument clair. La preuve en est donnée

par les interprétations contradictoires de Pierre Aubry25, Willi Apel26, Jacques
Handschin27, Carl Parrish28, Lorenz Welker29 et Christiane Schima30.

Interprétation en notation mesurée

Comme les dernières ligatures de chaque ligne du manuscrit de Moudon ne

comportent que des brèves et des longues, le tactus est évidemment lié à la

longue. La première question est celle de la qualité du mode: est-il parfait ou
imparfait? C'est-à-dire: est-ce que la longue peut durer autant que trois brèves

pour former une perfection, ou ne vaut-elle toujours que deux brèves?

Il est facile de prouver que le mode ne peut pas être imparfait: le nombre
des brèves entre deux longues étant souvent impair, une de ces deux longues
serait dans chaque cas «syncopée», ce qui est musicalement invraisemblable.
Le mode est donc parfait dans ces cinq lignes. Les longues parfaites devraient

23 Raymond Meylan, L'énigme de la musique des basses danses du quinzième siècle, Berne et

Stuttgart 1969.

24 F-Pn, fr. 844, fol. 103v bis 104v.

25 Pierre Aubry, Estampies et danses royales: les plus anciens textes de musique instrumentale au

moyen âge, Paris 1907.

26 Archibald T. Davison and W. Apel, Historical Anthology of Music, Cambridge (Mass.) 1948.

27 Jacques Handschin, Art. Estampie in MGG 1, Kassel 1954.
28 Carl Parrish, The notation of medieval music, London 1958.
29 Lorenz Welker, Art. Estampie in MGG 2, Kassel 1995.
30 Christiane Schima, Die Estampie. Eine Untersuchung des Genres anhand der überlieferten

Beispiele und zeitgenöss. Erwähnungen, Utrecht 1997.



Fragment de Moudon 221

coïncider avec le tactus, car il n'y a pas de points de perfection. Par contre, les

longues imparfaites sont libres de se placer n'importe où sans constituer des

«accents» ou des «syncopes».
En appliquant les règles générales de la ternarité, il faut rappeler que la

règle fondamentale similis ante similem perfecta est concerne ici la longue. La

règle suivante en est la conséquence logique, ce qu'on appelle en mathématiques

un corollaire: la brève est obligatoirement altérée quand elle se trouve
sur le deuxième tiers d'une perfection et qu'elle précède une longue. La règle
fondamentale et son corollaire sont inséparables. Il y a encore quelques autres

conséquences de la règle fondamentale, mais qui ne sont pas à proprement
parler des corollaires: la longue peut être imparfaite (a parte post et a parte
ante); la longue peut aussi être parfaite devant certains groupes évidents de

valeurs plus petites (2, 3, 5 ou 6), formant des perfections. C'est sur ce dernier
point que la cohérence des règles n'est pas encore établie dans tous les manuscrits.

On pense comprendre leur musique malgré ces détails imprécis, qu'on
appelle aujourd'hui des fautes ou des négligences, en résolvant chaque cas à

l'aide de la vraisemblance de la polyphonie (quand il y en a), ou en considérant

les formes des pièces monodiques. Il est donc possible et même probable
que le manuscrit de Moudon contienne aussi des fautes relativement à un
système propre que nous ne connaissons pas a priori. Ceci constitue le premier
mystère. Il pourrait être encore plus épais, si l'on considère que certains
manuscrits du XVème et même du XVIème siècle contiennent des notations
archaïques31, mais cela se passe dans des situations géographiques périphériques

et Moudon n'est pas dans ce cas-là.

Il semble que le manuscrit de Moudon présente quelques pliques, mais il
se pourrait que ce soit le plus souvent une illusion, à cause de l'habitude du
copiste de tirer des traits verticaux très longs. De toutes façons ces quelques
pliques ne changeraient rien au rythme général.

En plus des règles générales de la notation mesurée, je n'envisage qu'une
seule habitude particulière: la perfection des longues coïncidant avec le tactus

paraît nécessaire non seulement avant un groupe de deux ou de trois brèves,
mais aussi avant une suite de 6 brèves ou de 5 brèves (dont la dernière doit
alors être altérée). C'est ce qu'on trouve, en particulier, dans le Sanctus de
la Messe de Machaut. Avec cette supposition, toutes les longues parfaites
tombent sur le tactus et parmi les longues imparfaites, une seule se trouve
à cheval sur un tactus (voir les modes 19 et 20 de la cinquième ligne de ma
transcription). Ce cas est régulier, parce que la longue est précédée de deux
semi-brèves. C'est le seul point où la couleur aurait éventuellement eu sa

raison d'être.

31 Remarque de Kurt von Fischer.



222

Cinq fragments

Meylan

Archives communales de Moudon, Reliures F 1

- y'j n J j -, r r ~

—ri—n 4

1)

'( r
|J 11

r— H—rrr—TT p- r r (" r?- ir - |J il
i i f

1 -cJ 11 r r 1

r - 1 r r
1 11

1) Longue parfaite avant 5 ou 6 brèves, comme dans le Sanctus de la messe de Machaut.

2) Oubli de la propriété opposée (tous les sauts ascendants sont en semibrèves).



Fragment de Moudon 223

rH4n k

r rlT r :M=I rJ vi a

|>r r h r r ir r
J iJ^m

18 ^
1 r fr-.hr N=Ü=t= 4=^

i.

J

b

7 '-^1il Ni
k

=4=
kTinf3* J M=t= r ' ' LJ—J—

13

# r
k

1J I

19fi '—~
Mf j =N= ~w~

-1 c

"1——riy cj r t - * Ô' 0-
J J J11

3) La plique est notée par erreur sur 7ème note, au lieu de la 6ème.

4) Brève altérée et pliquée.



224 Meylan

L'altération d'une deuxième brève arrive couramment selon les règles connues

(p. e. LBBaL). Parfois la première brève d'un groupe d'altération (BBaL)

est remplacée par deux semibrèves (SSBaL). On trouve cette même constellation

dans le dessus de Favellandi vicium du Roman de Fauvel sur le mot
curie.32 C'est une situation que Dragan Plamenac signalait encore comme

irrégulière dans son édition de la Missa prolationum d'Ockeghem.33 Elle n'est
donc pas fréquente, mais elle est parfaitement logique.

On peut encore se demander si les quatre premières lignes commencent
sur le tactus ou en levée. Dans cette idée, j'ai essayé de transcrire depuis la
fin. Cela ne donne rien, parce que les brèves altérées et les longues parfaites
dépendent souvent de ce qui les précède. L'expérience montre que la lecture

avec une levée «initiale» change très peu de chose à la transcription générale.
Dans le première ligne, on aurait SS/BBSS/BBa/L au lieu de SSBB/SSBB/L,
puis tout continuerait comme si le début de la ligne coïncidait avec le tactus.

Il en va de même dans les quatre dernières lignes. Il s'agit donc d'une question
«latérale».

Les lignes II et V finissent par trois brèves, juste avant la double-barre.
C'est contraire à l'usage de la longue finale. Mais je préfère considérer cela

comme une étrangeté que comme une erreur (cf. p. 222/223).

Considérations sur la musique

L'ordre des clefs constitue une particularité extraordinaire du manuscrit de

Moudon, indépendante de la notation. Elles se suivent, ligne après ligne et de

haut en bas, dans un l'ordre suivant: fa quatrième, ut cinquième, ut troisième
(deux fois) et ut première. Aucune de ces lignes de musique ne se laisse
combiner avec une autre. Cela se voit avant tout essai de transcription, à cause
des fins parallèles et des finales différentes.

Le problème resterait entier même si l'on admettait une erreur dans la

pose des clefs. Nous sommes donc, avec certitude, devant les fins de cinq
pièces monodiques, et probablement devant la fin d'un recueil. L'absence de

textes et le grand nombre de ligatures laisse penser qu'il s'agit de pièces
instrumentales. Les pièces soient conçues sur différents modes d'église: aut-
hentes (II, IV et V) et plagaux (I et III). Elles ont une tessiture de neuvième

32 Johannes Wolf, Geschichte der Mensural Notation von 1250-1460, 2è éd. Breitkopf & Härtel,
Wiesbaden 1965, Vol. II, p. 2 et Vol. III, p. 5.

33 Dragan Plamenac, in vol. II des Messes et sections de messes d'Ockeghem, American

Musicological Society, New York, 1947.



Fragment de Moudon 225

(I et II) ou de dixième (III, IV et V). Le si bémol me paraît si souvent nécessaire,

que je suppose qu'il était noté aux début de certaines pièces, c.à.d. sur
la page ou sur les pages précédentes, aujourd'hui perdues. Il n'y a pas de

repercussa (il n'y en a pas non plus dans les estampies). Les finales sont en
solmisation (de haut en bas de la page): ut, re, re, ut et ut. Chacune des lignes
présente au moins 25 tactus. La longueur originale des pièces était donc au
moins double, c. à. d. de 50 tactus. Elles pourraient être des caudae, dont le

caractère serait même autre que celui des pages précédentes.34 Le fait qu'elles
se terminent toutes à peu près à la même verticale du manuscrit, indique
qu'elles proviennent d'une même conception.

Le deuxième mystère du manuscrit de Moudon est qu'on n'y aperçoit aucune

structure connue. Il n'y a pas trace de sections comme dans la chanson,

aucun signum congruentiae, pas d'ouvert ni de clos comme dans l'estampie et
dans plusieurs formes de chansons, pas de motifs qui se répètent ou se

développent. Cette remarque est indépendante de la notation présumée. On ne
sent pas non plus de structure au niveau du maximode. Ce qui peut s'établir,

c'est un certain rapport entre les mélismes et les rythmes. Les semi-brèves

ligaturées ne commencent que des mouvements ascendants. Les sauts ascendants

de plus d'une seconde (tierce, quarte et quinte) sont toujours également

rapides, sauf l'exception citée plus haut, à la quatrième ligature avant la
fin de la deuxième ligne (ce que je considère comme une faute de copie). Les

semi-brèves sous forme de losanges ont toujours un mouvement diatonique
descendant. Ces deux faits bien distincts, et d'une certaine manière
correspondants, font en outre contraste avec le reste du texte musical principalement

mélodique et lent. Les mélismes en degrés conjoints sont en général
descendants. Ceux qui forment un dessin particulier sont peu nombreux. On

peut affirmer que la musique du manuscrit de Moudon ne doit rien à la cen-
tonisation,35 procédé qui consiste à mettre bout à bout des éléments déjà
connus. Le manque de structure de la musique de Moudon est aussi évident
si l'on fait abstraction des rythmes de la notation mesurée. En somme, on ne
reconnaît presque pas de principes de construction dans cette musique. On

constate seulement que les cinq lignes sont de la même conception. Il y a là
une conclusion provisoire à tirer. C'est que, s'il semble aujourd'hui impossible
de comprendre et de situer ce fragment dans l'histoire de la musique, c'est

que le manuscrit de Moudon est un des rares témoins de l'époque de la
conception de sa musique.

34 Communication de Martin Staehelin.

35 R. Meyian, Théorie de ta centonisation, International Musicological Society: X. Congress -
Ljubljana 1967.



226 Meylan

J'examine maintenant quelques hypothèses.
On pourrait imaginer que ces monodies n'étaient pas destinées à rester

seules, comme dans le cas proposé par Wulf Arlt,36 qui présente des voix seules,

appelées tenores, avec des notes de valeurs inégales. Mais les pièces de

Moudon sont écrites avec quatre clefs différentes, ce qui fait qu'on ne peut
pas les appeler des tenores. Il me paraît difficile de voir en elles des soutiens
écrits de polyphonie improvisée, car dans la plupart des exemples connus

d'improvisation sur une chose faite, on a des bases calmes. C'est le cas des

arrangements du Codex Faenza, des basses danses,37 des Fundamenta pour
orgue, et plus spécifiquement de Quene note38, dont le tenor en longues notes

a encore la forme d'une estampie39, et dont le superius en notes plus brèves a

été ajouté à la fin du quinzième siècle. Il existe aussi, dans le même sens, un
manuscrit bâlois qui ne figure pas au catalogue de John Kmetz.40 C'est le
folio 174v du manuscrit F V 10, intitulée Incipit tonus Incipit tenor bonus

Sedecim notarum. Sur le début d'un tenor de 50 mesures, noté en lettres; on lit
l'esquisse des sept premières mesures d'un superius de 4 à 7 notes par mesure,
rythmées et pourvues d'indications chromatiques. C'est ce qu'on appelle un
essai, une probacio, et qui correspond à ce qui aurait pu être improvisé.

J'ai aussi peine à croire que ces lignes de musique sont des voix séparées de

pièces polyphoniques complètement composées. Elles ont le même caractère
de monodie dans un ambitus général allant de sol1 à mi4, alors que chacune
d'elles à un ambitus restreint. C'est un argument en faveur d'une destination à

divers instruments, graves, médians et aigus, tous capables de la même mobilité.

En tant que flûtiste je joue ces pièces en quatre pieds sur trois traversières

cylindriques de la Renaissance: une basse en fa, une taille en ut et un dessus

en fa (dont les notes les plus graves sont sol2, ré3 et sol3). Cette possibilité
de jeu du manuscrit de Moudon existe pour toutes les familles d'instruments
citées au début du XVIème siècle, que leur jeu soit en huit pieds (gambes,
chalumeaux, busines et cornet à bouquin, etc.) ou en quatre pieds (flûtes à bec

et traversières). J'ai montré, en son temps, que le jeu manuel des instruments
à vent à trous coïncidait avec la solmisation. Cette congruence, attestée à la
même époque en Allemagne, en Italie et en France, prouve que le système des

familles d'instruments était beaucoup plus ancien41. Le fragment de Moudon

36 W. Arlt, Instrumentalmusik im Mittelalter: Fragen der Rekonstruktion einer schriftlosen Praxis,
Basler Jahrbuch für historische Musikpraxis VII, Bâle 1983, p.32-64.

37 R. Meylan, voir note 23.

38 GB-Ob, Ms. Digby 187, fol. 31v.

39 J'ai publié ce fait en 1968 déjà. Voir note 23, p. 81.

40 John Kmetz, Die Handschriften der Universitätsbibliothek Basel, Bâle 1988.
41 R. Meylan, La Flûte, Hallwag, Berne et Payot, Lausanne, 1974 (2ème édition revue, 1981)

pp. 46-47.



Fragment de Moudon 227

pourrait éventuellement avoir eu un but pédagogique, concernant tous les

instrumentistes, avoir été une sorte de fundamentum, pour emprunter la

terminologie appliquée aux méthodes d'orgue.42 Il va de soi que dans chaque
famille d'instruments chacun devait s'exercer dans tous les registres,
indépendamment des termes qui les définissaient les «voix» au Moyen Âge. L'ordre

des clefs semble indiquer quelle était la méthode la plus favorable. J'ai en fait
constaté qu'en travaillant d'abord la basse de la traversière de la Renaissance,

je devenais rapidement capable de jouer la taille et le dessus, tandis que le

passage de la taille à la basse était malaisé.
Cette dernière considération peut sembler une pure spéculation, car on est
très parcimonieusement renseigné sur l'époque de l'apparition des ensembles

instrumentaux homogènes. Les plus anciens que je connaisse sont les deux
chalumeaux entourant la busine de l'ensemble traditionnel de la basse danse,

connus dans les représentations du milieu du XVème siècle.

Conclusion

Le dernier mystère est d'ordre chronologique. Le musicien qui a copié le
manuscrit de Moudon ne peut pas avoir inventé cette musique au moment de

l'écrire, à cause de la rapidité de son écriture. Il partait d'un manuscrit précédent,

éventuellement de sa propre main, mais peut-être aussi du manuscrit
d'un copiste plus ancien? Il y a-t-il eu une chaîne, orale ou écrite, depuis la
conception de la musique jusqu'à l'image que nous en voyons? Mon impression

est qu'un certain temps s'est écoulé entre les deux termes. La transcription,

telle que je la propose, devrait donner une image plausible de ces fins
de pièces. Je crois que le manuscrit complet constituait une collection de
monodies provenant d'une même source, passablement plus ancienne que 1430.

On peut se demander encore si le manuscrit a été fait à Moudon même.
Le seul musicien connu dans cette ville avant 1430 est Johannes de Melmo,
engagé comme magister cantus en 1423 pour 60 sous par an43. Sa tâche
principale était d'instruire les quatre Innocents dans leur fonction musicale
liturgique. Aussi je crois que ce recueil venait d'ailleurs. Moudon était alors un

42 Suggestion de M. Staehelin.

43 Pierre Dubuis, Les écoles en Suisse romande à la fin du Moyen Age: quelques jalons, p. 121,
in: Agostino Paravicini Bagliani, Écoles et vie intellectuelle à Lausanne au Moyen Age,

Lausanne 1987.



228 Meylan

bailliage de la Savoie, siège de la justice en Pays de Vaud et se trouvait à

proximité de la route reliant la Bourgogne et l'Italie du Nord.44

Les coïncidences de notation avec les Estampies réaies, le Roman de Fauvel

et la Messe de Machaut me permettent de proposer la France (au sens large)
de la première moitié du XIVèrae siècle comme origine de la substance musicale.

Il me semble, sans que je puisse en donner l'ombre d'une preuve, que
le copiste, musicien qualifié, était d'une culture française, bourguignonne ou
savoyarde, et non italienne.

Le mystère du manuscrit de Moudon est finalement du même ordre que
celui d'un petit cube de mosaïque antique, égaré ou volé. Il fait rêver sans

qu'on sache vraiment ce qu'il signifie.

44 Bernard Andenmatten et Daniel de Raemy, La Maison de Savoie en Pays de Vaud, Payot,
Lausanne 1990.



229

Johann Sebastian Bachs vermeintliche
«Arnstädter Gemeindechoräle«

Dominik Sackmann

Das Bild, das die Nachgeborenen sich von einem Repertoire von Musik der

Vergangenheit machen, wird wesendich geprägt von den hinterlassenen

Kompositionen und von direkten oder indirekten verbalen Quellen. Der
Zusammenhang zwischen beiden Quellenbereichen wird vor allem dann wichtig,
wenn sich die Funktionen historischer Musik in ihrer Entwicklung bis heute
gewandelt haben. Dies gilt besonders anschaulich für einen bestimmten Bereich

funktionaler Musik, für die liturgische Musik, speziell die gottesdienstiiche
Orgelmusik. Gerade weil diese Praxis auch heute noch zum kirchenmusikalischen

Alltag gehört, ist man geneigt, Erfahrungen der Gegenwart ungefiltert
auf die Vergangenheit zu projizieren, und darum liegen irreführende
Rückschlüsse auf die Gepflogenheiten vergangener Jahrhunderte auf der Hand.

Um so willkommener muss es darum sein, wenn eine unseren eigenen Bräuchen

geradezu diametral entgegengesetzte Praxis des frühen 18. Jahrhunderts

sowohl durch musikalische als auch durch verbale Schriftdokumente
belegt ist. Das aus heutiger Sicht zunächst Befremdliche kann dann als um
so glaubhafter und darum um so wahrheitsgetreuer akzeptiert werden.

Von den allermeisten Orgelchorälen1 von Johann Sebastian Bach wissen

wir heute nicht genau, ob und wo sie ihren Platz in der lutherischen Liturgie
hatten2. Eine Ausnahme bilden scheinbar die sogenannten «Arnstädter
Choräle». Unter Organisten ist die Ansicht verbreitet, bei diesen Stücken handle

1 Der Begriff Orgelchoral wird unspezifisch als Sammelbezeichnung für alle Arten von cantus

firmus-gebundenem Orgelspiel verwendet, hier allerdings beschränkt auf Bearbeitungen
deutscher Kirchenliedweisen, siehe Arno Forchert und Rudolf Innig, Art. «Orgelchoral» in:
MGG 16, Kassel 1979, Sp. 1445. - Der Verfasser bedankt sich bei Jean-Claude Zehnder

(Basel) für seine Anregungen zu Bachs frühen Orgelchorälen.
2 Aus der neueren Literatur seien speziell die Untersuchungen von Peter Williams, George

Stauffer und Ernest May genannt: Peter Williams, The Organ Music of J.S. Bach, Band II,
Cambridge 1980, S. 255-286 passim; ders. The Organ Music of J. S. Bach, Band III: A
Background, Cambridge, 1984, S. 1-47; George Stauffer, The Organ Preludes ofJohann Sebastian

Bach Studies in Musicoiogy 27), Ann Arbor 1980, S. 137-144; Ernest May, «The Types,

Uses, and Historical Position of Bach's Organ Chorales», in: Bach as Organist. His Instruments,

Music, and Performance Practices, hrsg. von George Stauffer und Ernest May, Bloomington
1986, S. 81-101.



230 Sackmann

es sich um Begleitsätze, also um ausgeschriebene Orgelbegleitungen zum
Choralgesang der Gemeinde (oder Kantorei). Dies ist anscheinend doppelt belegt:

zum einen in der Überlieferung der Musik in zwei Fassungen, zum anderen
durch detaillierte Anhaltspunkte in den Protokollen des Arnstädter Konsistoriums

vom 21. Februar 1706. Dort heisst es: «Halthen Ihm vor daß er bißher
in dem Choral viele wunderliche variationes gemachet, viele frembde Thone
mit eingemischet, daß die Gemeinde drüber confundiret worden. Er habe ins

künfftige wann er ja einen tonum peregrinum mit einbringen wolte, selbigen
auch außzuhalten, vnd nicht zu geschwinde auf etwas anders zu fallen, oder
wie er bißher im brauch gehabt, gar einen Tonum contrarium zu spiehlen.»3

Wie Konrad Küster gezeigt hat, spielt dieser Passus im Arnstädter Protokoll,

das ja nicht den exakten Wortlaut der damaligen Diskussion wiedergibt,
nur eine untergeordnete Rolle4. Viel wichtiger sind in dieser «Generalabrechnung»,

wie Küster es mehr als einmal nennt, die Vorhaltungen, daß sich Bach

zu lange in Lübeck aufgehalten habe und dass es «gar befrembdlich» sei,
«daß er bißher gar nicht musiciret worden, deßen ursach er geweßen, weiln
mit den Schühlern er sich nicht comportiren wollen.»5

Die Zusammenschau aller verfügbarer Quellen führte auch Konrad Küster

zu der Einsicht, dass für Bach «in dem Arnstädter Organistensystem eine
gewisse Narrenfreiheit» bestand6, und es ist anzunehmen, dass diese sich auch
künstlerisch äusserte. Der Beweis, dass er ohne Rücksichten auf eine Neuem
eher reserviert gegenüberstehende Zuhörerschaft «viele frembde Thone mit
eingemischet», findet sich eben im Arnstädter Protokoll vom Februar 17067.

3 Bach-Dokumente, Band II: (im folgenden: Dok. II) Fremdschriftliche und gedruckte Dokumente

zur Lebensgeschichte Johann Sebastian Bachs 1685-1750, hrsg. von Werner Neumann und
Hans-Joachim Schulze Supplement zu Johann Sebastian Bach. Neue Ausgabe sämtlicher
Werke), Kassel 1969: Dokument 16, s. 19-21, zit. S. 20.

4 Konrad Küster, Der junge Bach, Stuttgart, 1996, S. 138-140.
5 Ebda.

6 Ebda., S. 137.

7 Markus Schiffner hat zudem auf die soziale Zugehörigkeit der Gottesdienstbesucher der
Arnstädter Neuen Kirche hingewiesen: «Die Oberkirche war im wesentlichen der Herrschaft und
den besser gestellten Bürgern vorbehalten, das <gemeine Volk> brauchte eine eigene Kirche.
Und dieses gemeine Volk war die Kirchgemeinde Johann Sebastian Bachs. [...] Zudem sah

sich Bach [sc. im Vergleich zur Musikpflege der Oberkirche (Anm. DS)] der weniger gebildeten,

kunstverständigen Kirchgemeinde gegenüber.» Markus Schiffner, «Johann Sebastian

Bach in Arnstadt», in: Beiträge zur Bachforschung, Band 4, Leipzig 1985, S. 17. Schiffner
konstatiert - ohne Quellenangabe -, die «gottesdienstlichen Orgelbegleitnormen, wie sie

bis dato in Arnstadt gepflegt wurden», seien «vereinfachend» gewesen (ebda., S. 20).



Bachs «Arnstädter Gemeindechoräle» 231

Aus dem Gebrauch des Wortes «bißher» in diesem Schriftstück geht auch

hervor, dass Bach nicht erst, wie vielfach behauptet wird, nach seiner Rückkehr

aus Lübeck, sondern schon zuvor auf diese Weise die «Gemeinde con-

fundiret» hatte8.

Eine Gruppe von vier Orgelchorälen (BWV 722, 729, 732 und 738), die in
Bachforschung und -pflege immer wieder mit dieser Kritik des Arnstädter
Kirchenrates in Zusammenhang gebracht wurde, ist in zwei unterschiedlichen
Versionen überliefert: Neben der vollständig ausgearbeiteten Niederschrift
mit dem Titel «Vier Weynachts Chorale» innerhalb der Sammlung Mempell-
Preller (Musikbücherei der Stadt Leipzig Ms. x 7) existieren diese vier Choräle
auch als zweistimmig notierte Aussenstimmensätze mit Generalbassbezifferungen

auf S. 241f. einer Sammelhandschrift aus dem Nachlass von Johann

Ludwig Krebs (Berlin Mus. ms. Bach P 802 [zit. als P 802], S. 241f.), und

zwar in derselben Reihenfolge wie in der Leipziger Handschrift.9

Neuerdings hat sich Matthias Schneider mit diesen vier Orgelchorälen
beschäftigt10. Er ist davon ausgegangen, dass die bezifferten Fassungen Skizzen

darstellen, die ausgeschriebenen vier- bis siebenstimmigen Choralvorspiele

hingegen als Exempel zu betrachten sind, «wie Bach sein Choralspiel
gestaltete.»11 Die beiden hervorstechenden Merkmale dieser (und weiterer
wahrscheinlich ebenfalls früher) Orgelchoräle sind die vornehmlich akkordischen,

zum Teil gewagten Harmonisierungen der Choralmelodie, welche sich

fast ständig in der Oberstimme befindet; einen merklichen Gegensatz dazu
bilden die in raschen Notenwerten notierten, meistens einstimmigen Figura-
tionen zwischen den einzelnen Zeilen (oder Versen) der Liedstrophen.

8 Küster (s. Anra. 4), S. 140.

9 NBA 1V/3: Die einzeln überlieferten Orgelchoräle, Krit. Bericht (Hans Klotz), Kassel 1962, S. 29,

31, 47f. (BWV 722/a), S. 52f. (BWV 729/a), S. 55 (BWV 732/a), S. 59f. (BWV 738/a). Zur

genaueren Beschreibung der beiden genannten Quellen, s. NBA IV/2: Die Orgelchoräle der

Leipziger Originalhandschrift, Krit. Bericht (Hans Klotz), Kassel, 1957, S. 40 bzw. 21-25; zu
P 802 ausserdem: Hermann Zietz, Quellenkritische Untersuchungen an den Bach-Handschriften
P 801, P 802 und P 803 aus dem «Krebs'schen Nachlass» unter besonderer Berücksichtigung
der Choralbearbeitungen des jungen J.S. Bach Hamburger Beiträge zur Musikwissenschaft,

Band 1), Hamburg 1969.

10 Matthias Schneider, «...dass die Gemeinde drüber confundiret worden». Zu Bachs «Arn¬

städter Chorälen» für Orgel, in: Bach in Greifswald. Zur Geschichte der Greifswalder Bachwoche

1946-1996, hrsg. von Matthias Schneider Greifswalder Beiträge zur Musikwissenschaft,
Band 3), Frankfurt am Main 1996, S. 111-125.

11 Ebda., S. 113.



232 Sackmann

Matthias Schneider hat mit plausiblen Argumenten dargelegt, dass die

ausgeklügelten Harmonisierungen den Tonhöhenverlauf der Cantus firmus-
Melodie unterstützen und profilieren und vor allem den jeweiligen Choraltext

und dessen theologischen Gehalt mit musikalischen Mitteln auslegen,
durch die Wahl der Harmonien, durch die Stimmenzahl, durch die Fortschreitungen

der Stimmen wie auch durch deren Bewegungsgeschwindigkeit. Auch
die Zwischenspiele sind häufig als inhaltliche Ausdeutungen des Gehalts der

vorangegangenen Textzeile zu verstehen.12 Damit hat sich anscheinend die

Vermutung bestätigt, dass der enge Bezug von Musik und Choraltext ein

Grundzug von Bachs Orgelchorälen ist, ja dass dessen Intensität und
Anschaulichkeit sich geradezu als ein Mittel für Echtheitsbestimmungen in Bachs

frühem Orgelwerk anbieten.13

Schneider ging davon aus, dass es sich bei beiden Aufzeichnungen, den
bezifferten wie den ausgeschriebenen, um Begleitsätze handelt, d.h. dass

der Organist diese Choralbearbeitungen spielte, während die Gemeinde den
Cantus firmus (wohl einstimmig bzw. in Oktaven) sang. Heute sei eine
derartige Begleitung unmöglich, weil die «Gemeinden in der Regel schneller

singen und die Zeilenzwischenspiele deshalb sowohl überflüssig als auch
unüblich geworden sind.»14 Dennoch sei hier die alte Frage noch einmal
aufgeworfen: Waren zu Bachs Zeit diese vier Choralsätze mit ihrer vertrackten
Harmonik und ihren ausgreifenden Zwischenspielen denkbare oder gar
zumutbare Begleitungen zum Gemeindegesang?

Merkwürdigerweise lieferte Schneider selbst die eindrücklichsten
Argumente gegen diese auch von ihm vertretene Annahme. Denn selten bereiten
die Zwischenspiele «den Einsatzton der nächsten Choralzeile vor.»15 Im von
ihm angeführten Beispiel, «Lobt Gott, ihr Christen, allzugleich» BWV 732
(T. 10) findet nicht nur eine Auflösung «zu Beginn der sich anschliessenden
letzten Choralzeile» statt, sondern dem Wiedereinsatz des Cantus firmus auf
demselben Melodieton geht dessen harmonische Umdeutung voraus und die

12 Allerdings fehlt bei Schneider der Hinweis auf die entsprechenden Überlegungen von
Philipp Spitta in: Johann Sebastian Bach, Leipzig, 1. Band: 1873, Reprint Wiesbaden 81979,
S. 586f.; vgl. auch Williams Organ Music II (s. Anm. 2), S. 273 bzw. 275 (zu BWV 720 bzw.

732).
13 Werner Breig, «Textbezug und Werkidee in Johann Sebastian Bachs frühen Orgelchorälen»,

in: Beiträge zur Bachforschung, Band 9/10: Johann Sebastian Bach. Bericht über die

Wissenschaftliche Konferenz zum VI. Internationalen Bachfest der DDR in Verbindung mit dem 64. Bachfest

der Neuen Bachgesellschaft Leipzig, 11./12. September 1989, Leipzig 1991, S. 293-303;
sowie Dominik Sackmann, «Der <Yaler> Bach. Beobachtungen zur Handschrift US-NH (Yale)

KM 4708 und deren Umfeld», ebda., S. 165-172.
14 Schneider, S. 112.

15 Ebda., S. 114.



Bachs «Arnstädter Gemeindechoräle» 233

Singenden müssen in der Oberseptime zum Schlusston des Zwischenspiels
einsetzen. Wie können Gemeindeglieder wissen, dass ihrem länger als bei
den vorigen Versübergängen herausgezögerten Einsatz ein neuer (Grund-)
Ton vorangeht?

BWV 732: Takt 10-12

Wenn es die Aufgabe des Organisten war, den «Gesang in Ordnung zu
halten»16, der früher kaum langsamer17 (und lauter18) gewesen sein dürfte als

16 Diese Grundforderung findet sich in dieser Formulierung in zahlreichen Quellen, sogar bei:

Johann Joachim Quantz, Versuch einer Anweisung die Flöte traversière zu spielen, Berlin,
1752, XVIII. Hauptstück, Anmerkung zu §83, S. 329.

17 Martin Blindow, Die Choralbegleitung des 18. Jahrhunderts in der evangelischen Kirche Deutsch¬

lands Kölner Beiträge zur Musikforschung, Band 13), Regensburg 1957, S. 144 (ebenso

Schneider, S. 111). Als Beleg dafür aus Bachs Tätigkeitsbereich kann der 4. Abschnitt aus der

Bestallungsurkunde dienen, die Bach am 14.1.1714 der Behörde der Hallenser Liebfrauenkirche

zurückgesandt hat: «sich befleissigen, Choral-Gesänge... langsam ohne sonderbahres

coloriren mit vier und fünff Stimmen und dem Principal andächtig einzuschlagen», s. Dok. II,
S. 50 f. - Blindow führt entgegen seiner eigenen, gleichlautenden Behauptung aber durchaus

auch ein Gegenargument an: «Bronner macht in seinem (Hamburger) Choralbuch 1715

einige Tempoangaben für den Organisten. Er gibt hier drei Stufen an: Adagio, Grave und

Allegro. Diesen Tempobezeichnungen fügt er noch folgende Lieder als Beispiele hinzu: [...]
Allegro: <Christ ist erstanden», «Der Tag, der ist so freudenreich», «Allein Gott in der Höh».

[...] Das Allegro behält er dagegen den Weihnachts- und Osterliedern und Dankchorälen

vor.», Blindow, S. 143. Also müsste Schneider für die «Vier Weynachts Chorale» eher eine

Ausführung im Allegro-Tempo voraussetzen.
18 Blindow belegt diese Ansicht mit einem Zitat aus Johann Mattheson, Der vollkommene

Capell-Meister, III. Teil, 25. Kapitel, §15, Hamburg, 1739, S. 471. Aus dieser Textstelle geht
aber hervor, dass die Orgel so laut war, dass der Organist die Gemeinde nicht mehr hören

konnte, weil sie wohl zu leise sang (Blindow S. 144, ebenso Schneider S. 111).



234 Sackmann

heute, dann drang er doch wohl darauf, rechtzeitig - im Verhältnis zu den

folgenden Notenwerten - zu beginnen, damit die langsam singende, und
wohl auch zu spät einsetzende Gemeinde den Anfangston nicht über Gebühr
kürzen würde. Wenn aber in BWV 732 die Orgel sogar nach dem eigentlichen

Einsatz der Choralmelodie, nach dem Viertel-Grundwert, beginnt, so

müsste die Verwirrung perfekt sein (von solchen rhythmischen Verstössen
steht im Arnstädter Ratsprotokoll aber nichts Ausdrückliches!).

BWV 732: Takt 1

Man kann indessen leicht weitere Argumente finden, die gegen eine
Verwendung dieser vier Choräle als Begleitsätze sprechen. Der Anfangston der
zweiten Textzeile von «Gelobet seist du, Jesu Christ» BWV 722 wird zwar
harmonisch angekündigt, dann aber in einem Sprung um eine Oktave
erreicht (T. 2f., vollständig auf S. 235). Dagegen wird der Einsatz der dritten
Zeile diastematisch vorbereitet; befremdlich jedoch ist im Zwischenspiel die

Veränderung von Tonleiterbewegung zu Akkordbrechung, nur gerade drei

Zweiunddreissigstel-Noten vor dem Einsatz des Cantus firmus (T. 4). In Takt 6

schliesst sich, ausgehend vom Schlusston der Choralzeile, ein Absturz auf das

tiefe D an, das zwei Oktaven unter dem Einsatzton der nächsten Choralzeile
liegt. Wie können die Singenden wissen, dass darauf keine Rückleitung in
die Nähe ihres nächsten Cantus-firmus-Einsatzes erfolgt? Das «Kyrie eleis» in
der Schlusszeile erklingt in der Oberstimme in verdoppelten Notenwerten
gegenüber dem Rest der Strophe (T. 9-12). Woher sollen die Singenden wissen,

dass im Übergang von der vierten Choralzeile zum verlangsamten
«Kyrie eleis» gar kein Zwischenspiel erklingt (T. 9)?



BWV 722 (© Bärenreiter-Verlag Kassel)



236 Sackmann

Ein ähnliches Problem stellt sich im Choral BWV 732. In Takt 2 wird der
Schlusston der ersten Cantus firmus-Zeile auf das Fünffache des Grundwertes

(Viertel) ausgedehnt, die Gemeinde würde also darüber im Unklaren gelassen,

wann die Choralzeile zu Ende geht und wann das Zwischenspiel beginnt. Das

einzige Viertel, das zwischen dem Ende des Cantus firmus der ersten und der
zweiten Zeile erklingt, besteht aus einer Figuration, die sich harmonisch erst
auf den Eintritt der Folgezeile auflöst, allerdings durch einen Quartsprung in
den unbegleiteten Cantus firmus-Ton (in der generalbassbezifferten Frühfassung

BWV 732a steht bei diesem Versübergang übrigens gar kein Zwischenspiel).

Eine weitere Komplikation besteht hier darin, dass die Melodie der

folgenden dritten Choralzeile ausnahmsweise vom Sopran in den Alt wechselt
(T. 6f.)19 und sich dort buchstäblich verliert, denn nach zweieinhalb Vierteln
springt in Takt 8 der Alt plötzlich in die cantus-firmus-freie Vorbereitung der

eigentlichen Zwischenspielkaskade.

BWV 732: Takt 6-8

ft 1 « ü j =:
•n rnJr

Verfügten die Zwischenzeilenfigurationen in BWV 722 und 732 noch alle über
etwa den gleichen Umfang, so sind die motivisch und rhythmisch festgelegten
Zwischenspiele in der Strophe «In dulci iubilo» BWV 729 unterschiedlich lang:
2,2,2,3,3 und 2 Takte). Wenn diese Ergänzungen motivisches Gewicht haben
und entweder in den nächsten Choralton führen oder auch nur in eine
Begleitstimme, so müsste die Gemeinde auswendig wissen, wann sie einzusetzen
hätte. Ausserdem erscheint in T. 19-21 die Choralmelodie nur noch als flüchtiger

Bestandteil einer in Akkordbrechungen aufgelösten Oberstimmenmelodik.

Ungewöhnlich für einen Gemeindechoral erscheint auch die Verlängerung
des Schlusstons auf sieben Takte (davon die letzten vier nach oben okta-
viert)20.

19 Vgl. auch Williams II, S. 275.
20 Vgl. ebda., S. 273.



Bachs «Arnstädter Gemeindechoräle» 237

Im Choral «Vom Himmel hoch, da komm ich her» BWV 738 sind die

Zwischenspiele konsequent aus der rhythmisch ebenmässigen Motivik der

Begleitstimmen gewonnen und dadurch in einen ununterbrochenen «Einheitsablauf»

eingebunden, der es um so schwieriger macht, Orgel und Gemeinde

zu koordinieren. Da zwischen den eigentlichen Choralzeilen und den
Zwischenspielen kaum ein wahrnehmbarer Unterschied besteht und auch das

Pedal stets erst mit dem ersten Cantus firmus-Ton der nächsten Zeile einsetzt,
können die Gottesdienstbesucher kaum erraten, wann sie nach den
unterschiedlich langen Unterbrechungen einzusetzen haben. Dazu kommt eine
weitere Erschwerung: Lediglich die ersten beiden Cantus firmus-Zeilen haben

einen auf das Doppelte verlängerten Anfangston, die letzten beiden nicht.
Vielzahl wie Vielfalt der Gestaltungen an den angesprochenen Stellen

schliessen aus praktischen Erwägungen aus, dass die «Vier Weynachts
Chorale» von der Gemeinde zu einer solchen Orgelbegleitung gesungen werden
konnten. Im Gegenteil: Bach scheint geradezu mutwillig gegen die Mitwirkung

der Gemeinde an seinen Orgelchorälen - um es zugespitzt zu formulieren

- ankomponiert zu haben. Dasselbe gilt bei den meisten hier angeführten
Stellen auch für jene «Skizzen» mit Generalbassbezifferung. Das Verhältnis
zwischen den Zwischenspielen und den Einsätzen des Cantus firmus ist dort
das gleiche, es sticht wegen der unvollständigen Notierung der Mittelstimmen

nur weniger ins Auge.
Dass nicht die Gemeinde, sondern die Kantorei oder - auf die Verhältnisse

in Arnstadt übertragen genauer: - der Schülerchor den Cantus firmus sang,
ist angesichts der oben zitierten, weiteren Vorwürfe im Arnstädter Protokoll
undenkbar.21 Ausserdem erlaubten die baulichen Verhältnisse der Neuen Kirche

21 Dok. II, S. 20. - Vgl. auch Küster (s. Anm. 4), S. 144; sowie Markus Schiffner, Johann Seba¬

stian Bach in Arnstadt, in: Der junge Bach, hrsg. vom Stadt Museum Arnstadt o.J., S. 15: «Die

in jenem bekannten Verhandlungsprotokoll im einzelnen beschriebenen unerwünschten

Spielweisen Bachs - vornehmlich bei der Chorbegleitung - illustrieren, wie er die in Lübeck

gesammelten Erfahrungen in virtuoser norddeutscher Orgelmusik mit seinen eigenen
Spielintentionen verschmolz und sich dabei rigoros über alle vereinfachenden gottesdienstlichen
Orgelbegleitnormen - wie sie bis dato in Arnstadt gepflegt wurden - hinwegsetzte.» Dies

könnte sich auf den im Protokoll später folgenden Vorwurf «wegen der Disordres so bißher
in der Neuen Kirchen zwischen denen Schühlern vnd dem Organisten passiret» beziehen,
«Bach habe bißhero etwas gar zu lang gespiehlet, nachdem ihm aber vom Herrn Superint
deswegen anzeige beschehen, währe er gleich auf das andere extremum gefallen, vnd hätte
es zu kurtz gemachet» {Dok. II, S. 20). Unklar ist dabei, ob Schiffner die Vorwürfe in Sachen

«Choralspiel» vom Begleiten der Gemeinde auf das Zusammenwirken von Schülerchor und

Organist übertragen hat; denn in der früheren Fassung dieses Textes handelte Schiffner
noch - ganz im Sinne weit verbreiteter Ansichten - von der «Choralbegleitung», siehe

Schiffner, Bach in Arnstadt (Anm. 7), S. 20.



238 Sackmann

keine bessere Koordination zwischen der Chor- und der Orgelempore als

zwischen Gemeinde und Organist.22
Die beiden Quellenbereiche, die musikalischen Werke und die behördlichen

Schriftquellen, die zu einer evidenten, wenn auch ungewöhnlichen
Schlussfolgerung führten, haben offenbar nichts miteinander zu tun.

*

Matthias Schneider stützte sich in seinen Überlegungen auf die Dissertation

von Martin Blindow, auf die er aber nur pauschal verwies. Jene Studie über
Die Choralbegleitung des 18. Jahrhunderts in der evangelischen Kirche Deutschlands23

setzte sich zum Ziel, eine solch reiche Choralbegleitung, wie sie in
den «Vier Weynachts Chorälen» begegnet, durch eine Vielzahl an Quellen der

organistischen Praxis zu belegen. Allerdings stammen die einschlägigen
Textstellen zumeist aus späterer Zeit: die Forderungen nach unterschiedlichen
Harmonisierungen der Strophen gemäss ihrem Affektgehalt stammen aus den
Jahren 1728 (Graupner), 1787 (Petri) und 1800 (Böttner)24, die warnenden
Stimmen gegen ein Übermass an affektiver Harmonik aus den Jahren 1738

(König), 1752 (Quantz), 1758 (Adlung) und 1767 (Marpurg).25 Blindows
einzige Belege für Bassgänge mit verminderten und übermässigen Intervallen,
die zudem noch Dissonanzen zur Choralstimme bilden, sind Bachs

Orgelchoräle, ohne dass er bestimmte Stücke und Stellen angibt.26 Das Grundproblem

der Arbeit von Blindow besteht darin, dass er die in Lehrschriften und
anderen Quellen beschriebene oder geforderte Begleitpraxis mit Beispielen aus
musikalischen Quellen anreichert, die wohl eher dem selbständigen Orgelspiel

22 Küster, S. 144.

23 Siehe Anm. 14.

24 Blindow, S. 29.

25 Blindow, S. 30f. Auf eine Besprechung der originalen Textquellen muss hier verzichtet wer¬

den. Stichproben haben ergeben, dass die Forderungen nach differenzierter Behandlung
der Harmonik wie auch nach (aus den Texten motivierten) Zwischenspielen bei den
angegebenen Autoren zu unterschiedlichen Lösungen geführt haben, welche aber alle in
wesentlich bescheidenerem Ausmass und geringerem Anspruch gehalten sind als in den «Vier

Weynachts Chorälen» von Johann Sebastian Bach und damit grundsätzlich anderen

Voraussetzungen folgen. Dies gilt auch für die bei Blindow nicht behandelte Schrift von Daniel
Gottlob Türk, Von den wichtigsten Pflichten eines Organisten. Ein Beytrag zur Verbesserung der

musikalischen Liturgie, Halle, 1787, Reprint hrsg. von Bernhard Billeter (Bibliotheca orga-
nologica, Band 5), Hilversum 1966, vor allem S. 107f. und 135f.

26 Blindow, S. 32. Rhetorisch-musikalische Figuren wie die chromatische Katabasis in Takt 7f.

aus BWV 722 begegnen auch in Bassstimmen anderer Choralsammlungen, Blindow, S. 41f.



Bachs «Arnstädter Gemeindechoräle» 239

- etwa der Choralvariation oder der stilisierenden Choralfantasie - als der

Gemeindebegleitung angehören27.
Bei der Erörterung der einstimmigen Zwischenspiele - die zum Beweis

dienen sollen, dass Bachs «Arnstädter Choräle» Begleitsätze seien - stützte sich

Blindow zweimal auf frühe Orgelchoräle von J. S. Bach (BWV 729 und 738)
und sechsmal auf die Choralsätze aus Georg Friedrich Kauffmanns Harmonischer

Seelenlust von 1733. Der grundlegende Unterschied in der Behandlung
der Zwischenfigurationen, besteht aber darin, dass bei Kauffmann die Dauern
der Zwischenspiele durch Pausen in den übrigen Stimmen und deren

konsequente Einbindung ins Grundmetrum einwandfrei festgelegt sind; bei Bach

hingegen hatte ein singendes Gemeindeglied keinen hinreichenden Anhaltspunkt

für die Dauer der unterschiedlich umfangreichen Zwischensätze28.

Blindows Ansicht, bei Bachs «Arnstädter Chorälen» handle es sich um
Begleitsätze, wurde in Bach-Forschung und Bach-Pflege häufig rezipiert. Dem

ist entgegenzuhalten, dass Blindow dort, wo er von dissonanzenreicher Har-
monik und virtuosen Zwischenspielen handelte, seine Argumente auf zwei

ganz unterschiedliche Kronzeugen stützte; einer davon war sogar Johann
Sebastian Bach selbst!

Ausserdem verwendete Blindow späte Beispiele aus den Sammlungen
von J. Becker (1771) und Christian Carl Rolle (1765). Rolles Beispiele bleiben
aber darum fragwürdig, weil sein «Te Deum» ein Stück für Orgel und
Gemeinde unter Mitwirkung von Bläsern ist, wobei genau angegeben ist, welche
Stellen der Organist in einer Forte- und welche er in einer Pianoregistrierung
zu spielen hat.29 Der Subsumierung der «Weynachts Chorale» unter die Quellen

zur Begleitpraxis widersprach Blindow an anderer Stelle selbst, wo er auf
die «Gefährlichkeit» von Stellen hinwies, bei denen die Choralmelodie von
einer höher gelegenen Stimme begleitet und dadurch undeutlich werde30.

Denn genau dies begegnet, wie oben (S. 236) beobachtet, auch in diesen vier
Chorälen.

27 Die Textstellen aus dem Vorwort, die Blindow anführt, um den Musicalischen Vorrath neu

variirter Fest=Choral=Gesänge von Johann Samuel Beyer als Begleit-Sammlung zu
deklarieren, vermögen nicht zu überzeugen Blindow, S. 106-108).

28 Siehe oben S. 5ff.

29 Blindow, S. 148, siehe auch Agricolas Rezension von Rolles Ausgabe (Anm. 44). Das Vor¬

handensein von Instrumentalisten hätte allenfalls die «Arbeit» der Gemeinde in Arnstadt
erleichtern können, aber solange von ihrer Mitwirkung, zumal in einem Weihnachtsgottesdienst,

nichts bekannt ist, bleibt man hier auf allzu vage Vermutungen angewiesen.
30 Blindow, S. 139.



240 Sackmann

Blindow beschrieb die Gestalt von Bachs Zwischenspielen nicht in ihrer

ganzen Bandbreite. Auf dieser ungesicherten Grundlage schloss er im Schlusskapitel

seines Buches den Choral «Wer nur den lieben Gott lässt walten»
BWV 690 aus den Begleitsätzen aus. Indem er zu zeigen versuchte, aufgrund
welcher Merkmale dieses Werk ganz den eigentlichen Orgelchorälen
zuzuweisen sei, beschrieb er im Grunde genauer als in seinem einschlägigen
Kapitel die Eigenarten von Bachs Zwischenspielen, wie sie gerade in den «Wey-
nachts Chorälen», am deutlichsten in BWV 738, auftreten: «Als Thematik
wird hier das Motiv des einleitenden Satzes verwendet. Damit bekommen
diese Zwischensätze Ritornellcharakter. Ausserdem führen sie nicht direkt in
den Diskant- oder Basston der nächsten Zeile, sondern besitzen selbständige

Stimmführung und Harmonik. Diese Eigenart widerspricht total dem praktischen

Sinn der Zwischenspiele als verbindendes Glied der Melodieabschnitte.
Alle diese Merkmale deuten darauf hin, dass es sich hier nicht um einen
Begleitsatz, sondern um eine Choralfantasie handelt.»31

Bisher galt unser Augenmerk der Frage, ob die «Vier Weynachts Chorale»
der Gemeindebegleitung dienen konnten. Wenn sich nun herausgestellt hat,
dass sie diese Funktion kaum zu erfüllen vermochten und nicht in direktem
Zusammenhang mit den im Arnstädter Protokoll erhobenen Vorwürfen stehen,
dann gilt es, die Datierung auf Bachs Arnstädter Jahre 1703-1707 überhaupt
in Zweifel zu ziehen.

Aufgrund der Annahme, dass es sich bei diesen vier Chorälen um
Begleitsätze handelt, wie sie in den Akten aus Arnstadt beanstandet wurden, und
aufgrund ihrer gemeinsamen Stellung im Kirchenjahr vermutet Schneider,
dass sie für einen einzigen Gottesdienst geschrieben wurden. Weil Bach selbst
solche Begleitsätze zu improvisieren pflegte und sie nur ausnahmsweise (wie
in P 802 erhalten) für seine Schüler in skizzenhafter Notation niederschrieb,
soll er sie in diesem Fall für einen «Substituten» vollständig ausgearbeitet
haben.32 Als besonderer Anlass für einen Weihnachtsgottesdienst, «dessen

Begleitung an den Organisten besonders hohe Anforderungen stellte», bot
sich die Weihnachtsfeier des Jahres 1705 an, die Bach bekanntlich nicht in
Arnstadt erlebt hat. Dies würde aber bedeuten, dass Bach schon vor seiner
Abreise nach Lübeck, also vor Ende Oktober 170533 damit gerechnet hat, dass

er den vereinbarten Urlaub von vier Wochen um mindestens das Doppelte zu
überschreiten gedachte. Auf die Tätigkeit des «Substituten» soll sich Bachs

31 Blindow, S. 157.

32 Schneider (s. Anm. 10), S. 124.

33 Dieser spätestmögiiche Abreisetermin lässt sich errechnen aus der Tatsache, dass Bach seinen

vierwöchigen Urlaub auf das Vierfache ausgedehnt hat, s. Küster (s. Anm. 11), S. 139.



Bachs «Arnstädter Gemeindechoräle» 241

Replik im selben Ratsprotokoll beziehen, wonach er «hoffe das orgelschlagen
würde unterdeßen von deme, welchen er hiezu bestellet, dergestalt seyn
versehen worden, daß deßwegen keine Klage geführet werden können».34

Schneiders hypothetischer Datierung auf Weihnachten 1705 steht die

Aussage von Hans Klotz gegenüber: «Nach den Quellen sind diese Sätze in
Weimar entstanden», also 1708 oder später35. Diese spätere Datierung könnte
bedeuten, dass dieser Werkbereich in engere zeitliche Nachbarschaft zum
zweifellos in der Weimarer Zeit entstandenen «Orgelbüchlein» BWV 599-644
rücken würde.

Die «Vier Weynachts Chorale» wie auch die beiden ähnlich strukturierten
Orgelchoräle BWV 715 und 726 sind zweifellos zwischen Bachs Dienstantritt
in Arnstadt und dem Abschluss der ersten Entstehungsphase des «Orgelbüchleins»

konzipiert worden. Sowohl die Quellenlage als auch der Stil, besonders

von BWV 729 und 738, legen eher nahe, an eine Entstehung in Weimar zu
denken, also nach Juni 1708. Genaueres zur chronologischen Einordnung
lässt sich kaum sagen. Wichtig aber bleibt die Feststellung, dass Bachs frühe

kompositorische Entwicklung so stark in Diskontinuitäten verlaufen ist, er sich

immer wieder neu mit gewissen Stilübernahmen und -Synthesen beschäftigte36.

Als Beispiel hierzu dienen etwa die weit auseinanderliegenden Phasen

(1704/5, 1708,1714) von Bachs Auseinandersetzung mit der Orgelmusik von
Georg Böhm37. So verlockend es auch in der Vergangenheit immer wieder
schien, den zwanzigjährigen Bach mit Choralbegleitungen beginnen zu lassen

und ihm dann kontinuierliche Fortschritte zuzuschreiben bis zum neuen
Typus der «Orgelbüchlein»-Choräle, so sehr widersprechen die quellenkundlichen

wie auch die stilistisch-chronologischen Beobachtungen einer organischen

Entwicklung vom Einfachen zum Komplizierten, vom Allgemeinen zum
Individuellen.

34 Dok. II (s. Anm. 13), S. 19f.

35 NBA IV/3, Krit. Ber. (s. Anm. 9), S. 11, siehe auch Williams Organ Music II, S. 255. Ulrich

Meyer zog sogar einen Zeitraum von 1709 bis 1722 in Erwägung, in dem Bach diese Sätze

zu vornehmlich pädagogischen Zwecken ausgearbeitet habe, (Ulrich Meyer, «Zur Einordnung

von J.S. Bach einzeln überlieferten Orgelchorälen», in: Bach-Jahrbuch 60 (1974), S. 80f.).
36 Vgl. Christoph Wolff, «Pachelbel, Buxtehude und die weitere Einfluss-Sphäre des jungen

Bach», in: Das Frühwerk Johann Sebastian Bachs (Kolloquium veranstaltet vom Institut für
Musikwissenschaft der Universität Rostock, 11.-13. September 1990), hrsg. von Karl Heller
und Hans-Joachim Schulze, Köln 1995, S. 21-32.

37 Vgl. Jean-Claude Zehnder, «Georg Böhm und Johan Sebastian Bach. Zur Chronologie der
Bachschen Stilentwicklung», in: Bach-Jahrbuch 74 (1988), S. 73-110, zusammenfassend

S. 103ff.



242 Sackmann

Zudem lassen sich die «Vier Weynachts Chorale» nicht als abgeschlossene,

von den übrigen Orgelchorälen Bachs deutlich unterschiedene Gruppe
betrachten. Klotz rechnete zu diesem Typus auch die Choräle BWV 715 und 726,
ausserdem die fünfstimmige Bearbeitung von «O Lamm Gottes unschuldig»
BWV deest.38

Andererseits weist die Durchdringung einer ganzen Choralstrophe mit
einem bestimmten Motiv, wie sie in BWV 729 und 738 ansatzweise versucht

wird, auch stilistisch über den Bereich der engeren Begleitsätze hinaus in Richtung

auf das Weimarer «Orgelbüchlein». Gerade die auch von Schneider
festgestellte Verwandtschaft zwischen «Vom Himmel hoch» BWV 738 und der

Bearbeitung desselben Cantus firmus aus dem «Orgelbüchlein» BWV 606

(ebenfalls in D-Dur) ist bemerkenswert.39 Dennoch wählte hier Bach für jede
Choralzeile ein neues Begleitmotiv und nicht eine einzige Floskel, welche die

gesamte Choralbearbeitung durchzieht und damit vereinheitlicht40.
Worauf beziehen sich denn die Arnstädter Konsistorialakten, wenn nicht

auf diese Art der Choralharmonisierung mit Zeilenzwischenspielen? An dieser
Stelle liefert vielleicht die heutige Praxis eine unspektakuläre und darum
nicht weniger plausible Erklärung: So wie heute entweder besonders ehrgeizige

oder aber begleitmüde Organisten zur eigenen Befriedigung nach Har-

monisierungs- und Ornamentierungskniffen suchen, könnte Bach schon in
jungen Jahren seine improvisatorische Kombinationsgabe unter Beweis
gestellt haben wollen.

Die «Vier Weynachts Chorale» mit ihren gewagten Harmonien und ihren

zum Teil krausen Zwischenfigurationen dürften eine Ahnung vermitteln von
Bachs «lasciva ostentatio ingenii» beim Improvisieren der Choralbegleitungen.
Das heisst aber offensichtlich nicht, dass die erhaltenen Niederschriften
nachträglich aufgeschriebene Improvisationen sind. Vielmehr überhöhen und stili-

38 Zu prüfen wäre, ob diese beiden Choräle eher früher als die «Vier Weynachts Chorale» ent¬

standen sein könnten und tatsächlich mit den Arnstädter Vorwürfen in Verbindung zu bringen
sind. Dabei zeigt sich auch hier, dass über die oben (s. S. 232ff.) formulierten Schwierigkeiten
hinaus sogar chromatische Veränderungen der c.f.-Melodie, Dehnungen der Antepaenultima in
lediglich drei Choralzeilen von BWV 715, mehrfache harmonische Umdeutungen von
Choraltönen (als Schlusston, innerhalb des Zwischenspiels oder als Anfangston der nächsten

Zeile) und unerwartete Richtungs- und Funktionswechsel gleichzeitig mit dem Beginn der

folgenden Choralzeile die Mitwirkung einer Gemeinde noch unwahrscheinlicher erscheinen
lassen als im Falle der «Vier Weynachts Chorale» (vgl. Williams II, S. 255 bzw. 270).

39 Schneider (s. Anm. 10), S. 125. Das erste Begleitmotiv von BWV 738 weist außerdem schon

deutlich voraus auf die erste der Canonischen Veränderungen über das Weihnachtslied: Vom

Himmel hoch BWV 769.

40 Vgl. Klaus-Jürgen Sachs, Die «Anleitung..., auf allerhand Arth einen Choral durchzuführen»,
als Paradigma der Lehre und der Satzkunst Johann Sebastian Bachs, in: AfMw 37 (1980),
S. 135-154.



Bachs «Arnstädter Gemeindechoräle» 243

sieren sie die praktischen Gepflogenheiten, vielleicht sogar in ironisierender
Absicht, wer weiss. Gerade an den vermeintlichen «Arnstädter Chorälen» lässt

sich zeigen, wie eine Stilisierung zugleich Nähe und Distanz zu ihrem
Ausgangspunkt zu wahren vermag. Dabei ist es denkbar, dass die Niederschriften
dieser Choräle aus der Weimarer Zeit als Exempla für Bachs Schüler dienen
sollten.41 Vielleicht wollte ihnen Bach gerade den Unterschied zeigen zwischen
der Begleitimprovisation für den gottesdiensdichen Gebrauch und deren kunstvoller

Weiterentwicklung. Indem Bach hier aber textlich fundierte
Zeilenzwischenspiele wie auch obligate Begleitfiguren schrifüich ausarbeitete, welche
durch ihre konsequente Integration die Verwendungsmöglichkeit im Rahmen
einer Gemeindebegleitung deutlich sprengten, vollzog er einen prinzipiellen
Schritt von der liturgischen Funktionsbezogenheit solcher Stücke zu eigentlichen

Kunstwerken, die als solche zu rezipieren sind. Dies gilt sowohl für die
frühen einzeln überlieferten Orgelchoräle dieser Art wie auch für das

Weimarer «Orgelbüchlein».
Aus dieser Sicht ist es kaum denkbar, dass der Gedanke von Peter Williams

zutrifft, wonach 1713 sogar die Stücke des «Orgelbüchleins» zur Begleitung
des Hallenser Gemeindegesangs geplant gewesen sein könnten42. Rein praktisch

wäre dies bei den einfacheren Chorälen des «Orgelbüchleins» sogar besser

möglich als bei den «Arnstädter Chorälen», aber der Verlust an artifiziell
überhöhter Botschaft wäre erheblich43. Darauf ist zurückzukommen.

Aus Johann Sebastian Bachs späteren Lebensjahren ist überliefert, dass er

sogar ein Gegner von Zwischenspielen und anderen Künsteleien bei der
Begleitung des Gemeindegesangs war. In einer Rezension in der Allgemeinen
deutschen Bibliothek aus dem Jahre 1770 beruft sich Johann Friedrich Agricola
auf die Autorität Bachs und schreibt: «Für diese richtiger gesetzte Melodie,
hätten wir dem Vferfasser] lieber alle Zwischensätze, die dem Organisten zur

41 «Thus, the organ chorales that survive in manuscripts and some printed editions are intended

- - more as instruction in improvisation than as pieces actually destined for a specific

liturgical function.» May (s. Anm. 1), S. 84. Unklar bleibt, was May zur Behauptung verleitet

hat, Bach habe «these works - especially the four Christmas chorales, BWV 722, 729, 732,
and 738 -well into the 1740s as pedagogic examples of accompanying a congregation chorale

with free interludes» benutzt, ebda., S. 85.

42 Williams, Organ Music III (s. Anm. 1), S. 41f.

43 Stinson bringt ein weiteres Argument gegen die Verwendung des Orgelbüchleins zur Beglei¬

tung der singenden Gemeinde an: «One fact however that speaks against hymn accompaniment

is the range of the chorales, for most of them go as high as e", which today would be

considered a very high range for congregational singing. (Unfortunately the pitch of the

organ at the Weimar court chapel - a critical issue in this regard - is unknown).» s. Russell

Stinson, Bach: The Orgelbüchlein Monuments of Western Music), New York 1996, S. 17.



244 Sackmann

Anleitung mit beygesetzt sind, geschenket. Denn dies Zwischenspielen ist

überhaupt nur bey den wenigsten Gelegenheiten schicklich. Johann Sebastian

Bach, der größte Orgelspieler von ganz Europa, hielt nichts davon, sondern

sagte vielmehr: <Der Organist zeige seine eigentliche Kunst und Fertigkeit,
wenn er welche besitzt, im Vorspiele; bey dem Gesänge aber, halte er die
Gemeine blos durch volle, aber reine, auf richtige Melodie gestützte, Harmonie
in Ordnung. Hierinn schon kann er sich als einen geschickten Mann zeigen.»

Wir finden diesen Ausspruch sehr vernünftig, und preißen ihn zur Nachfolge
an.»44 Dieser Bericht, an dessen Authentizität nicht gezweifelt werden muss,
wiederspiegelt scheinbar eine diametrale Meinungsänderung im Verlauf von
über dreissig Jahren. Dem könnte man aber entgegenhalten, dass ja schon

innerhalb der «Vier Weynachts Chorale» der Versuch, die Zwischenspiele besser

in die Komposition zu integrieren und als Textdeutung anzulegen, für
Bachs frühe Ablehnung von Zwischenpassagen als lediglich klangspendenden
Füllseln spricht.

*

In Organistenkreisen gilt die Annahme, dass mit den «Arnstädter Chorälen»

Begleitsätze aus der Frühzeit von Bachs Wirken als Organist gemeint sind,
als derart unumstössliches Allgemeingut, dass sich die Frage lohnt, wo dieses

herrührt45. Dabei lässt sich feststellen, dass der Begriff «Arnstädter
Gemeindechoräle» erstmals in dem vielgelesenen Buch Die Orgelwerke J. S. Bachs von
Hermann Keller aus dem Jahr 1948 geradezu als Gattungsbezeichnung in
einer Kapitelüberschrift auftritt. Keller zählt zu den «Arnstädter Gemeindechorälen»

nicht nur die «Vier Weynachts Chorale» sowie die auch von Klotz
diesem Typus zugewiesenen zwei Choräle BWV 715 und 726, sondern ausserdem

auch «Herr Gott, dich loben wir» BWV 725, aber nicht «O Lamm Gottes
unschuldig» BWV deest. Dabei wundert man sich, warum - um die Frage der

44 Uwe Czubatynski, «Choralvorspiel und Choralbegleitung im Urteil J.S. Bachs», in: Bach-

Jahrbuch 79. 1993, S. 223. Bei dem wahrscheinlich von Agricola rezensierten Werk handelt
es sich um Das Herr Gott, dich loben wir, wie solches bey dem öffentlichen Gottesdienst auf der

Orgel mit der Gemeine am übereinstimmigsten gespielet werden kann von Christian Carl Rolle,
welches zu den Kronzeugen für Blindows Erörterungen der Begleit-Zwischenspielpraxis
gehörte (Blindow [Anm. 30], S. 122 bzw. 174). Johann Friedrich Agricola war von 1738 bis
1741 Bachs Schüler in Leipzig.

45 Diese Ansicht ist mir in den letzten rund zehn Jahren immer wieder begegnet in Gesprächen
mit Organisten aus verschiedenen «Schulen» der Schweiz und Deutschlands. - Sogar in der
neueren angelsächsischen Literatur begegnet der Begriff «Arnstadt Congregational Chorale(s)»
ohne nähere Erörterung und auf derselben Ebene wie «Neumeister Chorales» und «Chorale

partitas», (siehe Stinson [s. Anm. 43], S. 62).



Bachs «Arnstädter Gemeindechoräle» 245

sinnvollen Abgrenzung dieser Art der Choralbearbeitung noch etwas
weiterzuführen - angesichts dieser stilistischen Vielfalt nicht auch «Liebster Jesu,

wir sind hier», BWV 706 bzw. 730 dazu gerechnet werden oder gar diejenigen

Orgelchoräle, die jeweils zusammen mit einer nachfolgenden Strophe in
Generalbass-Notation überliefert sind: «Wer nur den lieben Gott lässt walten»

BWV 690, «Christ lag in Todesbanden» BWV 695, «Jesu, meine Freude»

BWV 713, «Nun freut euch, lieben Christen g'mein» BWV 734 und «Valet will
ich dir geben» BWV 736. Von Keller stammt nur der Begriff «Arnstädter
Gemeindechoräle». Die wesendichen Bestandteile der gängigen Lehrmeinung
zu diesem Repertoire gehen allerdings auf Philipp Spitta zurück. Im ersten
Band seiner Bach-Monografie handelt er an zwei weit auseinanderliegenden
Stellen davon, einmal ausgehend von den Arnstädter Konsistorialakten,
einmal im Rahmen der Behandlung von Bachs Orgelmusik im lutherischen
Gottesdienst des 18. Jahrhunderts.

Spitta vertritt die Meinung, die ornamentierenden Zusätze seien auf
Eindrücke von der Reise nach Lübeck zurückzuführen: «Er colorirte selbst während

des Singens die Melodie in neuer, kühner und ausschweifender Weise,

und gewiß haben ihn in dieser Unsitte, von der er sich später fast ganz
freigemacht zu haben scheint, seine engen Beziehungen zu den nordländischen

Orgelmeistern besonders bestärkt, obgleich sie allgemein verbreitet war.46

Wir besitzen noch ein interessantes Orgelstück frühester Zeit, was auf
seine damalige Spielart ein helles Licht wirft. Dies ist der Choral <Wer nur
den lieben Gott läßt walten> mit Vor-, Zwischen- und Nachspielen bei dem

man auf den ersten Blick die praktische Bestimmung für den Gottesdienst
erkennt und der in den ersten Arnstädter Jahren geschrieben sein muß, da er
viele Spuren von Böhms Manier trägt und das Pedal sehr wenig verwendet.

Die Zwischenspiele sind durchaus nicht regelmäßig zwischen jeder Zeile

eingefügt, was doch nothwendig, wenn sie einmal gemacht werden...»47.

Weiter hinten im ersten Band geht Spitta auf die «Vier Weynachts Chorale»

ein und schliesst mit der Bemerkung: «Es ist kein Zweifel, daß wir hier Proben
davon haben, wie Bach den Gemeindegesang begleitete, und von seinen Schülern

begleitet wissen wollte, denen er deshalb diese vier Sätze aufgezeichnet
haben wird.»48 Als Entstehungszeit nimmt Spitta implizit Bachs Weimarer
Jahre nach 1708 an; denn eine Seite vor Beginn dieses Abschnitts handelt er

46 Spitta, S. 309f. Spitta führt an dieser Stelle als Anmerkung eine Textstelle aus der Anleitung

zur musikalischen Gelahrtheit (erschienen 1758 in Erfurt, S. 681f.) an, in der Jakob Adlung
eifert gegen die «Variationes und Diminutiones», «wenn einige Organisten zu der Zeit, da die

Gemeinde mit singet zu variiren pflegen».

47 Spitta I, S. 310.

48 Ebda., S. 586.



246 Sackmann

noch von der «sicherlich choralkundigen Gemeinde» «im kirchlich gesinnten
Weimar»49.

Im zweiten Band erwähnt Spitta eine «Sammlung von Choralmelodien
mit Generalbass» aus Bachs Leipziger Zeit, die verschollen ist. Dabei kommt er
auf die Aufzeichnungen von Orgelchorälen mit anschliessender zweistimmiger
Niederschrift derselben Choräle zu sprechen, und erwähnt zuletzt die «Vier

Weynachts Chorälen» aus P 802: «Daß diese gradezu zum Zweck der Orgelbegleitung

beim Gemeindegesange niedergeschrieben sind, zeigen die
eingefügten Zwischenspiele.»50

Damit sind sämtliche Argumente exponiert. Unklar bleibt dabei nur, wo
die Grenzen zwischen Choralbegleitung und solistischem Orgelchoral liegen.
Die Passagen aus Spittas monumentaler Monografie liegen so weit auseinander,

dass bei ihm die direkte chronologische und inhaltliche Koppelung von
Ratsakten und den «Weynachts Chorälen» unterblieben ist. Bei Schweitzer und
Pirro sind lediglich die einschlägigen Absätze aus dem Arnstädter Protokoll
zitiert51. Erst Hubert Parry übernimmt 1909 weitestgehend Spittas Gedanken,
obwohl auch er die «Vier Weynachts Chorale» sowie «Allein Gott in der Höh»
BWV 715 und «Herr Jesus Christ, dich zu uns wend» BWV 726 nicht auf Bachs

Arnstädter Zeit datiert52. Luedtke hebt 1918 vor allem den Einfluss von
Buxtehude auf diese Phase in Bachs Entwicklung als Komponist von Orgelchorälen

hervor: «Buxtehudes wie Pachelbels Verfahren haben in Bach ihren Meister
gefunden. Schon einige ganz primitive Choräle der Frühzeit sind lehrreich»,
worauf eine Beschreibung der «Vier Weynachts Chorale» und «Allein Gott»
BWV 715 folgt, deren Bezug zum Arnstädter Protokoll nur sehr locker gefügt
ist53. Gotthold Frotscher stellt 1936 als erster eine direkte Verbindung
zwischen dem Protokoll und den «Weynachts Chorälen» her, die er als «Sätze zum
Gemeindegesang» bezeichnet54, wie ja auch überhaupt Bachs «Empfindung

49 Ebda., S. 584.

50 Philipp Spitta, Johann Sebastian Bach, Leipzig, 2. Band, 1880, Reprint Wiesbaden, 81979,
S. 589.

51 Albert Schweitzer, Johann Sebastian Bach, 1908, Reprint Wiesbaden, 1976, S. 88 bzw. 30-35;
André Pirro, Bach. Sein Leben und seine Werke, Deutsche Ausgabe von Bernhard Engelke,
Berlin, 1910, S. 29.

52 C. Hubert H. Parry, Johann Sebastian Bach. The Story of the Development of a great Personality,
New York/London, 1909, S.40, 47f. bzw. 502f.

53 Hans Luedtke, «Seb. Bachs Choralvorspiele», in: Bach-Jahrbuch 15 (1918), S. 23f.: «mit
'fremden Noten» untermischt, wie einst Bach's Arnstädter Kirchenrat klagte».

54 Gotthold Frotscher, Geschichte des Orgelspiels und der Orgelkomposition, 1935-36, Reprint
Berlin 1969, Band 2, S. 911f.



Bachs «Arnstädter Gemeindechoräle» 247

nicht egozentrisch isoliert und individualistisch zerfasert ist, sondern aus dem
Grunde des religiösen Gemeinschaftserlebnisses emporsteigt»55.

So sehr nun Kellers folgenschwerer Begriff auf Spitta (und ausserdem

wohl am meisten auf Parry) basiert, so sehr ist den Benutzern dieses Begriffs
offenbar entgangen, dass Keller selbst die behandelten Orgelchoräle nicht als

Begleitsätze bezeichnet - ganz im Gegenteil: «Dass dieser Verweis berechtigt
war, das sehen wir an einigen durch einen glücklichen Zufall erhalten gebliebenen

Choralharmonisierungen Bachs, die in der Tat so kühn sind, dass man
eine Gemeinde, die danach singen könnte, bewundern müsste! [....] Das

Interessanteste an diesen Arbeiten ist, dass Bach sie als Ausgangspunkt für
Choralarbeiten genommen hat, bei denen keine Rücksicht mehr auf eine
singende Gemeinde genommen ist, die aber ihre Herkunft vom Gemeindechoral
noch deutlich zeigen.»56

•k

Wenn diese vier «Arnstädter Choräle» nicht zur Gemeindebegleitung
gedient haben, hat dies zum einen Konsequenzen für die Beurteilung ihrer
Rolle im liturgischen Vollzug und zum anderen für ihre Deutung durch die

Interpretierenden von heute. Dann steht die Gattung Orgelchoral als ganze
zur Debatte, weil bisher die «Arnstädter Choräle» geradezu als Bindeglied
zwischen dem Gemeindechoral als Ausgangspunkt und dessen Erweiterung als

Orgelchoral betrachtet wurden; jedenfalls wurden sie nicht nur aus chronologischen,

sondern vor allem aus systematischen Gründen in den lypisierungen
der cantus firmus-gebundenen Orgelmusik häufig an erster Stelle genannt und
dabei Bachs Vör-Weimarer Zeit zugewiesen.57

55 Frotscher, S. 903.

56 Keller, S. 141.

57 So etwa im Aufsatz von Ernest May (s. Anm. 2), S. 84f.; bei Hans Luedtke (siehe Anm. 53)
ist dieser Gedanke ganz zentral. Am Ende seines ersten Kapitels, «Die Vergeistigung der
geschichtlichen Formen im Spiegel Bachschen Schaffens», ist Bachs Entwicklung als Komponist
von Orgelchorälen zusammengefasst (Hervorhebungen von DS): «I. Die Choralkunst von
Bachs erstem großen Anreger, Georg Böhm in Lüneburg, hat ihre Wurzeln in einer dem

Choralgesang als Vorbereitung dienenden improvisatorischen Stimmungsmalerei. - II. Den
nach Lübeck wandernden Jünger Buxtehudes veranlassen die geistigen Grundlagen von dessen

Kunst und noch mehr seinen eigenen Kirchenämter in Arnstadt und Mühlhausen, sich mit
der Durchführung des Cantus firmus bei Orgelbegleitung des Gemeindegesanges

und bei dessen rein instrumentaler Ablösung künstlerisch auseinander

zu setzen. - III. Aus diesen Anregungen entsteht sein eigener, im
Orgelbüchlein ausgeprägter Typus des <Orgel-Chorals>. - IV. Der Meister der
Weimarer und Leipziger Zeit, von Pachelbel und Walther beeinflußt, verschmilzt in seinen

großen Choralphantasien alle technischen Elemente zu einheitlichem ästhetischen
Ausdruck.» (Luedtke, S. 12).



248 Sackmann

Sollten diese Choräle aber nicht als Begleitung Verwendung gefunden
haben, sondern als Intonation zum Gemeindegesang, als Stellvertreter für
eine gesungenen Strophe im Rahmen einer Alternatim-Praxis oder als solistisches

Orgelspiel anstelle des Introitus, als Ausgangsspiel58 oder als «Stück

musiciret»59, ev. «sub communione»60 oder als Ersatz bzw. Einleitung für die

«Hauptmusic»61 oder das «Konzert»62, so würden ihre harmonischen und figu-
rativen Besonderheiten nicht so sehr als blosse Schnörkel wahrgenommen
worden sein, sondern als Mittel der Textaussprache mit den nichtvokalen
Möglichkeiten der Orgel. Gerade die choralgebundene Orgelmusik steht ja
zwischen Vokal- und Instrumentalmusik, indem sie in einem kirchlichen Rahmen

vor Zuhörern erklingt, deren liturgisch geprägte Hörkonventionen dazu

angetan sind, die Textworte selbst innerlich zu ergänzen, welche die Orgel
mit musikalischen Mitteln (Harmonik, Lage, Stimmführung, Figuration) zwar
andeuten, selbst aber nicht mit letzter Konkretion aussprechen kann. Wie

eng, geradezu von «textierter Eindeutigkeit», der inhaltliche Rahmen gerade
in solchen Orgelwerken sein kann, deren liturgische Einbindung alles andere
als evident ist, haben u.a. die Studien von Gerd Zacher zu den «Canonischen

Veränderungen über das Weihnachtslied: Vom Himmel hoch, da komm' ich
her» BWV 76963 und von Albert Clement über die Choralpartiten (besonders
BWV 768) und wiederum die «Canonischen Veränderungen» gezeigt.64
Zudem sind die Textbezüge in Bachs textloser Orgelmusik weit enger als in den
textierten Vokalwerken65. Mit anderen Worten: Würde zu dieser prall mit
Texthinweisen gefüllten Orgelmusik noch der Text selbst gesungen werden,

58 Vgl. die erste und letzte Stelle in Bachs Notizen zur Leipziger Gottesdienstordnung auf der
Rückseite des Titelblattes zur Partitur der Kantate BWV 61, Dok. I: Schriftstücke von der Hand

Johann Sebastian Bachs hrsg. von Werner Neumann und Hans-Joachim Schulze
Supplement zu Johann Sebastian Bach. Neue Ausgabe sämtlicher Werke), Kassel 1963, S. 248f.:
Dokument 178.

59 Wie in der Lüneburger Kirchenordnung von 1643 oder im Plan zu den Reformationsfeier¬

lichkeiten in Zittau von 1717, s. Williams Organ Music III (s. Anm. 1), S. 5f.

60 Ebda., S. 6: In Zittau wurde während der Kommunion eine Kantate von Johann Krieger auf¬

geführt.
61 Blindow (s. Anm. 17), S. 29ff.
62 Vgl. die Orgeleinweihung in der Petrikirche in Freiberg, s. Williams III, S. 6.

63 Gerd Zacher, Canonische Veränderungen BWV 769 und 769a, Johann Sebastian Bach. Das

spekulative Spätwerk Musik-Konzepte, Band 17/18, hrsg. von Heinz-Klaus Metzger und
Rainer Riehn), München 1981, S. 3-19.

64 Albert Clement, 0 Jesu, du edle Gabe. Studien zum Verhältnis von Text und Musik in den Cho¬

ralpartiten und den kanonischen Veränderungen von Johann Sebastian Bach, Utrecht 1989.
65 Dies wurde im Hinblick auf Bachs frühe «Choralharmonisationen» schon 1953 von Albert

Schweitzer bemerkt, (Albert Schweitzer, Die Orgelwerke Johann Sebastian Bachs. Vorworte zu
den «Sämtlichen Orgelwerken», hrsg. von Harald Schützeichel, Hildesheim 1995, S. 171.



Bachs «Arnstädter Gemeindechoräle» 249

so würde eine Art musikalischer Tautologie entstehen, bei der musikalische

Textveranschaulichung und konkrete Textaussprache sich gegenseitig konkurrieren

und in die Quere kommen würden66.

Handelt es sich bei diesen Chorälen aber um kunstvolle Orgelwerke, die
im Gottesdienst von der Zuhörerschaft schweigend angehört und innerlich
mitvollzogen werden, so tritt ihr Kunstcharakter so weit in den Vordergrund,
dass ihre bloss liturgische Funktionalität deutiich überboten wird. Dabei drängt
sich der Vergleich mit den Chorälen innerhalb der Kantaten und besonders
der Passionen auf: Dort repräsentieren Chor und Orchester die Gemeinde,
welche nicht selbst zur Mitwirkung herangezogen werden soll, sondern von
den Singenden vertreten wird. Sie soll indessen Zeit und Ruhe zur
textlichmusikalischen Vergegenwärtigung des Glaubensinhalts erhalten. Im Falle der
ausgearbeiteten Orgelchoräle «spricht» der Organist anstelle der Gemeinde,
die im Akt des Zuhörens, vielleicht sogar des «vernünftig Bewunderns», durch
die Musik vertreten wird oder sich darin widerspiegeln kann.

Die genauere Einordnung von Bachs vermeintlichen «Arnstädter Chorälen»

in die gottesdiensliche Praxis erweist sich als problematisch. Die Untersuchungen

zum Verhältnis von Musik und Text haben nämlich ergeben, dass

diese Orgelstücke allesamt den Textgehalt ausschliesslich der ersten Strophen
bergen. Im Rahmen einer Alternatim-Praxis müssten sie aber verschiedene

Strophen vertreten können, denn es scheint unwahrscheinlich, dass gerade
die Kennstrophe, das Incipit eines jeden Liedes nicht von der Gemeinde,
sondern von der Orgel «gesungen» wurde, sozusagen als integrierte Intonation.

Andererseits würde die Verwendung als eigentliche Intonation wiederum
eine Tautologie ergeben, diesmal in der nahtlosen Aufeinanderfolge von zwei
Anfangsstrophen, zuerst als Orgelspiel und danach als Gemeindechoral. Man
kann sich gar fragen, ob Bach dies später selbst bemerkt und deswegen im
Orgelbüchlein auch Folgestrophen «vertont» hat67. Bevor man in dieser Frage
nicht zu weiteren Lösungen vorstösst, bleibt die Annahme am plausibelsten,
die «Arnstädter Choräle» seien in einem gottesdienstlichen Zusammenhang
in rein solistischer Ausführung ohne Einbindung in einen vokalen Zusammenhang

erklungen.

66 Vgl. die in ähnlicher Richtung zielenden Gedanken, die Peter Gülke zur Oratorienfassung von
Haydns «Sieben letzten Worten» geäussert hat: «Worte Wortdeutung versperrend», in: Joseph

Haydn (Musik-Konzepte, Band 41, hrsg. von Heinz-Klaus Metzger und Rainer Riehn), München

1985, S. 74-78.
67 Dies wäre dann sogar eine Datierungshilfe: so liesse sich der Orgelchoral «Herzlich tut mich

verlangen» BWV 727, der offensichtlich die 5. Strophe (gemäss Schemellis Musicalischem

Gesang=Buch, Leipzig 1736, S. 582) repräsentiert, später als unsere Weihnachtschoräle
datieren.



250 Sackmann

Möglicherweise finden Orgelwerke mit einem derart dezidierten
Kunstcharakter, wie ihn schon Bachs früheste Orgelchoräle aufweisen, heute ihre

angemessene Zuhörerschaft eher in einem Konzert als in einem Gottesdienst.

Darum können die hier formulierten Überlegungen auch Auswirkungen auf
die aktuelle Konzertpraxis wie auch auf die Gestaltung von Tonträgern haben.

Der Zusammenhang zwischen gesungenem Choral und gespielter
Choralbearbeitung ist den konzertierenden Organisten manchmal so wichtig, dass

sie eine oder mehrere Strophen des Liedes auf den Orgelchoral folgen lassen.68

Damit wird eine bestimmte liturgische Praxis unter mehreren möglichen,
nämlich die Verbindung von Intonation und Strophe, ins Konzert verpflanzt.
Der Orgelchoral wird dabei zur Voraussetzung für die Liedstrophe und verliert
damit an Eigenwert. Vom gebildeten Hörer der Bachzeit ist anzunehmen,
dass er die Choraltexte und -melodien so genau kannte, dass man ihm den
Text zum Orgelstück nicht nachliefern musste. Unter diesen Voraussetzungen
hatten damals rein solistische Orgelchoräle auch ohne Verbindung mit dem

Gesang ihren theologisch-inhaltlichen Sinn. Den Hörern und Hörerinnen von
heute fehlt aber dieser liturgische Hintergrund weitgehend: sie sollten sich
zunächst den Choral in Musik und Text vergegenwärtigen können, bevor sie

dessen individuelle Bearbeitung als Orgelchoral hören. Um aber Bachs kunstvolle

musikalische Ausformulierung richtig würdigen zu können, müsste die

gesungene Strophe - angestimmt mit der Stimmgabel oder intoniert von einer
Choralfughette oder einer Improvisation des Organisten - dem Orgelchoral
vorangehen.

Ein Verständnis der sogenannten «Arnstädter Choräle» als eigenständige
Kunstwerke kann die Organistinnen und Organisten dazu ermuntern, auf die

Verpflanzungen liturgieähnlicher Interaktionen ins Konzert oder auf die

Schallplatte zu verzichten.

68 Zwei wahllos herausgegriffene Beispiele: Jean-Claude Zehnder hat zusammen mit dem
Klosterchor Wettingen unter der Leitung von Egon Schwarb das Orgelbüchlein (Choralvorspiele

und Vokalsätze aus dem Orgelbüchlein von J.S. Bach, CD Motette 50281, 50291,
50591), die Achtzehn Leipziger Orgelchoräle Schola Cantorum Basiliensis Documenta,
CD deutsche harmonia mundi 820/821-2 [1986]) und den Dritten Teil der Ciavierübung auf
diese Weise aufgenommen, und Ton Koopman hat 1994 die Achtzehn Choräle von verschiedener

Art, jeweils gefolgt von einer gesungenen Strophe, eingespielt (CD Teldec 94459-2).



251

Der Anfang der Musikwissenschaft in der Schweiz
als ein «Sonderfall»: Peter Wagner und die Folgen
in Freiburg i.Ü.

Jürg Stenzl

Wenn wir uns den Anfängen der universitären Musikwissenschaft in der
Schweiz zuwenden, sollten wir sie innerhalb der unterschiedlichen Kontexte
sehen: dem europäischen, dem nationalen, aber auch den verschiedenen
universitären Kontexten. Die Verbindungen zwischen der Musiklehre als «ars

musica» und den Universitäten reichen bekanntlich in die Anfänge der
Universitätsgeschichte zurück. Peter Wagner hat zu diesem Thema in Freiburg
i.Ü. 1920 die erste Rektoratsrede1 eines Musikwissenschaftlers gehalten. Am
Ende des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts war die Musikwissenschaft

jedoch ein neues Fach, verstand sich - mit Friedrich Chrysanders Worten -
als «Fach eigenen Rechts» und befand sich als solches - paradoxerweise - in
der Situation der Naturwissenschaften, die in dieser Zeit zu akademischen
Würden gelangten und bisherigen «Aussenseitern», etwa den Juden, neue
akademische Chancen eröffneten.

Sehen wir uns zunächst einmal die Universitäten mit den ersten
musikwissenschaftlichen Ordinariaten an (Tabelle 2, S. 253). Das Fach begann 1870

mit der Ernennung Eduard Hanslicks zum Wiener Ordinarius. Das nächste

Ordinariat erhielt Hanslicks Schüler Guido Adler allerdings erst fünfzehn Jahre

später 1885 in Prag. 1898 wurde Adler Nachfolger des im gleichen Jahre
emeritierten Hanslick in Wien. 1897 wurde Gustav Jacobsthal, der bereits im
Gründungsjahr der Strassburger Universität 1872 dort habilitiert worden war,
Ordinarius. Im gleichen Jahr 1897 bekam Jacobsthals Schüler Peter Wagner
in Freiburg eine ao. Professur und 1902 das erste schweizerische Ordinariat
für Musikwissenschaft. 1903 folgte Paris (Romain Rolland) und 1904 Berlin
(mit Hermann Kretzschmar, dem langjährigen Leipziger Universitätsmusikdirektor).

In Berlin hatte Philipp Spitta bereits seit 1875 als ao. Professor
gewirkt und 1894 wurde Max Friedländer, 1902 Johannes Wolf habilitiert.
München berief 1909 Adolf Sandberger. Karl Nef wurde im gleichen Jahr 1909
in Basel ao. Professor, doch bis zu Nefs Basler Ordinariat sollte es noch vier-

1 Peter Wagner, «Universität und Musikwissenschaft», Rede gehalten als Rektor anlässlich des

«Dies academicus» am 15. Nov. 1920.



252 Stenzl

zehn Jahre dauern. Auch Friedrich Ludwig, der zweite überragende
Jacobsthal-Schüler und Mediävist, wurde 1910 in Strassburg ao. Professor, doch erst
1920 in Göttingen Ordinarius. 1915 war Ludwig Schiedermair in Bonn ao.
Professor geworden und erhielt dort ebenfalls 1920 das Ordinariat.

So gab es bis zum ersten Weltkrieg sieben Ordinariate: vier in den
Grossstädten Wien, Paris, Berlin und München, aber auch drei in der «Provinz»: in
Prag und Strassburg, wo die Universitäten als Bollwerke deutscher Kultur
Bedeutung haben sollten, und - vor Paris, Berlin und München - im
schweizerischen Freiburg. Im europäischen und deutschen Kontext gesehen sind
die Ordinariate 1923 für Karl Nef in Basel und 1927 für den Adler-Schüler
Ernst Kurth (der sich bereits 1912 in Bern habilitiert hatte und 1920 zum ao.
Professor ernannt worden war) durchaus nicht verspätet, vor allem wenn man
in Rechnung stellt, dass Nef 1909 ao. Professor geworden war. Überraschend

ist vielmehr die Pionierrolle von Freiburg, dem vierten Ordinariat insgesamt.
Allerdings nur auf den ersten Blick. So wie Prag und Strassburg sozusagen
kultur- und (deutsch) nationalpolitische «Sonderfälle» darstellen, war auch das

schweizerische Freiburg ein «Sonderfall», der sich aus dem Kontext der
Universitätsgeschichte allein nicht verstehen lässt. Darüber hinaus sollten wir
nicht übersehen, dass die «Provinz»-Universitäten bei der Einführung neuer
Universitätsfächer häufig eine wegweisende Rolle gespielt haben. Wie man
sich denn überhaupt, auch heute, von der Arroganz der sogenannten «grossen»

und «führenden» Universitäten nicht allzusehr beeindrucken lassen sollte.
Den historischen Daten zur Einführung des Faches Musikwissenschaft in

den europäischen Universitäten in Tabelle 1 sind im «Sonderfall» Freiburg i.Ü.

die Fakten eines anderen, nämlich des kirchenpolitischen und kirchenhistorischen

Kontextes beizufügen: Die Universität Freiburg wurde 1889 als

konfessionelle, als Hochschule der Schweizer Katholiken gegründet. Als solche stand
sie wiederum nicht nur in einem schweizerischen, sondern im umfassenderen
Kontext konfessioneller Auseinandersetzungen: Kulturkampf, Ultramontanismus

und «République chrétienne» unter Georges Pythons bestimmendem Ein-
fluss in Freiburg wären die Stichworte.

Wenn es um das Fach Musikwissenschaft innerhalb einer katholischen
Universität geht, reicht es in unserem Zusammenhang, zunächst die Auswirkungen

dieses Kontextes auf das Fach deutlich zu machen. Die Musikwissenschaft

in Freiburg wurde als Wissenschaft und Praxis vornehmlich der
Kirchenmusik verstanden. Es ging in Freiburg von Anfang an um die historische

Erforschung der alten Kirchenmusik und gleichzeitig um deren praktische
Realisierung im Rahmen der Universität und ihrer Gottesdienste. Peter Wagner
wurde also in doppelter Funktion nach Freiburg berufen: als Musikforscher
und als Kirchenmusiker, der mit den Studierenden, allen voran den Theologen,

gregorianischen Choral und Vokalpolyphonie aufführte. Vokalpolyphonie
hiess sowohl Palestrina wie auch die nach dessen Vorbild durch die Cäcilianer



Der Anfang der Musikwissenschaft in der Schweiz 253

Tabelle 1

1856

Hans- Jacobs- Kretz- Adler Sand- Wagner Rolland Ludwig Nef Schieder-
lick thai schmar berger mair

1825- 1845- 1848- 1855- 1864- 1865- 1866- 1872- 1873- 1876-
1904 1912 1924 1941 1943 1931 1944 1930 1935 1957

LB

1861

1870
1871
1872
1873
1874
1875
1876
1877
1878
1879
1880
1881

1882
1883
1884
1885
1886
1887
1888
1889
1890
1891

1892
1893
1894
1985
1896
1897
1898
1899
1900
1901

1902
1903
1904
1905
1906
1907
1908

1909
1910
1911

1912
1913
1914
1915

o W'n Dr Bin

Hab Stgb

LB

Dr jur

Dr phil

Hab W'n

o Prag

Doz Lpz Dr Wzbg

o Stbg

Dr Stbg

Hab Fbg
Hab Mü

Dr Paris
Dr Stbg

ao Prof ENS Dr Lpz
o W'n

o Bin

o Fbg
o Paris

Hab

o Mü

Hab Bas
Dr Erlg

Hab Mbg

ao U'hab Bonn

ao
o Bonn

Hans- Jacobs- Kretz- Adler Sand- Wagner Rolland Ludwig Nef Schieder-
lick thai schmar berger mair



254 Stenzl

Tabelle 2

Choralrestauration Peter Wagner

Vorgeschichte

ab Abschaffung des «neogallikanischen» Chorals
1830 in Frankreich

1833 Die Benediktiner-Abtei Solesmes wird zunächst
als Priorat durch Prosper Guéranger (1805-75)
neu gegründet.

1837 Dorn. Guéranger wird Abt von Solesmes

1840 P. Guérangers Institutions liturgiques, Paris 1840,
2. Aufl. 1844, dt. 1854

1851 Ildefons von Arx entdeckt das St. Galler
Cantatorium SG 359; «Faksimile» von SG 359
durch L. Lambillotte, Brüssel 1851

1854 L. Lambillotte, La restauration du chant grégorien,
Paris 1854

1859 Antonin Gontier, Méthode raisonnée de

plain-chant, Le Mans 1859

1861 Kirchenmusik. Kongress in Paris

1865 * in Kürenz bei Trier

1868 Päpstl. autorisierte Neuausgabe der «Medicaea»

von 1614/15 durch Pustet in Regensburg mit
Privileg für 30 Jahre

1875-1890 Auseinandersetzung zwischen
Kirche und Solesmes,
Tradition vs. Restauration

1873 Pius IX. empfiehlt die «Medicaea» zur allg. Einführung

1876-86 Studium an der Kirchen¬
musikschule am Dome Trier

1878 erneute Bestätigung der «Medicaea»

1880 Dom. Joseph Pothier, Les mélodies grégoriennes
d 'après ta tradition, Tournai 1880; dt. 1881

1882 Kirchenmusik. Kongress in Arezzo
Solesmer Graduale (nur für die frz. Benediktiner)
Papst Leo XIII. verwirft dieses
Solesmer Graduale für die Gesamtkirche

1886-90 mw. Studium in Strassburg
1889 Publ. 1. Bd. der Paléographie musicale durch Solesmes
1890 Dr. phil. in Strassburg

weitere Studien in Berlin



Der Anfang der Musikwissenschaft in der Schweiz 255

Tabelle 2 (Fortsetzung)

Choralrestauration

1890-1908 Durchbruch der Restauration

1893

1895
1901

Papst Leo XIII. fordert Memorandum zur Choralfrage

1901- Kloster Solesmes auf der Isle of Wight (GB) im Exil
1922

1902

1903 April: Konstituierung der Vat. Komm, für Choralausg.
22. November: «Motu proprio» von Papst Pius X:

Sieg der Restauration
1904

1905

1908

1913

1920/21
1921

22. Mai: Breve Papst Pius X. mit Auftrag für
Choralausgabe an die Mönche von Solesmes

Veröff. des Kyriale

Veröff. des Graduale

Peter Wagner

Habil. in Freiburg mit
Ursprung u. Entwicklung d.

lit. Ges.formen, Freiburg
1895 (E/g. i.d. greg. Mel., I)

ao. Prof.

Gründung der «Gregorianischen

Akademie»

o. Prof.

Mitglied der Vat. Komm.

Neumenkunde, Lpz 1905
(E/g. i.d. greg. Mel, II)

Gesch. d. Messe, I

Rektor d. Univ.

Greg. Formenlehre (E/g. i.d.

greg. Met, III)

1927/30 1. Präs. d. IGMw

1931 t in Freiburg



256 Stenzl

unterschiedlicher Observanz neukomponierte liturgische Musik. Die praktischen

Bestände cäcilianischer Kirchenmusik in der Bibliothek des Institut de

Musicologie zeugen davon.
Mit dem Choral und der Vokalpolyphonie ist gleichzeitig der musik- und

kirchenhistorische Kontext des Freiburger Ordinariats benannt: Peter Wagners
Lehrstuhl war ein durch die kirchenmusikalische Restauration entstandenes
und durch sie bestimmtes Ordinariat. Der aus Trier stammende Peter Wagner
verfügte über die denkbar besten Voraussetzungen für diese Aufgabe: Sein

Kirchenmusiklehrer in Trier war 1876-1886 der Cäcilianer und Domorganist
P. Michael Hermesdorff, sein Universitätslehrer in Strassburg 1886-1890
Gustav Jacobsthal, der, nach einem Wort seines Schülers Albert Schweitzer,
«nur die vorbeethovensche Musik als Kunst anerkannte» (MGG 6, Sp. 1618).
Jacobsthals Ausgangspunkt war die Palestrina-Restauration in ihrer Berliner

- lutherischen - Variante von Carl von Winterfeld, Eduard Grell und Heinrich
Bellermann.

In Tabelle 2 (S. 254/255) habe ich die wesentlichen Daten der
Choralrestauration und der Biographie des Choralforschers Peter Wagner zusammen-
gefasst. Wir ersehen daraus, dass Wagners Studienzeit in Trier und Strassburg
und die Zeit des jungen Forschers in Freiburg seit 1893 mit den erbitterten
Auseinandersetzungen zwischen den Traditionalisten (den Rom- und Trienter-

Konzil-bezogenen Anhängern der in Deutschland neugedruckten «Medicaea»)
und der vom französischen Solesmes ausgehenden Choralrestauration
zusammenfallen. Der Deutsche, der Choralforscher und der Historiker Wagner hatte
für Solesmes Partei ergriffen. Als 1903 das päpstliche «Motu proprio» in der
Restauration der ursprünglichen Gestalt des Chorals und der Vokalpolyphonie
Palestrinas die wahre «Musica sacra» festlegte und damit den Sieg der Restauration

für die katholische Kirche besiegelte, war Wagner seit sieben Jahren in
Freiburg tätig und seit einem Jahr Ordinarius.

Es ist keine modernistische Übertreibung, in Peter Wagner eine europäische

Persönlichkeit zu sehen: Aus dem äussersten Westen Deutschlands, aus
dem Lothringischen kommend, studierte er in der germanisierten elsässischen

Universität Strassburg, in welcher durch Jacobsthal die Berliner Tradition
weitergeführt und philologisch vertieft wurde. Bezeichnenderweise begab sich

Wagner nach seinem Doktorat zu ergänzenden Studien nach Berlin zu Bellermann

und Spitta. Neben dieser betont deutschen Tradition stehen aber die

engen Verbindungen zur führenden französischen Choralforschung. (In
Freiburg hat Wagner im übrigen für Theologen auch Einführungsvorlesungen in
die Kirchenmusik auf französisch gelesen.) Die Verbindungen nach Rom
vertieften sich von 1904 an durch Wagners Mitarbeit in der vatikanischen
Choralkommission. In seinen letzten Lebensjahren hat sich Wagner darüber hinaus
intensiv mit der mittelalterlichen spanischen Musikkultur beschäftigt.

Peter Wagner starb 1931 in Freiburg und 1932 wurde Karl Gustav Feilerer



Der Anfang der Musikwissenschaft in der Schweiz 257

sein Nachfolger. 1902 in Freising geboren hatte er 1925 bei Sandberger in
München promoviert und sich bereits zwei Jahre danach in Münster habilitiert.

Mit Feilerer kam der bayerische, der Regensburger Katholizismus auf
den Freiburger Lehrstuhl, sozusagen Wagners frühere Gegenpartei. Doch die
Zeiten hatten sich inzwischen gründlich gewandelt: Die Musikwissenschaft

verfügte in der Schweiz im Jahre 1932 über zwei weitere Ordinariate in Basel

und Bern und die Kirchenmusikrestauration hatte sich weltweit durchgesetzt.
Feilerer sah seine Aufgabe jetzt vielmehr darin, die vornehmlich auf der
Kirchenmusik und besonders auf der Choralforschung beruhende Freiburger
Musikwissenschaft zu einer allgemeinen Musikwissenschaft auszuweiten,
soweit das die äusserst beschränkten finanziellen und personellen Mittel
überhaupt zuliessen. Die deutsche Jugendmusikbewegung und deren spezifisches

Interesse an der Praxis der alten Musik hat in dem von Feilerer geleiteten

Collegium musicum deutliche Spuren hinterlassen. Er brachte dort auch
alte Freiburger Musik, das Dreikönigsspiel, Kotter, Wannenmacher und Herpol
etwa, zur Aufführung und schrieb selbst ein materialreiches Buch über die
ältere Freiburger Musikgeschichte. In Freiburg entstand auch sein 1937
erschienenes Buch über Giaccomo Puccini, die erste wissenschaftliche Arbeit
über den erst 1924 verstorbenen Komponisten. Fellerers Beziehungen zu
Italien, besonders zu Rom, waren bereits damals (und blieben es bis zu seinem
Tode 1984) sehr eng - bis hin zu der im Vorwort der Puccini-Monographie
geäusserten Begeisterung für das neue Italien Benito Mussolinis. Damit stand

er allerdings in Freiburg und der katholischen Schweiz keineswegs allein, man
denke nur an Gonzague de Reynolds diesbezügliche Texte und Aktivitäten.

Wie es dazu kam, dass Feilerer 1939 den Ruf nach Köln als Nachfolger
Theodor Kroyers annahm, bedürfte einer eigenen Untersuchung. Für die
Freiburger Musikwissenschaft bedeutete dieser Schritt eine ernste Bedrohung.

Von 1940 an las Franz Brenn in Freiburg. 1907 geboren wurde er in Luzern
und dann aber vor allem in Wien musikalisch und musikwissenschaftlich
ausgebildet und promovierte dort 1931; 1950 wurde er ao. Professor, aber nie
Ordinarius.

Nach dem Tode Brenns 1963 stand 1964 der 1927 geborene Helmut
Hucke, der damals am Deutschen historischen Institut in Rom wirkte, als

neuer Professor für Musikwissenschaft bereits soweit fest, dass er in Freiburg
eine Wohnung zu suchen begann. Sein Einsatz für die praktische Erneuerung
der Liturgie und Kirchenmusik im Vorfeld des II. Vatikanischen Konzils -
nicht etwa seine wissenschaftliche Arbeit als Choral- und Opernforscher -
kostete ihm schliesslich die Freiburger Professur, noch bevor er sie erhalten
hatte. Die treibende Kraft dabei war - Karl Gustav Feilerer.

Niemand konnte damals vorhersehen, dass diese konservative Intrige
gegen Hucke für Freiburg schliesslich zu einem Glücksfall führte, zur Berufung
von Luigi Ferdinando Tagliavini im Jahre 1965. In seiner Person bündelte sich,



258 Stenzl

wie sich bald zeigen sollte, mit Ausnahme der Mediävistik, all das, was der
Musikwissenschaft in dieser Universität ein eigenes Gesicht gegeben hatte: Die

internationale, europäische Dimension des in Italien und Frankreich
ausgebildeten, perfekt viersprachigen Musikers und Musikforschers, die Verbindung
von Forschung und Praxis auf höchstem Niveau, dazu die sozusagen
«dienstleistende» Aktivität des Organologen: Die Reihe der unter seiner Mitwirkung
in diesem Kanton restaurierten Orgeln wurde - nach schwierigsten Kämpfen

gegen lokale Borniertheit - durch die in ihrem altem Glanz wiedererklingende
Mooser-Orgel in der Freiburger Kathedrale gekrönt. Derweil erwachte im
musikwissenschaftlichen Institut eines der Hammerklaviere Moosers zu neuem
Leben. Dass Tagliavini in seiner Person eine Brücke zwischen der deutsch-,
der französisch- und der italienischsprachigen Musikforschung schlug, zeigt
sich heute etwa in Genf, wo an der Universität und im Centre de Musique
Ancienne des Conservatoire populaire in leitenden Stellungen zwei seiner
früheren Schüler wirken.

Erlauben Sie mir ein persönliches Schlusswort: Nachdem ich selbst gut
zwanzig Jahren in diesen Räumen verbringen konnte, wünsche ich der
Freiburger Universität, dass ihr, wenn es dereinst um Luigi Ferdinando Tagliavinis
Nachfolge gehen wird, der gute Stern, der seit Peter Wagners Zeiten über
Freiburgs Musikwissenschaft stand, weiterhin leuchten wird. Die Musikwissenschaft

hat in der Universität, in der Stadt und im Kanton Freiburg in die
Breite und die Tiefe gewirkt. Eine schweizerische Musikwissenschaft ohne
das Bindeglied Freiburg zwischen den Sprachregionen ist kaum denkbar.
Universitäten und Städte von der Grösse Freiburgs bedürfen solcher sowohl
wissenschaftlicher wie künstlerischer Institutionen, bedürfen der - sich
historisch verändernden - Verbindung von Wissenschaft und Praxis. Die für
die Freiburger Universität seit jeher charakteristische Internationalität hat
Freiburg vor dem als Gefahr stets drohenden Abgleiten in Provinzialismus
bewahrt; sie war eine wesentliche Voraussetzung für die radikalen
wirtschaftspolitischen Veränderungen seit den sechziger Jahren. Die Rolle der
Musikwissenschaft musste dabei bescheiden, aber nicht wirkungslos bleiben.
In einer regionalen freiburger Kultur aber, die sich in so starkem Masse als eine
Musikkultur versteht, hat die Präsenz eines musikwissenschaftlichen Institutes
und seiner Diensüeistungen jene Bedeutung, von der andere derartige Institute

träumen.



259

Siamo tutti compositori!
Alcune riflessioni sulla distribuzione sociale
del processo compositivo

Marcello Sorce Keller

I. Dichiarazione di intenti p. 260
II. Una domanda non banale p. 261

III. I modi délia composizione orale p. 263
IV. Improwisazione come collaborazione p. 278
V. Altre collaborazioni e indebitamenti p. 284
VI. Algoritmi (o quasi...) p. 288
VII. 11 processo compositivo prosegue con l'ascolto e la ricezione p. 292
VIII. Costruzione e de-costruzione sociale del fatto musicale

e del suo senso p. 294
IX. Conclusioni p. 298
X. Bibliografia p. 301



260 Sorce Keller

I. Dichiarazione di intenti

In questo articolo tentero di evidenziare come quello délia «composizione»

e, più generalmente, quello del «far musica» (le due cose non sempre si

distinguono facilmente tra loro), considerato dal punto di vista delle scienze

sociali, non sia un processo che si realizza necessariamente, completamente e

compiutamente a livello individuale. AI contrario: esso si attua attraverso in-
terazioni a cui partecipano individui, tradizioni e culture, in un rapporto colla-
borativo assai più eaborato di quanto non lasciasse intrawedere il dualismo
concettuale dei romantici che opponeva, un po' semplicisticamente, la creazi-

one individuale nella musica della Hochkultur a quella collettiva dell'ambito
folklorico.

Ho voluto dirlo subito perché le discussioni sul «far musica» che si sono

sviluppate finora in ambito sociologico e antropologico mettono bene in luce

almeno una cosa: indipendentemente dal grado di consapevolezza che ha il
music maker del proprio ruolo nel processo compositivo (variabile da cultura
a cultura, da un ambito sociale o temporale all'altro di una stessa cultura),
il processo si présenta distribuito eframmentato (con momenti di concentra-
zione e di rarefazione, di accelerazione e rallentamento) tra livelli sociali
différend che sono tutti in qualche modo collettivi e partecipativi. All'interno di
essi, naturalmente, ci sono individui che agiscono e reagiscono in modo più o

meno appariscente e le cui social actions (nel senso inteso da Talcott Parsons)

possono avere maggiore o minore impatto e riconoscimento più o meno espli-
cito. Quello che con ciô desidero sottolineare è che (sempre parlando sociolo-

gicamente) riesce difficile immaginare un ambito umano, comunque definito,
in cui possano esserci persone escluse in assoluto da questo processo.

Per mostrare che le cose stiano cost avro bisogno di effettuare una rico-
gnizione di territori molto vasti (senza forse nemmeno riuscire ad indicare
tutti quelli che sono rilevanti per il mio scopo). Sono territori e argomenti su
cui non mancano gli specialisti. A tutti costoro chiedo dunque venia se, dal
loro punto di vista, l'area di loro specializzazione non è trattata in queste
pagine con la competenza e l'approfondimento che avrebbero desiderato.



Siamo tutti compositori 261

II. Una domanda non banale

Se ad un pubblico di appassionati melomani ponessimo la domanda «Chi

compone veramente la musica?» la risposta sarebbe prevedibile e scontata:

«...ma i compositori, naturalmente!». E questa verrebbe pure data con accento
incredulo e divertito.

Non molto diversa sarebbe, alla stessa domanda, la reazione di un gruppo
di studenti di conservatorio. Ben più awertiti del pubblico generico sulla

complessità del «far musica», gli studenti musicisti tendono perô, in definitiva,
a dare la stessa risposta del pubblico generico1. Sono infatti anche loro (corne

gli altri comuni mortali) eredi diretti di una concezione tardo- romantica del
fatto artistico che nel mondo occidentale si è sedimentata in una diffusa co-
scienza collettiva. Secondo questa, l'attività del comporre deve essere impu-
tata, puntualizzata e ascritta ad un solo individuo creatore il quale (al di là di
tecniche e possibili stereotipi mutuati da una tradizione di riferimento) deve

trovare un modo di esprimere il suo specifico modo di essere - se non addi-
rittura una personale Weltanschauung.

I musicologi di mestiere, naturalmente, sono alquanto più consapevoli
délia difficoltà di comprendere tanto il «corne» quanto il «dove» del processo
compositivo e sarebbero quindi parecchio più cauti nel tentare di rispondere
ad una domanda che Ii pone nel bel mezzo di un campo minato. I musicologi
sanno bene, per esempio, come nel corso del Medioevo europeo, si debba

attendere Hildegard von Bingen e la scuola di Nôtre Dame (pur se l'esistenza

storica di Léonin e Perotin è messa in dubbio da qualcuno) per riconoscere

quell'intenzione manipolativa del materiale sonoro (il Kunstwollen di Alois

Riegl) che, agli occhi di noi moderni, segnala la presenza del compositore

cost come siamo abituati a visualizzarlo e a concepirlo (van der Werf 1990).
E i musicologi sanno pure che il termine compositore usato per indicare un'at-
tività occupazionale, in effetti, entra in uso in Europa ancora più tardi, solo

verso la fine del XTV sec. E anche a quel tempo solo sporadicamente (Finscher
1975). Prima di allora perô, pur in assenza di compositori riconosciuti, la

musica esisteva egualmente e rivestiva nella vita sociale non meno valore
simbolico di quanto ne abbia adesso.

Gli etno-musicologi poi, più dei loro colleghi di formazione storica, sono

consapevoli del fatto che per una tradizione musicale alimentarsi di musica

consapevolmente com-posta, cosi come è awenuto nel corso degli ultimi

1 Chi scrive si è dato numerose volte il divertimento di porre questa domanda, e domande

sulla musica in genere, aile persone più diverse, appartenenti agli ambienti più differenti
che gli capitavano sotto mano.



262 Sorce Keller

secoli délia storia occidentale, costituisce, da un punto di vista etnografico,
più l'eccezione che non la regola. Una tradizione musicale puo benissimo
vivere, evolversi, trasformarsi, lungo un ampio arco di tempo senza bisogno
di delegare e concentrare il processo compositivo nelle sole mani di speciali-
sti designati e addestrati unicamente a quello scopo. Ecco allora che in
termini molto generali, assumendo una prospettiva che si potrebbe dire inter-
culturale o «planetaria», non è affatto improprio porsi la domanda «Chi corn-

pone veramente la musica?»
Se la domanda la prendiamo sul serio, se riusciamo a vedere che non si

tratta di un quesito retorico a cui dare una risposta scontata, ci accorgiamo
allora dei risvolti intriganti che nasconde e di quanto siano relativamente
pochi a esserne pienamente consapevoli. E costoro sono forse, più di ogni
altro, non i musici ma quei sociologi che si interessano alia musica e alle arti
(J. Wolff 1982; Zolberg 1990) e, per converso, quei pochi musicologi che

frequentano assiduamente la sociologia (p. es. K. Blaukopf, I. Bontinck, V.

Karbusicki, I. Supicic). Nel loro ambiente si tende a riconoscere che anche

quando il mestiere di compositore è ufficialmente sancito, in realtà non sono
i compositori o, meglio, non sono sempre e soltanto i compositori a monopo-
lizzare il processo compositivo, pur quando il parlar quotidiano ci induca a

pensare che cosi debba essere. Nella realtà dei fatti, la dichiarazione che X è

l'autore del brano Y ha un contenuto di verità non molto superiore a quello
dell'affermazione che un film di Federico Fellini (per fare il nome di un regi-
sta tra i più geniali) si debba solo ed unicamente al mestiere e al talento di
quel grand'uomo di cinema. La sola differenza è che in questo secondo caso
è più agevole rendersi conto délia grossolana semplificazione che l'abituale
esprimersi comporta. Non è infatti difficile scorgere la pluralité di individui
che si cela necessariamente dietro un'opera cinematografica2. Ma se ci inter-
essiamo al fatto poietico, al processo generativo cioé, anche per tutti quegli
altri fenomeni che nella nostra cultura diciamo «artistici», conviene allora
osservare meglio. Allora, anche quando un compositore è chiaramente desi-

gnabile e individuabile ufficialmente corne l'autore di un determinato brano
(magari pure legalmente depositato a suo nome ai fini del copyright), ci

accorgiamo che, ad un più attento esame, il cosiddetto compositore ha com-

2 Autori dei grandi film di Fellini furono, oltre naturalmente a Federico Fellini, anche lo sce-

neggiatore e scrittore Ennio Flaiano, il geniale scenografo Pietro Gherardi, il compositore
Nino Rota e poi, last and not least, i grandi e meno grandi attori che il regista italiano sape-
va scegliere.



Siamo tutti compositori 263

piuto solo una modesta parte del lavoro che gli viene abitualmente attribui-
to in to to3.

Questo articolo è dunque un tentativo di prendere atto di tutto cid e di rico-
noscere che la nostra cultura spesso ci induce a pensare la musica secondo
termini che impediscono di cogliere la reale allocazione e distribuzione
nell'ambito sociale del processo compositivo. E' quindi proprio un confronte
tra culture e atteggiamenti tradizionali differenti che puö aiutarci a vedere la
cosa nei suoi meccanismi fondamentali.

III. I modi délia composizione orale

1. Musica nella natura

Nell'ascoltare un brano musicale la prima domanda che ciascuno di noi natu-
ralmente si pone, la prima curiosità che desidera soddisfatta è quella di
sapere chi ne sia l'autore. Eppure esistono numerose culture in cui questa
curiosità non si manifesta. Questo perché in quelle culture la musica è pen-
sata come qualcosa in vario modo pre-esistente aile attività umane, corne un
che di naturale che ha un suo posto owio e riconosciuto nel conteste dei
fenomeni délia natura. Viene da ricordare in primo luogo, a tal proposito, la
credenza mantenutasi fino a buona parte del Medioevo nella «musica delle
sfere» di cui parla Boezio con tanta enfasi. E tanto a lungo si mantenne questa
credenza che Tomaso Campanella, e con lui siamo addirittura all'inizio del
Seicento, auspicava l'invenzione di un «cannocchiale acustico» che avrebbe

potuto consentire finalmente agli uomini di udire questa musica celestiale
normalmente soffocata dai rumori délia biosfera4. E Johannes Kepler, più o

meno nello stesso periodo, nel suo Harmonices mundi, parla non solo del-
l'armonia cosmica in modo altrettanto concreto ma anche, sulla base dei dati
numerici sul movimento dei pianeti di cui disponeva, procédé alla ricostruzio-
ne dell'accordo planetario che avrebbe dovuto derivarne (Stephenson 1994).

3 Pensiamo a come migliaia di compositori europei abbiano manipolato il sistema tonale, che

loro stessi non avevano inventato, e corne abbiano impiegato di sovente stereotipi melodi-
ci, armonici, formali e orchestrativi che erano di pubblico dominio (come i proverbi e le bar-
zellette che utilizziamo nel linguaggio parlato). Pensiamo a come, se con un supercomputer

potessimo estrarre tutte queste cose dalle opere di uno di loro, quante poche pagine ori-
ginali ne rimarrebbero.

4 La città del sole, l'opéra in cui Campanella esprime questi pensieri, è del 1602.



264 Sorce Keller

A guardare bene l'idea che possa esistere una musica naturale, connaturata
con il funzionamento stesso dell'universo non è venuta mai a mancare del

tutto nel mondo occidentale, anche se, a partire dall'Illuminismo, viene rele-

gata in una posizione assai marginale5. Ai giorni nostri, p. es., l'idea di una
«musica» prodotta dalle cose del mondo come corollario ineludibile del loro
stesso essere riaffiora in John Cage e, in modo perfino più articolato in Murray

Shafer, le cui attività partono dal design acustico per arrivare all'ecolo-

gia sonora e al protezionismo di quei soundscapes che corrono il rischio di
andare inquinati dapprima, distrutti poi e, quindi, spesso persi per sempre
(Murray Shafer 1973; Feld 1993). Non è mancata nemmeno in altre culture
l'idea di una musica intessuta nella natura stessa dell'universo che risuona,
riflettendosi in modo différente da caso a caso, nell'individualità di ogni sin-

golo essere. II Sangita sastra afferma infatti che chi sappia ascoltare la voce
divina nella propria intériorité puè scoprire dentro di sè forme sonore bellis-
sime: pensiamo a come il termine sanscrito mantra nell'induismo e nel bud-
dismo tenda ad abbracciare concetti che vanno in queste due direzioni (il
macro e il micro). Sono due direzioni che ricordano la musica mundana e la
musica humana di cui parlo Boezio6.

Ma tutte queste sono idee e credenze con le quali i più tra noi trovano
difficile rapportarsi anche, in fondo, nelle versioni attualizzate di Cage e Murray

Shafer. Ci sembrano appartenere ad un mondo in cui storia e scienza si

confondono con il mito e con la leggenda. Per noi che siamo stati socializzati
in una cultura in cui la musica è qualcosa che si produce intenzionalmente

per essere proiettata poi verso un pubblico che ne è il destinatario designato,
è difficile intuire quale concretezza e quale tangibilità emotiva altre idee di
«musica» (p. es. quella di una musica che è e che non si fa) potessero avere
nelle cultura medievale o in quelle delle grandi culture orientali. Per trovare
concezioni del far musica più rapportabili alla nostra, per strano che possa
sembrare, dobbiamo cercarle allora nel mondo tribale contemporaneo7. E' in
quel mondo, in quegli ambienti che possiamo anche trovare, a volte, una con-
cezione del far musica, un'idea del comporre, che non ci è del tutto estranea.

5 Singolare il caso di Fiorella Terenzi che dopo essersi laureata in astrofisica con una tesi inti-
tolata Sintesi numerica dei suoni stellari (Université degli Studi di Milano, 1988) ha prodot-
to un disco, Music from Galaxy, in cui questi suoni sono rielaborati.

6 Puö essere interessante ricordare che il De institutione musica di Boezio rimase come libro
di testo ad Oxford fino alla metà del XlXmo secolo!

7 Una parte non trascurabile, e in effetti tra le più interessanti della letteratura etnomusicale

contemporanea è dedicata alio studio del processo compositivo e del modo di pensare la

musica o pensare «in musica» di alcune société tribali. Eccellenti esempi al riguardo sono,

per citarne solo alcuni storicamente importante Lach 1913, Heinitz 1931, Nettl 1989, Zemp

1978; 1979.



Siamo tutti compositori 265

Che non la si incontri ovunque pero deve awertirci del fatto che pensare la
musica come qualcosa da «mettere insieme» con lucida consapevolezza non
è di per sé un atteggiamento «universale» (o «naturale») che come tale si

possa dare per scontato.

2. Quando, per nascere, la musica ha bisogno degli uomini...

I Kaluli della Nuova Guinea, per esempio, ritengono che la musica non sia

una esclusiva invenzione degli uomini e la vedono piuttosto come una riela-
borazione umana del canto degli uccelli8. Anche qui il fatto musicale di base

è dunque un dato ambientale, non astrofisico stavolta ma, invece, biologico.
Poiché la musica comincia col canto degli uccelli il genere vocale più importante

dei Kaluli, il gisalo, si basa principalmente sul canto di un uccello (una
sorta di piccione selvatico) che prende il nome di muni. E siccome gli uccelli
cantano spesso insieme, ma mai all'unisono, l'unisono è inconcepibile in que-
sta cultura (sarebbe contro-natura); è invece normale per i Kaluli produire un
canto collettivo che oscilla tra polifonia e eterofonia (Feld 1982)9. Ben diverso
è il caso di alcune tribù dei Plains Indians del Nord America che, per appren-
dere nuove canzoni andavano in cerca di una «visione» o «illuminazione inte-
riore». Ogni uomo doveva trovare la propria, con uno spirito guida (uccello o

animale) e con essa la canzone corrispondente da intonare poi nel momento

8 Steven Feld ha analizzato il rapporta tra suono, sentimento e commozione tra i Kaluli della

Nuova Guinea Papua (Feld 1982). Uno dei punti principali del suo studio è l'analisi di un

mito dei Kaluli che narra di una giovane che rifiuta di condividere il proprio cibo con il fra-

tello minore, che di conseguenza disperato si tramuta in uccello (si noti che diventare un
uccello per i Kaluli équivale a morire e che le voci degli uccelli per loro altro non sono che

le voci dei morti). La sorella allora cerca di rimediare all'errore e richiama il ragazzo, che

perö ora non puô più rispondere, perché ora puô solo parlare il linguaggio degli uccelli.

Questo linguaggio puô tuttavia essere adottato anche dagli esseri umani, che lo traducono
in pianto, poesia, canto, forme di espressione che contrastano drasticamente col linguaggio

quotidiano, di carattere essenzialmente pratico. Il linguaggio degli uccelli, al contrario -
insieme alla sua traduzione umana - è il linguaggio degli affetti destinato soprattutto a susci-

tare risposte di tipo emotivo (Feld 1982).
9 Occorre awertire il lettore non familiare con la letteratura antropologica che è oramai tra-

montata l'idea che le société tribali (una volta cosiddette «primitive») ci offrano una testimo-

nianza contemporanea di un passato arcaico dell'umanità. Le société tribali di oggi sono, per
l'appunto, contemporanee. Hanno una storia di cui quasi sempre non ci è dato sapere molto

ma che puô nascondere processi di cambiamento, magari rivoluzioni anche assai drastiche. E'

pure tramontata la credenza che i processi di cambiamento in queste société possano essere

stati di tipo lineare (dal semplice al complesso) e che quindi nelle société tribali si debba

necessariamente trovare musica monodica che verrebbe poi sostituita da una prassi polifo-
nica quando il corpo sociale diventa più complesso e articolato.



266 Sorce Keller

del bisogno. E la ricerca aweniva nel deserto, digiunando, e anche infliggen-
dosi vere e proprie forme di tortura. Era nell'acuita percezione del proprio
stesso essere, acuita perfino col dolore fisico, che la probabilité di trovare una
«illuminazione» interiore poteva aumentare. E, cosa interessante, a qualcuno

poteva capitare di cercare a lungo e ripetutamente questa esperienza senza
mai riuscire ad averla. Anche gli indiani Blackfoot, una tribù che prima del
1800 non aveva avuto alcun contatto con la cultura occidentale, trovavano
le loro canzoni attraverso uriesperienza interiore, pur se meno drammatica
e sofferta di quella dei Plains Indians: loro le canzoni le sognavano10. Ma oggi

non è più cosi; sotto l'influenza della cultura occidentale anche gli indiani
d'America hanno tutti imparato che le canzoni si compongono, aspettando
magari quei momenti di «ispirazione» che per la mentalité occidentale costi-
tuiscono in fondo la traduzione culturale di quel tanto di irrazionale che si

cela nella parola «sogno», usata nelle culture tribali (Nettl 1989). In questi
casi, quindi, la musica nasce con l'aiuto degli uomini ma non è concepita come

un prodotto essenzialmente umano nella sua origine.
Per gli aborigeni australiani, invece, la musica venne inventata durante

il dreamtime (uriepoca mitica vissuta dagli antenati, tanto lontana nel tempo
da collocarsi quasi tra realté e sogno). E queste canzoni, nate durante il pro-
cesso formativo dell'universo, all'universo stesso rimasero legate o, meglio, alle

sue parti (fiumi, monti, pianure, ecc.). Quasi come pietre miliari di romana
memoria, le canzoni indicano agli aborigeni i luoghi geografici e i percorsi che

Ii collegano, tanto da consentire all'occhio e all'orecchio interiore deU'esperto

una raffigurazione mentale dello spazio (Ellis 1985). La musica è quindi per
gli aborigeni qualcosa che semplicemente esiste, proprio come i laghi, i fiumi,
le montagne. E cost come un cieco non puè vedere queste cose che pur sempre
esistono (indipendentemente da chi le osserva), similmente una persona che

non sia sufficientemente sensibile puo non rendersi conto di quanta musica
esista intorno a lui. Ci sono, naturalmente, in société tribali che condividono

questo punto di vista persone che eccellono nella caccia e altre che eccellono
nell'aiutare gli altri a riconoscere l'esistenza della musica che Ii circonda:

sono coloro che noi chiameremmo «musicisti».

Questi erano esempi di come la musica possa essere considerata un fatto
originariamente naturale o, il che in tale circostanza non è cosa molto
différente, sopra-naturale. Sono casi frequenti tra le culture del mondo ma, anche

questi, pur nel loro ricorrere, non costituiscono una regola assoluta - anche

tra le culture tribali.

10 Del resto Dionigi Aeropagita, tra il V e il VI secolo dell'era cristiana, nel Coelesti hierarchia
afferma che il compositore di inni liturgici altro non è che la persona a cui viene rivelata la
musica che si canta in Paradiso...



Siamo tutti compositori 267

3. Comporre con altri

Secondo gli indigeni Maewo dell'isola di Vanuatu, nel Pacifico sud-occiden-

tale, le canzoni furono inventate originariamente da esseri umani: dalle
donne in primo luogo. Ma non erano ancora canzoni vere e proprie perché si

trattava solo di melodie senza parole. Queste diventarono canzoni complete
solo successivamente quando gli uomini intervenendo nel processo compo-
sitivo, vocalizzando a poco a poco, seppero trovare le parole giuste per ogni
melodia che le donne avevano inventato. Solo a quel punto cominciarono ad

accompagnare le canzoni con la danza, visto che la danza non puo avere luogo
senza che ci sia una vera e propria canzone (Crowe 1986). Anche per gli
indiani Haulapai e Hopi (un gruppo che pare linguisticamente collegato agli
Aztechi) (Benedict 1934) la musica è un prodotto umano, e lo è attraverso un

processo assai dinamico e parcellizzato tra gli appartenenti alla tribù. I loro
canti continuano ad essere creati, ad essere quindi «composti». Solo che la

singola persona che ne è consapevolmente l'autore iniziale li propone subito
all'esame di altri che cominciano ad apportare modifiche e miglioramenti. In
tal modo questi canti diventano gradualmente e, progettualmente, una crea-
zione collettiva, un prodotto comunitario. E' interessante che, ciononostante,
continuino pero ad essere designati con il nome di chi ne ha composto il
nucleo iniziale. Si tratta quasi dell'esatto contrario di quanto awiene nella
cultura occidentale. Nella tradizione eurocolta chi produce l'ultima trasfor-
mazione di un dato materiale tradizionale (la trasformazione che finisce col-
l'essere fissata sulla carta) è il vero autore; tutti coloro che a quest'autore
hanno fornito qualcosa in termini di lavoro preliminare vengono dimenticati
o ignorati. Non cosi tra gli Hopi e gli Haulapai per i quali conta l'iniziatore
del processo preparatorio e non chi lo compléta. E non sono i soli a proce-
dere in questo modo. Qualcosa di molto simile, seppur in un repertorio assai

différente, awiene nel gamelan balinese. In questo genere di musica orchestrale

(che dal tempo dell'Expo universale di Parigi del 1889 in cui Debussy
ebbe modo di ascoltarlo affascina gli europei avidi di sonorità esotiche) gli
esecutori dei singoli strumenti suggeriscono poco alia volta dei miglioramenti
e finiscono coll'alterare i brani tradizionali assai considerevolmente, anche se

in modo molto graduale. Nel giro di qualche mese, man mano che le modifiche

incontrano l'approvazione generale di tutta l'orchestra queste vengono
allora definitivamente incorporate nella composizione (Hood 1982). In questi
ultimi casi (quello dei Maewo, degli Haulapai e dei musicisti di Gamelan) ci

troviamo quindi di fronte a culture in cui il processo orale manifesta un carat-

tere collettivo del tutto consapevole. E' un caso limite ed è caso relativamente

raro perché molto più spesso in altre culture orali pur andando le cose, nella
realtà dei fatti, più o meno in questo stesso modo, non ci si rende pero conto
con eguale lucidité di questo procedere collaborativo.



268 Sorce Keller

4. Interventi minimi

Ma come viene realmente pensato il processo compositivo nelle culture esclu-

sivamente orali? Come ben spiega Tullia Magrini, occorre distinguire il caso

in cui il musicista tradizionale abbia in mente un oggetto sonoro «mentale», da

riprodurre il più fedelmente possibile (qualcosa che egli ha memorizzato
durante ripetuti ascolti del medesimo), dal caso in cui egli abbia invece in
mente un progetto esecutivo che, messo in pratica, di volta in volta, gli
consente di produrre serie di performances che rientrano nei limiti di stile e di

genere richiesti dalla tradizione (Magrini 1992). Esemplificazioni ne possiamo
trovare nella fascia folklorica europea.

Nel caso delle ballate (canti narrativi o «epico-lirici») l'esecutore ha in
mente una storia organizzata in strofe, appresa dalla tradizione e collegata ad

una melodia, pure tradizionalmente appresa. Si tratta di un «oggetto» creato
da qualcuno che è generalmente ignoto a tutti. Che poi il cantore abbia l'in-
tenzione di riprodurre fedelmente quest'oggetto mentale, verbatim, non vuol
dire che questo sia poi necessariamente il risultato reale della sua performance,
e non solo perché un vuoto di memoria lo puô costringere ad effettuare inter-
polazioni creative, ma anche perché l'idea di ripetizione «letterale» varia da un
ambito culturale all'altro. L'idea di ripetizione letterale puô quindi anche non
collimare con una riproduzione esatta dell'oggetto sonoro misurabile elettro-
nicamente da un osservatore esterno alia tradizione. L'idea di ripetizione
fedele, letterale, puô limitarsi al testo letterario di un canto, alia sua melodia,
alia funzione magico-religiosa del canto stesso o, meno frequentemente a

fatti timbrici, dinamici e agogici che più di altri, in una data cultura, possono
essere usati per identificarlo11. In culture in cui suoni che noi occidentali con-
sideriamo note diverse fra loro risultano essere note funzionalmente equivalent!

(come per noi, p. es., gli intervalli di ottava), cambiamenti rilevanti del

profilo melodico possono verificarsi di sovente e (per quanto disorientanti per
l'ascoltatore eurocolto) pur non incidono nell'identificabilità della canzone in

11 Chi scrive ricorda un divertente racconto fatto da Tony Seeger al tempo in cui studiava la
musica degli indiani Suya in Brasile e sui quali ha poi scritto un'affascinante monografia
(Seeger 1987). Seeger raccontava con grande senso deU'umorismo come alia richiesta di

ripetere una canzone che lui trovava particolarmente interessante gli indiani rispondessero
cantando una canzone che a lui sembrava del tutto différente anche se loro poi sosteneva-

no caparbiamente che era esattamente quella di prima. Più tardi, Seeger raccontö ancora

come, per vendicarsi, dopo avere cantato agli indiani una canzone americana che a loro pia-
ceva molto e che volevano risentire continuamente, lui Ii ripagö con la stessa moneta,
cantando una canzone diversa e sostenendo che era quella di prima; concedendo che si tratta-
va «...solo di una variante»).



Siamo tutti compositori 269

quanto tale da parte dei suoi ascoltatori abituali. E' poi pur sempre possibile
che il musicista di fronte ad una parola che considéra in qualche modo inap-
propriata o ad una frase melodica disagevole alia sua voce, apporti delle
modifiche consapevoli e, in fondo, necessarie. E man mano che un canto si

diffonde, nel corso del suo uso, per cost dire, si producono di esso, conse-

guentemente, varianti a catena. L'effetto cumulativo di alterazioni apportate
nel corso del tempo (varianti di varianti, quasi un effetto «valanga» a volte)
puô benissimo produrre, ad un certo punto (quando tanti mutamenti quanti-
tativi, sommandosi, producono ad un certo punto un salto qualitativo) un
canto sostanzialmente nuovo che poco pub avere in comune con il suo l'ar-
chetipo12. Ogni nuovo canto prodotto in questo modo pub a sua volta dive-
nire la base di processi trasformativi ulteriori che, col tempo, condurranno
alia produzione di altri canti sostanzialmente nuovi. II processo della varia-
zione è dunque essenziale nella vita delle tradizioni orali. Ogni canto è in
queste tradizioni un anello di una catena di eventi che animano un processo
(una stratificazione di variazioni) che pub durare indefinitivamente tanto a

lungo quanto la tradizione stessa a cui appartiene.
Eccoci di fronte allora ad un atto del comporre che procédé, per cosi dire,

col contagocce: addizioni, sottrazioni, concrezioni e interpolazioni13. In questa
situazione, evidentemente, non avrebbe gran senso chiedere chi sia il compo-
sitore della ballata «Donna Lombarda», «The Two Sisters» o di qualunque altra.
L'attività compositiva, in questo caso, è distribuita tra tutti coloro che fanno

12 Charles Seeger seppe contare più di trecento varianti della ballata «Barbara Allen», varian¬

ti tanto connesse tra loro da indurci a pensare che possano discendere da un comune pro-
genitore (Seeger 1966).

13 L'International Folk Music Council (oggi International Council for Traditional Music) adottô
nel 1954, dopo lungo e tormentato dibattito una definizione del termine «folk music» oggi
datata ma che bene evidenzia come si dovesse intendere il processo di «trasformazione
selettiva» di materiali mutuati da una tradizione: «Folk music is the product of a musical
tradition that has been evolved through the process of oral transmission. The factors that
shape the tradition are:

(i) continuity which links the present with the past;

(ii) variation which springs from the creative impulse of the individual or the group; and

(iii) selection by the community, which determines the form or forms in which the music
survives. The term can be applied to music that has been evolved from rudimentary beginnings

by a community uninfluenced by popular and art music and it can likewise be applied
to music which has originated with an individual composer and has subsequently been

absorbed into the unwritten living tradition of a community. The term does not cover
composed popular music that has been taken over ready-made by a community and remains

unchanged, for it is the re-fashioning and re-creation of the music by the community that
gives it its folk character.» (Karpeles 1955).



270 Sorce Keller

musica in quella tradizione, con il contribute di tutti coloro che in passato
l'hanno fatta. Questi apporti individuali sono quasi sempre minimi a tal punto
da non consentire il formarsi di un'estetica dell'espressione e délia créativité
individuale o, men che meno, dell'originalità. Quelli di «créativité individuate»

e di «originalité» sono del resto concetti che fanno parte di un' estetica roman-
ticizzata che nel mondo del folklore non ha mai avuto corso. Lo stesso cantore

popolare che alla radio apprezza l'originalité di Michael Jackson, troverebbe

altamente inappropriato offrire ai suoi ascoltatori una versione fortemente

personalizzata di una delle ballate che fanno parte del suo repertorio. E non
è che la mancanza di personalizzazione marcata nuoccia alla qualité dell'arte-
fatto musicale. Hitt'altro. Va ricordata a proposito l'opinione di Béla Bartok che

disse suite mélodie popolari ungheresi queste parole: «Nel campo delle forme

semplici ritengo quelle mélodie, senz'altro dei capolavori, esattamente con
nel campo delle forme complesse lo sono una fuga di Bach o una sonata di
Mozart» (Bartok 1977:225).

5. «Progetti» compositivi

Un po' diverse, sempre nell'ambito del folklore europeo, è il caso di canti che

appartengono a generi caratterizzati da una certa misura di invenzione

estemporanea di cui sia l'esecutore che gli ascoltatori sono consapevoli,
awertiti e desiderosi di giudicarla. E' questo il caso délia décima. La décima e

un antico genere di canzone che si ritiene originato in Spagna, in ambito
colto, nel XVImo secolo. Trasferito in America Latina divenne un genere
popolare (dal New Mexico al Texas, dal Chile all'Argentina e alla Colombia).
Ciascuna décima usa, come il suo stesso nome suggerisce, strofe di 10 versi
(di otto sillabe ciascuno) con rima ABBAACCDDC. Si cantano in «parlando-
rubato» su di una melodia che fa cadenza regolarmente alla fine del quarto e

del decimo verso. Ogni cantore, o decimero, ha una sua melodia sulla quale è

in grado di improwisare anche, addirittura, durante sfide a singolar tenzone
con altri suoi colleghi. Cio che il valente decimero riesce a fare è di formaliz-
zare estemporaneamente un testo, prendendo spunto da un pretesto contingente,

costruendolo su di un repertorio di argomenti e frasi standardizzate (o
formule) da collocare neU'ambito ritmico-fraseologico délia sua melodia pre-
ferita (List 1983).

In Italia i canti lirici (o, meglio, lirico-monostrofici) richiedono un tipo di
invenzione estemporanea assai simile. Col termine canti lirico-monostrofici
gli studiosi intendono un repertorio di canti (particolarmente ricco nellTtalia
centro-meridionale) che sono tramandati oralmente, in certa misura improv-
visati, composti di una sola strofa o, più di sovente, canzoni polistrofe in cui
l'espressione compléta di un sentimento, di uno stato d'animo, di un motto di



Siamo tutti compositori 271

spirito, è contenuta in ciascuna singola strofa14. L'uso di una formula melo-
dica fortemente standardizzata consente agli esecutori di veicolare con essa

commenti personali sugli eventi del momento, man mano che si verificano15.

II cantante di questi generi di canzoni (stornelli, canti a vatoccu, ecc.) si ap-
poggia cioè per le sue improwisazioni ad un repertorio di strutture metriche
e formule verbali tradizionali. A volte usa perfino intere strofe preconfezio-
nate che, con poche varianti possono essere adattate a quasi qualunque
canzone e circostanza espressiva. E' un processo molto simile, da un punto di
vista concettuale, a quello descritto da Albert Bates Lord per il canto epico
yugoslavo e da lui detto «composizione formulaica» (Lord 1960).

Questa teoria del comporre per formule, che trae origine dal lavoro di
Milman Parry (studioso del linguaggio dei poemi omerici), sviluppata succes-

sivamente da A.B. Lord per rendere conto della composizione estemporanea
di canti epici nell'area balcanica, la cui esecuzione durava addirittura alcune

ore, in qualche caso è probabilmente applicabile anche al repertorio delle
ballate dell'Europa occidentale e ai canti lirico- monostrofici, almeno nei suoi
tratti fondamentali dato che in tutti questi generi è présente, sia nella melodia
che nel testo, un ricorrente uso di «formule» stereotipe. Per «formula» Milman
Parry e A.B. Lord intendevano «un gruppo di parole regolarmente impiegate
in quel repertorio, in condizioni metriche compatibili, per esprimere una data
idea fondamentale». La composizione per formule, dunque, consisterebbe nella
costruzione di versi e semi-versi con espressioni formulaiche finalizzate alia
costruzione di un'intero canto attorno a dei temi centrali. I «terni» a loro volta
sono gruppi di idee regolarmente usati nel raccontare una storia nello stile
tradizionale del canto epico. Come lo stesso A.B. Lord sottolinea, l'abilità di

comporre rapidamente si appoggia non tanto sulla semplice memorizzazione

14 Quindi, mentre una o due strofe di un canto narrativo non sono in grado di esprimere, let-

terariamente, un senso compiuto, prive come sarebbero del loro contesto, una singola strofa

di un canto lirico-monostrofico, al contrario, esprime in genere un'idea compléta e indi-
pendente da quella espressa nelle altre. Perciô, mentre una singola strofa di ballata ha solo

un senso musicale (dato che ogni strofa del testo ripete la stessa identica melodia), in un
canto lirico-monostrofico, invece, una singola strofa costituisce un'unità di senso sia let-

terario che musicale.

15 Ma canti lirico monostrofici esistono anche, se pur in forme localmente differenziate, in

numerose parti del continente europeo. In Spagna c'è la copia (anche se questo stesso
termine in Colombia indica un tipo di ballata), il villancico, il cante hondo con le sue deriva-
zioni nel flamenco; in Portogallo il fado; in Romania la doina, pure nota con la denomina-
zione di hora lunga, che si trova anche in Moldavia. In Austria lo Schnaderhilpfl (anche noto
come Gsangl o Gstanzl); è un canto satirico improwisato, in tal rispetto simile agli stornelli

della Toscana e del Lazio. Essi ci mostrano dunque modalité di composizione orale assai

generalizzate.



272 Sorce Keller

di un repertorio di formule molto vasto, ma piuttosto sull'abilità di creare

nuove frasi per analogia, usando i modelli stabiliti dalle formule fondamen-
tali (Lord 1960).

I critici del lavoro di Milman Parry e A. B. Lord hanno più volte commen-
tato che un'alta concentrazione di formule verbali si puo trovare anche in
poesie che, senza alcun dubbio, furono prodotte da autori letterati. Essi hanno

sostenuto che la semplice presenza di un linguaggio fortemente formulaico

non prova che il testo sia originariamente di natura orale. Tra questi Douglas
Green ha riassunto le critiche più ostinate lamentando con buona ragione
l'indiscriminata applicazione di questa teoria a letterature che non sono

composte verso per verso come i poemi serbo-croati su cui la teoria si è svi-

luppata. Green ha pure sottolineato che l'interdipendenza tra le composizioni
scritte e quelle orali reperibili in numerose tradizioni letterarie sono spesso

ignorate dai seguaci délia teoria formulaica. La questione esula dall'argo-
mento trattato in quest'articolo. In questa sede intéressa solo osservare che

rimane pur vero il fatto che, nelle tradizioni orali semi-orali e scritte, la versi-
ficazione e il suo adattamento agli schemi melodici tradizionali fa affida-
mento a delle «formule» cost come A.B. Lord le aveva definite. Propriamente
inteso l'uso di formule, frasi fatte e stereotipi di vario genere, refrains, non è

quindi un aspetto dello stile ma, piuttosto, un aspetto del processo composi-
tivo che si rivela attraverso i materiali che manipola (Buchan 1972). E il fatto
che il cantore-esecutore-compositore di questi canti si basi su queste formule
evidenzia bene quanto limitato (anche se essenziale) sia il suo contributo
personale e, per contro, quanto forte sia invece il suo debito alla tradizione di
riferimento, e a tutto il materiale che tanti prima di lui hanno pre-composto
e reso disponibile.

6. Uomini e balene

Puô sembrare una curiosità, anche se in effetti è molto di più, osservare che

questo processo orale caratterizzato da una diluizione del fatto compositivo
cosi minuta, lo si ritrovi anche al di fuori della nostra specie zoologica; anche,

quindi, nel mondo animale. Quelle che in inglese si chiamano balene Humpback

(Megaptera novaeangliae o più semplicemente megattera) vivono sul

nostro pianeta da milioni di anni e per tutto questo enorme lasso di tempo,
con tutta probabilité, hanno continuato a emettere il tipo di suoni che produ-
cono ancor oggi. Le megattere (che non possiedono corde vocali) emettono
con la laringe suoni che la densità dell'acqua rende udibili anche a distanza
di chilometri e, tra le altre cose, consentono alle balene di trovarsi e di loca-
lizzarsi. Fu nel 1967 che Scott McVay e Roger Payne scoprirono che le megattere

producono suoni seguendo schemi complessi e articolati, continuamente



Siamo tutti compositori 273

ripetuti, che in ragione di cid decisero di chiamare «canzoni». Katharine Payne

scopri poi, cosa ancor più interessante, che queste balene col passare del

tempo alterano queste loro canzoni. E ad un certo punto nasce una canzone
del tutto nuova mentre quello che noi chiameremmo l'originale (il prototipo
o l'archetipo) scompare dalla memoria collettiva del gruppo16. II processo l'ho
già commentato nelle pagine precedenti e non è quindi il caso di rispiegarlo.
A quanto pare comunque, le megattere (al pari dei cantori popolari), ereditano

un set di regole (un «progetto compositivo» come dice Hillia Magrini) capace
di governare la produzione di queste canzoni. All'interno di uno schema prefis-
sato i singoli individui improwisano o, se si preferisce, apportano delle varia-
zioni sotto l'influenza delle varianti che sentono prodotte dagli altri individui
del loro branco. Cid che è affascinante notare è che questi «canti» delle megattere

sono estremamente differenti tra loro e variano secondo le stagioni e tra
gruppi di cetacei della stessa specie 17.

16 Scompare, salvo per i connotati stilistici che ha lasciato in eredità al brano che lo ha rim-
piazzato.

17 E' vero che ciascuna delle balene tende a cantare la stessa canzone eppure, quando sono in

gruppo, proprio come gli uccelli che i Kaluli della Nuova Guinea prendono a modello, non si

produce un vero e proprio effetto di unisono, anzi, ciascun individuo procédé per conto
proprio e, mentre lo fa, ripete la canzone con una certa liberté (che potremmo anche definite
créativité). In altre parole, le balene non ripetono le canzoni meccanicamente. Al contrario,
mentre le cantano portano avanti il processo compositivo e contribuiscono alia tradizione

incorporando nelle vecchie canzoni elementi nuovi. Eppure, fondamentalmente, le balene di
uno stesso gruppo cantano la stessa canzone, in un dato anno. Ma l'anno successivo can-

teranno una canzone che, anche se imparentata con quella dell'anno precedente, risulta
considerevolmente différente. Thttavia le differenze tra anno e anno non sono casuali, tanto è

vero che i canti di due anni consecutivi sono più simili tra loro che non quelli appartenenti ad

anni non consecutivi. Appare cost ogni canzone si inscrive in una sorta di percorso che

manifesta da parte di chi lo percorre sia una componente di conservatorismo sia una ten-
denza, entro certi limiti, innovativa. Infatti, per quanto complesse le modifiche apportate
da un anno all'altro ciascuna megattera riesce a tenere musicalmente il passo con le altre,
cosicché ogni anno ci è dato di udire una e una sola canzone (se pur prodotta in versioni
individualmente più o meno personalizzate). Roger Payne ha anche registrato e analizzato
canti di megattere delle Hawaii e i canti delle Stesse megattere trasferitesi alle Bermude per
l'inverno e ha verificato che, sebbene i canti prodotti durante lo stesso anno alle Hawaii e

alle Bermude sono differenti tra loro, è affascinante notare che entrambi obbediscono alle
Stesse regole di mutamento e hanno la stessa forma. Ciascuna canzone, per esempio, consta
di circa sei «terni» - passaggi con con numerose frasi identiche (o in fase di lentissimo tam-
biamento). Ciascuna frase contiene da due a cinque suoni. La popolazione di megattere
delle Hawaii e quella delle Bermude sono quasi sicuramente non in contatto tra loro.
Cosicché il fatto che il progetto compositivo dei canti sia lo stesso per entrambe suggerisce
fortemente che le balene ereditino un set di regole che sono poi in grado di applicare (Payne

1979; 1995).



274 Sorce Keller

Tra le balene della specie megattera troviamo dunque, ancora una volta,
molto visibilmente, il processo orale che si attua sia nella sua dimensione

costantemente trasformativa che in quella collettiva e partecipativa. All' in-

terno delle costrizioni stabilité dal quadro stilistico di riferimento, gli indivi-
dui concorrono con la loro créativité a plasmare ogni anno la canzone che

gli altri membri del gruppo continuano a forgiare pure per conto loro e che

fornirà la base per la produzione di una canzone (geneticamente imparen-
tata con questa) che sarà la canzone per il nuovo anno. Gli zoologi marini
come Roger Payne che hanno cosi ben studiato e descritto questo fenomeno,

non si sono forse resi conto (dopotutto non sono musicologi) di avere
descritto un fenomeno assai ben noto e tipico nelle culture dell'Homo sapiens18.

E' molto più tipico delle culture umane che non quello di avere un compo-
sitore fortemente individualizzato che opera sulla propria tradizione di appar-
tenenza mutamenti tanto profondi e drastici da venir definito, proprio per
questo, innovatore, genio e creatore.

7. Conclusione sull'oralità

Tra le culture l'utilizzo di materiali pre-composti che costituiscono il «dato»

della tradizione, e la loro stessa natura, possono mutare vistosamente da caso

a caso. Alcune tradizioni esclusivamente strumentali mostrano casi straordi-
nariamente singolari. Uno di questi è, per esempio quello della tarantella di
Montemarano, una cittadina della Campania, in Italia. A Montemarano ogni

18 Come funzioni il meccanismo nelle culture umane, a livello della trasmissione di un testo
lo esprime bene il Lönnrot nelle sue osservazioni sul canto epico finnico (nella prefazione
alia 2a. ed. del Kalevala): «Accade che in occasione di una festa di nozze o d'altro ritrovo
taluno oda un canto nuovo e cerchi di tenerlo a mente. Quando poi più tardi in qualche altra
occasione lo canta dinanzi a nuovi uditori, egli rammenta meglio il contenuto proprio della

narrazione che il suo preciso tenore parola per parola in ogni tratto di quella. I luoghi che

non rammenta esattamente a parola, riferisce egli con parole sue, spesso anche migliorando
quelle già udite, e se con ciö una qualche circostanza di minor rilievo nel complesso della
narrazione awiene che sia omessa, puö pure awenire che un'altra in luogo di quella venga
dal cantore di testa sua sostituita. Alia stessa maniera il canto vien poi trattato da un secon-
do, da un terzo uditore e va per tal via man mano cambiando, ma piuttosto in singole
espressioni o tratti che nel contenuto stesso. Allato a questa maniera di tradizione poetica
va poi anche un'altra, che meglio conserva il canto nella sua antica espressione e svolgi-
mento, quella cioé che da generazione a generazione si propaga di padre in figlio. Ma nello
stesso tempo in cui questa maniera di tradizione impedisce la sua consorella di andar troppo
lungi nel deviate, essa stessa da un altro lato costretta ad andarle appresso per non rimanerne

troppo discosta.» (Comparetti 1891).



Siamo tutti compositori 275

nuova tarantella viene «com-posta» (o, meglio, estemporaneamente prodotta)
con un procedimento che Giovanni Giuriati chiama «modulare» (Giuriati 1982;
Sorce Keller 1988b; 1991). I suonatori di tarantella in quest'area apprendono
dalla tradizione un numéro considerevole (ma comunque finito) di segmenti
melodici. Al momento di produrre una tarantella nuova il musicista attinge
a questo serbatoio della memoria e vi estrae un certo numéro di segmenti che,

estemporaneamente e in modo «caleidoscopico», infila uno dopo l'altro come
perle di una collana in un ordine nuovo. Si tratta di un ordine che natural-
mente tiene conto del carattere morfologico intrinseco dei singoli segmenti,
carattere che Ii rende suscettibili di essere collegati ad altri segmenti secondo

certe modalità e non altre. In questo modo ogni nuova tarantella risolve bril-
lantemente l'eterno problema di ogni cultura: quello di bilanciare innovazione
e tradizione. Ogni nuovo brano è sicuramente «vecchio», in un certo senso,
perché utilizza i segmenti melodici che la tradizione ha prodotto, e solo quelli.
Al tempo stesso è nuovo perché produce un inedito allineamento di quei
segmenti, che esprime la fantasia e la créativité del musicista che lo ha attuato.
E' un musicista che puö dunque ben dirsi com-positore nel senso letterale del
termine.

Risulta quindi evidente come nel campo dell'oralità (che è poi quello in
cui preferenzialmente ha agito finora l'etnomusicologia) si sia portati a consi-
derare la musica non tanto come un «prodotto», come il risultato di un'attività
che si consolida in un «oggetto», ma piuttosto come «processo» animato da

anelli di una catena di eventi virtualmente infmita. Per dirlo altrimenti, in
questa prospettiva il fenomeno «musica» appare dunque come un processo
generativo inarrestabile che non si consolida mai in un'opera del tutto com-
piuta. E di fronte all'incompiutezza dell'opera si indebolisce la nécessité, o

quantomeno l'utilité di riferirla ad un «autore» ufficialmente riconosciuto a

cui attribuire un «originale», un Urtext. Non solo nelle tradizioni orali non

puo esistere il concetto di Urtext ma, dove un Urtext non c'è, ha ben poco senso

parlare di autore. Anche nelle tradizioni letterate perô - dove in fondo la no-
tazione veicola solo alcuni aspetti del fatto musicale (la notazione è di fatto,

sempre, una comice che manifesta diversi gradi di «flessibilité», che délimita
spazi di possibilité) - non esistono nemmeno, a ben guardare, opere real-

mente e completamente «compiute». Anche in questo caso parlare di «autori»,
corne lo si è fatto finora costituisce un overstatement.

Che si tratti di un overstatement ce ne rendiamo conto specialmente
quando osserviamo corne la concezione della compiutezza dell'opera d'arte,
elaborata al suo massimo grado dal romanticismo e daU'idealismo post-ro-
mantico, ha talora condotto i musicologi ad approntare (sono dawero casi

limite) perfino edizioni «critiche» di tradizioni che sono essenzialmente orali.
Fu questo il caso del Gregoriano filologicamente ricostruito dalla scuola di
Solesmes sulla base della sua notazione. Ci è voluta più tardi l'influenza del-



276 Sorce Keller

l'etnomusicologia per riconsiderare la notazione gregoriana non tanto come

l'immagine grafica di «composizioni» musicali vere e proprie ma, piuttosto,
come la trascrizione di una prassi esecutiva che varia da luogo a luogo e da

un'epoca all'altra (Treider 1974; 1975; 1980). Si puo arrivare cosi a guardare

con gli occhiali dell'etnomusicologia anche questo repertorio tradizionalmente
studiato dalla musicologia storica (Jeffery 1992).

Studiando musiche che più di quella eurocolta dipendono per il loro
evolversi e propagarsi da una tradizione orale19, l'etnomusicologia ha quindi
affrontato per prima e più a fondo di altri settori degli studi musicali, della
letteratura e dell'estetica la problematica dell' «opera aperta»20. II concetto
stesso di «opera aperta», di un'opera costantemente in fieri e solo debolmente

collegabile ad un autore è del resto consueto, anche se raramente esplicitato
verbalmente o teorizzato, in numerose culture del mondo, anche in quelle
culture musicali che richiedono professionismo esecutivo, che adottano magari
una qualche notazione e che hanno prodotto un corpus di elaborazione e ri-
flessione teorica. Questo è il caso, della musica indiana classica, come è pure
il caso della musica persiana classica: quella che si basa sul cosiddetto Radif,
un repertorio melodico estremamente strutturato e organico, tramandato oral-
mente molto a lungo e solo recentemente trascritto, che viene usato come
base per esecuzioni estemporanee (Nettl 1987). II Radif costituisce un'entità
musicale di base (un corpus) già in sé e per sé, non collegabile ad uno o a più
autori storicamente determinabili e con esattezza riferibili a questa o quella
parte specifica dell'intero repertorio. Ciononostante cosi come esso esiste

oggi il Radif ha acquisito un'aura di classicità che lo fa considerare compléta
e quindi non più suscettibile di ampliamento tramite composizione di nuove
sue parti. La sua «completezza», d'altronde, è del tutto particolare dato che

non sarebbe concepibile o nemmeno accettabile eseguirlo verbatim nota per
nota cosi come esso è scritto. Ogni valente esecutore di musica persiana classica

sceglie di volta in volta, con criteri che sono pure in parte culturalmente
determinati dall'occasione e dalla funzione della performance, e assoggetta i
materiali prescelti a dei processi trasformativi estemporanei che evidenziano
il talento e la creatività dell'esecutore che, in quanto realizzatore di un pro-
cesso trasformativo di materiali tradizionali, diviene in certa misura «compo-
sitore». Cio che si realizza con l'esecuzione pero non viene mai scritto (caso-
mai oggi si registra su nastro o su disco), perché nessun'altro esecutore vor-

19 La musica eurocolta si appoggia all'oralità soprattutto per quanto riguarda la prassi esecu-

tiva-interpretativa (Leydi 1991).
20 Una discussione generale dell'argomento in italiano, con buoni riferimenti musicali riferiti

alla produzione del primo novecento si ha in U. Eco (Eco 1962).



Siamo tutti compositori 277

rebbe mai riprodurre esattamente un'esecuzione altrui, per quanto bella e

riuscita. Essa non costituisce mai un «pezzo» nel senso che si dà a questa
parola nella musica eurocolta. Il Radif con le sue parti nemmeno costituisce

un «pezzo» o una collana di «pezzi» (perché nessuna sua parte puô essere

eseguita in modo letterale). Esso costituisce invece (e questo concetto è

estraneo alla nostra cultura) un «quadro territoriale» aU'interno del quale è

possibile far musica in modo taie che sia riconosciuta da un certo pubblico
come parte délia tradizione persiana.

La serie di esempi che ho citato in queste pagine (dalle balene Humpback,
alla tarantella di Montemarano, al Radif) mostrano abbastanza chiaramente

corne il processo compositivo possa essere diluito, distribuito, parcellizzato e

come quindi in moite situazioni culturalmente differenti sia possibile fare
musica senza avere a che fare con l'ingombrante presenza di un «composi-
tore», rapportandosi invece ad una una pluralité di attori che producono
interventi microcompositivi tanto discreti da non consentire, nella maggior
parte dei casi, la loro identificazione personale. Questi «mondi musicali» di
cui si occupa l'etnomusicologia, sono dawero lontani da quello délia musica
eurocolta (dove il compositore è sempre cosi vistosamente in primo piano),
anche se poi pure in Occidente, al di fuori délia tradizione colta, si incontrano
modi di fare e di pensare la musica che hanno parecchio in comune con quel-
li di tante musiche extraeuropee: pensiamo al jazz, al rock, alla new age, tutti
ambienti nei quali il concetto di «compositore», di «originale», di «esecuzio-

ne-interpretazione» assumono significati assai particolari (Becker 1982).
Sono anche queste tradizioni musicali in cui, pur facendo uso délia notazio-
ne eurocolta, la trasmissione orale gioca un ruolo non secondario. Il caso

dell'oralità pura è in definitiva un caso limite (anche se molto diffuso) che

ben ci mostra corne la presenza vistosa ed invadente del compositore sia un
fatto inessenziale per la vita di una tradizione.



278 Sorce Keller

IV. Improwisazione come collaborazione

Dopo avere parlato di oralità e di «progetti esecutivi» estemporaneamente
realizzati, è gioco forza dire qualcosa in più sull'argomento «improwisazione».
E' utile farlo perché il caso dell'improwisare - cosi come quello del traman-
dare oralmente - evidenzia aspetti del processo compositivo che in altri
momenti del suo realizzarsi sono meno apparenti. Sul complesso fenomeno
che diciamo «improwisazione» esiste una vasta letteratura, sia di taglio storico-

musicologico che analitico ed etnomusicale, che tuttavia è ancora ben lungi
dal chiarire bene gli interessanti problemi che affronta. Eppure, se non altro,
questi problemi li inquadra efficacemente (Berliner 1994). Ciononostante è

una letteratura, in genere, poco frequentata dai musicisti. Questo perché
l'improwisazione è qualcosa di cui poco si parla e che ancor meno si pratica
nei conservatori e nelle scuole di musica del nostra tempo. E' una conseguen-
za del fatto che, per presupposti estetici che non sarebbe possibile discutera in
questa sede, nel corso dell'Ottocento, gradualmente, l'improwisazione perse
di prestigio per arrivare ad essere considerata, nell'ambiente della musica

colta, un'attività musicale di secondo rango rispetto alla «composizione»
(lentamente e faticosamente prodotta con penna e partitura) e alia cosid-
detta «interpretazione»21. Non c'è allora da sorprendersi se nell'ambiente
della musica colta spesso si arriva al fraintendimento di ritenere che quando
una musica non è scritta, essa debba essere necessariamente improwisata!
Esistono invece tradizioni non scritte, specie di canto liturgico (l'antica can-
tillazione vedica dell'India, per esempio), in cui la fedeltà ad un modello
ideale assimilato nella memoria è considerata essenziale e quindi non
consente scantonamenti improwisativi. Ma quando l'improwisazione ha luogo, il
musicista che improwisa, grazie al fatto di essere fisicarnente présente (come
il compositore raramente puo essere) dà sicuramente l'impressione di essere
dawero 1' «autore» di ciö che produce. Vediamo la cosa un po' più dappresso.

21 Ciononostante, soprattutto tra i musicisti che non la sanno fare, l'improwisazione suscita

sempre ammirazione mista ad invidia. L'etnomusicologo John Blacking faceva notare spesso

nel corso delle sue lezioni che nessuno si meraviglia quando due o più persone conver-
sano tra loro. Nessuno dice che stanno improwisando. E riferendosi ai musicisti eurocolti,
aggiungeva che sono quasi tutti incapaci di improwisare e, quindi, è come se sapessero leg-

gere e scrivere la loro musica senza essere capaci di «parlarla».



Siamo tutti compositori 279

1. Improwisazione e originalité

Per improwisazione si intende abitualmente la produzione di musica che non
sia pre-composta e/o precedentemente in qualche modo scritta: un comporre
rapido, estemporaneo quindi, con una grossa componente di instintualità o,

come talora si dice, di «musicalité naturale». Un concetto di improwisazione
cosi genericamente formulato non aiuta molto la riflessione musicologica. Esso

sembra implicare un istinto talmente prépondérante, in chi improwisa, da

precludere la possibilité di una esatta consapevolezza di quello che fa (da qui
la condizione di discriminazione estetica di cui l'improwisazione è oggetto).
Forse è possibile chiarire la cosa, almeno in parte, esaminando la questione del

«pre-composto» in opposizione all' «estemporaneo» da un punto di vista gene-
rale. Potremmo considerare la musica integralmente pre-composta come un
«tipo ideale» (nel senso che Max Weber dava a quest'espressione), un tipo
ideale diametralmente opposto a quello della «libera improwisazione», in cui
il musicista, programmaticamente, vuole evitare di riferirsi ad alcun quadro
stilistico pre-esistente. Si tratta di un caso limite, localizzato nel nostra secolo;

un caso poco significativo, perché poco peso ha avuto nella storia musicale.

L'improwisazione libera, che non si appoggia ed identifica con alcuna tradi-
zione storica (p. es. jazz, flamenco, basso continuo, radif) ebbe infatti un suo

momento di relativa popolarité tra gli anni '60 e '70 tra i musicisti dell'avan-

guardia europea22 (Bailey 1980). Non riusci pero a crearsi un solco consolidate

all'interno della musica contemporanea e questo probabilmente perché

l'improwisazione, come la si pratica nelle culture del mondo che la coltivano

non è mai «libéra», perché libera non desidera essere al fine di comunicare e

inviare segnali comprensibili al pubblico per su cui è mirata. L'improwisazione
delle grandi tradizioni improwisative si colloca invece sempre all'interno di
un quadro di riferimento stilistico che condiziona pesantemente le scelte del
musicista improwisatore il quale, non meno del compositore che lavora con
la penna (e spesso di più) utilizza e sottopone a procedimenti trasformativi
accettati dalla comunité materiali che appartengono alla tradizione prescel-
ta23. Di questi processi trasformativi il musicista deve avere coscienza. E i
materiali che egli sottopone a trasformazione, cost come i procedimenti mani-

22 Chi come me visse quegli anni in Italia, ricorda soprattutto e prima di tutto il gruppo romano
detto «Nuova Consonanza», fondato nel 1964, a cui collaborarono, tra gli altri Franco

Evangelisti e Ennio Morricone.
23 In realtà non si tratta nemmeno di scelta vera e propria. Il musicista sa improwisare in quella

tradizione in cui lui è stato allevato e i cui procedimenti stilistici egli ha assimilato sin dalla

giovane età, al punto da incorporarli nel proprio modo di essere.



280 Sorce Keller

polativi che egli attua non sono dunque, evidentemente, una sua creazione

originale ma costituiscono piuttosto una preziosa eredità che gli giunge dagli
altri musicisti che prima di lui hanno improwisato in quel particolare ambien-
te o cultura24. La differenza tra il musicista che lentamente compone (e scrive)

e quello che improwisa, da questo punto di vista dunque, è una differenza di
grado che riguarda la velocità del procedere, perché entrambi si appoggiano a

materiali che provengono loro da un al trove. E' vero semmai che l'improwi-
satore, incalzato dalla nécessité di andare avanti e non fermarsi, più del

compositore-tartaruga deve appoggiarsi a formule stereotipe e a frasi fatte.
E' probabilmente per cio che Carl Maria von Weber parlando di improwisa-
zione nella sua autobiografia dice in sostanza che, improwisando sullo stru-
mento, le mani tendono a correre sulle loro posizioni più abituali (Hell 1828).
Intende dire con cio che l'improwisazione raramente raggiunge livelli super-
lativi in fatto di créativité e originalité. E qualcosa di simile a ciô che disse

von Weber lo ripete oggi anche Pierre Boulez, compositore della tradizione
colta e di un epoca in cui l'improwisazione è, nel suo mondo musicale, del

tutto marginalizzata. Boulez, infatti, esprime pure dubbi sostanziali sul valore
artistico dell'improwisazione, sostenendo che cio che essa puo dare non va
al di lé della manipolazione o dell'elaborazione di formule stereotipe. Nella
sua visione delle cose, per certi versi ancora caparbiamente tardoromantica, la

composizione è un atto «creativo», «innovativo» e non «trasformativo» (Boulez
1970)25. Ma queste sono questioni di estetica in cui non è necessario entra-
re in questa sede. Qui importa soprattutto sottolineare che il fare musica è

sempre, in ogni circostanza (salvo il caso di riproduzione letterale di un
evento sonoro con lo strumentario elettronico), équivalente a fare delle scelte

all'interno di un set di limitazioni pre-date o pre-scelte e, in sostanza pre-
composte26. Queste limitazioni possono essere il risultato di una preferenza
individuale (come nelle avanguardie del Novecento), ma sono più normal-
mente una scelta della comunité in cui si opera e, naturalmente, possono essere

più o meno esplicite e oggetto di teorizzazione. Esse riguardano principal-

24 Vedi il già citato esempio delle tarantelle di Montemarano (Giuriati 1982; Sorce Keller

1988;1991).
25 Un aneddoto che girava una volta tra i musicisti di jazz americani (non storicamente accer-

tato) esprime bene come l'opinione a riguardo dei jazzisti sia différente. Si racconta che un
sassofonista grande ammiratore di Lester Young che aveva imparato a suonare nello stile di
Lester Young, andè un giorno ad ascoltare questo grande musicista che adorava. Ma Lester

Young era un artista estremamente creativo, tanto che quella sera suonô in modo taie da

non essere quasi riconoscibile. Pare allora che questo suo fan sfegatato gli abbia detto: «You

ain't you...I am you!»
26 Stravinsky diceva che «...senza limitazioni comporre è impossibile.» (Stravinsky 1947).



Siamo tutti compositori 281

mente il materiale tonale (le «note»), le modalità di aggregazione metrico-
ritmica, il timbra, le forme dell'attacco, dell'articolazione, del bilanciamento e

volume sonoro. Per esempio: nella musica colta indiana i musicisti improwis-
ano all'interno di un sistema di costrizioni melodico-modali (di un raga pres-
celto, che implica tasselli melodici precomposti) e ritmico-metriche (gli schemi

di aggregazione metrico-ritmica si dicono tala). Similmente, se un pianista
annuncia l'esecuzione di un blues vuol dire che sta consapevolmente sce-

gliendo un set di limitazioni (lo schema metrico-armonico del blues) che opera
già all'interno di altri set limitativi (il sistema tonale, l'agilità motoria che il
pianoforte consente, ecc.). Colora che hanno familiarità col blues chiameran-

no l'evento sonoro un'improwisazione. Singolarmente, nessuno si domanda
chi sia l'autore di quel set di costrizioni a-priori che chiamiamo blues. In
fondo, il blues è una cornice; per questo ogni esecuzione blues è per certi
versi sempre la stessa cosa e, naturalmente, per altri versi, qualcosa di diverso.
E dipende unicamente dalle nostre predisposizioni culturali se awertiremo
maggiormente i tratti di continuité o quelli di discontinuité tra diverse esecu-
zioni27. Questa è la ragione per cui, quando poniamo domande sulla musica
in société diverse dalla nostra, spesso ciô a noi sembra la ripetizione di un
evento musicale gié noto è spesso considerata dagli insiders qualcosa di signi-
ficativamente nuovo.
Vediamo quindi cosi quanto sia in un certo senso indifferente, almeno per gli
scopi che si prefigge questo articolo, separare la musica improwisata dalla
musica non improwisata. Il termine «improwisazione» nasconde il processo
compositivo dietro la cortina fumogena di una spontanéité che è solo parziale
perché si basa necessariamente su di una profonda assimilazione di uno stile
e del tipo di progetti compositivi che possono riprodurlo. La musica che

conosciamo, sia essa eurocolta o meno, improwisata o no, è quindi tutta da

collocare nelle zone intermedie di un continuum ai cui estremi c'è da un lato
il «tipo ideale» dell'invenzione totale di cose integralmente nuove, quindi non
collegate ad alcuna tradizione (che assai raramente esiste, e forse in realté
mai è veramente esistito) e, aU'altro, il tipo «reale» délia riproduzione lette-
rale (ottenibile solo meccanicamente o elettronicamente). Molta délia con-
fusione che incontriamo nelle zone intermedie di questo continuum nasce
dalla nostra desiderio di rispondere a quella che, come ho avuto gié modo
di dire, in altre culture è spesso una domanda poco significativa: «Chi è il
compositore?». E' in effetti ben difficile dire esattamente da quale punto del

continuum, in avanti, abbia senso parlare di compositori individuali, il nome

27 Chi non abbia familiarità con questo genere musicale troverà probabilmente che i singoli
blues sono monotoni e sostanzialmente simili.



282 Sorce Keller

di coloro - vale a dire - che hanno operato (subito prima del cosiddetto

interprète) l'ultima «trasformazione» tra le tante e che sono responsabili del

carattere della musica che ci è dato di ascoltare. C'è solo da sottolineare che

il musicista improwisatore, con la sua stessa presenza fisica di fronte alio

strumento dà al suo pubblico dawero l'illusione di essere inequivocabilmente
il solo autore della musica che produce e di fatto, invece, lo è quasi sempre di

qualche grado meno del compositore-tartaruga che ha più tempo per scansare

clichés e formule stereotipe28. Anche nel caso dell'improwisazione quindi ci

troviamo di fronte ad un esempio di composizione collettiva o, se si preferisce,
collaborativa.

2. Improwisazione nell'esecuzione

Ma sarebbe ingiusto dimenticare che la cosiddetta interpretazione costituisce

uno stadio non irrilevante nel processo compositivo. Tra l'altro l'interprete, le

cui azioni musicali si collocano in una zona lasciata libera dalla notazione
eurocolta, puö essere visto sia come improwisatore che come musicista che

riproduce fedelmente un modello mentale (di interpretazione-esecuzione)
che egli si è piano piano costruito e che ha mandato a memoria.

Molto si è scritto e discusso in passato sulla questione se l'interprete sia

o non sia un creatore, un co-creatore o un ri- Creatore della musica scritta dal

compositore riconosciuto (Della Corte 1951; Graziosi 1952; Dart 1954; Brelet
1957, ecc.). La musicologia contemporanea sta riprendendo l'argomento in
prospettiva nuova (Cone 1968; Danuser 1996a). E' comunque una questione
che puö essere osservata, anch'essa da un punto di vista etnomusicale. Nelle
culture che hanno sviluppato una notazione, questa consente di norma tutto
ciö che non prescrive, appunto, normativamente (C. Seeger 1958). La cosa

singolare è perö che in sua presenza diciamo, «il brano è composto», oppure,

28 «Formule», di un tipo o dell'altro, esistono in ogni forma d'arte. E' semmai singolare che in
musica siamo più restii ad ammetterne l'esistenza e la legittimità che non in altre arti. Per

quanto riguarda il cinema, e i film dell'orrore o slasher movies in particolare, è stato fatto
notare come, a meno di piccole varianti, raccontino tutti essenzialmente la stessa storia e

ciö perché le storie dell'orrore appartengono, in definitiva al genere della favolistica (il terri-
torio delle formule par excellence)^Thompson 1966). L'effetto di questi film si basa sulla ripro-
duzione di stereotipi che il pubblico ama vedere e rivedere aH'infinito. Essi hanno successo

proprio in rapporto alla familiarità degli stereotipi in gioco. Se sono troppo originali, il
publico non Ii afferra. Qui, ancora una volta la cosiddetta «auteur-theory» - il mito secondo

il quale i film sono concepiti da una sola mente créatrice (quella del regista) trova ben poco
riscontro nella realtà (Clover 1992).



Siamo tutti compositori 283

«ecco una composizione», anche quanto in realtà molto rimane spesso ancora
da aggiungere - si pensi all'esempio del basso continuo nella musica del

periodo barocco. In questo caso si tratta in realtà di «comporre» o, se prefe-
riamo, di produrre, letteralmente, moite più note di quante il compositore
abbia messo sulla carta. E per farlo occorre, naturalmente, agire all'interno
di un quadro stilistico prestabilito. E ancor prima, improwisare in contrap-
punto era un talento che i musicisti delle orchestre di Peri e di Monteverdi
possedevano a tal punto che le scheletriche partiture delle opere di quel tempo
a noi rimaste non possono essere altro che una pallida traduzione grafica di
cosa dovesse essere veramente quella musica all'atto della performance (Engel
1977). La libertà di intervento riconosciuta all'esecutore cambia naturalmente

da epoca a epoca, da stile a stile, ma è difficile non pensarlo come un
anello importante (e nemmeno l'ultimo, come avro modo di riferire più
avanti) del processo compositivo (che pencoli sul versante improwisativo o,

per contro, verso quella della riproduzione esatta di un modello ideale elabo-

rato dal musicista interprète è, come abbiamo visto, non troppo importante
ai fini di questa discussione). Del resto fu Kierkegaard a dire, e molti ancora
lo ripetono: «La musica esiste solo nell'attimo in cui è eseguita» (Kierkegaard
1943).

E ammesso che sia utile distinguere tra compositore ed interprète la

separazione dei loro compiti potrebbe essere demarcata osservando come
l'essenziale per una tradizione musicale sia spesso visto come inessenziale da

un'altra. Cio che si considéra essenziale, identificativo in un dato tipo di musica

viene a volte notato, scritto, «composto». Cio che lo è meno viene lasciato
all'esecutore. Cosi nella musica eurocolta quello che è visto come intervento
compositivo vero e proprio si esercita in quella «zona» che consideriamo
cruciale, quella in cui deve comparire l'elemento innovativo (l'aspetto diaste-
matico e ritmico della musica). All'esecutore rimane quel lavoro compositivo
complementare che si colloca alia periferia del fatto sonico, della configura-
zione diastematica fondamentale. Ma questi sono gradi di importanza difficili
da valutare. Pensiamo per esempio a quando agli esecutori era lasciata grande
libertà di aggiugere quegli abbellimenti che in più di un senso molto concreto
costituiscono l'essenza del far musica29. Dato che la musica è un fatto archi-
tettonico è possibile considerare non solo singole note o piccoli gruppetti di

note, anche sezioni molto ampie di un brano musicale corne essenzialmente

29 Consideriamo come i trattati di prassi esecutiva del XVIII secolo, quelli di Quantz, Leopold

Mozart e C.P.E. Bach, siano in effetti cosi tanto collegati e dicano cosi tanto del pensiero

compositivo dell'epoca.



284 Sorce Keller

«ornamentali»30. Il folksinger cosi come il compositore-esecutore di musica

indiana, o della musica barocca occidentale assolve al proprio compito produ-
cendo omamenti su piani diversi di maggiore o minore rilevanza strutturale31.

Vista cosi dunque, l'interpretazione-per/ormance risulta essere un anello
essenziale del processo compositivo, e mette in luce ancora una volta il suo

carattere collaborativo.

V. Altre collaborazioni e indebitamenti

Duke Ellington (1899-1974) è generalmente considerate il compositore più
importante nella storia del jazz. Lo conosciamo come «autore» di circa 200

brani, compresi decine di piccoli pezzi strumentali, suites di grandi propor-
zioni, commedie musicali, musica da film, e uriopera incompleta e mai ese-

guita intitolata Boola. Ma le composizioni di Duke Ellington possono dirsi
risultato di un processo collaborativo su almeno tre livelli. Il primo si ritrova
in lui, come in ogni altro compositore, nel suo debito nei confronti della tradi-
zione di riferimento, nella fattispecie, il jazz. Cosi Rattenbury ne esamina il
metodo compositivo attraverso l'esame dei suoi brani pianistici giovanili e

delle trascrizioni di importanti brani per piccoli gruppi strumentali o per
orchestra. L'esame dettagliato di particolari elementi motivico-tematici, di
particolari situazioni ritmiche e armoniche, conduce l'autore a identificare in
queste composizioni la compresenza e il ruolo svolto da elementi derivati dal
Blues, dal Ragtime, da Tin Pan Alley e dalla musica colta, specie dalla musica
francese (Rattenbury 1990).

II secondo livedo collaborativo, più interessante e di tipo più raro nella
storia musicale, è evidenziato dalla collaborazione continua di Ellington con

30 Da questo punto di vista il metodo analitico sviluppato da Schenker consiste in buona parte
nell'evidenziare questo processo di ornamentazione a livelli sempre più ampi.

31 Dato che gli abbellimenti, quando si tratta di note, in genere non sono note strutturali, essi

ritardano l'arrivo della nota strutturale che ci aspettiamo di sentire. Molti ornamenti tendono

a create dubbio e incertezza, per quanto momentanea, su quale sia la nota strutturale e quale

no. Questa distinzione tra le deviazioni espressive realizzate dai musicisti di tutte le culture
e gli espedienti con i quali culture différend sistematizzano gli omamenti non è quindi facile

da fare. Deviazioni di intonazione che nella musica occidentale sono considerate espressive

(p. es. il vibrato dei violini o dei cantanti operistici) sarebbero invece considerate ornamenti
nella musica indiana. In effetti, quello che oggi considereremmo ornamento in altre culture,
specie in quelle orali, sarebbe nient'altro che «composizione» tour court. L'ornamentazione,

per esempio, è parte essenziale della melodia nella musica colta indiana e non è incidentale

o facoltativa in quella tradizione ma, invece, necessaria.



Siamo tutti compositori 285

un altro compositore. Fu nel 1938 che Duke Ellington incontro Billy Strayhorn
che divenne ben presto il suo alter-ego, contribuendo arrangiamenti per la

Big Band e, cosa più interessante, funzionando anche da partner nascosto
che completava brani lasciati incompleti da Duke Ellington, rielaborandone

altri, e lavorando a tutti gli effetti come co-compositore tuttofare (a volte
ricevendone credito e a volte no)(Hajdu 1996)32. Ma l'opera di Ellington non
è solamente partecipativa nel senso chiarito dai suoi debiti stilistici con la
tradizione del jazz e dalla sua partnership con Strayhorn. Lo è anche perché

Ellington, notoriamente, sviluppô un rapporto di vera e propria simbiosi con
la propria orchestra. Questa orchestra era un laboratorio in cui egli consultava

continuamente i suoi musicisti e provava con loro soluzioni alternative a

specifici tentativi compositivi. In questa leggendaria Big Band Ellington dava

ai suoi solisti la cornice ideale per mettere in mostra il loro talento. Al tempo
stesso, essi gli fornivano materiale grezzo (frasi, riffs, soluzioni armoniche,
suggerimenti sull'effettistica orchestrale) che trovava spesso la sua colloca-
zione nelle composizioni ufficiali di Ellington. Il grande Duke era tanto abile
nel riciclare questi suggerimenti che, a quanto pare (se non è vero è per lo

meno plausibile), uno dei suoi musicisti avrebbe detto di lui che era «non un
compositore di musica ma un compilatore»\ II caso di Ellington prova, credo

meglio di tanti altri, come anche il processo compositivo scritto possa in qual-
che caso essere cooperativo e collettivo in modo vistosamente appariscente.

Non saprei citare altri casi, altrettanto eclatanti, di collaborazione espli-
cita, se non il più limitato - ma per questo anche probabilmente fréquente -
di accettazione più o meno occasionale di interventi collaborativi di cui ci
fornisce un buon esempio Bruckner. E' noto che Anton Bruckner revisionava
continuamente le proprie Sinfonie, per cui di quasi tutte ne esistono due o

più versioni differenti di sua mano e anche versioni realizzate da direttori
d'orchestra e da editori. Più interessante, e meno noto, è il fatto che abba-

stanza spesso Bruckner dava a musicisti bene intenzionati e, forse anche

meno competenti di lui, il permesso di migliorare le proprie composizioni. Ne

32 Hajdu evidenzia bene come questo tipo di rapporto andasse bene a tutti e due i musicisti.

Ellington dava a Strayhorn la sicurezza economica, rispetto artistico, nonché la Big Band: un
mezzo espressivo per la musica di entrambi. Durante tutta la durata délia loro collaborazione

- fino alla morte di Strayhorn nel 1967 - i due non sentirono mai il bisogno di stipulate un
contratto che Ii impegnasse legalmente a collaborate in un certo modo. Ellington pagava
semplicemente, senza nemmeno mai discutere, tutti i conti e i debiti di Strayhorn senza

nemmeno stipulare mai quando Strayhorn dovesse comporre. Lo trattô sempre come un suo

pari e come un amico. Strayhorn, un originale bon vivant, brillante ma, in fondo, timido,
lasciava volentieri che Ellington ptendesse le luci délia ribalta, sia la gloria e gli oneri che

questa comportava. Salvo qualche piccolo occasionale battibecco su chi fosse in realtà l'au-

tore di questa o quella canzone la partnership funzionö sempre molto bene (Hajdu 1996).



286 Sorce Keller

è risultata una serie considerevole di ambiguità, su quali fossero realmente le

vere intenzioni dell'autore, che ancora oggi non si sono del tutto risolte. Per

esempio, la sua 5a Sinfonia, composta nel periodo 1875-76, fu pubblicata
solamente 20 anni dopo in una forma che porta pesanti interventi di Franz

Schalk, e solo nel 1935 la partitura fu restaurata nella sua forma primigenia
nell'edizione critica approntata da Robert Haas per la International Bruckner
Society (W. Wolff 1942; Cooke 1969). Qui ci troviamo di fronte ad un tradi-
zionale problema di filologia, di ripristino di un originale, un problema che i
musicologi hanno sentito come uno dei loro compiti principali a partire sin
dalla seconda metà dell'Ottocento. A guardare questo atteggiamento filolo-
gico da un punto di vista socio-antropologico viene perö da osservare come
esso tradisca una visione delle cose che tende a negare il carattere collettivo del

processo compositivo e a discreditarlo. Nessuno si domanda mai se Bruckner
non abbia preferito la propria 5a sinfonia nella versione rimaneggiata da

Schalk e se questa preferenza (qualora sia accertabile) non debba essere

riconosciuta come «intenzione del compositore» da rispettare come, e forse di
più, dei segni grafici «autentici» che egli ci ha lasciato con la partitura prece-
dente (W. Wolff 1942; Cooke 1969). Come nel caso délia «Gerusalemme

liberata», e della «Gerusalemme conquistata» di Torquato Tasso, quale sarà
la versione migliore? L'autore preferiva la seconda, noi tutti invece, lettori
appassionati di poesia e critici letterari, concordiamo nel preferire la prima
versione del poema. Non tanto différente è il caso della Fanciulla del West di
Giacomo Puccini. Gabriele Dotto ha mostrato molto bene, alcuni anni fa, che

numerose differenze di dettaglio esistono tra l'autografo pucciniano e le

piastre di incisione della partitura approvate poi dall'autore. E ben poche di
queste alterazioni possono essere fatte risalire al compositore ma sono, in
definitiva, suggerimenti di Toscanini accettati da Puccini (Dotto 1989). E facile

immaginare quanti altri simili casi potrebbero venire alia luce se caparbia-
mente ricercati nella storia musicale.

Non sono peraltro rare le situazioni in cui i compositori esplicitamente
riconoscono il loro debito nei confronti di materiali di provenienza popolare.
In tal caso, come lo fu per Bartok, tengono in genere a sottolineare che non
per questo il compito del compositore diviene meno creativo. Béla Bartok
sostenne con forza che per giudicare il talento di un compositore ha ben poca
importanza andare a vedere se egli sia l'autore del materiale tematico che

adopera o se, invece, utilizzi materiale di derivazione folklorica (Bartok 1977).
In un certo senso egli desidera mettere in luce quella che in altro campo il
critico d'arte Roberto Longhi definiva «l'irrilevanza dell'oggetto». Longhi
intendeva dire con questo che poco importa quale sia l'oggetto che il pittore
decide di ritrarre; puè trattarsi di un paesaggio naturale, puô essere una vile
suppellettile, o pure un oggetto immaginario prodotto dalla mente dell'artista
e do, in definitiva, per la riuscita dell'opera d'arte non ha alcuna importanza



Siamo tutti compositori 287

(Longhi 1914). In fondo, dice Bartok, il materiale tematico costituisce solo

«l'oggetto» del comporre. Pur se questo modo di concepire la composizione
mette in luce il carattere trasformativo del processo (comporre è più trasfor-
mare che non inventare), pure quello di Bartok è un atteggiamento estetico
che col riconoscere al materiale minima importanza tende a mantenere il
compositore su quell'alto piedistallo che il Romanticismo gli aveva fornito.
Dico questo non certo per disconoscere l'innegabile originalité dell'arte bar-
tokiana. Rimane pur vero, ciononostante, che il materiale di partenza non è

irrilevante. In realtà è come se Bartok avesse scelto di collaborare con un
gruppo di compositori anonimi che gli hanno offerto un materiale di base da

cui partire. Non dovrebbe essere necessario sostenere che Parte di Bartök,
senza il riferimento costante alia musica tradizionale magiara sarebbe stata
tutt'altra cosa. Anche in questo caso dunque, per dare a Cesare cio che è di
Cesare, occorre pur riconoscere che anche la musica di Bartök è un prodotto
collettivo, anche se poi fortemente individualizzato, come solitamente awiene
nella tradizione eurocolta.

Semmai i compositori délia cosiddetta «musique concrète», dato il carattere

inerte ed informe del materiale che adoperavano più facilmente ancora
di Bartok potevano rivendicare il ruolo preeminente del compositore (si tratta
perö, veramente, di un caso limite). Qualcosa di simile, ma qui il discorso si

fa più delicato, awiene oggigiorno con il riciclaggio creativo che si effettua

sempre più spesso nel mondo délia musica techno, rap, new age, ecc. Awiene
in numerose forme diverse. A differenza dei primi sintetizzatori, gli strumenti
elettronici di oggi non imitano lo strumentario tradizionale ri-sintetizzando i
suoni dell'orchestra. Al contrario, sono programmati per campionare i suoni
reali degli strumenti o delle voci. Cosi i musicisti nel mondo del rap e della
dance music, di fréquente predono intere frasi strumentali dai dischi a loro
disposizione e, digitalmente, li inseriscono nelle loro canzoni. A volte sono
citazioni, a volte parodie (nel senso antico della parola), a volte processi di
vera e propria digestione e metabolizzazione creativa di materiale altrui.
Questi musicisti, del resto, possono poi anche riciclare le loro Stesse cose pro-
ducendo dei mix differenti di un dato gruppo di registrazioni per mercati e

pubblici differenti. Essi realizzano cosi con l'aiuto della tecnologia e con effi-
cienza industriale forme di «autofagia» che altri musicisti del passato (da
Rossini a Nino Rota) avevano realizzato più artigianalmente (Cutler 1995;
Norman 1996). In ogni caso, il riciclaggio elettronico che si effettua oggi
mostra molto bene, mette a nudo direi, come una tradizione viva abbia bisogno
di nutrirsi continuamente di sé stessa, per essere sempre più consapevole di
ciö che è. Cosi facendo, selezionando e riselezionando i materiali da riutiliz-
zare (proprio come nelle tradizioni orali della fascia folklorica) la tradizione

va avanti e si rinnova.



288 Sorce Keller

VI. Algoritmi (o quasi...)

«Se intesa correttamente l'analisi altro non è che l'inverso del processo com-
positivo», cosi ebbe a esprimersi una volta Manfred Bukofzer (Bukofzer 1947).
NeH'ambito in cui cio puô essere vero (non tutta l'analisi è interessata al
processo del comporre) e nei limiti in cui il processo compositivo ha qualcosa in
comune con il pensiero logico-formale, è possibile rendersi conto con la rifles-
sione analitica di come i produttori di musica - nella misura in cui sono indi-
viduabili nello spazio e nel tempo come entità discrete animate da intento
compositivo - attuino volta per volta delle vere e proprie Strategie compositive

(degli «algoritmi» direbbero i matematici). Attraverso queste Strategie è

possibile misurare l'entità del loro intervento sui materiali della tradizione e,

naturalmente, le Stesse Strategie del comporre possono essere, esse Stesse, più
o meno tradizionali o innovatrici. Per dirla altrimenti: si tratta di Strategie,
di procedimenti che a seconda delle condizioni storico-culturali in cui ope-
rano possono essere più o meno standardizzati o, al contrario, più o meno
personalizzati o, come si dice in inglese, «idiosincratici» (Delalande 1993).
Quello delle Strategie compositive è un argomento vasto e affascinante. In

questa sede ne citero solo alcune per portare sostanza alia tesi di questo arti-
colo.

Anche in questo caso potrei rifarmi a Max Weber dicendo che tutte le

Strategie compositive (procedimenti che consentono la consapevole manipo-
lazione e disegno generale della forma) potremmo collocarle aH'intemo di
un continuum delimitato, da un lato, dal «tipo ideale» costituito da quelle
puramente meccaniche e, dall'altro, dal «tipo ideale» di quelle totalmente
originali ed inventate ad hoc da un compositore. Sono «tipi ideali» perché, se

pur è possibile trovare nella realtà esempi che a loro molto si awicinano, la
coincidenza con l'ideale perfetto non si realizza veramente mai.

L'algoritmo meccanicistico ebbe una qualche fortuna, per lo meno salot-

tiera, nel corso del XVIIImo secolo; risultato evidente di una tradizione cul-
turale razionalista. Penso al metodo per comporre con i «dadi» di Mozart e

all'altro di Athanasius Kircher che nella sua Musurgia universalis (1650), nel

capitolo intitolato «Liber Octavus de Musurgia Mirifica», espone un procedi-
mento che avrebbe consentito la composizione musicale anche a chi, del tutto
privo delle più elementari nozioni di teoria, avesse voluto cimentarsi in tale

impresa. Poteva decidere poi l'utente (con o senza l'aiuto dei dadi) come
combinare e cucire tra loro i segmenti preordinati da Kircher33. Oggigiorno i

33 Abbiamo visto precedentemente che i suonatori di tarantella di Montemarano non hanno

bisogno dei dadi, ma operano su di un materiale che facilmente potrebbe essere categorizzato
in frammenti secondo i metodi di Mozart o di Kircher ed elaborato di conseguenza.



Siamo tutti compositori 289

procedimenti meccanici, automatici o semiautomatici si giovano del'intelli-

genza artificiale. Uno dei più sofisticati di cui io sia a conoscenza è quello
sviluppato dall' americano David Cope. Cope ha elaborato un programma,
detto EMI, che consente al computer di elaborate secondo Strategie prefissate,
materiali musicali che lo stesso David Cope preseleziona e dà al computer
come input. La cosa interessante è che lo stile musicale manifestato dai brani
prodotti dal computer si «evolve» man mano che aumenta 1 'input, e col suo

aumentare si evolvono pure i processi trasformativi che il computer attua34.

Sono affascinanti questi procedimenti perché pur nella loro crudezza metto-
no in evidenza come il comporre sia veramente un «mettere insieme», un

com-porre, frammenti (melodici, ritmici, armonici, ecc.) che il compositore
deve andarsi a cercare e prendere da qualche parte. Essi mostrano anche

come il compositore debba decidere di volta in volta sulla base di predispo-
sizioni culturali e preferenze personali se i mattoni délia sua costruzione
debbano essere in qualche modo limati e adattati prima dell'uso. Questo lo
vediamo meglio in quei casi di procedimento compositivo che, sul continuum
cui accennavo prima, si allontanano dal «tipo ideale» di produzione musicale

meccanica.
Vediamo cosi che Dittersdorf, Dussek (e tanti altri loro contemporanei)

usarono il periodo di otto battute con una regolarità assoluta, mentre la

periodicità delle frasi in Beethoven, che Riemann cercô di chiarire nelle sue

analisi, è spesso irregolare, ambigua, in un certo senso arbitraria35. Alio stesso

modo possiamo vedere corne alcuni altri compositori un metodo compositivo
additivo e modulare sia prevalente: pensiamo ai procedimenti additivi, sul

cantus firmus, dei musici medievali, teorizzati fino al XVIII sec. da Padre

Martini, ai «soli» virtuosistici di Vivaldi che sono prevalentemente non-
tematici e si basano su progressioni e processi cadenzali che erano all'epoca
dei «moduli» di dominio pubblico. Fu Charles Rosen a commentare che ciö
che scompare tra l'epoca di Mozart e quella Schoenberg «era la possibilité di
usare in musica ampi blocchi di materiale prefabbricato», vale a dire «gesti
convenzionali» di vario genere che si trovano ad ogni passo nella musica dei

compositori fino al XVIII secolo (Rosen 1975). Ci sono naturalmente eccezioni
alla regola, come quando in Stravinsky troviamo quasi una pietrificazione del
sistema tonale e una riutilizzazione di tecniche musicali del passato corne se

34 Informazioni sul lavoro di David Cope e campioni délia musica prodotta con l'ausilio del

programma EMI, sono accessibili al seguente sito internet:

http://arts.ucsc.edu/ faculty/cope/ home.

35 E' interessante notare come il periodo di otto battute, non appena ufficialmente teorizzato
da Heinrich Christoph Koch nel suo Versuch einer Anleitung zur Komposition (1782-93),
trovö subito - principalmente con Beethoven - chi volle infrangere la regola. Spettô a Hugo
Riemann il compito di tentare di capire e fare quadrare le cose in qualche modo...



290 Sorce Keller

appartenessero ad una lingua morta. E tutti questi atteggiamenti compositivi
sono in realtà, ormai lo vediamo chiaramente, tutti collaborativi, in varia e

diversa misura. Dei tanti casi di prestiti, citazioni, riferimenti, parafrasi,
variazioni, ecc., non mette conto parlare perché di per sé sufficientemente
evidenti. Semmai aggiungerei che cio che abitualmente siamo abituati a consi-

derare «influenze» esercitate da un compositore su di un altro, da un diverso

punto di vista possono essere considerate forme di collaborazione differita
nel tempo: quando nel 1781 Joseph Haydn percorse la sua nuova via, con il
lavorio tematico e la polifonia dei Quartetti op. 33, anche per Mozart la
costituzione interna del singolo movimento divenne l'obiettivo principale.
Nel 1785, con i sei quartetti dedicati a Haydn, la meta fu raggiunta: Mozart
non si limitö ad accogliere il principio del lavorio tematico, ma fece addirittu-
ra in modo che il secondo tema dérivasse dal primo.

Strategie compositive possono anche ritrovarsi, evidentemente, al livello
della macroforma. Penso al caso di Giuseppe Verdi che fu probabilmente il
primo operista italiano a passare dal metodo tradizionale di comporre uno

per uno i vari «numeri», all'abitudine di stendere un primo abbozzo sommario
che contenesse tutta l'opera nelle sue linee fondamentali. Anche in questi casi,

nella macroforma, è spesso possibile riconoscere l'indebitamento del compositore

a qualcuno o a qualcosa. E' il caso di Wagner che inizialmente aveva

posto l'invenzione della parte vocale, come gli operisti italiani, al centra della

propria visione compositiva. A partire dal 1850 circa, pero, i suoi motivi
orchestrali venivano abbozzati fin dalle prime fasi del processo creativo

(Deathridge, Geck e Voss 1986). Da quel momento in poi Wagner diventa un
maestro della grande forma e Alfred Ottokar Lorenz, prendendo in esame la
forma Bogen e Bar (Stollen, Stollen, Abgesang), della poesia medievale tedes-

ca, diede una prova abbastanza convincente che queste concettualizzazioni
formali spiegano pure (anche se su di una scala temporale molto più ampia)
le opere di Wagner (Lorenz 1966). In altre parole: la cosiddetta Barform è

applicabile, su scala ipertrofica, anche alle opere di Wagner. All'estremo

opposto della pianificazione della grande forma c'è il Durchkomponieren. E' il
caso, per citarne uno tra i numerosissimi, di Gianfrancesco Malipiero in cui
colpisce il carattere capriccioso, bizzarro, rapsodico e apparentemente improwi-
satorio delle sue strutture musicali. Il suo discorso non si articola quasi mai a

sviluppo tematico ma, invece, ad invenzione musicale continua, alimentata da

uno scaturire di idee tematiche prima esposte e poi incessantemente rinno-
vate con piccole varianti. E' il caso anche, pur se in modo assai diverso della
musica del XVI secolo il cui ideale, in fondo, non era quello della simmetria
e della ripetizione, ma piuttosto quello del Durchkomponieren di un testo
sezione dopo sezione. Ma anche il Durchkomponieren non rifiuta necessaria-

mente stereotipi e clichés che trovano il loro spazio a livello di microentità
compositive.



Siamo tutti compositori 291

In un certo senso la strategia compositiva più diffusa in ambito eurocolto
è la stessa notazione normativa che, a partire dal tardo medioevo, consente ai

compositori europei una consapevole manipolazione della forma. Esemplare,

tra i tanti possibili, è l'esempio di Guillaume Dufay e del suo famoso mottetto
Nuper rosarum flores scrito per la consacrazione del Duomo di Firenze nel
1436. Charles Warren in un articolo di parecchi anni fa mostrô in modo con-
vincente che questo mottetto è il risultato di un deliberato tentativo di Dufay
di trasporre in musica il progetto architettonico del Brunelleschi (Warren
1973). E se cosi effettivamente è possiamo e dobbiamo allora dire che il
Brunelleschi ne è pure, almeno in parte, il compositore. Si mostra cosi che

quando il processo compositivo è al massimo grado consapevole esso si

appoggia spesso a procedimenti extramusicali che sono resi possibili da una
notazione efficacemente «prescrittiva». Questo non è il caso di altre notazioni
che maggiormente pencolano sul versante «descrittivo» o che, come quella
giapponese sono legate ad uno strumento da non consentire di pensare la
musica in termini astratti da esso: allora costringono il compositore a

comporte con lo strumento in mano (Malm 1959). La caratteristica rivoluzionaria
della notazione eurocolta, invece, è quella di consentire di pensare la musica

indipendentemente (entro certi limiti, beninteso) dallo strumento sul quale
si vuole eseguire. E' cosi che nella nostra cultura tanta continuité ha potuto
avere il «filone pitagorico». E' ben noto infatti che i compositori medievali
usavano la matematica come per esempio Boezio con le sue «medie» nume-
riche (aritmetica, geometrica e armonica). E' altrettanto ben noto come il
pensiero rinascimentale fosse interessato alla matematica in rapporto alla
scultura, musica, pittura, architettura, etc. Nulla di strano quindi se alcuni
compositori del XXmo secolo hanno usato programmi e algoritmi basati sulla
teoria degli insiemi, probabilité e frattali (da Joseph Schillinger a Béla Bartok
a Milton Babbitt a Xenakis a Ligeti a Robert Cogan)(Escot 1988; 1997; Sonus

1996). Alcuni hanno pure scritto sul proprio, personale processo compositivo
e sul ruolo che la matematica gioca in esso. Tutto cio, naturalmente, grazie
all'ausilio della notazione che, ribaltando la dimensione temporale della
musica in una artificiale spazialité grafica, sulla quale è facile intervenire
architetonicamente.

Ma strategia compositiva non vuole dire sempre e necessariamente ordine
e struttura. Al contrario, tanta della grande musica che conosciamo è grande
proprio perché il compositore (i compositori) ha saputo mantenersi in equili-
brio precario tra l'ordine e il caos riuscendo a comunicare ai suoi ascoltatori
l'apprensione e l'ansieté che il muoversi tra questi due poli puo comportare.
Leonard B. Meyer, che sviluppo negli anni '50 uninteressante teoria delle
emozioni in musica, lo mise in luce piuttosto bene (Meyer 1956). La sua teoria

delle aspettative riguarda la reazione affettiva alla natura del suono musicale

in sé, senza prendere in considerazione referenti esterni al suono stesso.



292 Sorce Keller

Ed è una teoria che ci aiuta a comprendere quanto possa essere personale
l'esperienza dell'ascolto dato che l'orizzonte delle aspettative è condizionato
sia dalla cultura che dalla psicologia individuale. Meyer riconosce che questo
tipo di risposta ai caratteri specificamente sonori di un brano musicale non è

la sola possibile (non è la sola a creare effetto, affetto e senso) ma la considéra

la più significativa: cio che rende possibile alla musica di accendere

delle emozioni di piacere è il comunicare la sensazione che l'incertezza è

sotto controllo e sarà risolta efficacemente. Il significato di un evento musicale

- si tratti di una nota, di un motivo, di una frase o una sezione - risiede
nel fatto che essi conducono l'ascoltatore allenato a prevedere, consapevol-
mente o meno, l'arrivo di un evento susseguente e conseguente - oppure un
numéro anche vasto di possibili eventi alternativi. Il significato délia musica
sarebbe quindi una funzione del grado di probabilità che un particolare
evento sonoro - in un dato contesto - sembra possedere (Meyer 1961).

Arriviamo cosi a dover parlare di «ascolto», «ricezione» e «costruzione
sociale» del fatto musicale.

VIL II processo compositivo prosegue con l'ascolto e la ricezione

Si è osservato nella pagine precedenti che sarebbe fuorviante affermare che

il processo compositivo, in quelle culture che hanno sviluppato una notazione

normativa, si compia completamente con la preparazione délia partitura.
Questo perché la cosiddetta «esecuzione-interpretazione», che ha luogo suc-
cessivamente, consiste nell'agire su quegli aspetti del far musica considerati
meno essenziali dalla notazione (o meno adatti ad essere espressi da essa) e

che perö sono tutt'altro che irrilevanti per la costruzione finale dell'oggetto
sonoro. Ma c'è di più. Dopo la partitura e dopo la performance, viene l'ascolto
che filtra e organizza il dato sonoro fisico e lo conforma in modo da rendergli
attribuibile un qualche senso o significato. Si tratta, in fondo, di riconoscere
che la musica è in egual misura attività costruttiva, oggetto sonoro fisicamen-

te misurabile, individuabile nello spazio e nel tempo, e fatto psico-percettivo.
Probabilmente il primo a sottolineare che l'ascolto non è cosa aproble-

matica fu Hugo Riemann, quando suggeri che esso non consiste nel registrare
passivamente gli effetti délia vibrazione acustica sull'organo dell'udito ma,
piuttosto, nell'attivare le funzioni logiche délia mente36. Da questa sua con-
vinzione scaturi la tesi di dottorato che dette a Göttingen nel 1873: Über das

36 Quasi un secolo dopo si parlera di ascolto «strutturale», arrivandoci sia dal versante teorico
analitico (Salzer 1952) che da quello sociologico (Adorno 1971).



Siamo tutti compositori 293

musikalische Hören. E poi ci fu Besseler, quasi cinquant'anni dopo, che articolô
alcune domande fondamentali pertinenti all'ascolto che sono ancor oggetto
di riflessione nella musicologia contemporanea (Besseler 1925). Tredici anni
dopo Hans Mersmann ci diede un'intera ricognizione dell'arco storico della
musica occidentale, prendendo il punto di vista di chi ascolta. Ii focus di questi
studiosi era il tentativo di comprendere come gli aspetti formali delle compo-
sizioni musicali potessero essere più o meno consapevolmente percepiti dal

pubblico in rapporto alle diverse possibili aspettative estetiche. E ci vorranno
circa altri trent'anni per arrivare alla conclusione (quasi universalmente
condivisa oggigiorno) che l'esperienza musicale dipende «crucialmente» da

quanto l'ascoltatore puo portare ad essa (Nattiez 1987a; 1987b; Delalande

1993). L'ascoltatore dunque «costruisce» significati sul dato sonoro (a livello
individuale e in un contesto sociale) e quindi, in tal senso, contribuisce alla

«composizione» del risultato finale. E se l'ascolto è cost importante, egual-
mente importante è il comportamento degli ascoltatori nel loro complesso,
dunque il comportamento del pubblico e dei pubblici che si succedono nel

corso della storia, nei confronti di un compositore, un genere, stile musicale o

repertorio (Leppert 1987). Di cio si è occupato quel ramo della storia sociale

della musica che diciamo Rezeptionsgeschichte. Essa ci ha mostrato corne sia

in questo ambito, quello del pubblico, che si attua un complesso processo di
selezione e costruzione del repertorio che è indubbiamente creativo che ha

il suo esatto corrispondente in quell'attività di selezione condotta da una
comunità che plasma e configura i caratteri della musica di tradizione orale
(Mueller 1951; Karpeles 1955). Anche quando non è il pubblico o la comunità

ad esercitare una censura e a promuovere il processo di selezione, ma un
compositore, è più che lecito presumere che sia il previsto giudizio degli altri
ad attivare una censura preventiva (pensiamo al laborioso processo composi-
tivo di Beethoven, Chopin, Webern) (Fay 1880; Lockwood 1992; Shreffler

1994). Insomma, il processo selettivo, anche quando attuato dal singolo
compositore è sempre un processo sociale, perché ha dei termini di riferimento
sociali. Quando per esempio un operista italiano dell'Ottocento preparava una
versione particolare di una sua opera per adattarla al gusto parigino, cosi

facendo lasciava entrare in modo assai concreto nella propria musica l'oriz-
zonte delle aspettative di quel pubblico37(Gavazzeni 1960). Pure in questo
modo particolare, ma pure reale e tangibile, il pubblico partecipa (inconsa-
pevolmente) al processo compositivo. Del resto, già all'inizio del secolo,

parecchio prima quindi che la Rezeptionsgeschichte divenisse qualcosa di

37 Lo storico tedesco Reinhart Koselleck, nei suoi studi sulla ricezione, usa in modo ammire-
volmente soflsticato il concetto di Erwartungshorizont e il concetto collegato di Erfahrungsraum

(Koselleck e Schreiner 1990).



294 Sorce Keller

importante nella musicologia, Gaston Rageot, studioso di estrazione positi-
vista, affermava che l'opéra d'arte è un fatto storico non solo nella sua appa-
rizione in un determinato tempo e luogo, ma anche e soprattutto nel Suo

destino. Ne consegue l'utilità estrema di studiare cio che awiene all'opera a

partire dal momento in cui viene consegnata al pubblico. Secondo Rageot
l'attenzione dello storico deve rivolgersi dunque non tanto al momento poie-
tico dell'opera, ma innanzitutto e soprattutto alia sua vita nel corso dei tempi
che seguono (Rageot 1906). E il pubblico nel corso del tempo sarà costretto
a dare alle musiche del passato nuovi e diversi significati. Non potrà fingere
di ascoltare musica antica come se le proprie orecchie non conoscessero la
musica che collega quell'antichità più o meno remota alla contemporaneità38.
La musica è una macchina del tempo imperfetta, consente ai nostri occhi di

scorgere aspetti tangibili del passato mentre i nostri piedi rimangono ancorati
al présente (Sessions 1950; Martina 1993).

VIII. Costruzione e de-costruzione sociale del fatto musicale e del
suo senso

Quando si parla di ascolto (attività individuale) e di ricezione (risposta collet-
tiva all'attività di ascolto) non si è lontani da uno degli argomenti che molto
hanno occupato la sociologia delle arti, ma non solo delle arti, a partire dagli
anni '50/'60: la «costruzione sociale» dei fenomeni. Si puo parlare di costruzione

sociale dell'io individuale (Coulter 1978, Gergen & Davis 1985), delle
arti e dei valori estetici (Zolberg 1990), o addirittura délia realtà nel suo

complesso (Berger & Luckmann 1966). Per quanto riguarda le arti, con
«costruzione sociale» si intende dire che, dati alcuni oggetti o forme di com-

portamento che all'interno di una cultura sono potenzialmente classificabili
come fatti «artistici», allora l'esatta loro collocazione in gerarchie di valore

(il loro «senso» e «significato») in un dato momento storico sono il risultato
di un processo collettivo di costruzione di quel «senso» e di quel «significato».
Si trattarebbe di un processo collettivo di interpretazione di un senso che un
dato oggetto o comportamento puo originariamente possedere (magari inteso
dalla persona che ne è in certo senso l'autore), di fraintendimento di quel
senso (Bloom 1975), o di creazione ex novo di significati che nulla hanno a

che fare con le intenzioni originarie del cosiddetto «autore» (Sorce Keller

38 P. es.: certamente per l'ascoltatore abituato solamente alla musica del XVIIImo e XlXmo
secolo le formule di cadenza che si trovano in molta musica rinascimentale sembreranno

semi-cadenze prive di vero senso conclusivo.



Siamo tutti compositori 295

1988a). Pensiamo ad una cattedrale: puö essere stata costruita per dare

prestigio ad una città. La generazione successiva puö trovarla assai brutta,
un'altra ancora puo apprezzarla come simbolo religioso, una successiva puö
venerare la sua antichità, un'altra ancora puö decidere che è soprattutto
bella. Costruzione sociale è dunque il processo di formazione di un consenso

attraverso il quale si arriva a questi giudizi. Prendendo atto di esso diviene
ben più facile spiegare le alterne vicende di opere d'arte del passato, valutate o

non valutate a seconda dei casi e delle circostanze storiche e, alio stesso modo,
diviene più agevole comprendere come compositori una volta famosi a un
certo punto cessino di esserlo o, viceversa, oscuri musicisti divengano ad un
dato momento dei riferimenti importanti per le generazioni successive. Ben

più facile diviene cosi spiegarsi la posizione critica dell'Artusi di fronte a

Monteverdi o quella di Scheibe nei confronti di J.S. Bach (Danuser 1996b).
Molto hanno da dire i sociologi per spiegare la «costruzione di senso»,

partendo dall'osservazione che delle tante cose consuete che ci capitano nel

corso della vita, la maggior parte non ci colpisce inizialmente più di tanto.
Mai e poi mai potremmo immaginare che alcuni di questi awenimenti, carichi
di modesta rilevanza intrinseca diventeranno dei punti di riferimento della
nostra memoria. E alcuni lo divengono perché producono conseguenze che,

in retrospettiva, possono farceli vedere come punti di svolta nella nostra vita.
Qualcosa di simile, aggiungono i sociologi, puö succedere all'opera d'arte. E

quando invece di opere d'arte ci occupiamo dei loro autori, vediamo allora
che anche loro, gli artisti si formano in un rapporto di interazione con i valo-
ri e le classificazioni della comunità. Sono valori e classificazioni che intera-

giscono, a volte, con ciö che viene valutato e classificato. Consideriamo, per
esempio, cosa la categoria di «genio» abbia fatto agli artisti romantici che

vedevano se stessi come «geni», e come a loro volta il loro comportamento
abbia influenzato la stessa costruzione sociale della categoria di «genio».

Ora, che simili processi di costruzione e decostruzione di significato e valore,

per le opere d'arte e per i compositori, si verifichino anche nell'ambito della
musica eurocolta è difficile dubitarne. Che selezioni ripetute su base valuta-
tiva diversa recuperino talora prodotti scartati da selezioni precedenti pro-
muovendo di volta in volta (o degradando sul campo) lo status e il prestigio
di opere ed autori è in fondo, pure, owio e naturale. E' un fatto ormai noto
che, un tempo, persone musicalmente assai competenti potevano parlare della
«scuola classica di Mozart e di Hummel», mettendo quindi i due musicisti sullo
stesso piano; che riuscivano a vedere in Sterndale Bennett (1816-1875) una
figura meritevole di figurare nel Pantheon della musica inglese al pari di
Henry Purcell e che arrivavano ad apprezzare le «classiche» interpretazioni
che Sigismund Thalberg dava di Beethoven, classiche perché avevano il buon

gusto di rinunciare a quegli «abbellimenti estemporanei che non erano stretta-
mente necessari» (Salaman 1901). Nel corso del tempo, evidentemente, la



296 Sorce Keller

graduatoria dei meriti ha sovente visto sostituzioni, declassificazioni e riabilita-
zioni. Si pensi all'ascesa vertiginosa di Johann Sebastian Bach (1685-1750)
durante la prima metà del XlXmo secolo, sotto la spinta di opinion makers quali
il suo primo biografo Johann Nikolaus Forkel (1749-1818); Felix Mendels-

sohn-Bartholdy che nel 1929 diresse la famosa esecuzione della Passione

Secondo S. Matteo; i fondatori della Bach-Gesellschaft nel 1850 tra cui vi erano

persone assai influenti nelYestablishment musicale tedesco di allora, per
esempio il musicista, didatta e teorico Moritz Hauptmann (tra l'altro succes-

sore di Bach alia Thomaskirche di Lipsia), il compositore Robert Schumann e il
critico musicale Hermann Kretschmar (Einstein 1935). La costruzione sociale

di Bach è continuata poi nel nostra secolo fino ad arrivare alle trascrizioni di
Stokowski, agli arrangiamenti degli Swingle Singers, di Wendy Carlos e Jacques
Loussier. Si pensi, per contrasto, aH'immediato e - sembrerebbe - definitivo
declino della reputazione di Saverio Mercadante, immediatamente successivo

alia sua morte. Si consideri, da ultimo, il singolare caso di Rossini, celebrato

quant'altri mai in vita, poi declassato a compositore di secondo rango (il
semplice Maestro del «Barbiere») non appena si affermé la musicologia tedes-

ca (che applicava canoni estetici forgiati quasi unicamente sullo studio della
absolute Musik o del dramma wagneriano) e successivamente - ai giorni
nostri - riportato in primo piano da urioperazione ad un tempo musicologica
e commerciale, pilotata principalmente da Philip Gösset dell'Università di
Chicago.

Se vi sono state composizioni (ed autori) che alternativamente nel tempo
sono state classificate al massimo livello per essere poi magari declassate e

successivamente riabilitate, è pur vera che ve ne sono altre che non hanno
mai ottenuto grande considerazione - spesso indipendentemente dal livedo
qualitativo dell'artigianato che le ha prodotte. La storia sociale della musica
ha messo in luce che numerose possono essere le ragioni che impediscono
ad una composizione musicale di entrare nel Pantheon e quindi in un rego-
lare circuito di uso; per esempio: il far parte di una tradizione musicale
minoritaria nell'ambito di una société articolata e pluralistica; l'appartenenza
ad un genere relativamente poco importante (è un fatto curioso, ma i grandi
capolavori si ritrovano quasi solamente nei «generi maggiori»: sonata, sinfo-
nia, melodramma, oratorio, ecc.); nel caso della musica cantata, l'uso di una
lingua poco conosciuta puô essere di gran detrimento; puo esserlo pure l'uso
di uno stile d'avanguardia, in periodi storici in cui l'innovazione è scarsa-
mente considerata; anche la mancanza di opinion makers che si interessino
alia composizione o al suo compositore puô rivelarsi un handicap insupera-
bile; oppure non entrano nella tradizione colta europea (in cui il senso del
ritmo si è intellettualizzato fino a perdere molto della sua fisicità) musiche
che inducono movimenti ritmici viscerali, ipnotici, e che vengono quindi per
questo derubricate a rango di musica leggera e di consumo (Sorce Keller 1996).



Siamo tutti compositori 297

Ecco dunque che se l'arte non è creata nel vuoto essa nel vuoto non vive
nemmeno. Come ha detto una sociologa contemporanea: «Da un punto di
vista sociologico l'opéra d'arte altro non è che un momento in quel processo
a cui partecipano più attori, operanti attraverso istituzioni sociali e seguendo
tendenze storicamente osservabili» (Zolberg 1990:9). Certo, agli inizi del
secolo Gaston Rageot era una voce solitaria a dire queste cose. A partire
dagli anni '50 tale voce dà luogo ad un vero e proprio coro, specie nei paesi
di lingua tedesca, dove la Rezeptionsgeschichte ha progressivamente attirato
l'interesse degli studiosi ed è, successivamente, approdata agli studi di costru-
zione sociale di area, principalmente, anglo-americana (Faltin e Reinecke

1973; Leppert e McClary 1987; Borio e Garda 1989).
In definitiva, è possibile sostenere che ogni tentativo di apprezzare un

evento artistico è in certa misura una ri-composizione. Harold Bloom affermé

una volta che ogni opera d'arte è al tempo stesso imitazione e fraintendimen-
to di un'opera precedente (1975). Questo è evidentemente quello che i registi
cinematografici fanno continuamente e alia luce del sole, quando adattano
alio schermo un'opera letteraria; e sono considerati veri artisti ciononostante.
I riadattamenti musicali invece, ricevono in genere un accoglienza più fredda.

Quando Raul Gunsburg riadattô e mise in scena la Damnation de Faust di
Berlioz, facendone per la prima volta un successo di pubblico, Debussy
commenté che l'operazione era un atto blasfemo (Debussy 1921). Di certo era
una operazione che indeboliva lo status di Berlioz in quanto «autore» e un
altro autore come Debussy, consapevole come era dei propri talenti e meriti,
non poteva non risentirsene. Eppure è inevitabile che cose del genere awen-
gano e continuino ad awenire. Un brano pué essere «edito», «arrangiato»,
«trascritto», «citato». Un pezzo pué anche essere soggetto ad «interpolazioni»,
procedimenti di «centonizzazione» e «parodia». Pué persino essere rivisitato
dall'autore stesso anni dopo che l'originario istinto creativo si è estinto.
Rimane pur sempre musica, anche se non necessariamente la «stessa» musica.
E sono tutte spesso operazioni utili, se non necessarie. In fondo gli Swingle
Singers rawivarono l'interesse di molti studenti di conservatorio per i quali
Das wohltemperierte Klavier era diventato solo una raccolta di melodiosi eser-
cizi da tastiera. Liszt e Thalberg fecero meravigliosamente a parafrasare delle
arie d'opera che erano state cantate e ricantate fino alia noia. In un altro
ambito la revisione di Mendelssohn della Matthäus Passion e l'edizione che

fece Alessandro Longo di alcune sonate di Scarlatti ebbe grande successo nel
rendere vive delle musiche che nel suo tempo, in altra forma, non avrebbero

potuto vivere.
Tutti questi sono atti compositivi e, al tempo stesso, atti «forti» di costru-

zione sociale di senso. Dato che ho parlato di ascolto e di ricezione, occorre
sottolineare che gli atti «deboli» di costruzione sociale, quelli che awengono
nella mente di un singolo ascoltatore e nel suo successivo influenzare altri



298 Sorce Keller

ascoltatori individuali, non sono meno importanti. Se non fossimo capaci di
prescindere dal contesto originario (geografico e temporale) di un fatto arti-
stico, se non sapessimo costruire su di esso dei significati compatibill con il
nostra modo di essere e con la nostra cultura, non potremmo mai ascoltare

Hildegard von Bingen e Stravinsky, Machaut e Ravi Shankar, Giuseppe Verdi e

il gamelan balinese, Xenakis e Quincy Jones. Eppure non solo riusciamo a farlo

ma dando prova di grande créativité sappiamo perfino cogliere l'originalité
di una musica in rapporto alle idiosincrasie dell'altre (Martin 1995). Sono

pur tuttavia tutte operazioni di «costruzione di senso» talmente al di fuori
dell'orizzonte culturale del «compositore» riconosciuto, che egli non avrebbe

potuto immaginarle e, probabilmente, avrebbe detestato se avesse potuto farlo
(ma prima dell'Ottocento, del resto, i compositori non prevedevano nemmeno
che la loro musica potesse diventare la musica di generazioni a venire).
Come più volte fece notare Roland Barthes, paradossalmente, la nascita del
fruitore va di pari passo con la «morte» dell'artista creatore.

IX. Conclusioni

Come si compone allora un brano musicale? Lo si compone prendendo un
brano, o una sua parte e trasformandolo in uno nuovo, secondo procedi-
menti stabiliti dalla propria cultura che si mantengono all'interno dei limiti
che essa pone all'innovazione. Sono procedimenti a cui concorrono in molti,
più o meno consapevolmente. Quello del comporre è dunque, essenzialmente,

un atto trasformativo (le parole «creazione e invenzione» sono a questo propo-
sito altamente fuorvianti). C'è un input e c'è un output. Questo processo puo
essere consapevole o inconsapevole, puo essere orale (variazione, selezione,
esecuzione) oppure scritto (cosciente manipolazione della forma). In ogni
caso: finché si opera all'interno di una tradizione il risultato è sempre
altamente ridondante: formule, cadenze, frasi fatte (progressioni melodico-
armoniche), effetti standard (quinte vuote, settime di diminuita), ecc. Hitte
cose che sono (mi riferisco evidentemente all'ambito della musica eurocolta
del common practice period) e dovevano essere di dominio pubblico. Ogni
brano allora, in un certo senso altro non è che una ricapitolazione di ciö che

una tradizione musicale ha saputo produrre fino a quel momento e, al tempo
stesso, una esplorazione di alcuni dei suoi limiti. Cio che è bello vedere, veri-
ficare e apprezzare in un brano musicale, in fondo, è proprio questo: il grado
e il modo della trasformazione. Ogni tanto qualcuno lo ha notato e lo ha

detto chiaramente, come quando Willibald Gurlitt affermé che l'originalité e

la maestria di Bach «non si fondano tanto sulla bonté delle idee musicali e

sulla qualité dell'invenzione musicale quanto su un fecondo genio della com-



Siamo tutti compositori 299

binazione che sviluppa, rielabora e porta a compimento i modelli preesi-
stenti» (Gurlitt 1954).

Ciö che muta, naturalmente, da cultura a cultura è il livedo dell'inter-
vento trasformativo e la consapevolezza individuale e sociale di esso; un
intervento che puô agire a livello strutturale oppure a livedo microcompositi-
vo (basso continuo e abbellimenti, p. es.). E' questo che rende interessante lo
studio comparato dei repertori e delle tradizioni. E' affascinante vedere e com-
prendere perché in un certo luogo e in un dato tempo certi procedimenti tras-
formativi e non altri sono accettati e preferiti. Si è visto cosi che il processo
compositivo nelle société tradizionali non coinvolge in genere la manipola-
zione della forma. La forma è un dato di base in queste société. La consapevolezza

e il desiderio che comporre voglia dire anche manipolare la forma
(come nell'ambito eurocolto) nasce in genere dalla presenza di una notazione

prescrittiva che, in certa misura, astrae dallo strumento per evidenziare il fatto
formale e architettonico.

In un certo senso, quindi, tutta la musica è una variazione di musica pre-
cedentemente prodotta. E questo perché fare musica vuol dire inserirsi in
una tradizione e prendere da essa gli elementi che la caratterizzano in quanto
tale, elementi che il singolo artista trasforma, personalizzandoli (in qualche
caso) e dando loro quella forma particolare che il suo modo di essere ritiene
appropriata ad uno specifico momento e occasione. Che sia cosi lo si vede

particolarmente nel caso di quello che una volta si diceva «canto popolare»:
laddove ciascuno impara «ad orecchio» una canzone e, nel far questo a poco
a poco la interpréta, la altera. Cosi come la meccanica quantistica ci dice che

non è possibile osservare una particella elementare senza alterarne vélocité
e direzione, similmente potremmo dire che non è possibile eseguire una
musica senza in qualche modo alterarla e ri-comporla. A volte nel momento
esecutivo il musicista la modifica con interpolazioni per supplire a qualche
vuoto di memoria. E a volte progressive alterazioni di un canto oralmente
tramandato awengono inconsciamente, proprio per queh'inevitabile créativité,

desiderio di trasformare e innovare che - fortunatamente - caratterizza
tanti esseri umani. E cosi a poco a poco, passando da persona a persona, da

una generazione alla successiva, alcuni canti perdono la fisionomia originaria
e diventano, ad un certo punto, canzoni del tutto nuove, pronte a loro volta
a subire lo stesso processo trasformativo. La cosa affascinante è proprio questa.
Nel corso del suo esistere un canto oralmente tramandato genera un vero e

proprio Stammbaum di varianti nei cui rami, ad un certo punto, si perde il
collegamento con l'archetipo originario. E a quel momento, in fondo, non è

nemmeno più lecito parlare di varianti. E anche nell'arte colta, in definitiva,
succédé qualcosa di non molto diverso. Solo che in genere non lo si dice, non
lo si riconosce apertamente. Detto altrimenti, e tradotto in ambito musicale:

tutta la storia della musica (la storia di tutte le musiche), in definitiva, non è



300 Sorce Keller

altro che una serie di più o meno consapevoli «variazioni» apportate dai
composition alle opere dei compositori a loro precedenti.

Sulla base di tutte queste cose mi sento di trarre almeno questa conclu-
sione minima: l'espressione «comporre musica», intesa come attività individual

autoespressiva, ha senso soltanto come presa di posizione in campo
estetico. Costituisce, per dirla in altro modo (e meglio), una dichiarazione
della propria poetica che ci richiama ad un quadro di riferimento culturale
ben determinato. Certamente, se parliamo della musica del periodo classico-

romantico ha un senso preciso (un senso storico) parlare di «compositori» e

di «comporre musica». Molto meno senso avrebbero queste espressioni in
riferimento al Medio Evo europeo, al jazz (pochi musicisti di jazz si dicono

«compositori»), alla musica europea di ambito folklorico, ecc. ecc. Lo abbiamo
visto. Proprio per questa sua limitata applicabilité in ambito interculturale
l'espressione «comporre musica» risulta, in definitiva, di modesta utilité cono-
scitiva. Siamo in tanti a comporre musica, che lo si voglia o meno, che lo si

sappia o meno, in certi luoghi o in altri, secondo regole e procedimenti che

sono dettati nella loro applicabilité e nei loro limiti dalla nostra cultura o
subcultura di appartenenza (o dal nostro appartenere a zone di intersezione
tra culture differenti, come sempre più di sovente capita oggi) : in definitiva,
dalle nostre coordinate spazio-temporali. Per dirlo altrimenti: il processo
compositivo comincia con una tradizione di riferimento (in ambito quindi
collettivo e comunitario). Passa poi (ma non necessariamente e non in tutte le

culture) attraverso processi trasformativi attuati da individui più o meno bene

identificabili. Infine è di nuovo in ambito collettivo che il processo compositivo

si compléta e si compie - ascolto, ricezione, costruzione sociale del sig-
nificato.

Insomma, si potrebbe forse parafrasare la famosa sortita di Johann Gottlieb

Fichte che all'inizio di una sua lezione, cosi si racconta, esordi dicendo:
«Oggi vi dimostrerö che noi tutti siamo Dio». Mutatis mutandis anche noi
musicologi potremmo forse dire ai nostri studenti: «Posso dimostrarvi che, in
un certo senso, siamo tutti compositori!»



Siamo tutti compositori 301

X. Bibliografia

Adorno, Th. W.

1971 Introduzione alla sociologia della musica, Torino, Einaudi.

Babbitt, Milton
1978 «Who Cares If You Listen», in E. Schwartz e B. Childs (a cura di), Contem¬

porary Composers on Contemporary Music, New York, Da Capo Press, pp.
243-250.

Bartok, Béla

1977 Scritti sulla musica popolare (a cura di Diego Carpitella), Torino,

Boringhieri.
Bailey, Derek

1980 Musical Improvisation. A complete Guide to the Most Widely Practiced and

Least Documented Aspect of Music, Englewood Cliffs, N.J., Prentice-Hall.

Becker, Howard Saul

1974 «Art as Collective Action», American Sociological Review, Vol. XXXIX,

pp.767-76.
1982 Art Worlds, Berkeley and Los Angeles, University of California Press.

Benedict, Ruth

1934 Patterns of Culture, New York, New American Library.

Berger, P.L. e T. Luckmann
1966 The Social Construction ofReality, New York, Garden City, Doubleday & Co.

Berliner, Paul

1994 Thinking in Jazz: The Infinite Art of Improvisation, Chicago, University of
Chicago Press.

Besseler, Heinrich
1925 «Grundfragen des musikalischen Hören», Jahrbuch Peters, pp. 35-52.
1959 Das musikalische Hören der Neuzeit, Berlin, Akademie Verlag.

Blacking, John

1979 «The Study of Man, The Music Maker», in J. Blacking and J.W. Kealiino-

homoku (eds.), The Performing Arts: Music and Dance, The Hague, Mouton

1979, pp. 3-15.

Blaukopf, Curt
1982 Musik im Wandel der Gesellschaft, München-Zürich, R. Piper Verlag.

Bloom, Harold
1975 A Map of Misreading, New York, Oxford University Press.

Bontinck, Irmgard
1985 Angebot, Repertoire und Publikum des Musiktheaters in Wien und Graz,

Wien, Verlag des Österreichischen Akademie der Wissenschaften.

Boulez, Pierre

1970-71 VH 101, numéro speciale «Musique contemporaine», no. 4, pp. 9-10.



302 Sorce Keller

Brelet, Gisèle

1957 L'interprétation créatrice, Paris.

Brindle, Reginald Smith
1966 Serial Composition, R/1982.
Buchan, David
1972 The Ballad and the Folk, London, Routledge & Kegan Paul.

Bukofzer, Manfred
1947 Music in the Baroque Era, New York, W.W. Norton.

Cage, John
1969 Notations, New York, Something Else.

Cary, Tristam
1992 Illustrated Compendium of Musical Technology, London, Faber & Faber.

Clover, Carol

1992 Men, Women, and Chainsaws, Princeton University Press.

Cohn, Richard
1992 «Schenker's Theory, Schenkerian Theory: Pure Unity or Constructive

Conflict?», Indiana Theory Review, XIII, no. 1, pp. 1-19.

Collinson, Francis

1977 Hebridean Folksongs, Oxford at the Clarendon Press.

Comparetti, Domenico
1891 II Kalevala o la poesia tradizionale dei Finni, Milano, Guerini e Associati,

1989.

Cone, Edward T.

1968 Musical Form and Musical Performance, New York, W.W. Norton.

Contini, Gianfranco
1935 Saggio di un'edizione critica di Bonvesin délia Riva.

1943 Saggio di un commento alle correzioni del Petrarca volgare, Firenze,.
Sansoni.

1979 Varianti e altra linguistica, Torino, Einaudi.

Cooke, Deryck
1969 «The Bruckner Problem Simplified», Musical Times.

Coulter, Jeff
1978 The Social Construction of Mind, London, MacMillan.

Crowder, R.G., M. Serafine e B. Lepp
1990 «Physical Interaction and Association by Contiguity in Memory for the

Words and Melodies of Songs», in Memory and Cognition, XVIII, no. 5,

pp. 469-476.
Crowe, Peter Russell

1992 «La naissance du chant a Maewo (Vanuatu): étude d'une musique mélané¬

sienne», in Musiques rituelles, Chene-Bourg, Georg, pp. 183-204.
1996 «Music in Vanuatu», in Arts in Vanuatu, Bathurst, Crawford House,

pp. 145-157.



Siamo tutti compositori, Bibliografia 303

Cutler, Chris

1995 «Plunderphonics, o saccheggiofonia», Musica/Realtà, XLVIII, pp. 53-79.

Danuser, Hermann e Günter Katzenberger (eds.)

1993 Vom Einfall zum Kunstwerk. Der Kompositionsprozess in der Musik des

20. Jahrhunderts, Laaber Verlag.

1996a «Zur Aktualität musikalischer Interpretationstheorie», Musiktheorie, XII,
Heft 1, pp. 39-52.

1996b «Elogio del biasimo. Lo scandalo nella storia délia musica», Musica/realtà,

LI, pp. 23-37.

Dean, Roger
1989 Creative Improvisation, Open University Press.

Deathridge, J., M. Geck e E. Voss

1986 Richard Wagner Werk Verzeichnis, Mainz, Schott.

Debussy, Claude

1921 Monsieur Croche antidilettante, Paris.

Delalande, François
1993 Le condotte musicali. Comportamenti e motivazioni del fare e ascoltare musica,

Bologna, Clueb.

Dart, Thurston
1954 The Interpretation of Music, New York, Harper.
Del Grosso Destreri, Luigi
1992 Letterature e Società, Milano, Franco Angeli.
Deila Corte, Andrea
1951 L'interpretazione musicale e gli interpreti, Torino, Utet.

D'lndy, Vincent
1948 Cours de composition musicale, Paris, Durand.

Earle, Sylvia A.

1979 «Humpbacks: The Gentle Whales», National geographic, CLY no. 1, pp. 2-17.

Dotto, Gabriele

1989 «Opera, Four Hands: Collaborative Alterations in Puccini's Fanciulla»,

Journal of the American Musicological Society, XLII, no. 3, pp. 604-624.
Eco, Umberto
1962 Opera aperta, Milano, Bompiani.

Eigeldinger, Jean-Jacques
1988 Chopin vu par ses élèves, la Baconniere, Neuchâtel, 3a ed.

Eimert, Herbert
1950 Lehrbuch der Zwölftontechnik, Wiesbaden, Breitkopf & Härtel.

Einstein, Alfred
1935 «Bach through the Ages», Music and Letters, XVI, pp. 230-237.
Ellis, Catherine J.

1985 Aboriginal Music, Education for Living: Cross-cultural Experiences from South

Australia, St. Lucia, University of Queensland Press.



304 Sorce Keller

Engel, Carl

1977 «Jazz: a Musical Discussion», 125 Years of the Atlantic, The Atlantic Monthly

Company, pp. 293-297.

Escot, Pozzi

1988 «Charm's Magic Casements: Mathematical Models in Ligety», Sonus, IX,

no. 1, pp. 17-37.

1989 «Explorations and Explosions of a Hidden Likeness, Three Piro Songs»,

Sonus, IX, no. 2, pp. 8-24.
1990 «Hildegard von Bingen: Universal Proportion», Sonus, XI, no. 1, pp. 33-40.
1991 «Earth, Heaven and Music's Universal Quest: Machaut's Ballade Dame, se

veus m'estes lonteinne; Zuni Buffalo Dance», Sonus, XII, no, 1, pp. 32-44.
1997 «The Poetry of Mathematics in Music», Sonus, XVII, no. 2, pp. 36-45.

pubblicazione.

Eybl, Martin
1995 Ideologie und Methode: zum ideengeschichtlichen Kontext von Schenkers

Musiktheorie, Wiener Veröffentlichungen zur Musikwissenschaft, vol. 32.

Tutzing, Hans Schneider.

Fay, Amy
1880 Music-Study in Germany, New York, Dover, 1965.

Feld, Steven

1982 Sound and Sentiment, Philadelphia, University of Pennsylvania Press.

1993 «The Politics of Amplification: Notes on <Endangered Music> and Musical

Equity», Folklife Center News, Washington, Smithsonian Institute, Vol. XV,

no. 1, pp. 12-15.

Ferand, Ernest T.

1938 Die Improvisation in der Musik, Eine Entwicklungsgeschichte und psycholo¬

gische Untersuchung, Zürich, Rhein-Verlag.

Pinscher, Ludwig
1975 «Die Entstehung des Komponisten», International Review of the Aesthetics

and Sociology of Music, VI, pp. 29-45.
Floyd, Malcolm
1997 Composing the Music ofAfrica, Ashgate Publishing.

Galliano, Luciana

1993 «L'uso di materiali e di concezioni nella musica gagaku nell'opera di Yo-

ritzume Matsudaira», Nuova Rivista Musicale Italiana, no. 1, pp. 53-68.
Gatti, G.M et al.

1952 L'opéra di G.F. Malipiero: saggi di scritti italiani e stranieri con una introdu-
zione di G.M. Gatti: Seguiti dal catalogo delle opere con annotazioni dell'au-

tore e da ricordi e pensieri dello stesso, Treviso, Edizioni di Treviso.

Gavazzeni, Gianandrea
s.d. La morte dell'opera, Milano.

1958 30 anni di musica, Milano.



Siamo tutti compositori, Bibliografia 305

Gavazzeni, Gianandrea (Fortsetzung)
1960 Diario di Edinburgo e d'America, Milano, Rusconi e Paolazzi Editori.

1961 Problemi di tradizione dinamico-fraseologica e critica testuale in Verdi e

Puccini, Milano.

1969 Carta da musica, Milano.

1974 Non Eseguire Beethoven, Milano, II Saggiatore.

Gelber, Lucy
1995 Le chant enfantin: étude psycho-génétique, Publications d'histoire de l'art et

d'archeologie de l'Université Catholique de Louvain, vol. LXXXI. Musicologica

Neolovaniensia. Studia 8. Louvain-la-Neuve, Belgium, Départment
d'Archeologie et d'Histoire de l'Art, College Erasme, 1995.

Gergen, K.J. e E. Davis

1985 The Social Construction of the Person, New York, Springer.

Giuriati, Giovanni
1982 «Un processo compositivo caleidoscopico: la tarantella di Montemarano»,

Culture musicali, Vol. I, no. 2, pp. 19-72.

Graziosi, Giorgio
1952 L'interpretazione musicale, Torino, Einaudi (R:1967).

Green, Douglas
1990 Green, «Orality and Reading: The State of Research in Medieval Studies»,

Speculum, LXV, pp. 267-80.

Gurlitt, Willibald
1954 Form in der Musik als Zeitgestaltung, Akademie der Wissenschaften und

Literatur, Abh. der Geistes- und Sozialwissenschaften, No. 13, pp. 651-677.

Hajdu, David
1996 Lush Life: a Biography of Billy Strayhorn, Farrar, Straus 8t Giroux.

Heinitz, Wilhelm
1931 Strukturprobleme in primitiver Musik, Hamburg. Hell, Theodor (a cura di)
1828 Hinterlassene Schriften von Karl Maria von Weber, 3 Voll., Dresden e Leip¬

zig.

Holoman, D. Kern

1980 The Creative Process in the Autograph Musical Documents of Hector Berlioz,

c. 1818-1840, Ann Arbor, Michigan, UMI Research Press, R/1987.
Hood, Mantle
1982 The Ethnomusicologist, Kent, Kent State University Press.

1989 «Composition and Improvisation», in International Encyclopedia of Commu¬

nications, Oxford, Oxford University Press, pp. 101-104.

Jeffery, Peter

1992 Re-Envisioning Past Musical Cultures: Ethnomusicology in the Study of Gre¬

gorian Chant, Chicago, Chicago University Press.

Karbusicki, Vladimir
1975 Empirische Musiksoziologie, Wiesbaden, Breitkopf & Härtel.



306 Sorce Keller

Karpeles, Maud
1955 «Definition of Folk Music», Journal of the International Folk Music Council,

VII, pp. 6-6, e p. 23(?).

Kernfeld, Barry
1983 «Two Coltranes», Annual review of Jazz Studies, II, pp. 7-66.

Kierkegaard, Sören

1843 Erotico della musica.

Kinderman, William (ed.)

1991 Beethoven's Compositional Process, University of Nebraska Press.

Kircher, Athanasius
1650 Musurgia Universalis, Roma.

Koselleck, Reinhart e Klaus Schreiner (a cura di)
1990 Bürgerschaft: Rezeption und Innovation der Begrifflichkeit vom hohen

Mittelalter bis ins 19. Jahrhundert, Stuttgart, Klett-Cotta.

Lach, Robert
1913 Studien zur Entwicklungsgeschichte der ornamentalen Melopöie, Lipsia.

Leppert, Richard e Susan McClary (a cura di)
1987 Music and Society. The Politics of Composition, Performance and Reception,

Cambridge University Press.

Levine, Lawrence W.

1988 Highbrow/Lowbrow: The Emergence of Cultural Hierarchy in America,

Cambridge, Massachusetts, Harvard University Press.

Leydi, Roberto

1991 L'altra musica, (Cap. Ill, Par. 3: «Anche la tradizione scritta ha la sua tra-
dizione orale», pp. 134-142), Milano, Ricordi.

Lindhal, Carl

1979 «Recent Folkloric Approaches to Oral-Formulaic Theory,» Folklore Preprints
Series, Vol. 6, No. 5, pp. 1-20.

List, George
1983 Music and Poetry in a Colombian Village: A Tri-Cultural Heritage, Blooming-

ton, Indiana University Press.

Lockwood, Lewis

1970 «On Beethoven's Sketches and Autographs: Some Problems of Definition
and Interpretation», Acta Musicologica, XLII, no. 1/2, pp. 32-47.

1992 Beethoven: Studies in the Creative Process, Harvard University Press.

Lockwood, Lewis & Phyllis Benjamin (eds.)

1984 Beethoven Essays, Studies in Honor of Elliot Forbes, Harvard University
Press.

Longhi, Roberto

1914 Breve ma veridica storia della pittura italiana, R/Firenze, Sansoni 1988.

Lord, Albert B.

1960 The Singer of Tales, New York, Atheneum, R 1971.



Siamo tutti compositori, Bibliografia 307

Lorenz, Alfred Ottokar
1928 Musikgeschichte im Rhythmus der Generationen, Berlin, Max Hesses Ver¬

lag.

1966 Das Geheimnis der Form bei Wagner, Berlin 1924-33, 4 vols.

Malm, William P.

1959 Japanese Music and Musical Instruments, Rutland VY & Tokyo, 1983.

Magrini, Tullia
1991 «Analisi in etnomusicologia, alcune questioni teoriche», in R. Dalmonte e

M. Baroni, L'analisi musicale, Milano, Unicopli, pp. 74-83.
1992 «Lo studio del comportamento musicale come fondamento del processo

analitico. Riflessioni sulla musica vocale di traditzione orale», Analisi,
vol. III, no. 8, pp. 6-20.

Marshall, Robert Lewis

1972 The Compositional Process ofJ.S. Bach. A Study of the Autograph Scores of the

Vocal Works, 2 vols, Princeton UP, 1972.

Martin, Peter J.

1995 Sounds and Society: Themes in the Sociology of Music, Manchester Univ.

Press, 1995 (Ree. di Richard Middleton in Music & Letters, LXXVII(1996),

no. 4., pp. 656-7).

Martina, Alessandra
1993 «Quidquid recipitur... considerazioni su una storia filologica della recezione

musicale», Nuova Rivista Musicale Italiana, no. 1, pp. 31-52.

Mersmann, Hans

1938 'Musikhören, Berlin, Sansouci (Frankfurt am Main, Hans F. Menk Verlag,

1952).

Meyer, Leonard B.

1956 Emotion and Meaning in Music, University of Chicago Press R 1962.

1961 «On Rehearing Music», JAMS, XIV, no. 2, pp. 257-267
1967 Music, The Arts, and Ideas. Patterns and Predictions in Twentieth Century

Culture, University of Chicago R 1992.

1971 «Universalism and Relativism in the Study of Ethnic Music», in D.P. Mc

Allester (ed.), Readings in Ethnomusicology, New York-London.

1989 Style and Music: Theory, History, and Ideology, Philadelphia, University of

Pennsylvania Press.

Mueller, John H.

1951 The American Symphony Orchestra. A Social History of Musical Taste,

Bloomington, Indiana University Press.

Murray Schäfer, Richard

1973 The Tuning of the World, Toronto, McClelland and Stewart Limited.

Nattiez, Jean-Jacques
1987a II discorso musicale, Torino, Einaudi, 1987.

1987b Musicologie générale et sémiologie, Paris, Christian Bourgois Editeur.



308 Sorce Keller

Nettl, Bruno
1974 «Thoughts on Improvisation: A Comparative Approach», Musical Quarterly,

Vol. LX, no. 1, pp. 1-19.

1987 The Radif of Persian Music, Champaign, Illinois, Elephant and Cat.

1989 Blackfoot Musical Thought, Comparative Perspectives, Kent State University
Press.

Nettl, Bruno e Béla Faltin
1972 Daramad ofChahargah: A Study in the Performance Practice ofPersian Music,

Detroit, Detroit Monographs in Musicology.

Norman, Katharine
1996 A Poetry of Reality. Composing with Recorded Sound, Harwood Academic

Publishers.

Owen, Harold
1992 Modal and Tonal Counterpoint From Josquin to Stravinsky, New York, Schir¬

men 1992.

Payne, Roger
1979 «Humpbacks: Their Mysterious Songs», National Geographic, CLX,

pp. 18-25.
1995 Among Whales, New York, Scribner, 1995.

Peat, David
1995 Blackfoot Physics: A Journey into the Native American Universe.

Potter, Gary
1990 «Analyzing Improvised Jazz», Symposium, Vol. XXX, no. 1, pp. 64-74.
Pressing, Jeff
1988 «Improvisation: Methods and Models», in J.A. Sloboda, Generative Process

in Music - The Psychology of Performance, Improvisation and Composition,

Oxford, Clarendon Press, 1988.

Rageot, Gaston
1906 Les succès, auteurs et public, essai de critique sociologique, Paris, Alcan.

Ratner, Leonard

1995 The Beethoven String Quartets: Compositional Strategies and Rhetoric,

Stanford, California, Stanford Bookstore.

Rattenbury, Kent

1990 Duke Ellington Jazz Composer, New Haven, Yale University Press.

Réti, Rudolph Richard
1951 The Thematic Process in Music, London, Faber and Faber. Rosen, Charles

1975 Arnold Schoenberg, New York, Viking Press.

Rufer, Joseph
952 Die Komposition mit Zwölf Tönen, Berlin, Max Hesses Verlag.

Salaman, Charles Kensington
1901 «Pianists of the Past - Personal Recollections of the Late Sir Charles

Salaman», Blackwood's Edinburgh Magazine, CLXX, no. 1031, pp. 307-330.



Siamo tutti compositori, Bibliografia 309

Salzer, Felix

1952 Structural Hearing, Tonal Coherence in Music, New York, Dover.

Samson, J. (ed.)

1992 The Cambridge Companion to Chopin. Cambridge Univ. Press.

Schenker, Heinrich
1906 Neue musikalische Theorien und Phantasien: Vol. I, Harmonielehre, Stuttgart,

J.G. Cotta.

1910 Neue musikalische Theorien und Phantasien: Vol. II, Kontrapunkt, Stuttgart,
J.C. Cotta.

1935 Neue musikalische Theorien und Phantasien: Vol. III, Der freie Satz, Wien,
Universal Edition.

Schillinger, Joseph
1946 The Schillinger System of Musical Composition, 2 vols, New York, Fischer.

1948 The Mathematical Basis of the Arts, New York, Philosophical Society.

Schreffler, Ann
1994 Webern and the Lyric Impulse: Songs and Fragments on Poems of Georg

Trakl, Studies in Musical Genesis and Structure, Oxford, Clarendon Press,

1994.

Seeger, Anthony
1987 Why Suya Sing, A Musical Anthropology ofan Amazonian People, Cambridge

University Press.

Seeger, Charles

1958 «Prescriptive and Descriptive Music-Writing», Musical Quarterly, XLIV,

pp. 184-195.
1966 «Versions and Variant Ihnes of <Barbara Allem», Selected Reports, Institute

of Ethnomusicology, University of California, Los Angeles, Vol. I, no. 1,

pp. 120-167.

Sessions, Roger
1950 The Musical Experience of Composer, Performer, Listener, Princeton Univer¬

sity Press.

Shreffler, Anne

1994 Webern and the Lyric Impulse: Songs and Fragments on Poems of Georg Trakl,

Oxford, Clarendon Press.

Sloboda, John A.

1974 «Music Reading and Prose Reading: Some Comparisons Underlying Percep¬

tual Processes». Thesis submitted to the University of London for the degree

of Doctor of Philosophy.

1985 The Musical Mind: The Cognitive Psychology of Music, Oxford, Clarendon

Press, 1990.

Sloboda, John A. (ed.)

1988 Generative Processes in Music: The Psychology ofPerformance, Improvisation
and Composition, Oxford, Clarendon Press.



310 Sorce Keller

Sloboda, John A e D.H.H. Parker

1985 «Immediate Recall of Melodies», in P. Howell, I. Cross, R. West (eds.), Musical

Structure and Cognition, London, Academic Press.

Sonus

1996 Vol. 16, no. 2: numéro tematico «Math and Music».

Smith, G.E.

1983 «Homer, Gregory, and Bill Evans? The Theory of Formulaic Composition
in the Context of Jazz Piano Improvisation.» Unpublished Ph.D. Dissertation,

Harvard University.
Sorce Keller, Marcello
1988a «Some Remarks on musical Aesthetics from the Viewpoint of Ethnomusi-

cology», The Music Review, XLIX, pp. 138-144.
1988b «Segmental Procedures in the Transmission of Folk Songs in Trentino»,

Sonus, no. 8, pp. 37-45.
1991 Tradizione orale e canto corale: ricerca musicologica in Trentino, Bologna,

Forni.

1996 Musica e sociologia, Milano, Ricordi.

Stephenson, Bruce

1994 The Music of the Heavens, Kepler's Harmonic Astronomy, Princeton University
Press.

Stith, Thompson
1966 Motif-Index of Folk-Literature. A Classification of Narrative Elements in

Folktales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Exempla, Fabliaux, Jest-Books

and Local Legends, Rev. and enlarged Ed., Bloomington, Indiana Univ.

Press.

Stravinsky, Igor
1947 Poetics of Music in the Form of Six Lessons, London, Oxford University

Press.

Supicic, Ivo
1971 Musique et société, Zagreb, Akadémie de musique.
The Economist
1991 December 21.

The Quarterly Journal of Music Teaching and Learning
1996 Vol. VII, no. 1: numéro speciale dedicato a William Billings.

Tirro, Frank

1974 «Costructive Elements in Jazz Improvisation», Journal of the American

Musicological Society, Vol. XXVII, pp. 285-305.

Treitler, Leo

1974 «Homer and Gregory; the transmission of epic poetry and plainchant, in

Musical Quarterly, Vol. LX, 3, 333-372.
1975 «Centonate, Chant, Übles Flickwerk or E Pluribus Unum?», Journal of the

American Musicological Society, Vo. XXVIII, no. 1, pp. 1-23.



Siamo tutti compositori, Bibliografia 311

Treitler, Leo (Fortsetzung)

1980 «Towards a new historical view of Gregorian chant», JAMS, XXXIII, 1980,

3, 437-67).
van der Werf, Hendrik
1990 Anonimous IV as Chronicler, Hendrick van der Werf.

Warren, Charles, W.

1973 «Brunelleschi's Dome and Dufay's Motet», Musical Quarterly, pp. 92-105.

Wiora, Walter

1950 Das echte Volkslied, Heidelberg.

Wolff, Janet
1981 The Social Production ofArt, London, MacMillan.

1983 Aesthetics and the Sociology ofArt, London, G. Allen and Unwin.

Wolff, Werner
1942 Anton Bruckner - Rustic Genius, New York, E.P. Dutton & Co, inc.

Zemp, Hugo
1978 Are aré, un peuple mélanésien et sa musique, Paris, Seuil.

1979 «Aré Aré Musical Theory», Ethnomusicology, XXIII, pp. 6-48.
Zolberg, Vera

1990 Constructing a Sociology of the Arts, Cambridge University Press.


	Forum und freie Beiträge
	Un mystérieux fragment de musique rythmée aux Archives communales de Moudon
	Johann Sebastian Bachs vermeintliche "Arnstädter Gemeindechoräle"
	Der Anfang der Musikwissenschaft in der Schweiz als ein "Sonderfall" : Peter Wagner und die Folgen in Freiburg i.Ü.
	Siamo tutti compositori! Alcune riflessioni sulla distribuzione sociale del processo compositivo


