
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 17 (1997)

Artikel: "Ein Sprechsaal für alle" : Adolf Bernhard Marx' Musikästhetik im
Spiegel seiner Liedkritik

Autor: Landau, Annette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835275

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Ein Sprechsaal für alle"

Adolf Bernhard Marx' Musikästhetik
im Spiegel seiner Liedkritik

Annette Landau

Adolf Bernhard Marx' erste musiktheoretische Auseinandersetzung fällt in
eine Zeit der musikalischen Diversität, der ästhetischen Verunsicherung und
Verhärtung. Der junge Jurist war zu Beginn der zwanziger Jahre des 19.
Jahrhunderts nach Berlin gekommen - voller Begeisterung für Musik, doch
ohne Möglichkeit, sich (und seine Eltern) durch eine Betätigung mit dieser
Kunst ernähren zu können. Da wurde ihm vom Berliner Musikverleger Adolf
Martin Schlesinger die Chance geboten, eine musikalische Zeitung
herauszugeben. Mit „Feuereifer für die Sache und Gewissenhaftigkeit"1 -
Eigenschaften, die nach Marx' Zeugnis als einzige seiner fehlenden „Erfahrung,
Einsicht in das Bedürfniss einer Zeitschrift"2 sowie seinem (noch) nicht
existierenden Ruf entgegengehalten werden konnten - machte er sich an das

Unternehmen: Die Berliner allgemeine musikalische Zeitung (BAMZ) wurde
1824 gegründet und hatte schon bald grossen Erfolg. Mit diesem publizistischen

Hilfsmittel sowie weiterer, ausserhalb der Zeitung erschienenen Artikeln

hat Marx auf die sich zu dieser Zeit wandelnde Musikästhetik starken
Einfluss genommen.

In vorliegendem Artikel soll eine Annäherung an die frühe Marxsche

Musikauffassung versucht werden. Dies soll im Speziellen durch die Analyse

seiner Auseinandersetzung mit dem Liedschaffen seiner Zeit geschehen,

zu deren näherer Bestimmung neben der BAMZ3 vor allem auch die 1828
erschienene Schrift Ueber Malerei in der Tonkunst4 berücksichtigt wird.

Das Lied5 nimmt in Marx' Musiktheorie bei weitem nicht den Stellenwert

ein, den zum Beispiel die Oper beansprucht. Während der gesamten
Erscheinungszeit der BAMZ widmete Marx nur gerade einen Artikel allgemeinen
Überlegungen zum Lied. Generell äussert Marx Kritik an einem Komponisten,
der als erstes Opus Lieder publiziert: „Mit Liedern sich bei dem Publikum

1 Adolf Bernhard Marx, Erinnerungen. Aus meinem Leben, Berlin 1865, Bd. 2, S. 53.
2 Ebda., S. 52.
3 Berlin, 1824 - 1830.
4 Berlin 1828.
5 In vorliegendem Artikel wird Lied terminologisch für das klavierbegleitete Sololied ver¬

wendet, das strophig oder durchkomponiert sein kann.



30 Landau

einführen, erweckt schon den Verdacht, daß man die Vorbildung und Konzentration

zu größern, bewährendem Werken scheut".6 Offensichtlich lässt sich im
Lied technisches Unvermögen besonders leicht kaschieren. Diese Ansicht hängt
damit zusammen, dass das Lied für Marx „wenig Ansprüche an eine tief angelegte

Form, an eine reiche und kunstvolle Ausführung macht, vielmehr sie

nothwendig von sich abweiset."7 Die scheinbare Simplizität der Vertonung, die
sich damit begnügt, einen einfachen Affekt darzustellen, stellt gleichzeitig ein
Problem dar. In der BAMZ wird die Forderung laut, weniger Lieder zu komponieren.

Bei der Besprechung der Winterreise von Franz Schubert wird die
Konzentration eines Komponisten auf die Gattung Lied am Beispiel der hohen

Opuszahl 89 kritisiert: „Schubert hat Talent, zeigt Originalität bisweilen, und
würde noch Besseres zeigen, wären nicht die fatalen 89. Besonders ist nichts

zersplitternder und verflachender, als überhäufte Liederkomposition."8
Trotz Marx' teilweise distanziertem Verhältnis gegenüber dieser Gattung

lohnt es sich, seine Liedkommentare näher zu beleuchten, da gerade auch
in ihnen allgemeine Züge der Marxschen Musikauffassung beobachtet werden

können. Dank seiner kritischen Einstellung den meisten in seiner Zeit
erscheinenden Liedern gegenüber lassen sich quasi ex negativo Rückschlüsse

auf die von Marx postulierten Kunsterfordernisse ziehen. Obwohl er keine
Grundsatzartikel dem Lied widmet, ermöglichen unzählige Rezensionen
einzelner Liederhefte ästhetische sowie gattungstheoretische Rückschlüsse.

1825 schickt Marx seiner Besprechung von einem Liederheft Ludwig
Bergers „ein Paar Worte über Liederkomposition"9 voraus. In diesen

ästhetisch-pragmatischen Ausführungen versucht er sich in einer Systematik des

Liedschaffens semer Zeit, wobei er vier verschiedene Möglichkeiten der
Liedproduktion unterscheidet: Die erste, weitaus grösste Gruppe der
Liedkomponisten hat als einziges Ziel, „die Worte des Dichters auf eine angenehme

Weise musikalisch vorzutragen".10 Marx spricht hier von der Dominanz
des sentimentalen Liedes, von den Romanzen, die beinahe täglich neu auf
den Musikalienmarkt kamen. Sie spielten mit den gerade modischen Floskeln

und Wendungen und entsprachen eher einer nach bestimmten Schablonen

verfertigten Ware, deren kommerzieller Erfolg das einzig relevante

Beurteilungskriterium war. Die Komponisten solcher Lieder achten nicht darauf

„was sie vorbringen wollen, sondern nur, daß sie das Vorzutragende
angenehm sagen".11 Immer wieder werden in diese Richtung weisende
Ambitionen kritisch beleuchtet.

6 Berliner allgemeine musikalische Zeitung (BAMZ), 24. September 1828, S. 387.
7 BAMZ, 13. Juli 1825, S. 224.
8 BAMZ, 25. Juni 1828, S. 207. Die Kurzkritik erschien anonym.
9 BAMZ, 7. Dezember 1825, S. 391f.
10 Ebda.
11 Ebda., S. 391.



„Ein Sprechsaal für alle" 31

Eine Kritik der Heine-Sammlung eines Karl Erfurth beginnt Marx zum
Beispiel folgendermassen: „Unter ,Liederkomposition' scheinen sich die
meisten Liederkomponisten nichts anders vorzustellen, als die Stubenanstreicher

unter dem Wort Malen - das Uebertünchen aus einem eben zur
Hand stehenden, oder von der Mode hergeschobenen Farbentopf."12 In
seinem Bild verharrend enthüllt Marx „eine Vorliebe für ,duse' Farben, wie sie

Hoffmann einmal nennt".13 In der Folge seiner Rezension zählt Marx einige

Charakteristika solcher Lieder auf. Er beginnt mit den „modischen
Formeln", zum Beispiel gängige Schlussformeln mit ihren ausgeschriebenen
Umspielungen, halbtönige Sequenzen kurzer Läufe, Triolisierungen einer
Floskel zu Steigerungszwecken, „Tiraden" oder „lasurfarbne Ausweichungen
einen halben Ton auf und ab". Ein weiteres Kennzeichen ist die Wiederholung
gewisser Textpartien, die nicht zur „auslegenden und bereichernden
Durchführung" beitragen. Dass sich solche, vom momentanen Zeitgeschmack
abhängige Lieder nicht deutlich voneinander zu unterscheiden vermögen,
versteht sich von selbst.

Marx empfindet seine Zeit, „wo musikalische Förmelchen in allen Lüften

umherschwimmen und sich auf den Wink jedes oberflächlichen
Liedersängers an die beliebigen Verse" hängen, als besonders anfällig für diese Art
von Liedproduktion. Er entlarvt die erste Untergruppe seiner Systematik
nicht nur als Modekompositionen, sondern auch als Produkte reiner
Handwerklichkeit. Dennoch hält er es nicht für angebracht, solche Lieder in
seiner Zeitung ganz zu ignorieren. Als ein Mitarbeiter14 1824 Lieder von Karl
Moltke, dem Weimarer Kammersänger, rezensiert und in seiner Kritik die

Frage aufwirft, ob solche „seichten trivialen15 Kompositionen unserer Zeit"

überhaupt Erwähnung finden sollten, um sie gleich selber tendenziell
verneinend zu beantworten, schaltet sich Marx mit einer Fussnote dazwischen.

Er betont, die Redaktion halte „dafür, daß jede Kunstgestaltung, die ihr

12 BAMZ, 24. September 1828, S. 387.
13 Ebda. Der Einfluss, der von E. T. A. Hoffmann auf Marx ausging, war zweifellos beträcht¬

lich. Wie Hoffmann schwankte auch Marx zwischen juristischer Laufbahn und musikalischer

Neigung. Allerdings ist nur eine Begegnung nach Marx' Ankunft in Berlin
überliefert. Dass dieser jedoch Hoffmanns Schriften sehr gut gekannt haben muss, wird durch
die Tatsache bekräftigt, dass er nach dessen Tod mit der Ordnung des musikalischen
Nachlasses betraut wurde. Die erste grössere Schrift zur Musik von Marx war denn auch
eine „Beurteüung Hoffmanns als Musiker" (in: A. B. Marx, Musikalische Schriften, hg. von
L. Hirschberg, Bd. 1, Hildburghausen 1922, S. 85 - 90).

14 Beim Verfasser dieser Kritik könnte es sich um Ludwig Reilstab handeln, der den Verle¬

ger Schlesinger der BAMZ gut kannte und vor allem zu Beginn ihres Erscheinens eine
grössere Anzahl Beiträge lieferte.

15 Vom Rezensenten wird dieses Wort offensichtlich ebenso moralisch wie ästhetisch-
kompositionstechnisch gebraucht. (Siehe auch Carl Dahlhaus, Klassische und Romantische

Musikästhetik, Laaber 1988, S. 186ff.)



32 Landau

Publikum gefunden, auch Beurtheilung verdient - nicht die Entscheidung
eines höher Stehenden [...], sondern den Ausspruch eines alles erwägenden
Beurtheilers was sie sei und gelte."16 Dieses Programm ist charakteristisch
für Marx' rezeptive Haltung. Einerseits wird der Anspruch deutlich, überparteilich

zu sein, sich keine Position eines Lagers zu eigen zu machen;17
andererseits fordert Marx explizit den Rezensenten auf, eine Betrachtungsweise
einzunehmen, die die Stellung des Spezifischen - in diesem Falle des trivialen

Liedes - im Ganzen aufzeige und fixiere. Gerade diese zwei Punkte - die

Vermittlungsfähigkeit sowie das Fokussieren auf das Ganze - stehen hinter
dem durchschlagenden Erfolg von Marx als führendem Musiktheoretiker
seiner Zeit. Bevor die drei weiteren Möglichkeiten der Liedproduktion in
Marx' Liedsystematik verfolgt werden, soll daher zunächst diesen zwei Punkten

eine ausführlichere Betrachtung zukommen.

•k kk

Die Suche nach einem überblickenden, zunächst nicht polemisierenden Standpunkt

entsprach einem allgemeinen Bedürfnis der Zeit, einem Bedürfnis, das

jedoch gerade in Berlin von besonderer Bedeutung war. Zu Beginn des 19.
Jahrhunderts veränderten sich die Lebensbedingungen markant: Berlin entwickelte
sich zu einer Grossstadt im modernen Sinne.18 Dieser Prozess verschob die
sozialen Strukturen, die sich ihrerseits jedoch entschieden langsamer den neuen
Bedingungen anpassten. Vor 1815 wurde das Musikleben der preussischen
Hauptstadt noch hauptsächlich durch die Interessen des Adels bestimmt. Nach
1830 waren die verschiedenen musikalischen Standpunkte unvereinbar geworden.

In der Zwischenzeit kristallisierten sich immer deutlicher die divergierenden

ästhetischen und theoretischen Meinungen heraus. Heinrich Heine
beschreibt in seinem „Zweyten Brief aus Berlin" diese Tendenz der Entfremdung:
„Es ist hier ungemein viel geselliges Leben, aber es ist in lauter Fetzen zerrissen.

Es ist ein Nebeneinander vieler kleinen Kreise, die sich immer mehr zusammen

zu ziehen als auszubreiten suchen."19

16 BAMZ, 6. Oktober 1824, S. 343.
17 Diese Maxime hat Marx ungeachtet seines Leserkreises formuliert; die Interessenten der

BAMZ werden im erwähnten Artikel näher umrissen: Die Zeitung scheine nicht bestimmt
zu sein, „von der Masse gelesen zu werden"; vielmehr könne sie „die Aufmerksamkeit
eines denkenden Publikums wol anregen" (6. Oktober 1824, S. 343).

18 Auf die gesellschaftlichen Veränderungen in Berlin sowie auf Marx' Stellung als Musik¬
theoretiker in dieser Zeit geht Arno Forchert in seinem Artikel,Adolf Bernhard Marx und
seine Berliner Allgemeine musikalische Zeitung" (in: Studien zur Musikgeschichte des

19. Jahrhunderts, hg. von Carl Dahlhaus, Regensburg 1980, S. 381) ausführlich ein.
19 Heinrich Heine, „Zweyter Brief aus Berlin", 16. März 1822, Historisch-kritische Gesamt¬

ausgabe der Werke, hg. von Manfred Windfuhr, Bd. 6, Hamburg 1973, S. 35.



„Ein Sprechsaalßr alle" 33

Noch versuchten jedoch die Bewohner Berlins den herkömmlichen, relativ
geschlossenen Gesellschaftscharakter ihrer Stadt zu erhalten. Intellektuelle
und Beamte, Grossbürger und Offiziere trafen sich noch an denselben
gesellschaftlichen Orten. Eine bedeutende Rolle spielten in diesem Zusammenhang

auch die privaten Salons. Diese geistreichen Zirkel um eine adelige
oder auch bürgerliche Frau bildeten oft Kristallisationskerne der Geistes- und
Kulturgeschichte und kanalisierten die Wertmassstäbe und Urteile der
Gesellschaft. In ihnen trafen noch Beethovenianer und Rossinisten, Spontini-
Bewunderer und Weber-Enthusiasten, Anbeter der Henriette Sontag sowie
Verfechter einer neuen Kirchenmusik wöchentlich zusammen. Je mehr
jedoch Berlin an wirtschaftlicher Attraktivität gewann, und je mehr die preus-
sische Hauptstadt sich zu einem intellektuellen Zentrum entwickelte20, desto

schwieriger wurde ein gemeinsamer Standpunkt. Das Ideal der Bildung,
der Persönlichkeitskultur und der Kulturnation, das die Berliner Salons um
1810 als einigendes geistiges Band zusammengehalten hatte, zerfiel immer
mehr.

Gerade in diese Zeit der gesellschaftlichen und ästhetischen Unsicherheit

fällt Marx' erste Betätigung als Musiktheoretiker. Er trug dem starken
Bedürfnis der Sozietät nach einem übergeordneten Standpunkt Rechnung,
nach einer alles überblickenden Meinung, in der dem Einzelnen sein Platz
im Ganzen zugewiesen wird, wodurch das Spezifische qualitativ wertbar
erscheint.21 Marx selber formuliert sein Betrachtungsideal: „Die höhere,
umfassendere Ansicht zu erstreben, geziemt unserer Zeit und unserem
Vaterlande".22 Diesem Programm versuchte er in der BAMZ treu zu bleiben und
dieser Maxime verdankt er unter anderem auch seine baldige Etablierung als

führender Musiktheoretiker Berlins.
Bevor jedoch der übergeordnete, betrachtende Standpunkt eingenommen

werden kann, ist es notwendig, möglichst die Gesamtheit der
Kunsterscheinungen zu kennen. Das zentrale Moment in Marx' Musiktheorie - die

Annäherung an das Ganze - kristallisiert sich aber nicht nur in der Forderung,

die Kunst in absoluter Einheit zu betrachten. Ebenso erwartet Marx

20 Die nach einem Bildungskonzept Wilhelm von Humboldts 1810 in Berlin gegründete
Friedrich-Wilhelm-Universität erlebte einen starken Zuwachs und errang rasch Weltgeltung.

21 Es ist offensichtlich, dass Marx sich durch das Hegeische, auf Zusammenfassen zielen¬
de philosophische Denken stark beeinflussen liess. Die unmittelbare, intensive Wirkung,
die von Hegels Philosophie ausging, lässt sich in unzähligen Tagebüchern und Briefen
der Zeit nachweisen. In Berlin hat der Philosoph zwischen 1820 und 1829 viermal eine
Vorlesung über .Ästhetik und Philosophie der Kunst" gehalten - Veranstaltungen, die
keineswegs nur von Studenten besucht wurden.

22 BAMZ, 21. Januar 1824, S. 19.



34 Landau

von einem Musikbetrachter, dass er der Gesamtheit des Künstlers und des

Kunstwerkes gerecht werde: „Fragen sie jenen [den Künstler], ob er sein Bild

aus Sinnlichkeit, oder Phantasie, oder Empfindung, oder Verstand geschaffen,

und wofür er es bestimmt: er versteht Sie gar nicht. Trägt er denn seine

Kräfte wie etliche Werkzeuge oder Münzen mit sich in einem Beutel herum,

jetzt dies, jetzt das herauszulangen? Ist er nicht ein ganzer Mensch und
sein Werk ein Kind des ganzen Menschen, zu dessen Zeugung alle Kräfte in
Eins zusammengeströmt? Kann er einen Gegenstand erfassen, ohne daß ihm
Inhalt und Erscheinung, in Melodien, Harmonien, Rhythmen - in gesamter
musikalischer Verkörperung und geistiger Bedeutung, und zugleich in
sichtlicher Erscheinung vorstände?"23 Mit diesem Zitat aus seinem „Maigruss an
die Kunstphilosophen"24 aus dem Jahre 1828 wendet sich Marx gegen alle

Musikkritiker, die ein Werk analysieren, indem sie zum Beispiel die Harmonik

oder Melodik einzeln betrachten und somit das integrative Denken

zugunsten eines zerteilenden und aufsplitternden Zugangs vernachlässigen.25

* * *

Während also die Lieder der ersten Unterart in Marx' Liedsystematik einzig
dem Anspruch folgen, angenehm auf den Hörer zu wirken, übernimmt die
zweite Gruppe zwar die Tendenz „behaglicher, angenehmer Erscheinung"26,
doch tritt in diesen Liedern zumindest eine Ahnung des Inhaltes auf. Indem
ein Affekt wie Trauer oder Freude dem Ganzen zugrunde gelegt wird, erhält
die Vertonung „eine oberflächliche Richtung".27 Dabei erheben diese Lieder

- im Gegensatz zur ersten Vertonungsart, die in vollkommener Subjektivität
verbleibt, „welche den Stoff verzehrt, um sich damit zu nähren und allein
fortzubestehn" - den Anspruch, etwas anderes als die „werthe Persönlichkeit"
des Komponisten zu produzieren.28 Trotzdem trete überall deutlich hervor,
dass Gedicht und Komposition nicht übereinstimmen; die von Text und Musik

individuell erhobenen Forderungen werden nicht zum Einklang gebracht,

23 Marx, Malerei, S. 42f.
24 So der Untertitel der Schrift.
25 Marx erwartet von einem Kritiker sogar die Bereitschaft, „sich der Beobachtung eines

so vielfach zusammengesetzten Ganzen, wie Musik ist, auf die Gefahr zu widmen,
wahrscheinlich nicht zu dem letzten Ziele, zu allgemeinen wissenschaftlichen Resultaten zu
gelangen" Zit. nach Forchert, Berliner Allgemeine musikalische Zeitung, S. 384.

26 BAMZ, 7. Dezember 1825, S. 392.
27 Ebda.
28 In seiner Reise durch das Biedermeier erinnert Heinrich Laube an die Abneigung der Zeit,

eine übergeordnete Wahrheit über dem eigenen Empfinden gelten zu lassen: „Sprecht
zum Nächstbesten von der Objektivität der Literatur, von ihren Tendenzen und Perspektiven,

er hält euch für verrückt oder er verweist euch in Petitpierres Laden, wo Perspektive

zu kaufen sind." (hg. von Franz Heinrich Körber, Wien 1946, S. 354)



„Ein Sprechsaal für alle" 35

sondern bleiben nebeneinander bestehen. Das illustrative Beispiel entnimmt
Marx dem Gebiet der Oper: Während man sich der „verführerischen
Tollheit"29 Gioachino Rossinis einfach nur hingeben könne, stelle man bei Ferdi-
nando Paër immer wieder fest, dass es „ihm nicht gelang, an der Wahrheit
festzuhalten".30

Beide bisher beschriebenen Vertonungsarten können für Marx nicht als

Kunstwerke in vollem Sinne auftreten. Auch die dritte Spielmöglichkeit in
Marx' Entwurf von 1825 erreicht nicht den Anspruch von Kunsthaftigkeit.
In solchen Liedern wird dem Sprachtext durch den Komponisten deutlich
Rechnung getragen. Die „Tonkunst hat sich unter ihren [der entsprechenden
Komponisten] Händen in eine verstärkte Deklamation verwandelt".31 Auch
diese Lieder kommen nicht über eine gewisse Oberflächlichkeit hinaus, da
sie dem Missverständis unterliegen, Musik möglichst nahe an die äussere

Sprachstruktur heranzuführen. Bei einer solchen rein deklamatorischen
Vertonung wird die Kunst „nur mit dem Verstände" erfasst.32

Der zweiten und der dritten Unterart ist also gemeinsam, dass die Lieder

beider versuchen, auch dem Gedicht gerecht zu werden; beide aber
verfehlen das eigentliche Ziel der Kunst. Während die zweite Gruppe den

richtigen Weg einschlägt, ohne ihn jedoch weit genug verfolgen zu können,
verrennt sich die dritte Abteilung in eine gänzlich falsche Richtung. Die

Komponisten dieser Art haken sich in ihren Liedern an der Schale der Sprache

fest und vergeben sich dadurch die Chance, auf das Besondere,
Unergründliche hinzuweisen; „statt Sprache und Musik auf ihre gemeinschaftliche

Mutter im Menschen zurückzuführen, haben sie diese in jener zu erkennen

und zu erfassen gehofft."33 Was sich für Marx hinter dieser allegorischen
Mutter versteckt, ist der Glaube an eine gemeinsame, nicht materialisierte
Idee, die sowohl hinter der Sprache als auch hinter der Musik steht. Dem

entspricht auch der Begriff der Wahrheit in der oben zitierten Kritik an Paër.

Von einem guten Liederkomponisten wird erwartet, dass er diese Idee oder
Wahrheit aufsuche und als Ausgangspunkt seiner Komposition nehme.

In seiner Musikanschauung ersetzt Marx die wirkungsästhetische
Betrachtungsweise durch die direkte Auseinandersetzung mit dem Kunstwerk.

Der ästhetische Gegenstand wird nicht mehr mit Hilfe eines normativen
Schönheitsbegriffs untersucht; vielmehr wird gerade dieser ersetzt durch das

Kriterium der „Wahrheit". Marx fordert die Kunstphilosophen auf, „in die

29 BAMZ, 7. Dezember 1825, S. 392.
30 Ebda.
31 Ebda.
32 Ebda.
33 Ebda.



36 Landau

Seele, in die Idee jedes Werks"34 hineinzusteigen, um etwas von dem
ästhetischen Gegenstand zu erfahren.35 Diese inhärente Wahrheit, die jedes Kunstwerk

beseele, rühre von seinem Schöpfer, dem Künstler, her. Da jedoch „in
einem so feinen und vielgliedrigen Organismus, als der im Kunstwerk
ausströmende Geist des Künsders" viel nicht unmittelbar Verständliches stecke,
sei es notwendig, auf den eigenen Erfahrungshorizont zurückzugreifen.
Auch wenn dieser (im Moment) nicht ausreiche, solle dies nicht der Musik
zum Vorwurf gemacht werden; vielmehr sei der Hörer, wie es sich schon an

Haydn, Mozart und jetzt bei Beethoven bewiesen habe, noch nicht fähig, die
Idee des Kunstwerks zu erfassen.36 Marx fordert von jedem Kunstbetrachter
die Bereitschaft, potentiell alle bisher geltenden Normen in Frage zu stellen.
Durch diese Absage an möglicherweise überlebte Systeme ergebe sich erst
die Chance, Neues wahrzunehmen.37

Für Marx stellt das Kunstwerk in emphatischem Sinne die Materialisierung

einer Idee dar. Der ästhetische Gegenstand bildet „sich um die Grundidee

[...], organisch-nothwendig und harmonisch-schön, wie der Körper um
die Seele".38 Diese inhärente Idee enthält nichts Metaphysisches oder
Unerklärliches, sondern schlägt sich in konkreten stofflich-inhaltlichen Vorstellungen

nieder, die sich für jedes Werk erneut herauskristallisieren müssen. Die
Ideen treten als eigentümliche, persönliche Forderungen an die Stelle früherer
Imperative und prägen das Erscheinungsbild jedes Kunstwerks. Da sich die
Idee im Kunstgegenstand materialisiert, kann sie durch die Form des Werkes

in ihrer unverwechselbaren Identität erfahren werden.39

34 Marx, Malerei, S. 28.
35 Sogar Beethoven, der für ihn grösste Komponist, werde in „Meeresstille und glückliche

Fahrt" diesem Anspruch nicht gerecht. Schuld daran trage jedoch weniger die Komposition

als der Vorsatz, dieses Gedicht zu vertonen, da hinter der „Idee" in Goethes
Gedicht gerade die Einsamkeit in ihrer ganzen Schrecklichkeit stünde. Durch die Vertonung
mittels eines Chores müsse diese „Seele" des Gedichtes verlorengehen; die „in sich
vernichtete Idee des Dichters blieb mächtig genug, keine andere Bildung aus sich entstehen

zu lassen. Der Chor hat, ungeachtet einzelner Schönheiten, im Ganzen und als Chor
keine Wahrheit" und verfüge somit nur über ein - letztlich irrelevantes - schönes
Äusseres (BAMZ, 17. November 1824, S. 396).

36 Im Gegensatz zu Wackenroder, der von der Musik geradezu verlangt, dunkel und nicht
verständlich zu sein, gehört für Marx das Verstehen unmittelbar zum Kunstgenuss. Ein
solcher müsse jedoch nicht vom Komponisten in der Weise vorbereitet werden, dass dieser

seine Musik möglichst einfach verfasse. Vielmehr wird der Prozess des Verstehens an
den Hörer delegiert.

37 In diesem Zusammenhang weist lüarx auf E. T. A. Hoffmann, der sich bisher am weite¬
sten von Normen losgelöst hätte.

38 Marx, Malerei, S. 31.
39 Für Hegel ist der Inhalt der Kunst die „Idee" und ihre Form die „sinnlich bildliche Ge¬

stalt" (Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik, Frankfurt a/M
1970, Teil I, S. 100).



„Ein Sprechsaal für alle" 37

Die Form wird bei Marx in diesem Sinne zu einer Erscheinung eines Inneren,

zum letztlich einmalig fixierten Ergebnis eines Vorgangs und entspricht
somit nicht mehr einer vorgegebenen Norm. Idee und Form sind jedoch nicht
deckungsgleich; die Form fungiert als - allerdings notwendige -Visualisierung
bzw. klingende Darstellung eines Innerlichen, das es nicht selber ist. „Gesinnung
und Aeußerung weiß ich nicht zu trennen, als käme nur Eins von Innen, das

Andre von Außen. Auch habe ich bei jedem Redner, dessen Wort mir vertraut
wurde, diese Einheit des Innern und seiner Erscheinung wahrgenommen, so

daß auch der Ausdruck mit dem Inhalt entschieden sich verwandelte".40

Allgemeiner formuliert Marx diese Verknüpfung zwischen Idee und
Erscheinung gegen Ende seiner Schrift von 1828: „Desgleichen wird der Künstler,

der einen Vorgang, eine bestimmte Vorstellungsreihe [...] malen will,
nicht todte Signale ihrer Aeußerlichkeit geben, sondern im Inbegriff ihrer
äußern Erscheinung und ihres Gedankens ihr Leben künstlerisch nachschaffen.

Innerlichkeit und Aeußerlichkeit, Eins ohne das Andre, wären nicht das

volle Leben, sondern jenes Ideal, dieses Maschine."41 In diesem Sinn wird
von Marx auch die musikalische Malerei als eine partielle Erscheinungsform
eines Kunstwerks verstanden und gut geheissen. Wenn Beethoven in seiner
Sechsten Sinfonie42 einzig „das vollständigste Donnerwetter, Nachtigall,
Wachtel und Kuckuck"43 hätte erklingen lassen, wäre seine Aufgabe nur halb

gelöst gewesen - er wäre über das Äussere nicht hinweggekommen. Diese

malenden Szenen folgen jedoch erst auf „alles Tiefste und Innigste"44 des

ersten und zweiten Satzes. Erst „dann, wenn an Frühlingsseligkeit die Seele

sich vollgesogen hat, wenn ihr, im Vollgenuß wie berauscht, das Bewußtsein

ihrer und der Blick auf die Empfindungskette und das Meer voll Naturleben

zu schwinden scheint, haftet sich das Ohr im Halbschlummer und
Halbtraum noch an das Kosewort der Nachtigall und ihrer Gefährten".45

Einmal mehr zielt Marx' Argumentation darauf, dass nur im Ganzen Wahrheit

steckt. Wenn nun ein Kritiker einzelne Takte eines Musikwerks herauslöst,

ist er nicht mehr in der Lage, die dahinterstehende Idee zu erkennen.46

40 Marx, Malerei, S.ll.
41 Ebda., S. 63.
42 1825 erklang zum ersten Mal in Berlin die Pastorale in einem Konzert der Gebrüder

Bliesener. Carl Moser liess sie kurz darauf in einem Gartenkonzert aufführen, wobei eine

umfangreiche Maschinerie das Gewitter besonders unterstrichen haben soll. Siehe auch
Oswald Schrenk, Berlin und die Musik. Zweihundert Jahre Musikleben einer Stadt 1740

- 1940, Berlin 1940, S. 85
43 Marx, Malerei, S. 63.
44 Ebda.
45 Ebda., S. 63f.
46 Andererseits wäre es ebenso verfehlt, wenn ein Kunstwerk zwar als Ganzes Bestand hät¬

te, die Einzelheiten jedoch vernachlässigt wären. Ein gewisses Mass an Charakteristik
wird von Marx durchaus gefordert.



38 Landau

Gleichzeitig findet sich hier auch das Argument, weswegen in der Marx-
schen Musikästhetik endgültig auf das Kriterium des Schönen verzichtet
werden kann. Klänge, die das ästhetische Empfinden verletzen, können ihre
künstlerische Berechtigung im Zusammenhang mit der Darstellung der Idee
erweisen.47 Indem aber dem Hörer zur Aufgabe gestellt wird, die hinter dem
ästhetischen Gegenstand stehende Idee zu erfassen, muss dieser zwingend
über eine Vorstellung des Ganzen verfügen. Somit verliert jedoch die Musik
ihren proklamierten transitorischen Charakter und wird „einer raumanalogen

Betrachtungsweise zugänglich".48 Deutlicher könnte die Abkehr von der
Geschmacksästhetik des 18. Jahrhunderts nicht sein: Das spontane Urteil ist
nicht mehr kritische Instanz.

* * *

Allein die vierte Art der Liedkomposition darf nach Marx in diesem Sinne

Anspruch auf Kunsthaftigkeit erheben. Bei den ihr zugehörigen Werken tritt
das „sinnlich geistige Empfinden der Idee, die im Gedichte liegt"49, hervor.

Gleichzeitig kommt es zu einer völligen Verschmelzung dieser Idee mit der
äusseren Erscheinung, der Form. Der Komponist dieser Klasse erreicht in
seinem Lied einerseits, dass „die Grundidee des Gedichts, die das ganze
durchströmende Empfindung" wiedergegeben wird, andererseits - als

entscheidende Differenz zur zweiten Unterart - lässt er jeden Theil [des
Gedichts] nach seiner Bedeutung wiedergeben".50 Es reicht folglich nicht, die
dem Gedicht inhärente Wahrheit aufzuspüren; auch dem Detail muss
Gerechtigkeit widerfahren. Gleichzeitig muss der Komponist jedoch achtgeben,

47 Auch Hegel rechtfertigt in seiner Musikästhetik die musikalische Malerei eines Künst¬
lers teilweise, doch hält er sich noch stärker an das Reich des Schönen, das nicht
verlassen werden sollte: „Überhaupt führt die Einigung des Melodischen und Charakteristischen

die Gefahr mit sich, nach der Seite der bestimmteren Schilderung leicht über
die zart gezogenen Grenzen des musikalisch Schönen herauszuschreiten, besonders
wenn es darauf ankommt, Gewalt, Selbstsucht, Bosheit, Heftigkeit und sonstige Extreme

einseitiger Leidenschaften auszudrücken. [...] Die wahrhaft musikalische Schönheit
liegt nach diesen Seiten darin, dass zwar vom bloss Melodischen zum Charaktervollen
fortgegangen wird, innerhalb dieser Besonderung aber das Melodische als tragende,
einende Seele bewahrt bleibt". (Hegel, Vorlesungen, S. 209f.)

48 Forchert, Berliner Allgemeine musikalische Zeitung, S. 399. Noch bei Wackenroder war der
flüchtige Charakter konstitutiv für die Musik. „Aber die Musik hat eben daran ihre rechte
Freude, dass sie nichts zur wahren Wirklichkeit gelangen lässt, denn mit einem hellen
Klange zerspringt dann alles wieder, und neue Schöpfungen sind in der Zubereitung."
(Wackenroder, Wilhelm Heinrich: Sämtliche Werke und Briefe, hg. von Silvio Vietta,
Heidelberg 1991, S. 237.) Auch Hegel spricht von einem „Tilgen nicht nur der einen
Raumdimension, sondern der totalen Räumlichkeit überhaupt" (Hegel, Vorlesungen, S.

133).
49 BAMZ, 7. Dezember 1825, S. 393.
50 Ebda.



„Ein Sprechsaal für alle" 39

durch die „Vertiefung in die Einzelheiten nicht den lebendigen Sinn für die
Einheit des Ganzen" zu verlieren.51 Nur eine geschickte Auswahl des
Gedichts erlaubt es, diese doppelte Forderung zu erfüllen. Ein Gedicht, das „in
den verschiedenen Versen so ganz verschiedenartigen Inhaltes" ist, kann
schwerlich gleichzeitig auf den Gesamtton und die Einzelheiten eingehen.
Da das Lied für Marx „nur ein einfaches Gefühl, [...] ein allgemein
aufgefaßter Zustand, keine individuell und genauer, bestimmter ausgesponnene
Gemüthslage"52 darzustellen vermag, sollte ein zur Vertonung geeignetes
Gedicht nur einen Gedanken, eine Idee enthalten. Aufgabe des Komponisten
sei es dann, diese „das Ganze durchströmende Empfindung und in dieser

jeden Theil nach seiner Bedeutung"53 wiederzugeben.
So wird der Anspruch, dass „die Komposition dem Sinn des Ganzen"54

zu entsprechen habe, während der gesamten Erscheinungszeit der BAMZ in
den Liedrezensionen immer wieder formuliert. In der Ausgabe vom 8. Juni
1825 geht der Herausgeber der BAMZ noch einen Schritt weiter und
integriert auch den Sänger in den Prozess, der hinter dem Gedicht stehenden
Idee zur physischen Erscheinung zu verhelfen. Solange es sich um rein
gefällige Lieder handelt, reicht es aus, den Gesang mit erlernten Mitteln, wie
denjenigen der Artikulation, vorzutragen. Sobald aber ein Lied der vierten
Kategorie vorliegt, muss nicht nur die Sprache und die Musik „den Stempel

vollkommener Wahrheit"55 tragen, auch der Sänger, der ja Medium
zwischen dem Kunstwerk und dem Hörer ist, muss dem Komponisten „bis in
jede Einzelheit" folgen. Er „fühle heraus, wie und wodurch das Ganze und
jeder einzelne Punkt diese Wahrheit, diesen bestimmt treffenden Ausdruck
erhalten hat."56 Somit soll sich auch der wahre Sänger - auf Kosten des

allgemeinen Reizes - der „höheren Idee" verpflichten.57
In den Liedbesprechungen sticht immer wieder der Versuch hervor, die

Geschichtlichkeit der einzelnen Kunsterscheinungen zu erfassen. Dabei tritt
deutlich die Bemühung in den Vordergrund, ein musikalisches Gebilde nicht in
seiner ästhetischen Isolation zu belassen, sondern es als Teil eines historischen
Ganzen zu begreifen, als Bruchstück eines umfassenden Werkzusammenhangs.

51 BAMZ, 31. März 1924, S. 117. Auch von den Mitarbeitern der BAMZ wurde diese For¬

derung übernommen. Heinrich Marschner beklagt in der Ausgabe vom 19. März 1828
die Unsitte vor allem deutscher Komponisten,, jedem Worte seine besondere Deutung
zu geben und diesen Ausdruck durch oft faustdicke Ausmalung im Akkompagnement zu
heben", so dass „die Haupt- und Grundfarbe des Ganzen verwischt" werde (S. 91).

52 BAMZ, 13. Juli 1825, S. 224.
53 BAMZ, 7. Dezember, S. 393.
54 BAMZ, 20. Oktober 1824, S. 357.
55 BAMZ, 8. Juni 1825, S. 192.
56 Ebda.
57 Der Imperativ des Schönen gilt folgerichtig auch für die Interpretation nicht mehr.



40 Landau

Wenn jedoch ein Kunstwerk wie das Lied gewissermassen in der Geschichte

steht und von dieser beeinflusst wird, gibt es auch Zeiten, in denen eine

Kunstgattung zu einem Höhepunkt geführt wird bzw. einen qualitativen Rückschritt
erlebt. Generell empfindet Marx seine eigene Zeit als unbefriedigend. In seinem
letzten BAMZ-Artikel, mit welchem er sich von seinen Lesern 1830 verabschiedet,

verbindet er einen allgemeinen Rückblick mit einer Prophezeiung. Seine

Zeitung sei in einer jener Zwischenperioden erschienen, „in denen Volk und
Künstler aus rüstigerer und edlerer Tätigkeit in Erschlaffung zurücksinken,
während eine neue und höhere Idee ihrem Tage zureift".58 Aus diesem Grund
habe er sich als Musikjournalist zur Aufgabe gestellt, die wahre Bestimmung
der Tonkunst festzuhalten, „an den einzelnen Begebnissen und Kunsterscheinungen

nachzuweisen, den Glauben und die Hoffnung auf einen Fortschritt der
Kunst und des Volks - beides unzertrennlich - auch im Gebiete der Tonkunst zu

vertreten, früherer Werke und Zustände Erinnerung zurückzurufen als Zeugen
für diesen Glauben, die Zurüstung, die Keime der neuen Blütezeit, wo ich sie

zu finden meinte, aufzuweisen".59 Die empfundenen Mangelerscheinungen
betreffen nun aber gerade auch das Liedschaffen, das offensichtlich derselben

Situation ausgesetzt ist wie die Oper, deren Standort erst im Rahmen einer
Zukunftsvision deutlich wird. Marx ist überzeugt, dass das Lied einst voll zum
Erblühen kommen wird.

k k k

Es gibt jedoch auch Gattungen, die für Marx in seiner eigenen Zeit ihren
Höhepunkt erreicht haben. Dazu gehört zum Beispiel die Sinfonie (durch Beethoven),

aber auch die Ballade. Theoretisch hegt das Problem dieser Gattung in
ihrer Eigenart, sowohl epische als auch lyrische Elemente zu enthalten. Der Dichter

versucht mit „unzulänglichen Mitteln"60 einen Vorgang umfassend
wiederzugeben. Dabei gerät er unweigerlich zwischen Lyrik und Drama. Er will
„berichten und beschreiben, mag [jedoch] seine subjektive Empfindung dabei nicht
zurückhalten"61. Sowohl das Lyrische als auch das Epische wollen in der Musik

zu ihrem Recht kommen. Somit muss die dem Liede eigene Strophigkeit, die
sich für die lyrische Seite des Textes besonders eigenen würde, verlassen werden,

ohne jedoch ausschliesslich episch zu werden und durch intensive Beschäftigung

mit der fortlaufenden Erzählung den Einzelheiten zu viel Gewicht zu
verleihen. Der Musik kommt die Aufgabe zu, den der Textgattung inhärenten
Bruch zu kitten. Sie hat sowohl den Widerspruch zwischen den zwei Erzähl-

58 BAMZ, 24. Dezember 1830, S. 414f.
59 Ebda.
60 BAMZ, 8. Juni 1825, S. 181.
61 Ebda.



„Ein Sprechsaal für alle" 41

haltungen (Narration und Betroffenheit) zu lösen, als auch die einzelnen
auftretenden Personen zu charakterisieren. In kürzester Zeit muss sie den Vorgang
der Erzählung, die handelnden Personen und die charakteristische Umgebung
entwerfen, so dass die Hörer „von der Bedeutung des Ganzen erfüllt werden"62

können. Um dem Kunstanspruch gerecht zu werden, muss nicht nur die
chronologische Erzählung musikalisch unterstützt werden; vielmehr soll auch eine

hinter der Dichtung stehende Idee durch die Musik zur Erscheinung kommen,
sich in einer Form präsentieren, die nicht bloss in einer Reihung bestehen kann,
sondern über eine Individualität verfügt. Die Musik gewinnt somit in der
Ballade grössere Bedeutung als ihr im Lied eigen ist: Sie tritt gleichberechtigt
neben den Text. Erst durch das äquale Zusammenwirken der beiden Medien
kann das einzelne Werk den Anspruch auf Ganzheit erfüllen.

Marx gesteht, vor Loewes Opus 1 nicht geglaubt zu haben, dass ein
Objekt der Gattung Ballade je eine vollendete Komposition, ein Kunstwerk in
vollem Sinn, werden könnte. Zumsteeg habe mit seinen Vertonungen von
Balladen zwar den Anforderungen der einzelnen Perioden innerhalb des

Gedichts entsprochen, indem er „den Dichter von einem Zustand in den andern
beschreibend"63 begleitete. Das Verdienst, nicht nur die äusseren Umstände
der Ballade, sondern „das volle Bild des Lebens [...], das im Geiste des Dichters

bestanden haben muß"54, musikalisch dargestellt zu haben, gehört laut
Marx jedoch Loewe. Schon mit seinem Opus 1 habe sich dieser „den Ruhm

erworben, eine Musikgattung zu einer Völlendung geführt zu haben, die aus

den früheren Leistungen in ihr gar nicht zu ahnden [sie] war."65 Die Ballade

hat somit einen Höhepunkt erreicht, der bezüglich der Liedgattung für
Marx noch aussteht. Noch sechs Jahre später zieht Marx in einer Rezension

Loewe als entscheidende Instanz in der Frage hinzu, ob Heines „Wallfahrt
nach Kevlaar" überhaupt in befriedigender Weise zu vertonen sei: „Der treffliche

Balladensänger Löwe wäre vor andern berufen, diese Frage durch die
That zu beantworten."66 Nicht die Zukunft wird die Perfektion der Gattung
herbeiführen; ihr Vollender weilt bereits unter den Zeitgenossen.67

62 Ebda.
63 BAMZ, 31. März 1824, S. 118.
64 Ebda.
65 Ebda.
66 BAMZ, 21. August 1830, S. 269.
67 Dass für Marx eine vergleichbare Klimax für das Lied noch aussteht, wird auch darin er¬

sichtlich, dass er bezüglich der Liedkompositionen konsequent von einer Vertonung der
Gedichte spricht. Damit befindet sich Marx noch nahe an der Auffassung Goethes, für
den die Aufgabe des Musikers vor allem darin bestand, das Gedicht zum Leben zu
erwecken. So erreicht das Lied für Marx im besten Falle „musikalische Verklärungen des
Gedichts" (BAMZ, 7. Dezember 1825, S. 393). Der Schwerpunkt des Interesses liegt noch

eindeutig auf der Seite des Textes; von der Musik wird gefordert, dass sie sich an der
künstlerischen Höhe des Dichters orientiere.



42 Landau

Das Kunstwerk, das in eine historische Totalität eingebunden ist, ist dem
Zeitfluss mit seinen gesellschaftlichen Veränderungen ausgesetzt; es kann an
Relevanz verlieren, veralten oder erst später in seiner wirklichen Bedeutung
verstanden werden. „Sobald ein Lied den kommenden Geschlechtern, sowohl
in der Gefühlsweise, wie in dem poetischen Ausdruck [...] entfremdet ist, so
erscheint dasselbe als der Kunstgeschichte verfallen, und seine Stelle muß
durch ein Kernlied eines mehr gleichzeitigen weihungsvollen Sängers ersetzt
werden".68 Das Lied in seiner historischen Entwicklung ist somit abhängig von
sozialen Veränderungen. Seit sich die gesellschaftliche Struktur in der Richtung
verändert hat, daß die Einzelperson nicht mehr direkt von ihrem unmittelbaren

Umkreis abhängig ßt, sich sogar die „Bande gleichen Vaterlandes"69 lösten,
sei es nicht mehr ausreichend, zum Beispiel ein Gedicht nur mit einer simplen
Melodie ohne Akkompagnement singen zu lassen. „Mit dem Zunehmen der
Kultur [...] hat das poetische Vermögen im Volke abgenommen."70 Geschichte
wird deutlich als Medium behandelt, aus dem sich die einzelnen
Kunsterscheinungen herausbilden.

Aus dieser historisch-hermeneutischen Perspektive71 heraus erscheint die

dargelegte Liedeinteilung von Marx in einem neuen Licht. Zwar belässt er
seine vier entworfenen Liedtypen chronologisch auf derselben Ebene, doch

repräsentieren sie gleichzeitig das Lied auf verschiedenen Entwicklungsstufen:

Johann Abraham Peter Schulz wäre mit der ersten Variante der Gattung
noch vollauf zufrieden gewesen72, da für ihn der „einzig rechtmäßige
Vorsatz" des Liedkomponisten sein soll, „gute Liedertexte allgemein bekannt zu

68 BAMZ, 13. August 1828, S. 269; der Artikel stammt nicht von Marx, sondern von Karl
Seidel.

69 BAMZ, 31. März 1824, S. 118.
70 Ebda.
71 Obwohl argumentativ meist auf die historisch-hermeneutische Ebene zurückgegriffen

wird, gibt es bei Marx auch gewisse axiomatische Tendenzen. So operiert Marx etwa
selbstverständlich mit einem Begriff wie „Vernunftsgesetz". Am deutlichsten werden
normativen Kriterien in Zusammenhang mit dem Volkslied. Auch der Volksgesang kann
auf eine lange, bewegte Geschichte zurückblicken, die in der BAMZ in verschiedenen
ausführlichen Artikeln dargelegt wird. Doch schimmert immer wieder durch, dass seine

Grundlage letztlich vorgegeben ist, nämlich im Ursprung des Menschen und seiner
Sprache. Marx bemerkt 1828 in Bezug auf Nägeli, dessen Sammlungen von
Männergesängen er bespricht, dass „der Schweizer zu einem kunstmässig wieder hergestellten
Volksgesang uns vorausgeschritten" {BAMZ, 23. Juli 1828, S. 237) sei. Wenn aber ein
Wiederherstellen, ein Rückschritt in der Entwicklung einer Gattung, mit positiven
Werten konnotiert ist, muss der Gegenstand durch gewisse allgemeingültige, vorgegebene

Kriterien beurteilt werden können, die für das Volkslied offensichtlich vorhanden
sind. So weit wie A. Kretzschmer, der seiner juristischen Praxis gern „in die Hallen der
Musik" entflieht, da in ihr „nicht der Menschen wandelbare Meinung und Ansicht,
sondern ewige einfache Gesetzte der Natur walten" {BAMZ, 12. September 1829, S. 292),
geht Marx jedoch nie.

72 Die Bedingung des „guten Liedertextes" hätte allenfalls zur Diskussion Anlass gegeben.



„Ein Sprechsaal fiir alle" 43

machen"73, indem die Worte „durch den Gesang erhöhete Aufmerksamkeit

erregen, leichteren Eingang zum Gedächtniss und zum Herzen finden, zum
öfteren Wiederholen derselben Lust erwecken, und so mit dem Reize des

Gesanges verbunden ein schätzbarer Beytrag zu den Annehmlichkeiten der
Gesellschaft und des menschlichen Lebens werden".74 Diese Auffassung ist
charakteristisch für die Zeit der Aufklärung und lässt sich soziologisch
begründen. Vom Lied wurde vor allem erwartet, dass es zur Vermittlung (aus-
sermusikalischer) ethischer Werte, zur Veredelung des Menschen dienlich
sei. Somit fand es seine Legitimation weniger im künstlerischen als im
gesellschaftlichen Imperativ. Auch für Marx verfügen die Lieder der ersten
Abteilung durchaus über positive Eigenschaften. So spricht er von ihrem
„wohlthuenden [...] Eindruck" und zieht sie seiner zweiten Variante, die
„gänzlich einer [...] niedem Tendenz anheim"75 fällt, vor. Offensichtlich wirft
ihnen Marx nicht ihre prinzipielle Haltung vor, sondern stellt aus seiner Zeit
heraus neue Erwartungen an ein Lied.

Die zweite und dritte Gruppe reagieren auf eine historisch bedingte,
natürliche Abkehr vom früheren Liedideal. Aus der Kenntnis heraus, dass der
herkömmliche Liedtypus nicht mehr zu befriedigen vermag, versuchen sie,

den veränderten Ansprüchen auf neue Art gerecht zu werden. Während die
zweite Art ihren Weg gänzlich verfehlt, da der Musiker den Inhalt des

Gedichts in seiner Komposition zwar zu beachten sucht, diesen aber häufig
nicht trifft, gibt der dritte Liedtyp die volkstümliche Kantabilität der
aufklärerischen Gesangskomposition zugunsten eines mehr deklamatorischen
Melos auf. Beiden Versuchen fehlt es für Marx jedoch an Musikalität oder, mit
Schelling gesprochen, an der das Kunstwerk charakterisierenden „Darstellung

des Absoluten oder des Universums in einem Besonderen". Die vierte

Untergruppe stellt den Versuch dar, ein neues - der Zeit gemässes - Liedideal

zu formulieren. Dabei hält Marx deutlich fest, dass die Liedpraxis seiner Zeit
noch nicht zu dessen Verwirklichung vorgedrungen sei. Garant für seine

Zukunftsvision sind ihm jedoch die Lieder Beethovens76, die er als „Heilmittel"

gegen die „Seuche der Seichtigkeit und Wollust", die im Moment
vorherrsche, anpreist, „bis die Zeit sich noch kräftigere selbst geboren".77
Neben Beethoven findet Marx auch in den Liedern von Berger, Weber und
Mendelssohn Bartholdy Tendenzen, die auf die künftige Klimax vorausweisen.

k k k

73 J. A. P. Schulz, Lieder im Volkston, 1. Teil, Vorbericht, Berlin 1785.
74 Ebda.
75 BAMZ, 7. Dezember 1825, S. 392.
76 Die Rede ist hier im Speziellen von den „Schottischen Liedern" Beethovens.
77 BAMZ, 21. November 1827, S. 378.



44 Landau

Die begriffs- und objektlose Instrumentalmusik erlebte in der Zeit der
romantischen Musikästhetik bekanntlich eine starke Aufwertung, wodurch die
Vokalmusik in eine ältere Ästhetik zurückverwiesen wurde. Die seit etwa 1800

neu formulierte Kunstästhetik zog jedoch nicht nur eine Theorie der
Instrumentalmusik nach sich. Sie enthält vielmehr eine Ahnung dessen, „was
Musik überhaupt ist und bedeutet oder als was sie aufgefaßt wird"78 und
wirkt somit auf die kompositorische Realität des 19. Jahrhunderts als Ganzes

ein: Auch das Lied partizipiert an der gehobenen ästhetischen Würde der
Instrumentalmusik. Adolf Bernhard Marx hat wesentlich dazu beigetragen,
diese neue Ästhetik zu etablieren. In seiner Funktion als Herausgeber der
BAMZ verfügte er über ein Organ, das zwischen 1824 und 1830 auf den
Musikgeschmack der Berliner Gesellschaft nicht nur stark einwirkte, sondern
auch - beeinflusst durch Hegels dialektisches Vorgehen - zwischen
gegensätzlichen musikalischen Auffassungen zu vermitteln vermochte. Marx hat
sich in seinen journalistischen Arbeiten nicht als treffsicherer Kritiker einzelner

Lieder hervorgetan. Viele seiner Werkbesprechungen sind aus heutiger
Sicht unverständlich oder zumindest verblüffend. Seine Stärke lag vielmehr
in einem sehr feinen Gespür für den Zeitgeist. Er verstand es, für seine

Beurteilungen Kriterien zu entwickeln, die es ermöglichten, gerade die Werke

neu zu beurteilen, die im Mittelpunkt des Streites divergierender Meinungen

standen. Dabei gelang es ihm immer wieder, Maximen der einzelnen -
ihm widersprechenden - Parteien seiner eigenen Argumentation einzuverleiben.79

Marx' ästhetischer Standpunkt verzichtet nicht nur auf den normativen
Begriff des Schönen sowie auf die kritische Instanz des unvoreingenommenen,

spontanen Urteils, die beide für die Geschmacksästhetik des 18.
Jahrhunderts bezeichnend sind; er verzichtet gleichzeitig auch auf
emphatischunergründliche Kategorien, die die romantische Musikästhetik in starkem
Masse prägen. Konstitutiv für die Marxsche Musikästhetik ist sein ganzheitlicher

Anspruch: Marx verneint die Aussagekraft einer Kritik, die sich
mikroskopisch mit einem Teilaspekt befasst, ohne die Ganzheit des Kunstwerks
beziehungsweise die Totalität aller Kunsterscheinungen im Auge zu behalten.
Wie schon bei Wackenroder steht für Marx hinter jedem echten Kunstwerk
eine Idee, die auch mit dem Begriff der Wahrheit synonym ist. Diese
inhärente Wahrheit soll durch einen Künstler angestrebt werden und offenbart
sich in der Form des Kunstwerkes. Im Gegensatz zur frühromantischen
Musikästhetik sind die Ideen auch durchaus stofflich-inhaltlicher Natur und

78

79

Dahlhaus, Die Idee der absoluten Musik, Kassel 1978, S. 7.
So stehen sich zum Beispiel in seiner Argumentation auch Empfindungsästhetik und seine

Ästhetik der im Kunstwerk materialisierten Idee nicht unvereinbar gegenüber.



„Ein Sprechsaal für alle" 45

lassen sich nicht nur von einzelnen, ausgewählten Menschen erahnen.
Vielmehr sind sie potentiell der ganzen Gesellschaft zugänglich. Nicht mehr soll
sich Musik zweckgerichtet dem Empfindungsvermögen breiter Schichten

anpassen; sie ist aber ebenso wenig einzig einer kleinen Gesellschaftsschicht
verständlich. In seinen Memoiren erinnert sich Marx an seine eigenen
Ansprüche gegenüber einer musikalischen Zeitung: Unparteiisch sollte jeder
Musikhörer und -kenner seine Meinung in ihr darlegen dürfen. Aufgabe der
BAMZ sei es gewesen, zum „Sprechsaal für alle" zu werden.80

i

80 Adolf Bernhard Marx, Erinnerungen. Aus meinem Leben, S. 56.



'

'

'

'


	"Ein Sprechsaal für alle" : Adolf Bernhard Marx' Musikästhetik im Spiegel seiner Liedkritik

