
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 13-14 (1993-1994)

Artikel: La Poétique musicale de Stravinsky et ses sources

Autor: Dinkel, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La Poétique musicale de Stravinsky et ses sources

PHILIPPE DINKEL

Comme on le sait, tous les livres publiés par Stravinsky ont fait l'objet d'une collaboration

soit cachée (Walter Nouvel pour les Chroniques de ma vie, Roland-Manuel pour
la Poétique musicale), soit avouée (les entretiens avec Robert Craft). Se pose ainsi le

problème de leur authenticité, ou tout au moins du contrôle exercé par Stravinsky lors
de leur rédaction. Le compositeur lui-même a tenu à relativiser l'authenticité des

Chroniques et de la Poétique\ tandis qu'à l'inverse Craft minimise l'importance des

«nègres» aux service de Stravinsky2 - ce qui lui permet, au passage, de conférer
davantage de véracité à ses propres dialogues avec lui. Quoi qu'il en soit, tous ces

textes sont signés par le compositeur et leur importance, ne fut-ce qu'en tant que textes
de propagande destinés à établir une certaine image de lui, ne doit pas être sous-esti-
mée. Ils sont également le reflet vivant de la malléabilité intellectuelle de leur auteur;
comme le remarque Lesure:

«Il est clair aujourd'hui que, bien loin d'être un théoricien, le compositeur a toujours été soumis à

l'influence d'un entourage changeant, se faisant au besoin son porte-parole mais qui n'a pas exercé d'influence
sur les œuvres mêmes.»

Ce sont justement ces influences que nous aimerions traquer, notamment celles explicites

ou non, qui cernent l'image d'une esthétique formaliste chez Stravinsky. A
l'inverse de Lesure, il nous semble téméraire de nier qu'elles aient pu s'exercer sur les

œuvres elles-mêmes: ainsi, il paraît hors de question que le prosélytisme de Craft en
faveur de l'Ecole de Vienne a pesé lourd dans la «conversion» de Stravinsky au séria-

lisme. De prime abord, il est séduisant de penser qu'un créateur avide de varier ses

sources d'inspiration musicale a fait preuve d'un éclectisme comparable dans ses

curiosités intellectuelles.
La genèse de la Poétique musicale, la collaboration avec Roland-Manuel et la part

prise en coulisse par Pierre Souvtchinsky dans la rédaction des conférences est rappelée

en détail par Craft dans le deuxième volume de la correspondance de Stravinsky4.

Qu'il nous suffise d'indiquer ici que l'article de Souvtchinsky sur la notion du temps
et la musique (réflexions sur la création musicale), lu par Stravinsky en décembre
1938 et recommandé en vain par lui à Charles-Albert Cingria pour une publication
dans la Nouvelle Revue Française, puis dans Sur (la revue de Victoria Ocampo à

Buenos Aires), sera finalement inséré dans le numéro de mai-juin 1939 de la Revue

1 Igor Stravinsky et Robert Craft, Expositions and developments [ED], Londres 1981, p. 134.
2 Vera Stravinsky et Robert Craft, Stravinsky: Stravinsky in pictures and documents [SPD], Londres

1978, p.438q.
3 François Lesure (éd.), Stravinsky: Etudes et témoignages, Paris 1982, p.8; cf. aussi Robert Craft,

Stravinsky: Chronicle ofa friendship, Londres 1972, p. 17-18.
4 Igor Stravinsky, Selected correspondence: vol. II, Londres 1982, p. 503-517 (appendice L); cf. aussi

SPD, p. 349-350.

79



musicale intégralement consacré au compositeur. Y sera également publié un article
de Roland-Manuel, Démarche de Stravinsky, dont Craft fait le point de départ des

conférences; ce court texte devrait être essentiellement compris comme une réponse
critique au compte-rendu fait par Boris de Schloezer dans la NRF d'un concert
comportant Dumbarton Oaks en juin 1938 à la Salle Gaveau:

«C'est ici qu'apparaît le trait qui distingue un Stravinski de tous les <dyonisiaques> du romantisme et de

l'expressionnisme. Ce pur <apollinien> n'envisage pas l'œuvre à faire comme un véhicule de sensations,
de sentiments ou de concepts, mais comme une organisation du temps. J'imagine qu'il ne lirait pas sans

plaisir dans Aristote que <la beauté réside dans l'étendue et dans l'ordre>. Etablir au moyen des sons le

règne de l'ordre sur un espace de temps, ce souci définit la constante poétique de Stravinsky. Réalisme
catégorique qui peut paraitre austère et dur à nos esthéticiens affecteux. Mais le musicien s'y applique pour
sa part avec une si évidente humilité et si naïve, en utilisant tous les accidents favorables, toutes les

rencontres heureuses, qu'on a peine à comprendre que M. Schloezer ait pu déclarer sérieusement que
Stravinsky <n'a confiance qu'en lui-même, qu'en sa prodigieuse technique, réalisant ainsi une espèce de

pélagianisme>, alors qu'il atteste par toute son œuvre une soumission aux exigences de sa condition
d'artisan créateur, comme il le dit lui-même, <par délégation).»5

Contrairement à ce que laisse entendre Craft, la citation de Schloezer n'est pas
empruntée à la critique de Dumbarton Oaks, au demeurant fort sévère6. Dans tous les cas,

on ne peut qu'être frappé dans le texte de Roland-Manuel par l'évocation du temps
musical et par celle de l'artisan. Ces deux concepts se réfèrent implicitement, d'une
part à Souvtchinsky et d'autre part au néo-thomisme de Maritain7: ainsi Roland-Manuel,

au moment de rédiger la Poétique, s'imprègne-t-il docilement de la pensée des

mentors de Stravinsky.
Les conférences prononcées par Stravinsky en 1939 à Harvard sont trop connues

pour faire l'objet ici d'un exposé systématique. Nous les envisagerons plutôt maintenant

sous l'angle de leurs rapports avec formalisme, tels qu'ils s'éclairent notamment
au contact de leurs sources avouées et implicites. Le terme même de Poétique musicale
invite à un rapprochement avec Paul Valéry, à qui Stravinsky lira des fragments de ses

conférences chez Nadia Boulanger avant de partir pour les USA; le poète lui-même
sera frappé par des similitudes avec son propre Cours de poétique du Collège de
France8. A vrai dire, l'analogie se limite ici stricto sensu au fait que les deux auteurs
situent leur réflexion dans le domaine du «faire», même si leurs relations remontent
au début des années vingt et se sont fortifiées lorsque le poète soutint le compositeur
contre André Gide lors de la polémique suscitée par le rapport entre mot et musique
dans Perséphone9.

De même, le rapport avec la Poétique d'Aristote paraît bien mince, même si ce

philosophe est expressément cité dans la «prise de contact»:

5 La Revue musicale [RM] 191 (mai 1939), p. 257.
6 Nous n'avons pu retrouver l'origine exacte de cette citation.
7 Un peu plus bas dans le texte, Roland-Manuel cite une maxime qui combine Platon et Saint-Agustin:

splendor ordinis, splendor veri. Dans Art et scholastique, Maritain y ajoute le mot de Saint-Thomas:
splendorformae. Cf. Jacques et Raïssa Maritain, Œuvres complètes: vol. 1, Fribourg 1986, p. 642.

8 Correspondence II, p. 511.
9 Igor Stravinsky et Robert Craft, Memories and commentaries, Londres 1981, p. 73-78. Il est curieux

de constater que, dans ces pages écrites en 1959 et qui évoquent notamment la lecture de la Poétique à

Valéry, Stravinsky dissimule encore soigneusement le fait que celle-ci a été rédigée par Roland-Manuel:

«I was anxious to have his [Valéry] comments on its literary style, especially since I had written
the lectures not in my own language but in French...»

80



«La poétique de philosophes de l'antiquité ne comportait pas de dissertations lyriques sur le talent naturel
et sur l'essence de la beauté. Le même mot <techne> englobait pour eux les beaux-arts et les arts utiles, et
s'appliquait à la science et à l'étude des règles certaines et déterminées du métier. C'est ainsi que la
Poétique d'Aristote suggère constamment des idées de travail personnel, d'agencement et de structure.»10

On retrouve certes ici la préoccupation du «comment faire», mais la référence à des

concepts tels que «mimésis» ou de «catharsis», centraux dans la Poétique d'Aristote,
fait ici totalement défaut. Roland-Manuel indique bien que, dans la dialectique
aristotélicienne de la matière et de la forme, seul le second terme lui importe, mais cette
importante déviation interprétative, révélant un formalisme de fait, n'est en aucun cas

expliquée.
Au-delà d'Aristote cependant, la «prise de contact» est déjà l'occasion, à travers

quelques emprunts de vocabulaire, de placer la Poétique toute entière sous le signe de
la théologie néo-thomiste de Jacques Maritain11. Stravinsky rappelle dans Expositions
and Developments qu'il se lia d'amitié avec cet ancien élève de Bergson autour du

Capriccio en 192912. Son influence philosophique s'exerça probablement de façon
indirecte sur Stravinsky par le truchement de leur ami commun Arthur Lourié.

Ce compositeur russe, qui mettra en musique plusieurs textes de Raïssa Maritain13,
naît en 1893 à Saint-Pétersbourg et se convertit au catholicisme en 1913. Il est l'élève
d'une disciple de Busoni et l'ami des futuristes, avant d'être nommé à la Révolution
commissaire chargé de la nationalisation des éditions musicales et de faire défection
à Berlin en 1922. Ses relations avec Stravinsky remontent à la période d'avant sa fuite
de Russie, puisqu'il connait à Saint-Pétersbourg Olga Affanassievna Glebova Sudei-
kina, la première femme du deuxième mari de Vera de Bosset, laquelle deviendra
elle-même la seconde femme de Stravinsky en 1939. D'autre part, Stravinsky lui écrit
sans le connaître en 1920 déjà pour lui demander, en sa qualité de commissaire musical,

d'aider sa mère à obtenir un visa de sortie. Dès son arrivée à Paris, Stravinsky lui
confiera diverses tâches de copie, de correction et de propagande14, mais se brouillera
avec lui en 1939, sans doute à la suite d'intrigues menées par Lourié contre son
mariage avec Vera.15

La théorie esthétique de Maritain est exposée dans Art et scholastique, un ouvrage
paru pour la première fois en 1920. Si cet ouvrage n'est pas explicitement mentionné
dans la Poétique musicale, il ne fait cependant guère de doute que Stravinsky, ou

10 Igor Stravinsky, Poétique musicale [PM], p. 4.
11 Sur la relation de sa pensée avec l'esthétique de Stravinsky, cf. Viviana Cadari, Il tempo musicale in

Stravinsky: tratti délia teoria di Maritain come sistema organizzativo dell 'attitudine estetica del grande
musicista, in: nuova rivista musicale italiana 2 (aprile/giugno 1991), p. 247-261.

12 ED, p. 76. Après un concert comportant cette nouvelle œuvre, Maritain adresse à Stravinsky les Lettres
à mesfilleuls de Léon Bloy - Cf. SPD, p.293. Une première rencontre avait eu lieu en 1926 déjà, date
à laquelle Stravinsky réintégrait l'église orthodoxe et composait un Notre père. - Cf. ibid., p. 632.

13 On pourra lire sur Lourié, en plus de l'article du Grove, SPD, p. 219-221 et 288-291, ainsi que Detlev
Gojowy, Neue sowjetische Musik der 20er Jahre, Laaber 1980, p. 98-100. Divers articles de Lourié
sont réunis dans Profanation et sanctification du temps, Paris 1966.

14 Cf. notamment La sonate pourpiano de Stravinsky, in: RM 10 (août 1925), p. 100-104, et A propos de

l'«Apollon» d'IgorStravinsky, in: Musique 3 (décembre 1927), p. 117-119. Cette dernière revue publie
dans le même numéro également le célèbre «avertissement» de Stravinsky concernant le terme de
néo-classicisme.

15 Cf. Craft, Chronicle ofafriendship, p. 63. Lourié partira pour les Etats-Unis en 1941 et mourra oublié
à Princeton en 1966.

81



Lourié, l'avait lu attentivement, tant les références y sont nombreuses. Ainsi, dès la

«prise de contact», Stravinsky déclare:

«...nous ne pouvons prendre connaissance du phénomène créateur indépendamment de la forme qui
manifeste son existence. Or chaque processus formel découle d'un principe, et l'étude de ce principe
requiert précisément ce que nous appelons le dogme. Autrement dit, le besoin que nous avons de faire
prévaloir l'ordre sur le chaos, de dégager la ligne droite de notre opération de l'enchevêtrement des

possibles et de l'indécision des idées, suppose la nécessité d'un dogmatisme.»

C'est justement une esthétique prescriptive, voire normative que Maritain bâtit à partir
de la théologie thomiste, et son «allure dogmatique» est inévitable «à une époque où

tous sentent la nécessité de sortir de l'immense désarroi intellectuel hérité du XIXe
siècle, et de retrouver les conditions spirituelles d'un labeur honnête.»11

Corollairement, Stravinsky insiste sur le fait que les thèses qu'il défend, bien que liées
à sa personne, n'en ont pas moins une valeur générale:

«Il ne s'agit donc pas de mes sentiments et de mes goûts particuliers: il ne s'agit pas d'une théorie de la

musique projetée à travers le prisme subjectiviste. Mes expériences et mes recherches sont tout objectives,
et mes introspections ne m'ont conduit à m'interroger moi-même qu'afin d'en tirer du concret.»

Cet escamotage du Sujet se retrouve chez Maritain, pour qui «l'artiste doit être aussi

objectif que le savant, en ce sens qu'il ne doit penser au spectateur que pour lui livrer
du beau, ou du bien fabriqué, comme le savant ne pense à celui qui l'écoute que pour
lui livrer du vrai.»19 Comme dans l'article de Roland-Manuel cité plus haut, la
référence aristotélicienne du néo-thomisme de Maritain ne semble pas déboucher, sur le

plan esthétique, sur une dialectique de la matière et de la forme de l'œuvre, mais bien

sur un formalisme impersonnel. L'éclairage religieux de celui-ci doit être pour
Stravinsky d'un attrait considérable, à une époque où il a recommencé à pratiquer: même

s'il ne saurait être question pour lui d'un rapport direct entre son attitude spirituelle et

son activité de compositeur20, la communion d'artistes partageant la même esthétique
dogmatique est le reflet de leur attachement à un même «Credo».

Un autre thème de la «prise de contact» est la polémique que Stravinsky engage contre
le slogan de révolution musicale, ainsi que sa dénonciation générale de l'arbitraire, de

l'outrance, du factice, des «cacophonies» d'une avant-garde soutenue par le snobisme
et s'opposant aux innovations audacieuses et authentiques de l'originalité. Outre le fait
que la connotation négative du terme de révolution s'explique aisément chez un Russe

16 PM, p. 5.

17 Art et scholastique, p. 620.
18 PM, p. 6.

19 op. cit., p.684.
20 Cf. SPD, p. 193 «I happen to be a believer; but I do not think that this has anything to do with music.

[...] Music is not an instrument of divine knowledge, but is born solely because of the innate need to
create...». Par ailleurs, on connaît bien les prises de position farouchement hostiles de Stravinsky à

l'égard de l'art-religion de Wagner, cf. par ex. Igor Stravinsky, Chroniques de ma vie [CV], Paris 1962,

p. 66-67.

82



blanc dépossédé par les bolcheviks, cette polémique terminologique se prolonge dans

la Poétique par une importante discussion sur l'Histoire.
Pour Stravinsky, le «phénomène musical», qui fait l'objet de la deuxième

conférence21, ne peut être éclairé par l'Histoire:

«Pour moi, l'expérience m'a montré depuis longtemps que tout fait historique, proche ou reculé, peut bien
être utilisé comme une excitation qui ébranle la faculté créatrice, mais jamais comme une notion qui puisse
éclaircir les difficultés.»

Cette négation de l'Histoire dans l'explication du processus créateur se justifie par la

vision que Stravinsky a du développement de son art et qu'il présente dans sa
quatrième conférence («Typologie musicale»). Il distingue dans l'évolution de la musique
de «puissants foyers - des phares, selon l'expression de Baudelaire - à la lumière et à

la chaleur desquels se développe un ensemble de tendances qui resteront communes à

la plupart de leurs successeurs et qui contribueront à former ce faisceau de traditions
qui compose une culture.»23 L'«heureuse continuité» qui en résulte neutralise en fait
la notion de progrès historique en privant celui-ci de tout sens esthétique, même si elle
n'exclut pas l'apparition de «blocs erratiques dont l'origine est inconnue et l'existence
incompréhensible», tels que Berlioz24. Or, ce que Stravinsky dénonce dans la vie
musicale contemporaine, c'est un renversement de valeurs qui tend à donner aux «blocs

erratiques» la valeur et l'importance des «phares» en exaltant l'individualisme anar-
chique:

«L'universalisme dont nous sommes en train de perdre les bienfaits est tout autre chose que le cosmopolitisme

qui commence à nous gagner. L'universalisme suppose la fécondité d'une culture partout répandue
et communiquée, alors que le cosmopolitisme ne prévoit ni action, ni doctrine, et entraîne la passivité
indifférente d'un éclectisme stérile.»

Il lui oppose le modèle de la société médiévale, «qui reconnaissait et sauvegardait la
primauté du spirituel et la dignité de la personne humaine» au sein d'une hiérarchie
de valeurs et dont l'artisan «ne (songeait) lui-même qu'à atteindre le beau à travers les

catégories de Y utile.»26. La référence à une période de l'Histoire à titre d'exemple est

paradoxale, alors que Stravinsky a déclaré plus haut que cette dernière ne peut expliquer

le phénomène créateur, et elle est révélatrice de sa nostalgie pour un ordre établi
et accepté. Cependant, il faut souligner encore une fois que les «blocs erratiques» ne

sont pas totalement exclus de l'ordre stravinskien, pour autant qu'il demeurent excep-

21 Celle-ci s'ouvre sur une définition de l'art reprenant les exigences de l'esthétique dogmatique posée
dans la «prise de contact», en des termes que Maritain n'aurait pas désavoué: «L'art, au sens propre,
est une manière de faire des œuvres selon certaines méthodes obtenues soit par apprentissage, soit par
invention. Et les méthodes sont les voies strictes et déterminées qui assurent la rectitude de notre
opération.» (PM, p. 18). De même, l'art est pour Maritain {op. cit., p. 625) la «droite détetmination des

œuvres àfaire».
22 PM, p. 20.
23 PM, p. 48-9.
24 L'opposition entre «heureuse continuité» et «légitimité de l'accidentel» est l'occasion pour William

Austin d'un article dans lequel il l'applique à Stravinsky lui-même. Cf. Ethel Haimo et Paul Johnson
(éd.), Stravinsky retrospectives, Lincoln [etc] 1987, p. 1-14.

25 PM, p.51.
26 On sait que le concept d'homo faber est emprunté textuellement à Maritain par Stravinsky dans la

troisième conférence, «De la composition musicale». Cf. PM, p. 36 et Art et scholastique, p. 638-639.

83



tionnels. Mutatis, mutandis, il en va de même pour le concept de romantisme, caractérisé

par le principe d'insoumission, et que le compositeur (contrairement à ce que
l'on croit souvent) veut bien admettre pour autant qu'il soit en relation à la fois
dialectique et subordonnée avec celui de classicisme:

«... ce qui compte pour la claire ordonnance de l'œuvre - pour sa cristallisation - c'est que tous les éléments
dyonisiaques qui ébranlent l'imagination du créateur et font monter la sève nourricière soient domptés à

propos, avant de nous donner la fièvre, et finalement soumis à la loi: c'est Apollon qui l'ordonne.»

En des termes curieusement nietzschéens, le matériau brut est soumis ici encore à la
forme ordonnatrice28. Dans la foulée, Stravinsky évoque encore un autre couple
antinomique abusivement utilisé par la critique: le modernisme, terme embarassant qui ne
fait que désigner les snobs et les «pompiers d'avant-garde», et l'académisme, moment
de l'Histoire durant lequel les «grands foyers» sont devenus des modèles scolaires.
Mais, ajoute Stravinsky avec véhémence, «nous pouvons utiliser les formes académiques

sans courir le risque de devenir nous-mêmes académistes». Plus généralement,
«la tradition résulte d'une acceptation consciente et délibérée. Une tradition véritable
n'est pas le témoignage d'un passé révolu: c'est une force vivante qui informe le
présent.»29. L'Histoire neutralisée est un immense réservoir de formes, et la critique
manque son but à interroger celle-ci au lieu d'examiner la mise en œuvre de celles-là:

«A quoi bon, en un mot, harceler [l'auteur] de pourquoi au lieu de chercher soi-même le comment et
d'établir ainsi les raisons de l'échec ou de la réussite.»

Dans la deuxième conférence («Du phénomène musical»), Stravinsky définit la
musique comme un phénomène de spéculation qui suppose «une recherche préalable, une
volonté qui se meut dans l'abstrait en vue de donner forme à une matière concrète»31:

c'est précisément cette caractéristique, liée à la liberté créatrice, qui limite l'activité
de la critique au «comment»32. La spéculation s'opère sur deux paramètres: celui du

son et celui du temps. Le premier ne nous retiendra guère, si ce n'est pour deux

remarques: avec le terme de dissonance «émancipée», Stravinsky emprunte passagèrement

à la terminologie de Schönberg, mais pour affirmer immédiatement la nécessité
de conserver des pôles d'attraction33; d'autre part, Stravinsky insiste sur l'importance
de la mélodie qui «doit conserver sa place au sommet de la hiérarchie des éléments

27 FM, p. 55.
28 Cf. Art et scholastique, p. 677 «Ce qui fait la rigueur du véritable classique, c'est une subordination de

la matière à la lumière de la forme ainsi manifestée, qu'aucun élément matériel provenant des choses

ou du sujet ne soit admis dans l'œuvre qui ne soit pas strictement requis comme support ou comme
véhicule de cette lumière, et qui vienne alourdir ou «débaucher» l'œil, l'oreille ou l'esprit.»

29 PM, p. 40.

30 FM, p. 60.
31 PM, p. 20. Il est curieux de constater qu'en apparence Stravinsky se sépare de ici Maritain: chez ce

dernier, l'Art, en tant que «habitas de l'intellect pratique», ne relève pas de l'ordre spéculatif car
«l'homme y tend à autre chose que le seul connaître» (Art et scholastique, p. 622). C'est que le terme
de spéculation n'a pas le même sens chez Stravinsky, où il indique l'activité de «mise en forme», et
chez Maritain, où il demeure dans une sphère abstraite.

32 Cf. encore FM, p. 34 («De la composition musicale»).
33 FM, p. 26 sq.

84



qui composent la musique»34. Le paramètre du temps est en revanche au centre de son
argumentation35 et fait intervenir directement la personnalité de Pierre Souvtchinsky36.

Né en 1892 à Saint-Pétersbourg (et donc dix ans plus jeune que Stravinsky),
Souvtchinsky fut l'élève de piano de Felix Blumenfeld, qui n'est autre que le maître de

Horowitz. Sa passion pour l'édition se manifeste dès son adolescence avec la création
en 1915 de la revue Le contemporain musical en compagnie d'André Rimsky-Korsa-
kov (le fils du compositeur), puis en 1917 de Melos en compagnie du musicologue
Boris Assafiev. Nommé «délégué de la section musicale du département ukrainien des

arts» par Lounatcharsky en 1919, il passe ensuite à l'Ouest et crée en 1920 à Sofia le

mouvement eurasien avec le linguiste Nicolas Troubetzkoy (un des pères du structuralisme).

C'est en 1922 qu'il retrouve Stravinsky à Berlin, «événement décisif et heureux
dans la vie de P. S.». Leur amitié ne sera cependant pas sans ombre, et Stravinsky
prendra ses distances entre 1939 et 1956 en raison des réserves de Souvtchinsky à

l'égard de sa musique néo-classique37. La réconciliation surviendra par l'entremise de

Craft et Souvtchinsky, alors très proche de Boulez, se verra invité en 1967 par Stravinsky

à Los Angeles pour s'occuper de ses archives. Son projet d'édition de la correspondance

de Stravinsky sera annulé après la mort du compositeur par sa veuve et par Craft.
Ainsi qu'on l'a vu plus haut, Souvtchinsky publie en 1939 un article dans la Revue

musicale intitulé La notion du temps et la musique (réflexions sur la typologie de la
création musicale), qui est la source directe du passage correspondant de la Poétique
musicale38. Pour lui, les types créateurs se définissent en fonction du thème de l'œuvre,
de la technique de composition et de «l'expérience musicale personnelle du compositeur».

L'article est exclusivement consacré à ce dernier facteur: l'expérience du

compositeur est pour Souvtchinsky essentiellement une expérience du temps39. D'une
façon générale, c'est le temps réel (ou ontologique) qui permet de mesurer la «variété
de types et de modifications du temps psychologique», lié au monde des émotions. Or,

«La particularité de la notion musicale du temps consiste précisément dans le fait que celle-ci naît et
s'écoule soit en dehors des catégories du temps psychologique, soit en même temps qu'elles, ce qui permet
de considérer l'expérience musicale comme une des formes les plus pures de la sensation ontologique du
temps.»40

On devine ainsi que, dans la typologie de la création musicale proposée par
Souvtchinsky, la musique épousant fidèlement le cours du temps (ou musique «chronomé-

34 PM, p. 30.
35 En définissant «le mètre, élément purement matériel, au moyen duquel se compose le rythme, élément

purement formel», Stravinsky reprend une fois encore la distinction aristotélicienne déjà évoquée, en
insistant une fois encore sur le processus de mise en forme plutôt que sur le matériau de départ. Cf. PM,
p.21.

36 Sur Souvtchinsky, on pourra lire l'article de VEnryclopédie Fasquelle, dont il fut la cheville ouvrière,
les souvenirs de Claude Helffer dans Musiques signes, images: Liber amicorum François Lesure,
Genève 1988, p. 159-161, et l'article de Eric Humbertclaude dans la revue Dissonance 22 (novembre
1989), p. 16-18. Divers textes de Souvtchinsky ont été rassemblés par Humbertclaude dans (Re)lire
Souvtchinsky, La Bresse 1990.

37 Cf. Craft, Chronicle ofa friendship, pp.48 et 61 et Correspondence II, p.348.
38 L'expression même de «typologie musicale» servira de titre à la quatrième conférence.
39 Cf. PM, p.87: «Le phénomène de la musique nous est donné à seule fin d'instaurer un ordre entre

l'homme et le temps. Pour être réalisé, il exige donc nécessairement et uniquement une construction.
La construction faite, l'ordre atteint, tout est dit.»

40 RM 191 (mai 1939), p. 72.

85



trique») l'emporte sur la musique «chrono-amétrique» qui abandonne ce cours au

profit de dilatations et de contractions, puisque c'est la sensation du temps ontologique
qui est primordiale pour détecter les variations du temps psychologique:

«Dans la musique chronométrique, le sens du temps est en équilibre avec le processus musical; en d'autres
termes, le temps ontologique évolue entièrement et uniformément dans la durée musicale. Dans sa base
créatrice primaire la musique chronométrique se caractérise par l'absence de réflexe émotif et psychologique,

ce qui lui permet de saisir le processus du temps ontologique et d'y pénétrer. Cette musique est typique
à cause précisément d'une notion d'équilibre, d'un ordre dynamique et d'un développement normal et

gradué; dans le domaine de la réaction psychique, elle évoque un sentiment particulier de <calme dyna-
mique> et de satisfaction. La musique chronométrique gouverne l'ouïe et la conscience, grâce à son cours
musical qui établit chez les auditeurs exactement le même ordre intérieur du temps qu'avait éprouvé le
compositeur au moment où son inspiration a fait naître l'œuvre.»41

Une telle musique réclame une «ouïe musicale synthétique, dont la réceptivité musicale

écarte tout réflexe d'association accidentel pour percevoir [la musique] sur deux

plans différents - sur celui des sons et sur celui d'une spéculation particulière.»42:

comme on vient de le voir, c'est précisément l'idée de spéculation (sur le son et sur le

temps) qui est utilisée par Stravinsky, qui reprend également à son compte le terme de

«calme dynamique»43. Mais, tandis que Souvtchinsky indique un peu plus loin que
l'art musical est «l'art de la similarité, de la connaissance ontologique du temps et de

la spéculation sonore.. ,»44, Stravinsky, tout en souscrivant à cette remarque pour son

propre travail de compositeur, n'est pas aussi catégorique que lui:

«La musique liée au temps ontologique est généralement dominée par le principe de similitude. Celle qui
épouse le temps psychologique procède volontiers par contraste. A ces deux principes qui dominent le

processus créateur, correspondent les notions essentielles de variété et d'uniformité. [...] Le besoin de

varier est parfaitement légitime, mais il ne faut pas oublier que l'un précède le multiple. Leur coexistence
est d'ailleurs constamment requise.. ,»45

La hiérarchie établie par Souvtchinsky est tempérée chez Stravinsky par une dialectique

en somme plus «équitable» entre variété et similitude. L'article du philosophe
russe propose ensuite quelques exemples pour illustrer sa typologie. C'est ainsi que
Wagner est bien entendu désigné comme le cas le plus pur de musique «chrono-amétrique»:

Stravinsky le condamnera sans appel dans le troisième chapitre de la Poétique.
Viennent ensuite des types intermédiaires de compositeurs (Beethoven et Chopin) qui,
bien qu'écrivant une musique chronométrique, se laissent aller à des procédés «formels

et schématiques» qui ne situent pas dans le déroulement temporel46. Enfin, l'his-

41 op. cit., p.73.
42 op. cit., p.74.
43 PM, p. 23.
44 RM 191, p. 77.
45 PM, p. 23-24.
46 On remarquera au passage la connotation négative du terme de «formel» chez Souvtchinsky. Pour le

reste, il est bien difficile de ne pas rester perplexe devant ces affirmations, en partie obscurcies par un
français à la syntaxe hésitante. En effet, comment soutenir que la musique de Beethoven contient, dans

un cadre temporel essentiellement ontologique, des développements qui en sont abstraits à moins de

postuler, soit des changements radicaux de tempo, soit une différence fondamentale entre l'acte créateur
du compositeur et la perception de l'auditeur, différence expressément niée pour ce qui concerne la
musique chronométrique? Stravinsky préférera éviter le sujet dans la Poétique et remplacer l'évocation
de Beethoven par une apologie de Bellini.

86



toire de la musique chronométrique passe par le chant grégorien, les «vrais chants

populaires avec leurs refrains qui, pareils, pareils aux chants grégoriens ne chantent

pas les paroles mais trament les voyelles (en tant qu'unités d'intonation temporaires
dépourvues de toute intention descriptive)»47, Bach, Haydn, Mozart et Verdi, avant de

connaître une véritable renaissance avec Stravinsky. Souvtchinsky emploie à son propos

nombre de termes qui évoquent l'idée d'un «retour varié» (redonner, rétablir,
renouveller, réformer, réassembler, reconstituer...), en 1'occurence aux traditions
classiques. La variété stylistique est chez lui en rapport dialectique avec «l'unité de son
principe musical» lequel aboutit à un système «dans lequel les lois sont données et non
point inventées», accepté dans un esprit de «libre soumission»: la fin du troisième
chapitre de la Poétique discute d'une façon similaire la dialectique entre liberté et
nécessité dans la composition musicale, tout comme le quatrième chapitre évoque la
soumission et l'insoumission à propos du classicisme et du romantisme.

Comme l'indique Craft48, Souvtchinsky a pris une part importante à la rédaction de la
cinquième conférence de la Poétique, traitant des «avatars de la musique russe.» Si le
but de ce texte est d'illustrer les thèses exposées précédemment sur le phénomène, la
composition ou la typologie musicaux, force est de constater que les rapports avec
celles-ci sont le plus souvent implicites: derrière l'esquisse d'une histoire de la musique

russe, puis soviétique, c'est bien plutôt la reconnaissance d'une musique nationale
et de ses problèmes spécifiques qui est révélatrice. Relevant la succession d'un
«désordre conservateur» et d'un «désordre révolutionnaire» ainsi que le paradoxe d'un
nationalisme chauvin au sein d'un système politique hyper-international (le
marxisme), Stravinsky (Souvtchinsky?) écrit:

«Un renouvellement n'est fécond que lorsqu'il va de pair avec la tradition. La dialectique vivante veut que
renouvellement et tradition se développent et se confirment dans un processus simultané. Or, la Russie n'a
vu que conservatisme sansrenouvellement ou révolution sans tradition, d'où ce chancellement gigantesque
au-dessus du vide qui m'a toujours donné le vertige.»49

On reconnaît ici la réflexion sur la tradition amorcée dans la quatrième conférence. A
la question de l'identité culturelle russe, Souvtchinsky a répondu en créant au lendemain

de la Révolution (en compagnie notamment du grand linguiste Nicolas Troubets-
koy) le mouvement eurasien. Celui-ci tente de dépasser l'opposition traditionnelle de

l'histoire msse entre slavophilie et occidentalisme en envisageant un continent
intermédiaire spécifique entre l'Europe et l'Asie qui englobe «les plaines de l'Europe
orientale, de Sibérie occidentale et du Turkestan»50. Il rejette l'ethnocentrisme
européen, se prononce contre l'idéologie de progrès et milite pour un renouveau spirituel
qui s'attaque au matérialisme communiste. Cependant, la Poétique musicale reste
muette sur la place de Stravinsky lui-même dans l'histoire de la musique «eurasienne».
Dans un texte de 1953, Souvtchinsky l'y situera d'une manière paradoxale en l'opposant

à l'esthétique traditonnelle de l'art «psychologique» cher aux artistes russes:

47 RM, p. 74.
48 Correspondence II, p. 505.
49 PM, p. 81.
50 «L'eurasisme», article de 1923-24 réédité dans (Re)lire Souvtchinsky, p. 65-71.

87



«Cet art est né d'une réaction passionnée, mais lucide dans sa sévérité, contre une esthétique ayant exploité
et pratiqué aveuglément un principe de confession humaine, qui permet et admet tout.»51

Un texte de 1975 précisera encore l'héritage de Stravinsky:

«Sa nécessité d'être perpétuellement plongé dans une métaphysique, dans sa métaphysique, ne l'empêchait
pas d'être un rationnaliste vigilant et méticuleusement réfléchi [...] Ce curieux dualisme contradictoire est

un phénomène typique du comportement d'une conscience russe.»52

De telles considérations sur le «Volksgeist» animant les créateurs nous paraissent
aujourd'hui (même en tenant compte des bouleversements politiques intervenus à

l'Est de l'Europe) singulièrement démodées, alors même que le nationalisme culturel
a occupé une part importante des débats de l'entre-deux guerres. Relevons seulement

qu'en 1939 Stravinsky, en possession d'un passeport français, considère les avatars de

la musique msse de l'extérieur et n'y consacre une conférence que dans le but avoué

d'y opposer d'autres thèses.

Le troisième chapitre de la Poétique («De la composition musicale») s'ouvre avec une
méditation sur la phénoménologie de la création musicale. Le moteur de la composition

musicale est pour Stravinsky la notion de spéculation discutée au deuxième
chapitre: la volonté souveraine du compositeur limite sévèrement le champ de la critique,
qu'elle exclut du jugement de fond pour la confiner dans l'évaluation de la «correction
du travail de l'artisan»53. D'autre part, cette même volonté doit inciter à reconsidérer
le rôle premier accordé habituellement à l'inspiration dans le processus créateur:

«Inspiration, art, artiste, autant de mots pour le moins fumeux qui nous empêchent de voir clair dans un
domaine où tout est équilibre et calcul, où passe le souffle de l'esprit spéculatif. C'est ensuite, mais ensuite
seulement, que naîtra ce trouble émotif qui est à la base de l'inspiration et dont on parle impudiquement
en lui donnant un sens qui nous gêne et qui compromet la chose même. N'est-il pas clair que cette émotion
n'est qu'une réaction du créateur aux prises avec cette inconnue qui n'est encore que l'objet de sa création
et qui doit devenir une œuvre?»54

Artisan plutôt qu'artiste, le compositeur est un inventeur de musique dont Stravinsky
énumère les outils: l'imagination créatrice, le don d'observation, «une culture acquise
et un goût inné». Dans l'objet qu'il façonne ne passe en rien l'émotion qu'il ressent,
et Stravinsky réitère en somme sa conviction scandaleuse de 1935 selon laquelle la
musique est «impuissante à exprimer quoi que ce soit»55. Ce n'est que beaucoup plus
tard qu'il nuancera son propos, dans un texte beaucoup moins souvent cité que celui
des Chroniques de ma vie:

51 Pierre Souvtchinsky, Domaine de la musique russe, in: Musique russe, Paris 1953, p. 21.
52 Pierre Souvtchinsky, Stravinsky auprès et au loin, in: Stravinsky: études et témoignages, p. 28. On peut

rapprocher ce passage d'une remarque de la Poétique sur le mélange typiquement russe d'«irrationa-
lisme inné» et de rationalisme, non pas «vigilant et méticuleusement réfléchi», mais «rudimentaire et

presque enfantin qui dégénère fréquemment en une sorte d'esprit critique et en bavardage stérile.» Cf.
PM, p. 69.

53 Le même thème est repris, comme on l'a déjà vu, à la fin du quatrième chapitre. Cf. p. 7.

54 PM, p. 35.
55 CV, p. 86.

88



«Ce passage sur l'expression (ou la non-expression) auquel on a accordé trop de publicité était simplement
une manière de dire que la musique est supra-personnelle et sur-réelle, et à ce titre au-delà des significations
verbales et des descriptions verbales. Il était dirigé contre l'idée selon laquelle un morceau de musique est

en réalité une idée transcendentale <exprimée en termes de> musique et l'implication la réduisant ad
absurdum selon laquelle des séries exactes de corrélations doivent exister entre les sentiments du compositeur

et leur notation. Il était à l'emporte-pièce et désagréablement incomplet, mais même les critiques les

plus stupides auraient pu voir qu'il ne niait pas l'expressivité musicale, mais seulement la validité d'un
type d'assertions verbales sur l'expressivité musicale. Je maintiens cette remarque, au passage, bien
qu'aujourd'hui je la formulerais de façon inverse: la musique s'exprime elle-même. L'œuvre d'un compositeur
est l'incarnation de ses sentiments et, bien entendu, on peut la considérer comme l'expression ou la
symbolisation de ceux-ci-bien que la conscience de cette phase ne concerne pas le compositeur. Plus

important est le fait que la composition est quelque chose d'entièrement nouveau au-delà de ce qui peut
être appelé les sentiments du compositeur. Et puisque vous mentionnez Cassirer, ne dit-il pas quelque part
que l'art n'est pas une imitation, mais une découverte de la réalité?»56

Il est frappant de constater que, alors que la phrase des Chroniques n'évoquait que
négativement l'essence de la musique, le commentaire de 1962 s'efforce de dégager
une définition dans laquelle se profilent deux affirmations: la musique dépasse
personnalité du créateur et la réalité, et la musique n'a pas de sens sémantique. Il est vain

pour l'auditeur de chercher le créateur derrière son œuvre, vain d'espérer une
quelconque médiation avec ses sentiments par le truchement d'associations verbales. Le
terme même de «symbolisation» et le nom de Cassirer suggèrent explicitement les

références esthétiques de Stravinsky (ou de Craft) à cette époque tardive, qui a peut-
être en tête l'ouvrage de Suzanne Langer57, de même que l'idée d'un art «découvreur»
de la réalité semble anticiper de peu sur les formulations de Leonard Meyer58.

L'ancrage formaliste, encore relativement implicite dans la Poétique musicale, s'affiche
clairement ici, et le moment est venu de tenter de situer Stravinsky dans cette constellation

esthétique.

La filiation entre Hanslick et Stravinsky a été examinée en détail par Siegfried Mauser59.

L'un et l'autre s'insurgent contre l'esthétique du sentiment, représentée par la
musique à programme et tout spécialement par l'œuvre de Wagner, dont ils dénoncent
la nature pathologique. Ajoutons de notre part que la critique de la mélodie infinie et
de la technique des leitmotive prend chez Stravinsky un tour d'autant plus polémique
qu'il y voit la négation de sa propre conception de la mélodie comme «le chant musical
d'une phrase cadencée»60, à un moment de son existence créatrice où il «commence à

penser, d'accord avec le grand public, que la mélodie doit conserver sa place au sommet

de la hiérarchie des éléments qui composent la musique.»61

Stravinsky comme Hanslick se font donc les avocats d'une esthétique de la musique
absolue, comprise comme une «libre forme» chez l'un et comme un «libre jeu» chez

l'autre. Mais, comme le remarque finement Mauser62, la corrélation entre esthétique

56 ED, p. 101-2 [Trad. PhD],
57 Suzanne Langer, Philosophy in a new key, Cambridge [etc] 1957.
58 Leonard Meyer, Music, thoughts, and ideas: patterns and predictions in twentieth-century culture,

Chicago [etc] 1967, p. 157.
59 Siegfried Mauser: Stravinkys «Musikalische Poetik» und Hanslicks «Vom musikalisch-Schönen», in:

Musik-Konzepte 34/35 (janvier 1984), p. 89-98.
60 PM, p. 29. Cf. aussi p. 44.
61 op. cit., p.30.
62 Mauser, op. cit., p.94-95.

89



purement musicale et esthétique purement formelle repose en fait sur un malentendu:
concevoir la «forme» et le «jeu» comme des phénomènes dotés d'un contenu musical,
c'est vouloir perpétuer le postulat implicite de l'esthétique des sentiments selon

laquelle on ne peut parler de contenu qu'en se référant des représentations précises,
c'est-a-dire accessibles par le langage; or, ni la «forme», ni le «jeu» sont susceptibles
d'un tel traitement. On rejoint ici très précisément le commentaire fait en 1962 par
Stravinsky à propos de ses déclarations sur l'expression musicale.

Nulle surprise de voir Hanslick comme Stravinsky affirmer la prééminence de la

musique instrumentale sur la musique vocale. Dans ce contexte, ajoutons également
au constat de Mauser que Stravinsky voit dans la musique réduite à n'exprimer que le
sens d'un discours un appauvrissement63, et qu'il lui oppose, notamment à propos de

Oedipus-Rex, un traitement purement phonétique:

«Quelle joie de composer de la musique sur un langage conventionnel, presque rituel, d'une haute tenue
s'imposant d'elle-même! On ne se sent plus dominé par la phrase, parle mot dans son sens propre. Coulés
dans un moule immuable qui assure suffisamment leur valeur expressive, ils ne réclament plus aucun
commentaire. Ainsi le texte devient pour le compositeur une matière uniquement phonétique. Il pourra le
décomposer à volonté et porter toute son attention sur l'élément primitif qui le compose, c'est-à-dire la
syllabe. Cette façon de traiter le texte n'était-elle pas celle des vieux maîtres du style sévère? Telle fut aussi,

pendant des siècles, visi-à-vis de la musique, l'attitude de l'Eglise qui, par ce moyen, l'empêchait de verser
dans la sentimentalité et, partant, dans l'individualisme.»64

Le concept de musique absolue implique un escamotage du compositeur au profit de

l'œuvre seule, objective et autonome; comme le note Mauser, cette attitude va chez

Stravinsky jusqu'à une méfiance latente à l'égard de l'analyse et un rejet de la critique
qui rejoignent curieusement le culte romantique du génie inattaquable. Mais les deux

auteurs se séparent à propos du terme de fantaisie: à la différence de Hanslick,
Stravinsky y voit une force incontrôlée, source d'arbitraire et de désordre à laquelle il
oppose la liberté paradoxale du compositeur s'entourant de contraintes à surmonter et

s'appuyant sur sa seule maîtrise artisanale, ce qui limite également strictement le rôle
de l'exécutant. Le passage de l'esthétique de Hanslick à la poétique de Stravinsky, de

l'argumentation philosophique aux prescriptions compositionnelles s'accompagne
ainsi d'un net raidissement de l'idée de musique absolue.

Comme les rapports entre Stravinsky et Hanslick, celui entre Stravinsky et les formalistes

russes reste implicite est n'est attesté ni dans sa correspondance avec Lourié,
pourtant ami des Futuristes, ni dans celle avec Souvtchinsky, pourtant ami de Trou-
betskoï. En revanche, on peut relever des parentés certaines entre la Poétique musicale
et l'esthétique de Jean Cocteau, qui doivent cependant être nuancées à la lueur des

relations fluctuantes entre les deux auteurs.

63 PM, p. 31-32: «Le chant, de plus en plus lié au mot, a fini par devenir une partie de remplissage,
affirmant ainsi sa décadence. Dès lors qu'il se donne pour mission d'exprimer le sens du discours, il
sort du domaine musical et n'a plus rien de commun avec lui.»

64 CV, p. 196. Sans doute cette attitude est-elle inspirée du folklore russe-cf. ED, p. 121: «One important
characteristic of Russian popular verse is that the accents of the spoken verse are ignored when the verse
is sung. The recognition of the musical possibilities inherent in this fact was one of the most rejoicing
discoveries of my life.»

90



Ainsi que le rapporte Stravinsky65, leur rencontre date des représentations de L'Oiseau

de feu à Paris en 1910. En 1914, Cocteau rejoint Stravinsky, qui termine alors à

Leysin le troisième acte du Rossignol, pour discuter avec lui d'un projet de ballet
intitulé David qui ne verra jamais le jour66. Une nouvelle rencontre a lieu en 1917 à

Rome autour des «Ballets russes», alors que Cocteau travaille avec Picasso (et Satie,
demeuré à Paris) au ballet Parade. Au lendemain du scandale que provoque cette

œuvre, l'écrivain donne avec Le Coq et l'Arlequin un manifeste au groupe des Six qui
se constitue en 1920.

Il est aisé, comme le fait Möller, de souligner les diverses parentés qui lient l'idéal
créateur et stylistique de Cocteau à celui de Stravinsky: critique de Wagner et de

l'impressionisme67, conception quasi scientifique de l'inspiration, exaltation de l'artisanat

créateur, idéal de rigueur formelle puisée dans l'héritage du passé, recherche
d'art apollinien et classique, slogans de «simplicité» et d'«architecture». Ces idées

prennent cependant sous la plume de Cocteau une connotation nationaliste, tout à la
fois dans sa critique paradoxale de Stravinsky et son apologie de Satie.

La critique que Cocteau adresse à Stravinsky est essentiellement dirigée contre le
Sacre du printemps, dans lequel il relève l'influence wagnérienne:

«Le théâtre corrompt tout et même un Stravinsky. Je voudrais que ce paragraphe n'atteignît en rien notre
amitié; mais il est utile de mettre nos jeunes compatriotes en garde contre les cariatides d'Opéra, ces

grosses sirènes d'or déviant même un si formidable équipage. Je considère Le Sacre du printemps comme
un chef-d'œuvre, mais je découvre dans l'atmosphère créée par son exécution une complicité religieuse
entre adeptes, cet hypnotisme de Bayreuth. [...]
Stravinsky vous désenlise un homme; mais il n'est pas encore de la race des architectes. Son œuvre ne
s'échafaude pas - elle pousse.»68

Inversément, c'est chez Satie que Cocteau découvre son idéal de simplicité et une
conception purement française de la musique:

«Quand je dis <le piège russe>, d'influence russe>, je ne veux pas dire par-là que je dédaigne la musique
russe. La musique russe est admirable parce qu'elle est la musique russe. La musique française msse ou la
musique française allemande est forcément bâtarde, même si elle s'inspire d'un Moussorgsky, d'un
Stravinsky, d'un Wagner, d'un Schönberg. Je demande une musique française de France. [...] Wagner, Stra-

65 Igor Stravinsky et Robert Craft, Dialogues, Londres 1982, p. 97-98. Ces deux paragraphes de souvenirs

sur Cocteau ont été considérablement édulcolorés par rapport à une première mouture. Cf. Craft, Chno-
nicle offriendship, p. 220.

66 David devait être un numéro d'acrobate et de clown invitant le public à venir assister au spectacle: c'est
le thème même de Parade - cf. Jean Cocteau, Le Coq et l'Arlequin, Paris 1979, p. 97. Dans ses Conversations,

Stravinky attribue l'échec du projet à l'hostilité de Diaghilev à l'égard de Cocteau - Cf. Igor
Stravinsky et Robert Craft, Conversations with Igor Stravinky, Londres, 1979, p. 57. Nulle part il ne
mentionne en tout cas la présence de Cocteau à la première du Sacre du printemps et l'anecdote,
rapportée par l'écrivain, d'une promenade nocturne au Bois de Boulogne en compagnie de Nijinsky et
de Diaghilev récitant du Pouchkine. Sur cet épisode, contesté par Stravinsky, cf. Dieter Möller, Jean
Cocteau und Igor Stravinky, Hamburg 1981, p.36-40.

67 Le Coq et l'Arlequin est traversé par une métaphore aquatique, qui symbolise l'impressionisme, et par
une métaphore architecturale, qui évoque la nouvelle musique que Cocteau appelle de ses vœux. Dans
son livre sur les arts plastiques à Paris entre 1914 et 1925, Kenneth Silver souligne la «signification
nouvelle accordée à l'architecture et aux métaphores de la construction dans les arts visuels» durant les
années de guerre. Cf. Kenneth Silver, Vers le retour à l'ordre: l'avant-garde parisienne et la première
guerre mondiale, Paris 1991, p. 176.

68 Le Coq et l'Arlequin, p.79-80.

91



vinsky et même Debussy, sont de belles pieuvres. Qui s'approche d'eux a du mal à se dépêtrer de leurs
tentacules; Satie montre une route blanche où chacun marque librement ses empreintes.»

Faut-il voir dans ces lignes, comme le suggère Kenneth Silver70 le reflet des bouleversements

militaires consécutives à la Révolution russe, dont Stravinsky ferait ici les

frais? Ou encore dans l'apologie exagérée de Satie la marque de la déception pour le

projet avorté de David? Nul doute en tout cas que celui à qui s'adressait cette critique
ne dut la goûter que modérément, même si plusieurs membres du Groupe des Six
(Auric, Milhaud et Poulenc notamment) se réclamaient de lui avec admiration. La
réconciliation dut intervenir en 1922 au plus tard, à en juger par la lettre que Stravinsky
adresse à Ansermet en date du 11 août:

«Cocteau me prie de vous saluer - il m'écrit souvent; maintenant on est <amis>. D'ailleurs il faut dire que
leur attitude (de toute la bande de Cocteau) est bien plus chic que de la bande des normaliens de la
<Nouvelle revue française* et du pauvre juif Prunières (qui se sent tout à fait perdu). Il y a un article (deux
fois plus violent que celui du journal russe) à ce qu'il paraît de Meur de Schlötzer [Schloezer] dans cette
<Nouv. R. Fr.>...»

1

Il est probable que cette réconciliation eut lieu au lendemain de la désatreuse première
audition de Mavra, donné à l'Opéra de Paris le 3 juin 1922. Alors que la NRF, sous la

plume de Schloezer, condamne la nouvelle œuvre, Cocteau prend immédiatement sa

défense:

«Avec Mavra, Stravinsky apporte sa contribution souveraine à l'effort de Satie et de nos jeunes compositeurs,

il vient de chez nous.»

Dans sa réédition de 1926 (dans le cadre du recueil Le retour à l'ordre), Le Coq et

l'Arlequin sera augmenté d'une note admirative sur L'Histoire du soldat et d'un
«Stravinsky dernière heure», publié auparavant dans la Revue musicale de 1923. Dans

l'intervalle, le Groupe des Six, dont certains des membres ont des esthétiques
difficilement compatibles, n'a produit qu'une œuvre en commun, Les mariés de la Tour

Eiffel (1921), et Satie est mort en juillet 1925. Dans ces circonstances, il est logique
que Stravinsky devienne pour Cocteau le chef de file de l'école française73.

Pour sa part, Cocteau parle de réconciliation en septembre 1925:

«Je venais de me réconcilier avec Stravinsky, dans un sleeping où nous voyagions de conserve. Nous
lavâmes notre linge sale, fort sec et tendu depuis le Coq et l'Arlequin. Il me demanda d'écrire le texte d'un
oratorio: Oedipus-Rex.»

69 op. cit., p.58-59.
70 Vers le retour à l'ordre, p. 118.
71 Claude Tappolet (éd.), Correspondance Ansermet-Stravinsky (1914-1967): deuxième volume, Genève

1991, p. 28.
72 La revue hebdomadaire XXXI/44 (1922), cité par Möller, op. cit., p. 107.
73 «On peut avoir des surprises. En 1916, Satie était notre maître d'école. A partir de 1923, nous enten¬

dîmes Stravinsky parler notre langue mieux que nous. La défaveur que lui vaut cette période prouve à

quel point notre langue est méprisée.» (Jean Cocteau, Lettre à Jacques Maritain, in: œuvres complètes:
volume IX, Lausanne 1950, p. 306).

74 Journal de Cocteau, cité par Möller, op. cit., p. 107.

92



Le texte écrit à la demande de Stravinsky n'est autre qu'une révision de la «contraction»

du drame de Sophocle conçue en 1921-22 déjà parallèlement à Antigone15. A la
date de la discussion du projet, Cocteau sort d'une longue période de détresse consécutive

à la mort de Raymond Radiguet à la fin de 1923, et qui l'a précipité dans

l'opium. Par le truchement de Jacques Maritain, il est revenu (en juin 1925) à l'Eglise
catholique, ainsi que l'attestera sa Lettre à Jacques Maritain16. Ainsi qu'on l'a vu,
Stravinsky rejoint l'Eglise orthodoxe presque au même moment77. Cependant, Mari-
tain n'intervient pas directement dans ce retour de Stravinsky à la religion78, qui est
aussi discret et durable que celui de Cocteau est bruyant et sans lendemain79. Les routes
de Stravinsky et de Cocteau, se croisant le temps d' Oedipus-Rex, se séparent ensuite

pour ne se retrouver qu'à l'occasion de la reprise de l'œuvre en 1952 à Paris80.

Il est donc difficile de postuler une influence directe de Cocteau lors de la rédaction
de la Poétique musicale de 1939, en dépit des parentés déjà relevées. Les rapports entre
Stravinsky et Satie, le «poulain» de Cocteau, posent pour leur part une question
comparable à la question que pose le rapport de ce dernier avec Debussy: le modeste
musicien d'Arcueil a-t-il influencé deux des compositeurs les plus importants du début
du siècle? Les déclarations de Stravinsky ne sont ici d'aucun secours81 et l'on ne peut
ici que relever, sans vouloir clôre le débat, les deux faits suivants:

1. La Valse dédiée à Satie des Trois piècesfaciles pour piano à quatre mains (1914-
15) fait partie d'un ensemble de huit valses écrites ou esquissées par Stravinsky entre
1914 et 1919, tandis que Satie avait écrit en 1914 les Trois valses distinguées duprécieux
dégoûté (une satire évidente des Valses nobles et sentimentales de Ravel). Les deux

compositeurs partagent déjà alors une égale méfiance à l'égard de l'impressionnisme82.
2. La Sonatine bureaucratique de 1917, écrite par Satie d'après Clementi l'année

même de sa collaboration avec Cocteau et Picasso pour Parade, précède de moins de

trois ans Pulcinella de Stravinsky. Il est aisé de constater que les deux œuvres partagent,

outre le fait qu'elles sont toutes deux issues d'un modèle classique, des manipulations

formelles telles que la modification du nombre original des séquences, la
«correction» des progressions harmoniques initiales au nom d'une conception linéaire et
la «réorchestration» de l'original au moyen de doublures et de changements de registres

ou de densité.

Rendant compte dans la NRF de 1929 du livre sur Stravinsky qui vient de paraître sous
la plume de Boris de Schloezer, Gabriel Marcel écrit:

75 Sur la genèse d'Oedipus-Rex, cf. Möller, op. cit., p.331-338.
76 «Cette lettre ferme une boucle qui commence avec LE COQ ET L'ARLEQUIN» - cf. Lettre à Jacques

Maritain, p. 269.
77 Cf. supra, p. 4, note 12. Voir aussi sa lettre à Diaghilev du 6 avril 1926 et la réponse de celui-ci dans

Correspondence I, p. 40-41.
78 Cf. ED, p. 76.
79 Cocteau continue à fumer l'opium, et son nouvel ami Jean Desbordes écrit en 1928 son premier livre,

J'adore, qui conjugue homosexualité et Evangile pour la plus grande indignation de Maritain. Cf.
Francis Steegmuller, Cocteau, Paris 1973, p. 286-287.

80 Stravinsky pensa à Cocteau en 1935 pour l'aider à bâtir l'argument de Jeu de cartes, mais ce projet
n'aboutit pas. Cf. Correspondence II, p. 312—313.

81 Cf. CV, p. 64 et Conversations, p. 67-8.
82 Scott Messing, Neoclassicism in music: from the genesis of the concept through the Schoenberg/Stra-

vinskypolemic, Ann Arbor [etc.] 1988, p.89-95.

93



«On sait que M. Boris de Schloezer a de l'art de Stravinsky la connaissance la plus exacte et la plus
approfondie qui soit; ce n'est pas assez dire; il me semble que toutes les œuvres récentes de l'auteur du
Sacre ont constitué autant d'étapes dans le développement de son esprit à lui.»83

Cette remarque balise avec pertinence l'itinéraire intellectuel de Schloezer: né à

Vitebsk en 1881, docteur en sociologie, spécialiste de Chestov et de Gogol, il se fixe à

Paris en 1921 où il devient simultanément le secrétaire de rédaction de la Revue
musicale d'Henri Prunières (par l'intermédiaire de Prokofiev) et, après sa rencontre avec
Jacques Rivière, le chroniqueur musical de la NRF84. S'il réserve à la NRF ses

chroniques de la vie musicale parisienne, ses contributions à la Revue musicale sont en
revanche des articles de fond au fil desquels se définit progressivement une véritable
esthétique musicale qui trouvera son aboutissement dans Y Introduction à J.-S. Bach
de 1947.

Dans Psychologie et musique*5, Schloezer définit l'œuvre musicale sous le double

aspect d'un «système sonore» et d'un «langage expressif» et cherche, en affirmant
l'autonomie esthétique de celle-ci, à cerner sa spécificité par rapport aux autres médias

artistiques. Posant que A représente la forme, «celle-ci étant évidemment conditionnée

par ce que nous avons appelé d'une façon quelque peu surannée d'état d'âme> de

l'artiste, donc psychologiquement», et que B représente la «signification objective»
d'une œuvre, Schloezer constate que «...en musique A et B ne font qu'un. Ce n'est
qu'un seul et unique système sous deux aspects différents. [...] B - c'est le temps ou

plus exactement la durée, prise dans le sens que donne à cette expression Bergson...»,
c'est-à-dire une durée «concrète, riche, vivante et diverse.» Dans le formalisme de

Schloezer, le temps ontologique est, comme plus tard chez Souvtchinsky, une donnée

fondamentale, mais la psychologie n'est cependant pas totalement évacuée:

«Un système A, complètement indépendant de toute influence psychologique, se développant uniquement
en vertu de ses propres lois qui sont celles de B, la durée, son épanouissement, et selon certains principes
purement esthétiques, un pareil système <inhumain> ou plutôt <surhumain> ne pourrait exister, de même

que la pensée logique pure, car tout <A> est réalisé par une personnalité vivante qui le déforme. Ce n'est
qu'un idéal auquel on peut tendre, auquel il faut peut-être tendre, et dont certaines œuvres de Bach, de

Scarlatti, de Mozart, - tout près de nous de Ravel, de Stravinsky nous offrent la réalisation la plus complète
jusqu'ici dans les conditions terrestres.»

Et Schloezer de terminer son article en introduisant brièvement un troisième facteur
qui à côté du facteur psychologique et du facteur objectif B, conditionne également A:
le «facteur esthétique, purement formel, lequel, si nous parvenons à le découvrir, nous
livrera la formule complète de la forme musicale.»

Ce sont les mêmes problèmes que discutent toute une série de «Notes en marge»
regroupées dans les différents numéros de la Revue Musicale de 1928 sous le titre
proustien de A la recherche de la réalité musicale. Après une apologie de l'esthétique

83 NRF 192 (septembre 1929), p. 428.
84 A ce jour, la vie et l'œuvre de Schloezer n'a donné lieu qu'à une bibliographie déplorablement courte.

On pourra lire l'article que lui consacre son ami A[ndré] S[ouris] dans VEncyclopédie Bordas, p. 656,
ainsi que l'hommage sous forme de recueil d'articles et d'études de maîtres de la critique littéraire paru
sous les auspices du Centre Georges Pompidou à Paris en 1981. Son activité de critique à la NRF, et

plus spécialement sa position vis-à-vis de Stravinsky est retracée dans deux articles de David Bancroft,
Stravinsky and the NRF (1910-20), in: Music and letters 53 (juillet 1972), p.274—283, et Stravinsky
and the NRF (1920-29), in Music and letters 55 (juillet 1974), p. 261-267.

85 RM 8 Quin 1921), p. 245-256.

94



et un rappel de la spécificité de la musique par rapport au langage, Schloezer précise
son «A B» de 1921 en soulignant qu'en musique, la signification est immanente à

la forme: la musique véhicule «un certain contenu intellectuel ou spirituel, qui
n'appartient qu'à elle, qui constitue à la fois son essence et sa forme, qui constitue sa réalité
concrète.» Il y a dès lors lieu de parler avec prudence de la musique comme d'un art
d'expression, «car il se peut fort bien que ces tempêtes intérieures qu'elle soulève en

nous, ne soient qu'un effet secondaire, ne soient que la conséquence d'une action
directe d'un autre ordre d'un ordre spirituel.»

Schloezer en vient alors à discuter le «facteur esthétique» qu'il évoquait en 1921 en

s'efforçant de dégager ce que peuvent être les «lois musicales». Pour prouver objectivement

la beauté d'une œuvre musicale, il faudrait pouvoir démontrer qu'elle découle
de la «mise en pratique de certains principes qui régissent notre activité musicale. Si j'y
réussissais, j'établirais du même coup qu'en disant: <cette œuvre estbelle>, je n'affirme
pas seulement mon impression, mais je constate une certaine particularité de la structure
même de l'œuvre...». Bien entendu, il serait puéril de penser que la découverte de telles
lois, purement formelles, garantisse à coup sûr la naissance de chefs-d'œuvre. Prenant

l'exemple du procédé de la répétition, Schloezer réintroduit la notion d'organisation
dans le temps, essentielle dans l'article de 1921, pour poser la question fondamentale
suivante: «comment construire dans le temps qui est en une certaine façon irreversible,
un système fermé? Ne serait-ce pas là tout le problème de la forme musicale?»

Cette question ne sera résolue qu'en 1947 avec Y Introduction à J.-S. Bach, qui
deviendra le livre de chevet de la jeune génération sérielle. En effet, les «Notes en

marge» ne seront pas poursuivies en 1929, année de parution du livre de Schloezer sur
Stravinsky. De plus, Schloezer semble cesser toute collaboration avec la Revue musicale

après 1930, même pour le grand numéro consacré à l'esthétique en 1934 ou pour
celui consacré à Stravinsky en 193986. Manifestement, le rapport des forces a changé
au sein de la RM et Schloezer se retrouve isolé. La clé de son isolement réside
précisément dans son attitude de vigilance critique à l'égard des œuvres nouvelles de

Stravinsky, qui finit par l'éloigner de son cercle. Il n'est pas sans intérêt de noter que
Schloezer se trouvait en 1926 encore en plein accord avec son ami Arthur Lourié,
porte-parole attitré de Stravinsky, dans la polémique qui l'opposait à Roland-Manuel
(qui ne faisait pas encore partie de l'entourage du compositeur) à propos de la nature
de la critique musicale; de même, il traduira encore l'année suivante du russe en

français un article du même Lourié sur Oedipus-Rex*1.
Sans doute la publication du livre de 1929, fort mal reçu par Stravinsky88, n'a-t-elle

fait que sceller définitivement une rupture entre le critique et le compositeur que les
années précédentes annonçaient depuis la première de Mavra. Schloezer en avait fait
un compte-rendu sévère pour la NRFS9:

«Stravinsky n'a pas réussi ce nouveau coup d'essai. En effet, l'impression générale est celle d'un pastiche,
d'une sorte de plaisanterie musicale dont le principal défaut serait de ne pas être suffisamment plaisante.
Mais tel n'est certainement pas le dessein de Stravinsky: il s'agit d'infuser un sang nouveau à d'anciennes

86 L'intérêt de la RM pour Stravinsky reste constant dans ces années-là. C'est ainsi qu'elle publie en 1935
des fragments inédits des Chroniques de ma vie.

87 RM 8 (juin 1927), p. 240-253.
88 Cf. SPD, p.653.
89 NRF 106 (juillet 1922), p. 115-120.

95



formes, il s'agit probablement de rénover ces formes, de créer ainsi un nouveau style d'opéra-comique. En
ce cas le sujet est trop mince, trop fragile: il s'effrite en poussière sous son riche revêtement musical, où les

deux styles - italo-russe et négro-américain - ne parviennent pas à se fondre et se gênent mutuellement.»

Schloezer commentera beaucoup plus tard sa prise de position à André Boucoure-
chliev, son successeur à la NRF:

«Il réapparaissait que Stravinsky s'engageait dans la voie d'un art <à la deuxième puissance). Si tout art
est une transposition, une stylisation de la réalité, prendre un art pour point de départ me semble une voie
stérile. Une culture qui vit sur une autre culture: n'est-ce pas la définition même de la décadence? Ce que
Stravinsky commençait à faire à cette époque me paraissait s'expliquer par une sorte d'épuisement prématuré

de sa puissance créatrice: une sorte d'alexandrinisme, très <bien faits, certes, mais qui n'en était pas
moins un art au second degré.90

Cependant, Schloezer tentera de s'expliquer avec Stravinsky. Au moment de la parution

de l'article, Schloezer lui enverra une lettre pour lui signaler qu'une ligne avait
sauté, dans laquelle il admettait qu'il était possible qu'il se trompât dans son jugement
sur Mavra, mais recevra une sèche réponse du compositeur91. Schloezer gardera pour
sa part un bon souvenir de leur première rencontre personnelle en juin 1923: Stravinsky
l'aura-t-il amadoué à cette occasion, se donnant l'illusion de contrôler désormais un

critique influent? Toujours est-il que Schloezer parlera à la fin de l'année avec enthousiasme

des Symphonies d'instruments àvent&t de Noces92, œuvres il est vrai antérieures
à Mavra. Simultanément, il donne à la Revue musicale de décembre 1923 un article
important sur le compositeur russe. Le jugement sur Mavra a ici radicalement changé:

«. ..Mavra m'apparaît comme une expérience extrêmement significative et féconde: c'est là, en effet, que
pour la première fois Stravinsky s'essaye à traiter par ses nouveaux procédés la pure mélodie lyrique que
jusqu'ici il dédaignait, mais qui prendra dorénavant une grande place dans son art: c'est la romance
italo-tzigano-russe qui fait son apparition avec Mavra.. ,»93

Ces nouveaux procédés, c'est la «synthèse organique, naturelle, d'éléments multiples
et divers», c'est «notre nouveau style classique, autrement dit - objectif.» Même Pe-

trouchka, Le Sacre et Noces révèlent des caractéristiques classiques qui attestent de la
continuité paradoxale de la pensée de leur auteur, et que Schloezer précise en les

opposant au romantisme:

«... lorsque nous opposons le romantisme au classicisme, nous opposons deux méthodes de façonnement
ou d'organisation esthétique différentes, l'une, subjective, qui consiste pour l'artiste à construire son œuvre
en fonction directe de ses états de conscience que cette œuvre est destinée à exprimer, l'autre objective, qui
consiste à prêter à l'œuvre d'art une existence absolue et complètement autonome en ne faisant intervenir
dans sa structure que des considérations purement formelles, en agençant ses éléments conformément à

une certaine logique spécifique, particulière à chaque art.»94

Le classicisme impersonnel de Stravinsky représente, dans la perspective de l'article
de 1921, un cas exemplaire d'évacuation du «psychologique» aux confins de l'œuvre
musicale - au moment de sa genèse:

90 Boris de Schloezer, Paris 1981.
91 Correspondence I, p. 157-158, note 86.

92 NRF 119 (août 1923), p. 238-248.
93 RM 5 (décembre 1923), p. 132.
94 op. cit., p. 133.

96



«Il faut toujours distinguer très rigoureusement l'œuvre même, en tant que système de sons, de masses, de

couleurs, des états de conscience, émotifs ou intellectuels, qui lui ont donné naissance.»95

Ce distinguo anticipe de façon frappante sur l'agacement de la Poétique musicale à

l'égard du terme «inspiration»96.
Les comptes-rendus sur Stravinsky écrits par Schloezer seront ensuite systématiquement

favorables, qu'il s'agisse du Concerto pour piano, de la Sonate pour piano
et tout spécialement d'Oedipus-Rex et d'Apollon Musagète91 jusqu'à son livre de 1929,

qui reprend en les développant de nombreux aspects contenus dans l'article de 1923.

Puis, au-delà du Baiser de la fée jugé interlude sans importance98, la condamnation se

fait sans appel pour le Capriccio, la Symphonie de psaumes, Perséphone, Jeu de cartes
et Dumbarton Oaks99. Schloezer révèle l'ampleur de sa déception dans le dernier
article qu'il donne en 1930 à la Revue musicale en réponse aux comptes-rendus sur
son livre:

«Ce que l'on appelait la froideur et la sécheresse de Stravinsky, le formalisme de son art et son objecti-
visme, tout cela n'avait de prix que pour autant que l'auteur y atteignait en se surmontant, en faisant
violence à sa nature; or aujourd'hui, il semble que pour y parvenir, il n'a plus qu'à suivre la ligne de la
moindre résistance: Ce n'est plus du classicisme, c'est de l'académisme.»100

Une réconciliation n'interviendra qu'en 1959 après Threni.m Auteur occulté par
Stravinsky, Schloezer n'est sans doute pas la source, même indirecte, la moins importante
dans la formation de l'esthétique de la Poétique musicale.

95 op. cit., p. 106.

96 Cf. PM, p. 35, et supra.
97 NRF 131 (juillet 1924), p. 122 et RM 6 (juillet 1924), p. 68-69; Revue Pleyel 26 (novembre 1925),

p. 19-20; NRF 167 (août 1927), p.244-247 et Revue Pleyel 45 (juin 1927), p.291-293; NRF 178

(juillet 1928), p. 104-107.
98 NRF 191 (août 1929), p.278-279.
99 NRF 197 (février 1930), p. 285-286; NRF211 (avril 1931), p. 623-625; NRF249 (juin 1934), p. 1027-

1030, NRF 292 (janvier 1938), p. 149-151 et NRF 298 (juillet 1938), p. 152-153; la critique de

Perséphone donne lieu à une polémique avec Charles-Albert Cingria, peut-être envoyé au front par
Stravinsky - cf. NRF 251 (août 1934), p.297-303.

100 RM 11 (janvier 1930), p. 146.
101 Cf. Boris de Schloezer, Paris 1981, p. 23-24.

97




	La Poétique musicale de Stravinsky et ses sources

