
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 4-5 (1984-1985)

Artikel: "Die Belebung der szenischen Darstellung" : Richard Wagners
Bearbeitung der "Iphigénie en Aulide" von Ch. W. Gluck

Autor: Renggli, Hanspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Die Belebung der szenischen Darstellung»
Richard Wagners Bearbeitung der «Iphigénie en

Aulide» von Ch. W. Gluck*

HANSPETER RENGGLI

die Bearbeitung von Richard Wagner verräht eine
Meisterhand, sowohl in ihrem positiven Thun als in ihrem Unterlassen.

Eine feine conservative Empfindung für das Charakteristische
der Vergangenheit und der klarste Blick für das Bedürfnis der
Gegenwart haben hier Hand in Hand zusammengewirkt. (Eduard
Hanslick, Gluck'sche Opern 1874)

1. Vorbemerkungen

Wenn Richard Wagner in einer seiner frühesten Schriften unter dem Titel «Die
deutsche Oper» (1834) von Gluck schrieb: «Dieser fühlte und sah, was den
Italienern noch fehlte, nämlich die individuelle Behandlung der Gestalten und
Charaktere», und wenn er schliesslich, gleichsam zusammenfassend, konstatiert:
«Er schuf die dramatische Musik»1, so dokumentieren diese Äusserungen in
erster Linie ein Gluck-Bild, dessen Entstehung ins späte 18. Jahrhundert zurückreicht,

und das sich zu einem Gluck-Mythos entwickelt hatte, bzw. zu einem

Rezeptions-Muster erstarrt war. Die Beschäftigung mit der Gluck-Rezeption
macht deutlich, dass die «Reform-Opern» (und nur sie) sehr bald in den Sog
ästhetischer Kategorien gerieten, bzw. dass das Werk bisweilen hinter diese

zurücktrat. Glucks Opern wurden durch ihre Ausnahmestellung in ihrer Zeit,
oder besser durch die ihnen seit den Pariser Streitschriften der «Gluckisten» und
«Piccinnisten» der Jahre 1774-1781 zugewachsene Sonderstellung für ästhetische

und geschichtsphilosophische Ideen in Anspruch genommen. (Obschon sie

besonders in Frankreich eine durchaus anregende, in gewissem Sinne auch
traditionsbildende Rolle gespielt haben, vermochten sie sich - im Gegensatz etwa zu
Mozarts Opern - nicht über einen längeren Zeitraum als ständiges Repertoire zu
etablieren.) Diese ästhetische Überhöhung, die sich immer mehr in vagen Begriffen

wie beispielsweise dem des «wahren musikalischen Dramas» (Hoffmann,
Marx u. a.) verengte, ging Hand in Hand mit einer wachsenden Distanz zum
Werk selber. Der Verlust der Aufführungstradition musste geradezu zu einer

Mythenbildung herausfordern. Zieht man eine wesentlich spätere, von Cosima
überlieferte Bemerkung Wagners heran, wird offenbar, dass auch der junge

* Der vorliegende Text ist die überarbeitete Fassung eines 1984 in der Berner Sektion der Schweizerischen

Musikforschenden Gesellschaft gehaltenen Vortrags. Für das freundliche Bereitstellen
des Autographs möchte der Autor dem Nationalarchiv der Richard-Wagner-Stiftung Bayreuth
und seinem Leiter, Dr. Manfred Eger, seinen herzlichen Dank aussprechen.

1 Richard Wagner, Sämtliche Schriften und Dichtungen. Volksausgabe in 16 Bänden, Leipzig
1911, Bd. 1, S.2.

139



Wagner sich sein Gluck-Bild nicht selbst geschaffen hatte, meint er doch dort zu
dem eben genannten Aufsatz von 1834: «Das war frech; von Gluck habe ich
nichts gekannt2.»

Die in der Gluck-Rezeption dominierende Kategorie der «dramatischen
Wahrheit» prägte noch 1846/47 Wagners Bearbeitung der «Iphigénie en Aulide».

Wagner hatte 1843 in seiner Funktion als Dresdener Kapellmeister Glucks
«Armida» einstudiert. Dem Unternehmen war offensichtlich einiger Erfolg
beschieden3. Dieser Erfolg sowie Wagners eigene Anregung, die im Jahre 1845

anzusetzen sein dürfte, gaben den Anstoss zu der Bearbeitung. Konzeption und
Ausführung sind indessen nicht trennbar von der werkspezifischen Situation um
1847.

Im Frühjahr 1845 hatte Wagner den «Tannhäuser» vollendet. Im Sommer
desselben Jahres wurden «Meistersinger» und «Lohengrin» konzipiert, dessen

Dichtung noch im gleichen Jahr entstand. Im Sommer 1846 ist die
Kompositionsskizze des «Lohengrin» bereits abgeschlossen, und Wagner beginnt im
September die Orchesterskizze, die er wegen der Gluck-Bearbeitung während dreier
Monate unterbricht. Die Beziehungen zwischen der Konzeption und Komposition

des «Lohengrin» und der Bearbeitung der «Iphigénie en Aulide» sind
unverkennbar. Die neugeschaffenen Teile der Bearbeitung stellen die letzten
Kompositionen Wagners für die Bühne dar bis zum «Rheingold». Die Beschäftigung

mit Glucks Werk ist die vorderhand und in diesem Ausmass letzte aktive
Auseinandersetzung mit der Gattung Oper.

Im gleichen Herbst 1846 entstand ein Entwurf zu einem Barbarossa-Drama
«Friedriehl», eine Arbeit, die in dem Prozess der Auseinandersetzung mit
Geschichte und Mythos nicht unterschätzt werden darf, sollte auch erst die

Beschäftigung mit den griechischen und den altgermanischen Stoffen (1847) den

eigentlichen Anstoss zur Konzeption des Nibelungen-Projekts geben. In der

«Mitteilung an meine Freunde» (1852) macht er auf diesen Prozess und jenen
der Entstehung eines Sujets aufmerksam4. Mag in kompositorischer Hinsicht
das Urteil über diese Schrift richtig sein, Wagner hätte seine früheren Opern für
die Entstehung seines Kunstbegriffs in Dienst genommen, so hat Dieter Borch-

meyer doch gezeigt, dass Wagner seine Dramen schon früh aus einem Kern des

Mythos oder der «Fabel» entwickelte, ohne dass dies der musikalische Satz der
«romantischen Oper» trotz seines leitmotivischen Beziehungsreichtums zu
vermitteln vermochte5.

2 Cosima Wagner, Die Tagebücher. Ediert und kommentiert von Martin Gregor-Dellin und
Dietrich Mack. Bd. II. 1878-1883, München 1977, S. 100.

3 Richard Wagner, Sämtliche Briefe. Hrsg. im Auftrage des Richard-Wagner-Familien-Archivs
Bayreuth von Gertrud Strobel und Werner Wolf. Bd. II. Briefe der Jahre 1842-1851, Leipzig und
Mainz 1970, S. 233:
«Die erste fremde Oper, die ich einstudierte, war Gluck's Armida: über meine Auffassung dieser,

unsrer Zeit so fern liegenden, Musik: über die Nuancen, die ich das Orchester und die Sänger
beobachten Hess, war nun alles ausser sich.»

4 Schriften, Bd. 4, S. 230ff.
5 Dieter Borchmeyer, Das Theater Richard Wagners. Idee-Dichtung-Wirkung. Stuttgart 1982,

S. 177 ff.

140



In diese aus der Retrospektive und im Blick aufs Gesamtwerk gesehen komplexe

Situation fällt die Bearbeitung von Glucks «Iphigénie en Aulide», in der
mehrere Schichten des angedeuteten Prozesses mehr oder weniger deutlich zum
Ausdruck kommen:

1. Das eigentümlich gespaltene Verhältnis zu Glucks Schaffen und seinen

Hauptwerken wurde bereits kurz umrissen. Zu den zwei Tendenzen der
Gluck-Rezeption - die ästhetisch-gattungsgeschichtliche Wertung und die
Distanz zur «unserer Zeit so fernliegenden Musik» - finden sich Äusserungen

von Wagner erst in Cosimas Tagebüchern. 1847 glaubt er noch an die

Möglichkeit, Gluck gleichsam reaktualisieren zu können, wenn auch nur «in
der Absicht, das Vorhandene zur rechten Wirkung zu bringen»6.

Wagner, der sich mit sehr viel Eifer mit der Bearbeitungsfrage auseinandersetzte,

formulierte während dieser Zeit, und man muss wohl annehmen,
gerade anhand des Gluckschen Werkes, sein negatives Bild von der «Konvention

Oper».

2. Die dramatische Gestaltung der Iphigenien-Partitur durch das Einfügen von
«Übergängen, Nach- und Vorspielen» zwischen «die meist ganz unvermittelt
nebeneinanderstehenden Arien und Chöre»7 zu einem organischen Ganzen
und die (nur teilweise auch klanglich bereichernde) Neuinstrumentierung
stellen eine Entwicklungsstufe der Opernkomposition dar, wie sie Wagner
später in seiner teleologischen Betrachtungsweise als Leistung der «französischen

Schule» - gemeint sind die Komponisten Cherubini, Méhul und Spon-
tini - charakterisieren sollte8.

3. Die dramatisch-musikalische Gestik in den die Handlung vorantreibenden
Partien und die dynamische Behandlung der Nummern verdeutlichen ihrerseits

eine neue kompositorische Situation: die musikalische Fixierung des

Bühnengeschehens vor allem in seinen Details, die komponierte Regie9.

4. Die Behandlung des Bläsersatzes (Holzbläser und Horn) und dessen Verbindung

mit einer bestimmten dramatischen Situation und Charakterisierung
der Protagonistin in einigen neukomponierten Einlagen sind ohne die

«Lohengrin»-Musik nicht denkbar. Es ist jener Orchesterklang, dessen

«Orgelton» Adorno einseitig als die «poetische Idee der Hochzeit» umschrieben

hat10. Er ist an die allgemeine Vorstellung des Reinen und an die Idee des

Religiös-Kultischen gebunden. Sowohl der Hochzeitsmarsch aus «Lohengrin»

wie die Opferszenen aus dem dritten Iphigenien-Akt in Wagners
Neufassung sind jeweils ein Gang zum Altar, mithin zu einem kultischen Akt.

6 «Mein Leben», Schriften, Bd. 14, S. 162.

7 Ebenda.
8 «Oper und Drama», Schriften Bd. 4, S. 239 ff.
9 Vgl. Carl Dahlhaus, Die Bedeutung des Gestischen in Wagners Musikdramen, München 1970.

10 Theodor W. Adorno, Versuch über Wagner, Frankfurt a. M. 1974, S. 67 ff.

141



Diese Verbindung des Kultischen der Szene mit dem gleichsam Schwebenden
des Orchestersatzes ist ein unverkennbarer Schritt in der «Hieratisierung des

Gestischen» 11.

5. In Wagners Version des Schlusses manifestiert sich eine weitere Schicht:
Nicht mit der «unerlässlichen <Mariage> » (Wagners Interpretation der «lieto
fine») endet nun das Stück, sondern mit Iphigeniens Entführung nach Tauris
durch die Göttin Artemis. Hatte Wagner auch nicht eine «Übereinstimmung
mit dem gleichnamigen Stück des Euripides» hergestellt, wie er rückblickend
vorgab 12, so hatte er doch die Figur der Iphigenie als Entsagende und sich

Opfernde herausgearbeitet. Der antike Mythos des Atridengeschlechts als

organisch-fortlaufender Handlungsfaden sollte (wenigstens gedanklich)
wiederhergestellt werden. Wagner empfand den «Mythos» (schlechthin) als den
idealen Stoff für das Drama: «(...) denn bei ihm verschwindet die
konventionelle, nur der abstrakten Vernunft erklärliche Form der menschlichen
Verhältnisse fast vollständig, um dafür das ewig Verständliche, rein Menschliche

zu zeigen (...)13.» Damit ersetzt Wagner zugleich die «Konvention»
(der Begriff bezieht sich sowohl auf die «Wirklichkeit» der Handlung wie auf
die Gattung Oper) durch ein Absolutes, nämlich die «Fabel» vom individuellen

Opfer für die Sache der Allgemeinheit. Darin ist das «rein Menschliche»
erkennbar.

2. Die Quellen und die Übersetzung

Wagner hat Glucks Oper in einem dreifachen Arbeitsprozess neu eingerichtet,
dem drei verschiedene Quellen entsprechen, was die Arbeit mit dem Material
nicht gerade erleichtert, zumal die damals vom Kopisten anhand dieser Vorlagen
hergestellte Theaterpartitur nicht aufgefunden werden konnte.

Zunächst stellte Wagner auf Grund der Pariser Originalpartitur (1774) und
des damals (wie heute noch) gebräuchlichen Klavierauszugs mit der Übersetzung
von Johann Daniel Sander eine Neufassung des deutschen Textes her, da solche
Übersetzungen meist von «stümpern gemacht, wenigstens fast nie von
menschen, welche im stände gewesen wären, die Übersetzung mit der musik in eine
ähnliche Übereinstimmung zu bringen, wie diess im urtext der fall ist (...)»14.
Wenn er später in «Mein Leben» festhält, er habe «eine gründliche, nur eben

auf die Richtigkeit bedachte Umarbeitung der Übersetzung gemacht» 15, so muss
dies einigermassen relativiert werden, hat er sich doch erstaunlich eng an die alte
deutsche Textfassung von Sander gehalten.

Wagners Vorlage war also das genannte Exemplar des Pariser Erstdrucks, in
das er kleinere Ergänzungen zur Instrumentation, dynamische Details, Phrasie-

11 Stefan Kunze, Der Kunstbegriff Richard Wagners. Voraussetzungen und Folgerungen, Regensburg

1983, S. 180 und S. 220 ff.
12 «Mein Leben», a. a. O., S. 162.

13 «Zukunftsmusik», Schriften, Bd. 1, S. 192.

14 Briefe, Bd. 3, S.386f.
15 «Mein Leben», a.a.O.

142



rungen und vor allem Striche eingetragen hat. Die wichtigste Quelle sind jedoch
18 Einlageblätter (als Einlagen in die originale Partitur) mit Neukompositionen
(Zwischenspiele, Übergänge, Einleitungen u. ä.) und Instrumentationsergänzungen,

teils in Form von Einzelblättern und -blättchen, mittels Stecknadeln
direkt in die Partitur eingeheftet, teils in Form von grossformatigen Bogen. Im
ganzen handelt es sich um 20 Bläsersätze und Bratschenstimmen - was im Blick
auf die Auflösung des Blockhaften und die klangliche Verkittung charakteristisch

ist - um 15 neukomponierte Übergänge und um die Neufassung des

Schlusses.

Trotz der unverkennbaren Anlehnung an die alte, deutsche Übersetzung
gelang es Wagner, durch Auflösung des vorgegebenen Textrhythmus des französischen

Alexandriners und der Reimstruktur, die Sander mit oft linkischen
Formulierungen zu imitieren versuchte, den Textsinn treffender wiederzugeben.
Während sich Sanders Übersetzung ständig zwischen der musikalisch sinnfälligen

Akzentgebung und dem Nachvollzug der Deklamation des Alexandriners
bewegt, konzentriert sich Wagner auf Deklamation und Textaussage, woraus
eine freie Handhabung des Textes resultiert, d. h. letztlich ein Prosatext. Zwei
Beispiele mögen dies erläutern:

1. Beispiel: Rezitativ des Agamemnon (1,1)

Gluck (Du Roullet / Sander)

[wY »|i|f P fi F?Fvp PI r f t |P p 'Tf-p-nn7
Non, la Grece ou - tra- gé - - e desTro - yens, à ce prix ne se - ra pas ven-gé - e,
Nein, nein,nimmer wird GriechenlandfürdieSchmach, die es traf, so sich anTro-ja rä-chen,

Wagner

tgV»PF flfThflif £-f r
Nein! wie auch Griechenlandbe.leidigt, um die.sen Preiswerd es an Tro.ja nickt gerächt!

Wagners Übersetzung ist musikalisch sinnfällig, d. h. Akzente und Hochtöne
(Grèce; à ce prix) sind textlich begründet, während die alte Übersetzung nur
Füllwörter (nimmer; die es traf) zur Verfügung hat. Sander hält am Rhythmus
des Originals fest, der Wortlaut bleibt ohnehin letztlich nicht rekonstruierbar.
Nur durch diese Freiheiten vermag Wagner natürlich die Analogien von Textsinn

und Akzent zu koordinieren. Gluck gewichtet die Verneinung (pas).
In Sanders Übersetzung fällt der Akzent auf das Wort Troja, was in diesem

Fall keinen Sinn ergibt, während Wagner Glucks Aussage wesentlich deutlicher
trifft: um diesen Preis werd' es an Troja nicht gerächt.

Zusammenfassend lässt sich festhalten: Glucks Vertonung hat einer bestimmten

Versstruktur (Alexandriner) und deren rhythmischen Eigenheiten (Jambus,
Anapäst) sowie den Einschnitten (Halbvers, Teilung des Halbverses) zu folgen.
Sanders Übersetzung versucht diese textrhythmischen Gegebenheiten nachzu-
vollziehen aus Respekt vor dem Notentext, den es gleichsam «aufzufüllen» gilt.
Wagner erweist sich als Theaterpraktiker und Komponist, der sehr wohl um die

143



Schwächen konventioneller Opernübersetzungen weiss. Die Übertragung
verlangt eine gewisse Souveränität im Umgang mit der Musik, die sich, zumindest
in den Rezitativen, den Bedingungen der Deklamation unterzuordnen hat -
übrigens ja auch eine der zentralen Forderungen Glucks.

2. Beispiel: Rezitativ der Iphigenie (I, 7)

Du Roullet: L 'ai-je bien entendu? grands Dieux! le puis je croire,
Qu 'oubliant ses engagements,
Achille au mépris de sa gloire
Au mépris de l'amour, trahisse ses serments?

Sander: Ist es wahr, was ich hörte? O Zeus! kann ich es glauben,
dass Achill die Treue mir brach,
beleidigend die Ehre, die Liebe,
mich verlässt, die so treu, so zärtlich ihn geliebt?

Wagner: Hab ' ich recht gehört? O Zeus, kann ich es glauben,
dass Achill, vergessend der Pflicht,
vergessend seiner Ehre,
verachtend mein Herz die Treue brach.

Wiederum ahmt Sander die musikalisch formelhaft wiederkehrende Deklamation

des Alexandriners nach (L 'ai-je bien entendu; Ist es wahr, was ich hörte?).
Die Verschachtelung des Satzes, die Gluck durch Verzögerung der Kadenz
musikalisch einzufangen trachtet, scheint für Sander von zweitrangiger Bedeutung
gewesen zu sein. Gerade den groben syntaktischen Bau hält Wagner aufrecht,
weil er eben musikalisch denkt, d. h. weil auch für ihn der harmonische Gang
(von f-moli nach G-Dur), der schliesslich in den Arienbeginn mündet, Priorität
hat.

3. Die Anlage innerhalb der Akte

Weder in «Mein Leben» noch in den Briefen, in denen er sich zu der Bearbeitung

äussert, hält Wagner die zahlreichen Striche einer Erwähnung wert. Durch
die Streichung der Ballettszenen glaubte er bloss alte Pariser Konventionen
auszuräumen. Dass er dem Werk eine neue Gestalt gab - Wagner strich 95 von
insgesamt 298 Partiturseiten, immerhin ein Drittel der Partitur -, war ihm wohl
bewusst, kaum aber, dass er gleichzeitig wesentliche konstitutive Elemente der

Tragédie lyrique aufhob.
Gluck hatte auch in der «Iphigénie en Aulide» grosse Tableaus geschaffen,

deren Symmetrie, ein Grundprinzip in den Opern seit «Orfeo ed Euridice»,
wesentlich durch die Stellung der Ballettszenen sichtbar wurden. Die Vorstellung

des Festes war ohnehin eine zentrale Kategorie der Seria-Oper, speziell aber
der Tragédie lyrique. Festakte waren nicht allein in der «festa teatrale» und
«azione teatrale» wie «Orfeo», «La corona» und «Le feste d'Apollo» integrierender

Bestandteil, sie waren ebenso in der «tragédie lyrique» Mittel, Akte oder
Tableaus zu ordnen. Die Geschichte der «Reform» von «Orfeo» bis «Iphigénie

144



Gegenüberstellung der Nummernfolge im Original und in der Bearbeitung (die Zählung der Nummern
in Wagners Fassung folgt dem von Hans von Bülow erstellten Klavierauszug):

I. Akt III. Akt

2. Akt

Szene Nr.

Gluck Wagner

(Ouv.) (Ouv.)
1 1 1

2 2 2(1)
3 3 3(E)
4 4 4(E)
5 5 5

6 6

7
Q

-
O

9 (7)
10 8

11 -
6 12 u. 13 9(1)
7 14 10(1)
8 15 (11)

16 -
17 12(1)

Szene Nr.

Gluck Wagner

1 18 13(1)
19 -
20 14(1)

2 21 15

3 22 16(1)
23 -
24 17(1)
25 -
26 -
27 -
28 -

4

29 1

30 J
31 "1

|- 18(1)

I

32 J\ 19(1)

33 20 (I)
5 34 21 (I)
6 35 22

36 23 (I)
7 37 24 (E + I)

Szene Nr.

Gluck Wagner

30 (E + I)

E neukomponierter Einschub
(Vorspiel, Übergang, Nachspiel u.ä.)

I wesentliche
Instrumentationsergänzung

en Tauride» muss als schrittweise Integration choreographisch-symmetrischer
Ordnungen in das dramatische Ganze, d. h. in den Handlungsablauf verstanden
werden. Die eigentlich konstitutiven Elemente der sogenannten «Reformoper»
waren, vereinfachend dargestellt, in dramaturgischer Hinsicht die symmetrische
Anlage des Ganzen oder eines Teils (Akt, Szenenfolge, Szene) einerseits und die

145



starker Affekte fähige Szene der Protagonisten andererseits. Dominieren etwa
im «Orfeo» noch Choreographie und Symmetrie, in die die affekttragenden
Szenen gleichsam eingelegt sind, so spielen diese Ordnungen in der «Iphigénie
en Tauride» bereits eine untergeordnete Rolle, bieten aber für eine innere
Ordnung Gewähr.

Im «Orfeo» wächst das Drama eigentlich aus der choreographischen Idee
heraus. Symmetrien dominieren bis in jede Einzelheit die musikalische Konzeption.
Während in der «Alceste» das Ineinander von symmetrischer Grossanlage und
dramatischer Szene noch als konstitutives Element zum Ausdruck kommt, steht
in der «Iphigénie en Tauride» die dramatische Entwicklung im Vordergrund,
allerdings immer noch getragen von der ausschliesslich affektgebundenen Szene

und innerlich organisiert durch Symmetrien und Choreographien.
Die «Iphigénie en Aulide» nun stellt eine für diese Entwicklung typische

Zwischenstufe zwischen symmetrisch geordnetem Tableau und darin «verteilter»
aktionsbeladener Szenerie dar. Die Idee des Festes hat gerade in diesem Werk
eine ordnende Funktion. Um die Festszenen, bzw. das Festtableau gruppieren
sich sowohl im ersten wie im zweiten Akt die dramatischen Konflikte.

Das erste Tableau des ersten Aktes (Szenen 1-3), der Konflikt zwischen dem
den göttlichen Willen repräsentierenden Priester Kalchas und dem Heerführer
der Griechen um das von Agamemnon verschuldete Opfer, repräsentiert die
Staatsaktion und ist in sich wieder streng symmetrisch gegliedert. Die
Auseinandersetzung endet mit der vorläufigen «Lösung», in der Ankündigung von
Iphigenie im Griechenlager. Im zweiten Aktteil (Szenen 4-6) steht die Aktion still.
Das Fest zu Ehren der Iphigenie vermittelt und trennt zugleich die beiden hand-
lungserfüllten Tableaus am Anfang und am Ende des Aktes. Die Vermittlung
schaffen die Chöre, die bei Gluck immer eine wesentliche choreographische
Funktion erfüllen, indem sie die symmetrische Anlage auch optisch verdeutlichen.

Im dritten Aktteil (Szenen 7-8) findet analog zum ersten der Konflikt
zwischen Iphigenie und Achill statt. Auch er findet eine vorläufige Lösung. Das
folgende Schema erhellt diese dramatisch-szenischen wie tonalen Symmetrien:

«Iphigénie en Aulide», 1. Akt

Tableau: Teil I Teil 1 Teil III

Szenen 1 -3 Szenen 4-6 Szenen 7-8

Konflikt Agamemnon-Kalchas Fest Konflikt Iphigenie-Achill

Nummernfolge: Szene u. Szene u. .5 S < c Szene u. 1 g < 1 5 < 1

Arie O O
I

Q Arie Ë < o .a =• o =• .ü OO 00 Arie (/! $ Duett

Agam. 5 1

Q 15 Agam. < Kai. U < a U Œ < o Kly. < Iph.
1

Iph. 1 Ach. 1

Iph./Achill

Tonale Anlage: e G Es Es c B c
IgI dIdIaIdIa F g A a D

Symmetri'

Angesichts dieser Anlage wird der bedeutende Eingriff in die Struktur des Werkes

durch die Streichung der Ballettszene wie der beiden Arien der 8. Szene

(Iphigenie: Iphigénie, hélas! und Achill: Cruelle, non, jamais) deutlich.

146



Wagner löst nicht nur die dramatische Idee auf, er zeichnet auch das Verhältnis

von Iphigenie und Achill (das er als typisch französische, süssliche, eben

konventionelle Liebschaft kritisiert) sowie die Einzelcharaktere der beiden
Protagonisten neu. Handlung heisst ja für Wagner, den Mythos, die Fabel verwirklichen,

vergegenwärtigen. Innerhalb dieser Fabel ist aber Iphigenie die Verzichtende

(Erlöserin) und Achill der - ohnmächtige und daher blass erscheinende -
Held. Wagners Sicht der Handlung fordert eine entsprechende musikalische
Versinnlichung. In der Verknüpfung der Teile durch Übergänge und Zwischenspiele

kommt eines von mehreren Mitteln zur Herstellung eines organischen
Ganzen zur Anwendung. Für Gluck ist es beispielsweise nicht störend, dass der

Konflikt zwischen Achill und Iphigenie ungenügend motiviert ist. Für Wagner
indessen ist eine gewisse Handlungslogik von Bedeutung. Letztere wird in
diesem Falle durch ein eingeschobenes Rezitativ gewährleistet.

Von der Anlage des zweiten Aktes gilt ähnliches. Auch hier streicht Wagner
das gesamte Tableau des Festes (3. Szene) mit Ausnahme zweier Nummern, die
eine szenische Funktion erfüllen: Auftrittsmarsch und -chor.

Im dritten Akt schliesslich sei wieder nur auf die Streichung der Ballettszenen
aufmerksam gemacht. Die für die Gattung charakteristische abschliessende
Festlichkeit (von der Wagner sagt, er habe «durch die vollständige Umänderung
des Schlusses mit der unerlässlichen <Mariage> versucht, die Handlung so weit
als möglich mit dem gleichnamigen Stück des Euripides in Übereinstimmung zu
setzen»)16, ist hier nicht Zentrum, auch nicht Vermittlung der Tableaus oder
Kontrast, sondern Resultat (lieto fine). Das Fest ist die optische und musikalische

Darstellung des «dénouement», der Auflösung der Konflikte, der
«terreur» der Ereignisse.

Wagner tut dagegen ein Mehrfaches: Er folgt der oben angedeuteten Intention,

den übergeordneten Zusammenhang des antiken Mythos wiederherzustellen.

Daher greift er zur Technik des «Deus ex machina». (Dagegen legt in der

originalen Fassung der Librettist Du Roullet mit der Verkündigung, der Eifer
des Volkes, die Tugend des Opfers, die Tränen der Mutter und der Einspruch des

Sohnes der Thetis habe die Göttin versöhnt, dem Oberpriester Kalchas eine Art
Relikt eines Botenberichts in den Mund.) Die unter heftigstem Ausbruch des

Orchesters auftretende Artemis fasst in folgenden Worten den weitreichenden
Sinn ihrer Intervention zusammen:

Nicht dürste ich nach Iphigenia's Blut,
es ist ihr hoher Sinn, den ich erkor!
Mein Opferführ' ich in ein fernes Land
als Priesterin dort meine Huld zu lehren.
DirAtreus' Sohn erzieh ' ich so die Reine,
dass einst sie sühne, was dein Stamm verbrach.
Nun seid versöhnt, versöhnet bin auch ich:
die Winde wehn, ruhmvoll sei eure Fahrt!

16 «Mein Leben», a. a. O.

147



Iphigenie wird zur Erlöserfigur (Auf mich hat Hellas Volk die Blicke jetzt
gewendet, auf mir beruht sein Heil und seiner Schiffe Fahrt.) Wagners neu
erstelltes Finale hat jedoch nicht jene Doppeldeutigkeit von Apotheose und
Katastrophe seiner andern Opernschlüsse.

4. Rezitative und Übergänge

Gluck vertont gereimte Verse. Deklamation heisst in erster Linie die analoge
musikalische Wiedergabe der textrhythmischen Gegebenheiten. Das Rezitativ
wird von einem vierstimmigen Streichersatz begleitet, der in vielen Fällen eine

Übertragung von Akkordstützen in der Art des Seccorezitativs auf den
Streichersatz darstellt. Durch den gehaltenen, stimmigen Satz ergeben sich aber

Gestaltungsmöglichkeiten, die es erlauben, Versstrukturen, Syntax oder gar
autonome Gebilde musikalisch sinnfällig zu machen, d.h. es entstehen Analogien

und Beziehungen der Rezitativteile untereinander. Folglich stellt sich die

Frage, auf welche Weise diese Strukturen musikalisch realisiert werden, inwiefern

beispielsweise der Bass (wie im Generalbass) oder aber gewisse Klangfolgen,

also Kadenzbeziehungen Zusammenhang stiften.
Das Rezitativ Reine, rassurez-vous (II, 4) ist bezüglich des musikalischen

Baus, des Affektwechsels und der Dialogstruktur zweiteilig, zusammengehalten
durch die Bewegung des Basses, wobei der Einschnitt zwischen dem 4. und
5. Vers (T. 8/9) in einer «Kehrtwendung» des Basses zum Ausdruck kommt:

iN
Achille.

r t 11r.PH
Rei-ne, r'as-su-rez - vous et n'appré-hen-dez pas, que sonpè-reet les
Fürstin, be-ruh-ge dich, fürch-te es nim-mer - mehr, daß der Va-ter, das

J si

will ihn hier er-war-ten. Ich wei -che

148



^hil'?- Animate).

_j>
I k ,—+ « h h. „ -_bt L

^ nait le tré-pas, a ma .iu - ste fu-reur rien ne Deut le soustraire
mei - nem Arm.

Iphigenie.

a ma ju - ste fu-reur
vor meinem Zorn, mei.nerWut

s—mm
mm

rien ne peut le soustraire. Seig-
soll ihn nichtsmehr beschützen. 0

M

E-J-^J —* PMII ggïSeS ^XaXHJJ • '

a

42 qùit-te pas,Seigneur, daigrfez m'en tèn-dre, Le cru-el!
nickt von dir, A - chill, du ma/Jit mich hö - ren. Der Bar-bam.

sous mon ' nom vous doner
will dich tö - ten in

Musikalischen Zusammenhang stiftet im ersten Teil (T. 1-8) ein Bassgang,
gegliedert in V-I-Kadenzen. So bilden die Verse 1 und 2 (T. 1-5) formal (Reim
aa), syntaktisch (Haupt- und Nebensatz), in der Affekthaltung (ruhig,
beschwichtigend) und harmonisch (V-I) eine Einheit. Achills Aufforderung
(Vers 3, T. 5) ist mit einem Tonartwechsel gekoppelt (a-FVf). Das Ende seiner
Rede und die anschliessende Antwort der Iphigenie aber sind durch den gleichen
hegenden F-Klang verbunden. Erst Iphigenies anschliessende Bitte (daignez
m'entendre) gibt den Impuls zum affektiven Ausbruch, der gleichzeitig einen
Bruch im Bassgang nach sich zieht. Ist also dieser offensichtliche Gang gestört
(verminderter Septakkord in T. 9), tritt an seine Stelle eine harmonische
«Einheit», in diesem Falle der c-moll-Klang, bzw. das C-Dur des anschliessenden
Terzetts:

I 1
V V

Reim: aabb ac c dd
a-moll: V - I

F-Dur: Vf - I

c-moll: V2 - I6 [V] IV - I6 - [VII] V [VII] V (I)
I 1 I >

149



Zieht man nun Wagners Bearbeitung zum Vergleich heran, wird der Eingriff in
die Prinzipien der Rezitativbegleitung offensichtlich. Durch die Auflösung des

gehaltenen Streichersatzes in einzelne Orchesterschläge erweisen sich die Klänge
bestenfalls noch als Stütze der Singstimme, der klangliche Zusammenhang ist
nicht mehr präsent. In seiner Übersetzung hat Wagner aber bereits den Vers in
Prosa aufgelöst, so dass auch diese Struktur dahinfällt. Seine Schläge trennen
die Aussagen, erhalten dabei aber eine gestische Funktion. Die frühere Basslinie
ist nicht mehr erkennbar, dies umsomehr, als Wagner auch Umkehrungen an
Stelle der originalen Akkordlage verwendet. Der über drei Takte gehaltene
Klang (bei Gluck) zu den ersten beiden Versen ist beispielsweise mit einem einzigen

Stützakkord nicht zu ersetzen. Wagner überbrückt die Passage mit zwei
Akzenten - zuerst die Grundform des Dominantseptakkordes, dann die Quint-
Sext-Lage. Die Aussage ist keine abgeschlossene Einheit mehr:

Hecitativ. Achilles.

Wagners Orchesterschläge sind indessen mehr als blosse Orientierungshilfen für
den Sänger. Dadurch dass sie nachschlagend kadenzieren, also nicht mehr mit
dem Zielwort der Aussage zusammentreffen, erscheint zwar das harmonische
Verhältnis der Klänge untereinander nicht mehr zwingend, die neue Form des

Rezitativs aber befreit, d. h. es kann jene dramatische Steigerung bewirken, die

Wagner für die Sichtbarmachung der Handlung so wichtig war. Die Gestik des

Schauspieler-Sängers hat jene sinnstiftende Funktion des Satzzusammenhangs
zu ersetzen.

In den dramatisch erregteren Szenen beschränkt sich Wagners Fassung freilich

nicht mehr auf dynamische Differenzierung oder textliche Konzentration.
Wesentlich ist nun die Verknüpfung im Ganzen, die organische Einheit. Die
Überbrückung der Schnittstellen (zwischen Nummer und Rezitativ, bzw. Nummer

und Nummer) wird klanglich durch Streichertremoli, tonal durch harmonische

Umdeutungen, bzw. Trugschlüsse bewirkt. Wagner löst zum Beispiel das

Nachspiel einer Nummer (Arie, Chor, Ensemble) modulierend und durch eine

gleichzeitige Verunschärfung des Rhythmischen im Orchesterklang (Bläser) auf
und führt parallel die Streichertremoli als Klangkontinuum weiter (Abb. 1).

150



Abbildung 1 : Überleitung Chor-Rezitativ (III, 4-5)

Die Umdeutung der Tonika mittels Trugschluss oder, wie im abgebildeten
Beispiel, durch Modulation sind häufige Verfahren der harmonischen Verknüpfung
von Szenen und Szenenteilen, Verfahren, die sich selbst noch - cum grano salis -
im «Ring» und im «Tristan» nachweisen lassen.

Im Brief an Hanslick aus der Zeit der Bearbeitung macht Wagner auf das

«gewisse gefesselte, konventionelle Pathos» in Glucks Opern aufmerksam, das

151



es zu überschreiten gelte. Offensichtlich wird sich Wagner hier in besonderem
Masse der inzwischen gewonnenen Distanz zur Nummernoper und der
Problematik ihrer musikalischen Verknüpfung bewusst. Was er in seinen eigenen
Werken mit einer gewissen Selbstverständlichkeit getan hat, äussert sich bei der

Gluck-Bearbeitung bewusster als kompositorisches Problem. Bemerkenswert ist
sein Vergleich mit Webers «Euryanthe» und Spontinis «Vestalin», wo er in der
Szene Euryanthe/Eglantine, bzw. in der grossen Szene der Julia im «verminderten

Septimenaccord eine Gränze der Musik» zu erkennen glaubt. Aus seinen

eigenen Werken zitiert er den Sängerkrieg aus «Tannhäuser». Wagner wollte die

ganze Auseinandersetzung als Einheit verstanden wissen, machte jedoch bei den

Aufführungen die für ihn ärgerliche Beobachtung, dass der Sängerkrieg als Folge

von Einzelgesängen gehört wurde17. Wagner erkennt, dass er an kompositorische

Grenzen stösst. Dass er die musikalischen Mittel noch nicht zur Verfügung
hat, das offensichtlich bereits intendierte Organische des Musikdramas auch

kompositorisch zu realisieren, ist ein Indiz für das Missverhältnis von dramatischer

Konzeption und kompositorischem Stand um 1847, notabene einer der
Gründe für das nun folgende mehrjährige Schweigen des Komponisten Wagner.

Beschränken sich die Rezitativbearbeitungen noch primär auf eine Intensivierung

des Klanglichen, auf eine Affekt- oder Ausdruckssteigerung, wird in den

neukomponierten Übergängen und Vorspielen auch ein für das 19. Jahrhundert
neuer Abbildcharakter der Musik vermittelt18. Wagner, der das Drama später in
«Oper und Drama» (1851) als ein organisch Werdendes beschrieb, versucht in
der Bearbeitung der «Iphigénie en Aulide» zumindest den äusseren Rahmen
eines fliessend-bruchlosen Ganzen zu schaffen. Was in den Rezitativverknüpfungen

und Nummernübergängen mittels kleinerer klanglicher Eingriffe
geschah, erzielt er bei weiträumigen szenischen Vorgängen durch den Einschub
von neukomponierten Zwischenmusiken. Er versucht also, mit musikalischen
Mitteln Handlungseinheiten herzustellen. Übergänge solcher Art können sich
auf Modulationen zwischen zwei Nummern beschränken, sie können aber auch
längere Einlagen für Auftritte oder Abgänge sein, wodurch er Gesten und
Bewegungen festhält.

Eine Einlage dieser Art erfasst musikalisch den Abgang des Chors im ersten
Akt (2. Szene). Die vermittelnde Figur, aus einem Deklamationselement des

vorangegangenen Chors gewonnen (was Wagner «Glucksche Motive» nennt), wird
als kompositorisches Material verwendet:

'» =1
m f- f=W) " g C—!_ —f- -

17 Briefe, Bd. 2, S. 357.
18 Vgl. Manfred Hermann Schmid, Musik als Abbild. Studien zum Werk von Weber, Schumann

und Wagner, Tutzing 1981.

152



Diesen Übergang hat Wagner mit folgender Regiebemerkung versehen: «Die
Griechen, erst unschlüssig, dann von ihren Heerführern bedeutet, zerstreuen
sich in einzelnen lebhaften Gruppen von der Szene.» Die musikalische Drehfigur

erfährt eine eigentliche Entwicklung. In den letzten beiden Takten verändert
sich die Bewegung. Die Musik lenkt den Blick gleichsam - nach dem Abgang des

Chors - wieder dem Geschehen auf der Bühne zu, sie erhält also Zeichencharakter:

Die Figur moduliert von Es-Dur nach C-Dur, das Motiv verliert sich in einer

Akkordbrechung, und dynamisch findet, nach einer allmählichen Beruhigung
der Erregung, eine erneute Steigerung statt. In drei Schritten hat Wagner mit
einfachsten Mitteln den szenischen Vorgang eingefangen: Das aufgebrachte
Volk, von Kalchas beruhigt, zerstreut sich, geht ab. Kalchas wendet sich daraufhin

erzürnt Agamemnon zu (Abb. 2).

Abbildung 2: Einschub: Abgang des Chors (I, 2-3)

153



Nicht zufällig war Wagner von Webers Übergang vom Walzer zur Szene des

Max («Freischütz», 1. Akt) derart beeindruckt19. Die Einlage der Bearbeitung
hat eine vergleichbare Funktion - wenn auch in der musikalischen Faktur
grundverschieden. Die musikalische Figur, die Wagner im Sinne eines
charakterisierenden Motivs mit der Vorstellung einer aufgebrachten Volksmasse verbindet

(der Text des Chors zu obigem Motiv lautet: Länger darfst du nicht
widerstreben! du musst den Willen der Götter der erzürnten uns gestehri), wird
umgedeutet zur Geste. Musikalische Figuren, für Gluck Spielfiguren, erhalten also
eine charakterisierende, abbildende Funktion. Ehemals akzidentelle, letztlich
konventionelle musikalische Elemente werden Substanz, werden Sinn- und
Ideenträger.

5. Instrumentation und Klangfarbe

Grundsätzlich sind zwei Verfahren der Neuinstrumentation zu unterscheiden. In
schnellen, erregten Sätzen, in denen auch Gluck grosse Besetzung vorschreibt
(Hörner, Trompeten, eventuell auch Pauken), verstärkt Wagner das Instrumentarium

durch Verdopplungen (vor allem Blechinstrumente), ohne aber einen

eigentlich neuen Orchestersatz zu schaffen. Durch diese Verstärkungen wird der
Satz oft ungelenk, der Klang lärmig (Abb. 3).

Glucks Orchestersatz, der in erster Linie die Singstimme in ihrer Deklamation,

in ihren Akzenten stützt, wird erdrückt. Diese Eigenschaft des Wagner-
schen Bläsersatzes wurde auch von der zeitgenössischen Kritik als Zuviel
empfunden: Wurde an einzelnen Stellen Wagners «Mässigung» in der «mit vielem
Geschick» veränderten, «für unsere Zeit leeren Instrumentation» positiv
vermerkt, empfand beispielsweise Carl Banck vom «Dresdener Tageblatt» als Mangel,

dass verschiedentlich «die feinen Wirkungen einzelner Modulationen des

Kolorits durch den ebenmässigen stärkern Schatten verdeckt» würden:

Diese Gefahr ist auch bei Gluck's Instrumentation eingetreten: sein vereinzelter

Gebrauch der Blasinstrumente, der immer nur mit dem bedeutungsvollsten,

dramatischen und charakteristischen Ausdruck eintritt, muss natürlich
in den Wirkungen geschwächt werden, wenn er eben nicht mehr vereinzelt
dasteht und wenn die harmonische Füllung der Blasinstrumente das Ohr an
ihre allgemeine Klangfarbe gewöhnt hat. Es bleibt jedenfalls schwer und fast
unmöglich, hier eine genügende Vermittlung zu finden und Gluck nicht mehr
Hilfe aufzudringen, als ihm lieb und nöthig ist20.

19 Schriften, Bd. 1, S.220f.
20 Helmut Kirchmeyer, Situationsgeschichte der Musikkritik und des musikalischen Pressewesens

in Deutschland. Das zeitgenössische Wagnerbild. Musikkritik IV, 3. Wagner-Dokumente
1846-1850, Regensburg 1968.

154





Die «Dresdener Abend-Zeitung» ging noch weiter und warf Wagner vor, «an
manchen Stellen des Guten doch zu viel gethan und dadurch den Geist und das

Wesen der Gluck'schen Musik in Frage gestellt» zu haben. Wagner habe bei seiner

«versuchten Farbengebung zuweilen zu stark aufgetragen». Viele Eingriffe
seien als «Effekt in einer modernen Composition wohl ganz erlaubt, in der älteren

Schule aber unzulässig»21. Die Neuinstrumentation wurde mithin stellenweise

als Stilbruch empfunden, wobei jedoch die meisten Kritiken die Notwendigkeit

einer «Aktualisierung» des Satzes betonten, so dass der Rezensent der

«Deutschen allgemeinen Zeitung» (Leipzig) in der Bearbeitung die «Forderungen

der Jetztzeit» zweckmässig und «mit der Pietät eines Jüngers für seinen

Meister» erfüllt sah22.

Weniger diese Form der Instrumentationsergönznng als die eigentliche
Neuinstrumentation mehrerer Nummern und Rezitative ist der besonderen Betrachtung

wert. Vor allem die Handhabung des Holzbläsersatzes dokumentiert das

neue, und vor allem aus dem «Lohengrin» bekannte Klangfarbenverständnis.
Das Vorspiel der Iphigenien-Arie im 2. Akt (Bald von Fürchten und bald von

Hoffen: II, 1) ist eine viertaktige Phrase, die deutlich in drei Glieder zerfällt (der

folgende Text zur analogen Stelle lautet im Original: Par la crainte et par
l'espérance/Ah, que mon coeur est tourmenté!):

/è. bf* J Y -tr 4= J. J=F*L Ê- i '

f
' -iL,

==f

f r j
^Tr r o

=*—i r ' * — (4;
B-

y-
1

1

r
-1 4 I

r

\
v6 vi .vi rV] v,

Wagners neuhinzugefügter Holzsatz - das Original ist ein reiner Streichersatz -
verschleiert den harmonischen Gang. Die Wendung in die Dominante (T. 2/3)
wird klanglich und dynamisch zurückgenommen; sie wird durch Farbe
überspielt, wobei Wagner besonders die dynamischen Spannungsmöglichkeiten der
Klarinette ausnützt. Bemerkenswert ist ausserdem, wie gerade die Nebenstufen
klanglich hervortreten, mehr Gewicht erhalten, so vor allem die VI. Stufe im
dritten Takt, während die Hauptstufen und ihre gliedernde Funktion im Hintergrund

bleiben. Der wie ein Aufguss wirkende Bläserklang verschleift den aus
der Textstruktur erklärbaren Bau (Abb. 4).

Der Wandel im Charakter der Iphigenie wurde bereits angedeutet. Während
in Du Roullet's Version der Entschluss der Protagonistin, das Opfer auf sich zu
nehmen, kaum motiviert ist - eine Schwäche der dramatischen Logik, die schon
Aristoteles an dem gleichnamigen Drama von Euripides angebracht hatte -
gelangt Iphigenie in Wagners bearbeiteten Fassung zur Überzeugung, ihr Opfer

21 Ebenda, Spalte 222.
22 Ebenda, Spalte 215 f.

156



Abbildung 4: Bläsersatz zur Arieneinleitung «Bald von Fürchten und bald von Hoffen» (II, 1)

sei notwendig und sinnvoll: ihr Opfer ebnet dem griechischen Heer den Weg, die
verletzte Ehre des griechischen Volkes im Rachefeldzug gegen Troja wiederherzustellen.

Sie wird zur Erlöserfigur. Um diesen Zug zu verdeutlichen, fügt Wagner

im dritten Akt zwei Neukompositionen ein, deren Mischklang von Holzbläsern

und Hörnern gleichsam die Signatur zu dem beschriebenen Charakter
abzugeben haben. Zum einen handelt es sich um jenen Augenblick, wo sich

Iphigenie entscheidet, das Opfer zu leisten, zum andern um den Gang zum
Altar. Wagner fügt die erste dieser Neukompositionen in die Arie ein: Il faut de

mon destin subir la loi suprême (III, 3; Wagner: Das Los, das mir beschieden),

genauer zwischen erstem Textdurchgang und Wiederholung, so dass an Stelle
des originalen a-a/b-b die Abfolge a-b-Neukomposition (21 Takte)-a-b entsteht.
Aus dem liegenden Streicherklang wächst der völlig andere Klang der Bläser
heraus. Wagners Zwischensatz beginnt («feierlich») in der Subdominante, was
den Eindruck der Grenzauflösung noch steigert. Die nun folgenden Einzelklänge

sind aber funktional unverbunden. Zusammenhang stellt einerseits die
Singstimme, andererseits aber das Kontinuierliche des Klanges, d. h. seine Farbe her

(Abb. 5). Das Schwebende der Klänge wird durch die stimmige Faktur noch
ausdrücklicher wahrgenommen. Die harmonische Verbindung geschieht auf Grund
der Umdeutung gemeinsamer Töne der aufeinander folgenden Akkorde. Die
Terzverwandschaft einerseits und die Stimmigkeit andererseits ermöglichen eine

klangliche Verschränkung, die die Bewegung völlig aufhebt. Die Schwerelosigkeit

der Klänge ist ihre charakteristischste Eigenschaft. Obwohl Binnenkadenzen

auftreten, die Aussagen zusammenfassen, also dem Text eine innere Struktur

verleihen, lassen sich die Klangverbindungen weder als sinnvolle Stufenfolge
noch in einem übergeordneten funktionalen Zusammenhang darstellen.

157





Abbildung 6: Einlage «Nun führt zum Altar mich» (III, 5)

Dieselbe Art von Komposition ist auch der erwähnte Gang zum Altar (III, V;
Anmerkung Wagners: «Sie schreitet langsam und majestätisch durch das Volk,
welches sich, durch Ehrfurcht bewältigt, vor ihr theilt.»). Das Schreiten ist im
imitatorischen Einsatz der Bläser in Halben eingefangen (Abb. 6).

Als Zusammenfassung der obigen Beobachtungen sei das Dankgebet, das die

Oper beschliesst, betrachtet (III, 9; Adorez la clémence et les bontés des

Dieux!), ein Beispiel, in dem alle Momente der Bearbeitung und der Umarbeitung

im Sinne einer Neudeutung zusammentreffen. Wagner hat auch hier
Glucks Tonsatz unverändert übernommen. Seine Bearbeitung dokumentiert
indessen eine neue kompositorische Absicht, die hier gerade darum besonders

zum Ausdruck kommen kann, weil Glucks Komposition höchst einfach ist, ein

fünftaktiger, den feierlich-hymnischen Charakter betonenden Akkordsatz:

159



Alle Ebenen der Bearbeitung haben Teil an dieser Neudeutung. Allein Wagners
Übersetzung (Betet dankbar und staunend der Göttin Ratschluss an!) bringt zwei

neue sprachliche Elemente zum Ausdruck. La clémence et les bontés des

Dieux werden zum Ratschluss der Göttin: Weihe und Demut statt Affekt. Wichtiger

aber ist der Ausdruck staunend, dem die Qualität des Erhabenen anhaftet.
Ausserdem fällt das Wort auf den Subdominantklang. Glucks Phrase von 2 plus
3 Takten (bzw. von je 5 Halben) wird durch die neue klangliche Ausführung und
Verschmelzung zu einer Einheit, solcherart, dass an Stelle von Glucks Pause

gerade der instrumentale und dynamische Höhepunkt eintritt (Abb. 7).
Der Fünftakter hat ein für Wagner typisches, schon fast modellhaftes Gesicht

erhalten, das bedeutet: der gesamte Klang wird einerseits auf das Wort
staunend, worin das Numinose leicht anklingt, und andererseits auf die IV. und
II. Stufe konzentriert. Der von Gluck tonal und textlich final gestaltete Satz

schwillt an und klingt wieder aus. Der Hymnus hat sich nicht nur in seiner

Stimmung verändert, er hat zudem eine räumliche Dimension erhalten. Glucks
Komposition folgt einem formelhaften tonalen Gang, sie kann als Harmonisierung
einer in Terzschritten verlaufenden Linie umschrieben werden: b'-g'-es"-c"-a'-
b' (die im Bass eine um einen halben Takt verschobene Analogie hat: b-g-(d)-es-
c-f-B). In Wagners «Klangtotale» sind die Singstimmen gleichsam eingelegt, sie

haben aber keine Autonomie mehr. Die Klanglichkeit, gestützt auf die Nebenstufen,

suggeriert Weihe. Der Puls der Halben, im Original durch die Textdeklamation

gesetzt, ist kein linear gliedernder Faktor mehr, sondern erscheint als

Nebeneinander von Klängen, deren «Ordnung» durch eine überlagerte dynamische

und klangfarbenspezifische Struktur gebildet wird. Die deutliche Domi-
nant-Tonika-Kadenz bleibt natürlich erhalten, Wagner nimmt sie aber zurück
zur Floskel. In diesem Missverhältnis von tonaler Faktur und übergeordneter
Klanglichkeit, welches das Verfahren der «Hinzufügung» eines Neuen letztlich
nicht verleugnen oder verbergen kann, zeigt sich die ganze Problematik der

Bearbeitung. Trotzdem ist sie in erster Linie Interpretation, wenn auch eine radikale,

die Wagner in der Partitur festzuhalten versucht. Was andere, frühere
Interpreten in Glucks Partituren gesucht und meistens auch (vermeintlich)
gefunden haben, dadurch dass sie konkrete szenische Vorstellungen mit
bestimmten Phänomenen der Partitur in Zusammenhang setzten, diese «fehlende»

musikalische Regie und dramatische Deutung hält Wagner in seiner
Bearbeitung minuziös fest.

6. Die Bearbeitung als Quelle der Rezeption

Mag in einer Zeit, die so sehr auf - wie man weiss, oft falsch verstandene -
Werktreue, Urtext und historische Aufführungspraxis ausgerichtet ist, Richard
Wagners Bearbeitung von Glucks Werk auch als bedenklicher Eingriff erscheinen,

für ihn, den Bearbeiter, war sie Interpretation des Gemeinten. Im Werkbegriff

des 19. Jahrhunderts sind Opernpartitur und die Erscheinung des Werks
auf der Bühne Identitäten, d. h. der Werkbegriff setzt voraus, dass die Partitur
auch auf Fragen der szenischen Verwirklichung Antworten gibt. Da dies in

160





Glucks Partitur nicht der Fall ist, suchte Wagner, allerdings immer aus der
Perspektive der Interpretation, nach Mitteln der Verdeutlichung dessen, was er im
Werk als selbstverständlich zu hören und zu sehen vermeinte. Seine Interpretation

eines älteren Werkes der Opernliteratur bedeutete für ihn ein Mehrfaches,
nämlich Befreiung, Aktualisierung, Verdeutlichung und somit auch
Vervollkommnung.

Die Befreiung des Werks, seine Emanzipation, richtete sich gegen die
Gedankenlosigkeit der überkommenen Aufführungspraktiken, aber ebenso auch

gegen jene Konventionen des Opernbetriebs, von denen er annahm, dass bereits
Gluck ihr Opfer gewesen sei, dass Gluck also gleichsam im Zwange seiner Zeit
so und nicht dramatisch deutlicher (was für Wagner mit besser gleichzusetzen
ist) komponiert habe. Dies geht etwa aus folgender Bemerkung Wagners zur
Bearbeitung hervor:

«Die Belebung der szenischen Darstellung zu einer wirklich lebensvoll dramatischen

Handlung war, bei dem meist spröde und unvermittelt nebeneinander
gestellten Komplex der Szenen, oft ganz neu zu erfinden, da mir das meiste in
dieser Beziehung nur durch eine zu Glucks Zeiten in der Pariser Oper noch
herrschende bloss konventionelle Behandlung der Szene erklärlich schien23.»

Aus dieser Überzeugung ist nicht allein die Streichung aller Ballettszenen erklärbar,

sondern alles, was «dem französischen Geschmacke gemäss».
Als Aktualisierung ist die Übertragung seiner Vorstellungen von einem

musikalisch-szenischen Organismus des Dramas auf Glucks Werk und die Verwendung

zeitgemässer klanglicher Orchestermittel zu verstehen.

Wagners oberster Leitsatz indessen war die bereits genannte Verdeutlichung
des musikalisch und szenisch Gemeinten, wobei er sich die Frage nicht stellte, ob

es sich auch um von Gluck Gemeintes oder um vermeintlich Gemeintes handelte,

also inwiefern es sich beim Verfahren der szenischen Verdeutlichung um eine

Fiktion der Rezeptionshaltung handelte. Obschon bereits damals der Überzeugung,

dass die Musik im Drama nur Mittel zum Zweck, der Zweck aber das Drama

selber sei, wollte Wagner jene Mittel möglichst aussagekräftig einsetzen.
Verdeutlicht werden sollte das szenische Detail, die Geste, aber auch das Drama
als Fluss, sein Fortschreiten, seine innere Notwendigkeit und schliesslich der

Mythos, die «Fabel».
Glucks «Iphigénie en Aulide» in Wagners Bearbeitung hatte am 11. Februar

1847 Premiere, und die Kritik gab ihm, von den erwähnten, die Instrumentation
betreffenden Ausnahmen abgesehen, recht, d. h. man empfand die neue Gestalt
des Werks nicht nur als angemessen, sondern geradezu als ideal. Dies bedeutet
doch letztlich, dass Wagners Versuch, das eingangs angedeutete Missverhältnis
in der Gluck-Rezeption des frühen 19. Jahrhunderts durch Bearbeitung
auszugleichen, geglückt ist. Denn schliesslich spiegelt die interpretierende Aneignung
dieser Musik durch Bearbeitung nicht nur Wagners eigene Position, sondern

bestätigt auch seine gattungsgeschichtliche und ästhetische Haltung.

23 «Mein Leben», a. a. O.

162


	"Die Belebung der szenischen Darstellung" : Richard Wagners Bearbeitung der "Iphigénie en Aulide" von Ch. W. Gluck

