
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 4-5 (1984-1985)

Artikel: Das protestantische Kirchenlied in Polen im 16. Jahrhundert

Autor: Krukowski, Teresa Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835236

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das protestantische Kirchenlied in Polen
im 16. Jahrhundert

TERESA MARIA KRUKOWSKI

Vorbemerkung

Voraussetzung für diese Arbeit war die Erstellung eines Gesamtverzeichnisses
aller polnischen protestantischen Kirchenlieder des 16. Jahrhunderts durch die
Verfasserin. Dieses Verzeichnis, das 1481 einstimmige und 85 mehrstimmige
Incipits enthält, wird, ergänzt durch die Lieder des 17. und 18. Jahrhunderts, in
der Serie B des Répertoire International des Sources Musicales (RISM) im Henle
Verlag in München erscheinen.

Das protestantische Kirchenlied in Polen im 16. Jahrhundert ist ein Teilaspekt
der polnischen Kultur jener Zeit. In diesem Aufsatz geht es deshalb vor allem
darum, ein Gesamtbild der polnischen protestantischen Kultur und ihrer Beziehung

zur geistlichen Musik zu geben. Aus diesem Grund wurden die Problemkreise

Musikdruck, Musik und Schulwesen und Aufführungspraxis der
protestantischen Lieder einbezogen. Einleitend erfolgt eine kurze Skizze der historischen

Vorbedingungen der Reformation in Polen. Ohne Kenntnis dieser
Vorgeschichte ist die Eigenart des Protestantismus auf polnischem Boden schwer zu
verstehen. Der Hauptakzent dieser Studie liegt also weder auf der musikalischen
Analyse noch auf der bibliographischen Beschreibung der Einzelquellen. Im
Zentrum steht vielmehr die Darstellung des musikalischen Lebens der reformierten

Kirche in Polen im 16. Jahrhundert, wie es sich in den Quellen spiegelt.

I. Historische Einleitung

A. Polen im 16. Jahrhundert

1385 fand in Krewa eine Annäherung zwischen Polen und Litauen statt. Bis zum
Jahre 1447 sind jedoch die Beziehungen zwischen den beiden Staaten ins Wanken

geraten, was von Inkorporationstendenzen bis zu unverbindlicher Allianz
reichte. Als Folge dieser historischen Entwicklung der jagiellonischen Monarchie

sind im 16. Jahrhundert zwei selbständige Staaten entstanden: das Königreich

Polen und das Gross-Fürstentum Litauen (vgl. Karte 1). Im 16. Jahrhundert

erhielt dieser Doppelstaat die Bezeichnung «Rzeczpospolita» (Republik).
Die «Korona» Königreich Polen) hat sich in zwei Provinzen geteilt: Grosspolen

(mit Masovien, Kujavien und das Königliche Preussen) und Kleinpolen
(mit einem Teil Schlesiens, den russischen Ländern sowie seit 1569 Wolhynien,
Podiasien und Kijev mit Umgebung [Kijowszczyzna]) '.

1 Die Städte, die sich im 16. Jahrhundert auf polnischem Boden befanden, werden im folgenden
stets polnisch geschrieben, diejenigen Ortschaften, die sich zur gleichen Zeit ausserhalb der
polnischen Grenze befanden, deutsch (auch wenn es sich dabei um polnische Lehen handelte).

81



Das Gross-Fürstentum Litauen setzt sich zusammen aus: Litauen, Samagi-
tien, Schwarz- und Weissrussland und nach 1569 auch Livland.

Ausser der «Korona» und den litauischen Ländern sind mit Polen
lehensrechtlich folgende Territorien verbunden: die Kurlande, Semgallen und das

Herzogtum Preussen. Seit der Mitte des 15. Jahrhunderts war Litauen mit der
«Korona» nur durch eine Personalunion verbunden. Nach dem Erlöschen der
Jagiellonen-Dynastie (1572) vollendete der Sejm die Real-Union (im Jahre 1569)
der beiden Staaten. Polen war im 16. Jahrhundert neben Österreich und der
Türkei die ethnisch und konfessionell am stärksten differenzierte Gemeinschaft
in Europa.

In ethnischer Hinsicht bildeten die Polen in ihrem Land die grösste Völkergruppe

vor den Litauern, den Ukrainern, Weissrussen, Letten, Deutschen,
Tschechen, Wolosi (Rumänen), Juden, Armenier, Ungaren, Tataren, Zigeunern
und einer Anzahl von Italienern und Schotten. In konfessioneller Hinsicht
dominierte die katholische Kirche besonders in den kernpolnischen Ländern
(auf der Karte weiss) und in den litauischen Ländern (auf der Karte schraffiert).
Das russische Gebiet gehörte zur orthodoxen Kirche. Von anderen Konfessionsgruppen

seien die Juden, Armenier, Mohammedaner und Karaimen erwähnt.
Die Einwohner dieses nach der Lubliner Union (1569) riesigen Gebietes hatten

also keine sprachlichen oder konfessionellen Gemeinsamkeiten. Das einzige
Bindeglied war die Dynastie.

In der jagiellonischen Epoche hatte die «Rzeczpospolita» den Charakter einer

Ständemonarchie, wobei an der Ausübung der staatlichen Macht nur der adlige
Stand (d. h. die Oligarchie und die höhere Geistlichkeit) teilnahm.

Die königliche Macht, die im 14. und 15. Jahrhundert zugenommen hatte,
wurde im 16. Jahrhundert zugunsten des Sejm und der adligen Oligarchie
geschwächt.

Die Bevölkerung der «Rzeczpospolita» lässt sich nach sozialen Kriterien in
drei Gruppen einteilen: Adel, Bürger und Bauern.

Der Adel bildete etwa 10 % der Bevölkerung des Staates und war in politischer

Hinsicht die allein privilegierte Klasse. Das Bürgertum konnte sich trotz
des hohen Vermögensstandes keine einzige Vertretung im Parlament sichern, ja,
der Adel erlaubte sich sogar, dem Bürgertum eine ganze Reihe Beschränkungen
aufzuzwingen.

In der schlimmsten Situation befand sich der polnische Bauer. Die immer besser

entwickelte Gutswirtschaft hatte den Bauern verschiedene Pflichten auferlegt,

unter denen der Frondienst die beschwerlichste war.
In den Jahren 1506-1572 regierten in Polen die letzten zwei Könige der Jagiel-

lonen-Dynastie. Nach dem Erlöschen dieser Dynastie haben bis Ende des

16. Jahrhunderts der Reihe nach drei Wahlkönige, nämlich Henryk Walezy,
Stefan Batory und ZygmuntHI. Waza den polnischen Thron bestiegen. Die
Aussenpolitik aller dieser Könige war vor allem durch mehrere Kriege mit Moskau

geprägt. In der Innenpolitik waren diese Herrscher der religiösen Toleranz
verpflichtet und alle (mit Ausnahme von Henryk Walezy) haben zur Entwicklung

der Kultur beigetragen.

82



B. Die Reformation aufdem Gebiet der «Rzeczpospolita»

1. Die religiösen Strömungen in Polen vom 13. bis ins 15. Jahrhundert

Manche Historiker halten die Reformation in Polen für die Weiterführung von
religiösen Strömungen, die den Katholizismus bereits seit dem 13. Jahrhundert
erfasst hatten. Da auch in den musikalischen Quellen viele Einzelheiten und
Zusammenhänge nur aufgrund dieser Vorgeschichte verständlich werden, sei sie

hier kurz zusammengefasst.
Die Geisslerbrüderbewegung wurde in Polen (hauptsächlich in Gross- und

Kleinpolen und in Schlesien)2 wahrscheinlich durch Auswanderer aus Mähren
verbreitet3. Beschreibungen von Geisslerprozessionen aus dem Jahr 1260 finden
sich in der Kronika Wielkopolska (Chronik Grosspolens) und im Rocznik Kapi-
tuly Krakowskiej4. Die zweite Welle dieser Bewegung erreichte Polen im Jahre
1349 und stiess auf grösseres Interesse beim polnischen Volk5. Es sind uns leider
keine Spuren vom Gesang der in Polen tätigen Geisslerbrüder überliefert. Man
kann jedoch annehmen, dass sie Lieder in polnischer Sprache sangen6. Nach
Ansicht Aleksander Brückners gibt es nur ein einziges Dokument, das auf die
Geisslerbewegung zurückgeht, nämlich eine Strophe des aus dem Jahre 1407

stammenden Liedes «Bogurodzica» («Mutter Gottes»): «Es ist die Zeit, die
Stunde gekommen, / Die Sünden zu bekennen, / Gott zu loben, / und mit allen
Kräften / Gott zu lieben.»7

Die Bullen des Papstes JanXXII. aus den Jahren 1318, 1327 und 1330, in
denen auch polnische Häretiker erwähnt werden; deuten daraufhin, dass in
Polen auch die Waldenserbewegung lebendig war, und zwar hauptsächlich in

2 Schlesien gehörte offiziell bis zum Jahre 1348 zu Polen (siehe Stichwort: Slqsk, in: WEP, Bd. XI,
S. 302).

3 Kazimierz Dobrowolski, Pierwsze sekty religijne w Polsce, in: RP III (1924), S. 161-166.

4 «Item eodem anno insurrexit quedam secta rusticorum, ita quod alius alium nudatus tantum lin-
teo ad umbilicum precinctus sequebatur se ipsum quilibet flagello ad dorsum verberando. Quos
duos cum vexillis et duabus candelis precedebant, quandam cantilenam precinentes. Et hoc bis in
die, videlicet hora prima et hora nona faciebant. Janussius vero archiepiscopus Gneznensis cum
suis suffraganeis in sua provincia sub excommunicacionis pena de cetero talia fieri prohibens
principes Polonie peciit, ut sectatores huiusmodi per penas carceris et distraccionem rerum a

predicto errore compescare deberent. Quod et fecerunt. Nam rustici hoc audientes archiepiscopi
et principium edicta apredicto errore desierunt.»
Aus: Kronika Wielkopolska, in: Pomniki Dziejowe Polski, Serie III, Bd. 8, S. 115-116; eine
ähnliche Beschreibung der Geisslerprozessionen in Kraköw im Jahre 1260 liefert der Rocznik Kapi-
tuly Krakowskiej Monumenta Poloniae Historica II, S. 807; siehe auch: Die Lieder und Melodien

der Geissler des Jahres 1349, hrsg. von Paul Runge, Leipzig 1930, bes. S. 157-158.
5 Kazimierz Dobrowolski. Pierwsze sekty religijne w Polsce op. cit., S. 170.

6 Nach Mikotaj Bobowski, Polskie piesni katolickie od najdawniejszych czasöw do konca XVI
wieku, Kraköw 1893 Rozprawy AU Wydzial Filologiczny, Seriell, Bd. IV, S. 6, war das ein

«Lied der polnischen Bauern, die zu den Geisslern übergegangen sind». Auch Paul Runge, op.
cit., S. 92, ist der Meinung, dass die Geissler alle in ihrer Sprache gesungen haben.

7 Diese Strophe hat Aleksander Brückner in seinem Werk: «Sredniowieczna piesri religijna pols-
ka», Kraköw 1923 Biblioteka Narodowa, herausgestrichen, siehe dazu ein Kommentar bei:

Kazimierz Kosinski, Z dziejöw sredniowiecznej hymnologii polskiej, in: Jednota 1932, Nr. 3,

S. 42.

83



Schlesien und in Kleinpolen8. Auch die Begharden und Beghinen haben in diesen

Regionen Anhänger gefunden9.
Im 14. Jahrhundert, verbreitete sich - hauptsächlich in der krakauischen Diözese

- das Gedankengut von Konrad Waldhausen, John Wiclif und Jan Milic
aus Kromëri'z:

Mehrere Handschriften der Waldhauser-Postylle waren in der Umgebung von
Krakow verbreitet10. Noch um die Mitte des 15. Jahrhunderts, enthalten die

Predigten eines anonymen polnischen Hussiten einige Zitate aus diesem Werk11.

Die Lehre von Wiclif war in Polen bekannt, fand aber keinen grossen
Anklang '2. Der einzige Einfluss lässt sich nachweisen in einem Lied «über
Wiclif» (eigentlich «Cantilena vulgaris»), dessen Text (etwa 1449) von Jçdrzej
Galka von Dobczyn stammt13. Die Melodie aber wurde aus dem Liede «Imber
nunc coelitus» (AH 1/115) übernommen.

Die aus dem Jahre 1374 stammende Bulle des Papstes Gregor des XI. weist

daraufhin, dass in den breslauischen und krakauischen Diözesen auch die
Predigten von Jan Milic aus Kromëri'z Zuhörer gefunden haben14. Es waren vor
allem die polnischen Adligen, aber auch polnische Studenten, die während ihrer
Studienaufenthalte in Prag erste Kontakte mit Jan Milië anknüpften 15.

Alle diese religiösen Bewegungen haben jedoch in der Kirchengeschichte
Polens eine ganz bescheidene Rolle gespielt, so dass eigentlich erst die Hussiten-
bewegung dauerhafte Spuren hinterlassen hat: Die offizielle Politik des polnischen

Staates vermied zwar jedes Engagement, doch entstand unter König Wla-
dyslaw Jagiello im Jahre 1424 in Wielun das erste polnische Ketzergesetz (die
sogenannten Statuten von Wielun), das unter Androhung der Güterkonfiskation

jegliche Verbindung mit den böhmischen Ketzern verbietet16. Das Edikt
von Wielun bestätigte die im Jahre 1420 veröffentlichten «Remedia contra here-

ticos», die sich in den Statuten der Synoden von Gniezno befanden17. Die Lehre
von Jan Hus aber fand trotzdem viele Anhänger unter der polnischen Bevölke-

8 Kazimierz Dobrowolski, op. cit., S. 188.

9 Jerzy Wyrozumski, Beginki i begardzi w Polsce, in: Zeszyty Naukowe Uniwersytetu Jagiellons-
kiego, Prace Historyczne, H. 35 (1971), S. 7-22; dazu auch Danuta und Bogdan Lapis, Beginki w
Polsce w 13-15 wieku, in: KH LXXIX (1972), S. 521-544.

10 Stanislaw Bylina, Wplywy Konrada Waldhausena na ziemiach polskich w drugiej potowie XIV
wieku i w pierwszej potowie XV wieku, Wroclaw, Kraköw 1966, S. 104.

11 Stanislaw Bylina, Dzialalnosc reformatorska Konrada Waldhausena i jego wplyw na ziemiach
polskich, in: PH LIV (1963), S. 479.

12 Ewa Maleczynska, Ruch husycki w Polsce i w Czechach, Lodz 1959, S. 295.
13 Der Text dieses Liedes ist nach dem Vorbild der hussitischen Lieder angeordnet, d. h. jede Stro¬

phe umfasst 5 Verse. Siehe: Julian Krzyzanowski, Sztuka slowa, Warszawa 1972, S. 53.
14 Barbara Leszczyhska, Jan Milicz z Kromieryza i jego kontakty z ziemiami polskimi, in: Sobötka

1960,1, S. 21.

15 ebenda S. 19 und 22.
16 Karl Völker, Kirchenpolitik der Jagiellonen, in: Zeitschrift für Kirchengeschichte XLVII (1928),

H. 3, S. 361.

17 Ewa Maleczynska, Ruch husycki, op. cit., S. 398-399.

84



rung, hauptsächlich in Kujavien18, Masovien19 und in der Krakauer Diözese20.

Zentren waren dabei die Städte. (So galt beispielsweise Zbaaszyn in Grosspolen
als ausschliesslich hussitische Stadt21.)

Hussitische Einflüsse sind auch in der Gottesdienstordnung nachweisbar22.
Die Einflüsse der Hus-Lehre sind aber auch in der Predigt sichtbar sowie in der
Tatsache, dass in polnischer Sprache gesungen wurde23.

Ausser den Protokollen der Domkapitel und verschiedenen Berichten24 gibt
es auch Quellen, in denen sich die Ideen des Hussitentums direkt spiegeln. Dazu
gehören die anonymen Predigten eines polnischen Hussiten25. Teilweise hussi-
tisch ist auch der Traktat von Jan Ostrorög «Monumentum pro Rei Publicae
ordinatione» aus der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts (das genaue
Entstehungsdatum ist umstritten26) und ein Gebet in einer Handschrift aus dem Jahre
144421. Die stärksten hussitischen Einflüsse findet man jedoch vor allem in den
polnischen Liedern, die in dem bei RISM erscheinenden Quellenband untersucht

werden.

18 Siehe: Stanislaw Karwowski, Husytyzm na Kujawach, in: Przeglqd Wielkopolski 1914,

S.434-442.
19 Jerzy Serczyk, Husytyzm na Mazowszu w drugiej potowie XV wieku, in: Studia z dziejöw kos-

ciota katolickiego, Bd. I, 1960, S. 161-180; J. Macek, Husyci na Pomorzu i w Wielkopolsce,
Warszawa 1955 (Übers. D. Reychman) enthält auf den Seiten 188-190 eine Namenliste der Hussi-
tenanhänger in Grosspolen sowie eine Karte mit den prohussitischen Ortschaften dieser Region.

20 J. Macek, op. cit., S. 92,93.
21 ebenda S. 102; auch Franz Machilek, Böhmen, Polen und die hussitische Revolution, in: Zeit¬

schrift für Ostforschung XXIII (1974), S. 410.

22 So berichten etwa die Akten der Domkapitel von Gniezno und Poznan über Zbqszyri und Kte-

böw: «Item deposuit, quomodo missa sicca videlicet preter albam, casulam et alios ornatos et

absque leccione Introitus et Evangelii Corpus domini potest confeci, quod et vicibus multis eos-
dem plebanos in Dzbanschin et in Kyeblow vidit oculis suis fecisse, dum transiverunt ad villanos
egrotos procurandos.» (Zitiert nach J. Macek, op. cit., S. 133. Nach dem Vergleich mit den

«Dëjiny husitského zpëvu» von Zdenëk Nejedly, Praha 1955, Bd. IV, S. 213-216, handelt es

sich hier um eine Taborytenmesse.)
23 So soll z. B. ein Pfarrer aus Baboszewo (in Masovien) ein Lied gesungen haben, das verlangte,

dass das Volk (vulgus) die Kommunion in beiderlei Gestalt annehmen darf. (Zitiert nach Jerzy
Serczyk, op. cit., S. 168.)

24 Im Jahre 1468 schrieb der päpstliche Legat Rudolf an Friedrich von Brandenburg: «wann der

czwanczigste lotterpfaffe, die sie (Teschechen) haben, nich ein Behem ist, sundern ein Polack»
(zitiert nach: Jaromir Mikulka, Polacy w Czechach i ich rola w rozwoju husytyzmu, in: ORP XI
[1966], S. 14).

25 Die Fragmente wurden von Aleksander Brückner in der kaiserlichen Bibliothek zu Petersburg
(heute Leningrad) gefunden und als «Kazania Husyty polskiego», in: Rozprawy AU, Prace Filo-
logiczne, Bd. IV. Zrödla do dziejöw literatury polskiej, Biblioteka Warszawska 1892/1

beschrieben.
26 Kazimierz Kolbuszewski, Ruchy husyckie w Polsce i ich wplyw na pismiennictwo, in: RP I

(1921), S. 178-179.
27 Das Gebet deutet nach W. Maciejowski auf die Abwendung von den Ideen der katholischen Kir¬

che. (Der Autor des Gebetes wirft der Muttergottes ihre Parteilichkeit vor.) Die Beschreibung
der Quelle sowie den Gebettext findet man: Waclaw Maciejowski, op. cit., Beilage, S. 98-99.

85



Eine weitere Gruppe von musikalischen Quellen kann man aufgrund der
Komparatistik böhmischen bzw. hussitischen Ursprungs bezeichnen28.

Gesamthaft haben die religiösen Bewegungen im 13. und 14. Jahrhundert in
Polen eine bescheidene Rolle gespielt, und territorial gesehen waren sie

ausschliesslich auf Schlesien begrenzt. Schlesien jedoch besass keine Universität; so

war man gezwungen, sich als Student entweder Böhmen (Prag) oder aber Polen
(Krakow) zuzuwenden. Als Beispiel für diese Beobachtung kann eine aus dem
ersten Drittel des 15. Jahrhunderts stammende, heute in Krakow hegende
Handschrift (PL-Kj 2464) eines Hans Schulteth(?) dienen, der wahrscheinlich aus
Schlesien stammte, worauf verschiedene Bemerkungen in schlesischem Dialekt
hinweisen29. Das Repertoire dieses Heftes deutet auf pölnisch-schlesisch-böhmi-
sche Verbindungen30. Aber auch in Prag hat eine gewisse Anzahl von Polen
studiert, und auch die Prager Universität hat mit der krakauischen Kontakte
gepflegt. Auf diesem Wege kam also auch die polnische Bevölkerung (vor allem
jene Kleinpolens) mit den religiösen Wandlungen dieser Zeit in Berührung. Man
kann jedoch sagen, dass diese Begegnung ausschliesslich passiv war, was auf den

Mangel an theologisch-spekulativen Strömungen in Polen sowie auf die bescheidenen

Kontakte mit den damaligen Persönlichkeiten der religiösen Bewegungen
zurückzuführen ist.

Die Hussiten-Bewegung dagegen hat (von allen mitteleuropäischen Ländern)
nur Polen berührt. Mit ihr wurde der Boden für die zukünftigen religiösen
Bewegungen vorbereitet.

2. Die Verbreitung der Reformation in Polen im 16. Jahrhundert

Der Anfang der Reformation in Polen fällt mehr oder weniger mit der ersten
Periode des Sejmkampfes um die Rechtsreform zusammen. Das Ziel der
Reform war die Übernahme der staatlichen Macht durch den Adel und die
Verdrängung der Oligarchie aus ihrer führenden Rolle. Dieses Programm umfasste
weiter: die Vereinigung und Zentralisierung des Staates, die Verstärkung der
Exekutive und die Regelung der Beziehungen zwischen Kirche und Staat31. Das

ganze politische Programm hat den Namen «Exekutionsbewegung» erhalten,

28 Dazu gehören: zweistimmiges Sanctus - Agnus aus PL-Wn201, identisch mit dem Sanctus aus
CS-Pnm II C 7, Bl. 241 (vgl. AMiP, Bd. XIII, S. XXXIV-XXXV, Bd. XIV, S. 170; s. a. M. Perz,
Organalne Sanctus-Agnus z zaginionego rçkopisu Lat. Q. I. 201, in: M 1970, Nr. 3; ferner:
J. Cerny, Czeski aspekt polskich zrödel polifonii, in: M 1976, Nr. 1, S. 94-95); das Lied «Jesus
Christus nostra salus», das in den polnischen Hs. des 15. und 16. Jahrhunderts, PL-Kj 1267,

Kj 554, Kb 18 und Tm auftritt (siehe AMiP, Bd. XIII und XIV); die älteste Fassung des Liedes
findet sich in der polnischen Quelle PL-Kj 1267, dabei wurde ihre tschechische Abstammung nie
bestritten (dazu J. Cerny, op. cit., S. 107); dief/s. PL-Wn378 aus der 1. Hälfte des 15. Jahrhunderts

mit zahlreichen polnischen Anmerkungen, darunter Übersetzungen von liturgischen Termini,

was auf hussitische Einflüsse deuten kann (siehe AMiP Bd. XIII und XIV).
29 Siehe AMiP, Bd. XIII, S. XXI-XXII, S. 15-35.
30 Jaromir Cerny. op.cit., S. 99-104.
31 Maria Michalewicz, Udzial protestantöw w zyciu politycznym Rzeczypospolitej szlacheckiej, in:

Wklad protestantyzmu do kultury polskiej, Warszawa 1970, S. 7-11.

86



weil der Adel eigentlich keine neuen Rechte verlangte. Er wollte lediglich die
alten Rechte voll in Anspruch nehmen32.

Auf polnischem Boden verbindet sich also die Reformation mit dem Ziel des

adligen Programms. Gleichzeitig sind die führenden Kräfte der Adelsbewegung
Protestanten (unter anderen Hieronim Opalinski und Rafat Leszczynski).

Auch der Kampf des Adels um die Liquidation der bischöflichen Oligarchie
und um die vollständige Unabhängigkeit vom Papsttum wird mit der Reformation

in Verbindung gebracht33. Der Adel wollte aus Opposition gegen das
Übergewicht der Kirche unter anderem durch die Schöpfung einer Nationalkirche
ankämpfen34. Gegen dieselbe Institution war auch die Bewegung der Bauern
gerichtet, die, obwohl sie die Reformation in geringerem Masse als der Adel
annahmen, doch gegen die von der Kirche aufgezwungenen Dienste kämpften35

Schliesslich ist der Kampf gegen die in der Kirche bestehenden Misstände zu
erwähnen. Er richtet sich gegen die unverantwortliche Haltung der Geistlichen
und ihre mittelmässige Ausbildung, welche die Autorität der Kirche untergruben

und das Niveau des religiösen Lebens senkten36.

Für die Entwicklung der Reformation hat auch der Humanismus eine wesentliche

Rolle gespielt37. Er gelangte über verschiedene Wege nach Polen,
hauptsächlich durch Studienaufenhalte von Polen im Ausland (Leipzig, Wittemberg,
Basel, Königsberg u. a.)38 und durch die Anwesenheit fremder Humanisten, von
Glaubensflüchtlingen aus Ungarn, Schottland, Holland, Italien, Böhmen usw.
in Polen39. Auch die persönlichen Kontakte zwischen Polen und ausländischen
Humanisten haben eine Rolle gespielt. Es ist bekannt, dass die Korrespondenz

32 Janusz Tazbir, Swit i zmierzch polskiej reformacji, Warszawa 1956, S. 74-75.
33 Kazimierz Lepszy, Reformacja w Polsce, in: Historia Polski, Bd. 1/2, S. 281.

34 Kazimierz Öl^ski, Ideologia spoleczna protestantöw polskich, in: Wktad protestantyzmu do

kultury polskiej, Warszawa 1970, S. 91.

35 Waclaw Urban, Chîopi wobec reformacji w Malopolsce w II poîowie XVI wieku, Kraköw 1959,

S. 67-109.
36 Bolestaw Kumor, Sytuacja kosciola w Polsce na poczqtku XVI wieku, in: Historia kosciola w

Polsce, op. cit., S. 24-28.
37 Seit dem Jahre 1542 existierte in Kraköw ein humanistisches Kränzchen, in dessen Zentrum

A.Trzecieski stand und dessen Mitglieder sich mit der neuesten Entwicklung des protestantischen

Glaubens beschäftigten. Ähnliche Gruppen gab es auch auf dem Hofe von Piotr Kmita in
Wisnicz und bei Andrzej Görka in Szamotuly (siehe Oskar Bartel, Protestantyzm w Polsce,
Warszawa 1963, S. 5).

38 H. Barycz, J. Kallenbach, S. Tomkowicz, S. Windakiewicz, Polacy na studiach w Rzymie, Bazy-
lei, Kolonii, Lipsku, Padwie 1400-1628 Archiwum Komisji do dziejöw oswiaty i szkolnictwa,
Kraköw 1882,1890, 1892, 1938.

Theodor Wotschke, Polnische Studenten in Wittemberg, in: Jahrbücher für die Kultur und
Geschichte der Slaven 1926.

Ders., Polnische und litauische Studenten in Königsberg, in: ebenda 1930.

Ders., Polnische Studenten in Leipzig, in: ebenda 1931.

Stanislaw Kot, Les relations polono-suisses à l'époque de l'Humanisme et de la Réformation, in:
Pologne-Suisse, Recueil d'études historiques, Warszawa 1934, S. 159-165.

39 Tadeusz Wojak, Uwagi o tolerancji w Polsce na tie polemiki wyznaniowej w XVI wieku, in:
Wklad protestantyzmu do kultury polskiej, Warszawa 1970, S. 84.

87



zwischen Calvin und Polen an Umfang nur noch von der Korrespondenz
zwischen ihm und den Franzosen übertroffen wird40. Auch der Herzog Albrecht
von Preussen hat mit mehreren polnischen Protestanten briefliche Kontakte
gepflegt41. Zu Änderungen im polnischen Denken haben auch die italienischen
Einflüsse (durch die Heirat Zygmunts des II. mit Bona Sforza) geführt.

Die Reformation in Polen hat also verschiedene Ursachen, die sich teilweise
mit der Entwicklung in andern Ländern in Europa decken, daneben weist sie

aber eigenständige Elemente auf. Als Grundursache kann, ähnlich wie im übrigen

Europa, der allgemeine Widerwille gegen kirchliche Abgaben und die

Absicht, die Kirche zu entmachten, angesehen werden. Andererseits hat sich der

Kampf gegen die Kirche in Polen nicht gegen den geistlichen Gutsbesitz gerichtet,

und zwar aus zwei Gründen: erstens besass der Klerus verhältnismässig
wenig Land (in Polen nur 10-12 % des ganzen pflügbaren Bodens, während es

z.B. in England bis zu 50% waren) und zweitens war die Möglichkeit der

Expansion auf litauischem Gebiet noch nicht ausgeschöpft42.
Der Kampf führte also wohl zur Verminderung des kirchlichen Einflusses auf

die Regierung, nicht aber zu wirtschaftlicher Machtverringerung. Typisch
polnisch ist wie gesagt, dass die Reformation den Adel unterstützt in seinem Kampf
um die alten Rechte («Exekutionsbewegung»).

In Polen sind die ersten Anzeichen des Interesses an der Reformation - und

zwar an der Lehre Luthers - schon im Jahre 1518 (in Grosspolen)43 und im Jahre
1522 (in Krakow)44 sichtbar. In späterer Zeit besass diese Konfession auch Zentren

in Kleinpolen und Litauen. Ausserdem hat sich auch die Lehre Calvins
verbreitet, und zwar hauptsächlich in Kleinpolen und Litauen. Die ersten Nachrich-

40 Hans Koch, Der Protestantismus bei den Slaven, in: Ostdeutsche Wissenschaft, Jahrbuch des

Ostdeutschen Kulturrates, Bd. II, 1955, S.83. Mit dem Briefwechsel zwischen Calvin und den
Polen beschäftigten sich: Th. Wotschke, Der Briefwechsel der Schweizer mit den Polen, in:
Archiv für Reformationsgeschichte, Texte und Untersuchungen, Ergänzungsband III, Leipzig
1908 und Ernst W. Zeeden, Calvins Einwirken auf die Reformation in Polen-Litauen, in: Syntagma

Friburgense, Historische Studien Hermann Aubin dargebracht zum 70. Geburtstag, Lindau
1956, S.323-359.
Die engsten persönlichen Kontakte pflegte Calvin seit dem Jahre 1554 mit Mikolaj RadziwiH. Im
Jahre 1560 widmete er RadziwiR den Kommentar zu «Acta apostolica» (siehe: Kazimierz Hartleb,

Kalwin a Polska, in: Przewodnik Naukowy i Literacki XL [1912], S. 762).
Auch Zwingli war für das Aufrechterhalten von Verbindungen mit Polen, vor allem mit Jan Las-
ki (siehe: Walerian Krasiriski, Zarys Dzieiöw i upadku reformacji w Polsce, Bd. I, Warszawa
1903,S. 155).

41 Kazimierz Lepszy, Reformacja w Polsce, op. cit., S. 268.
42 Janusz Tazbir, Spoleczeristwo wobec reformacji, in: Polska w epoce Odrodzenia, Warszawa

1970, S. 199.

43 Jan Wierusz-Kowalski, Protestantyzm, in: Zarys dziejöw religii, Warszawa 1968, S. 880.

44 Oskar Bartel, Marcin Luter w Polsce, in: ORP VII (1962), S. 32.

Im Jahre 1515 wurde bei Florian Ungler in Krakow die «Epitoma utriusque musicae practicae»
von Stefan Monetarius herausgegeben. Auf dem Titelblatt wurde als Holzschnitt eine Gruppe
von Leuten abgebildet, die das Lied «In Gottes Namen fahren wir» singt. Es gibt auch Berichte,
wonach in Torun schon im Jahre 1530 polnisch gesungen wurde (siehe: Oloff, op. cit., S. 402).
Man hat also schon vor der Ankunft der Böhmischen Brüder in der Kirche, vor allem aber wohl
zu Hause protestantische Lieder in polnischer Sprache gesungen.

88



ten stammen aus dem Jahre 155045. Durch die calvinistische Lehre wurde das

Luthertum im Laufe der Zeit aus manchen Gebieten verdrängt. Eine der Ursachen

war die schlechte Kenntnis der polnischen Sprache unter den ersten luthe-
ranischen Priestern46, und ausserdem war die lutherische Kirchenstruktur weniger

demokratisch als die calvinistische47. In Polen wurde nicht die «reine» Lehre
Calvins übernommen (es fehlte vor allem eine eindeutige Bejahung der
Prädestinationslehre). Man strebte eher nach der Kompromiss-Dogmatik von Melanch-
thon48, so dass Ernst Zeeden den polnischen Calvinismus als eine «Episode und
Durchgangsstufe vom Humanismus zum Antitrinitarismus» bezeichnet49.

In den Jahren 1562-1563 kam es zu einer Abspaltung vom Calvinismus, als

deren Folge das sogenannte «Arianertum» entstand. Diese Bewegung stammt
aus Italien, kam jedoch auf Grund der starken Impulse von seiten der polnischen

Adligen erst in Polen richtig zum Tragen und wurde schliesslich zu einer
spezifisch polnischen Bewegung. Die «Arianer»50 oder die «Polnischen Brüder»
hatten ihre Zentren in Kleinpolen (besonders Wolhynien)51. Sie unterscheiden
sich von den andern Glaubensbekenntnissen vor allem durch ihre Ablehnung
des Dreifaltigkeits-Dogmas52.

Eine ziemlich grosse Rolle in der polnischen Reformation spielten die in
Grosspolen wirkenden, aus Böhmen geflüchteten «Böhmischen Brüder»". Sie

fanden unter den Polen viele Anhänger.
Seit den zwanziger Jahren des 16. Jahrhunderts wirkte auch bereits eine kleine

Gruppe von Anabaptisten in Krasnik (Bezirk Lublin) und Wfodzimierz Wofyris-
ki54.

Am spätesten hat die Reformation den russischen Teil der «Rzeczpospolita»
durchdrungen (erst im letzten Viertel des 16. Jahrhunderts). Die «Neue Konfession»

stiess unter der russischen Bevölkerung auf grosse Widerstände. Der
Grund dafür war einerseits die Vorherrschaft der orthodoxen Konfession, die
äusserlich einige Merkmale des Protestantismus aufweist (z.B. die Eheerlaubnis

45 Stichwort Ewangelicko-Reformowany Kosciöf, in: WEP Bd. III, S. 549.
46 Jözef Lukaszewicz, O kosciolach Braci Czeskich, op. cit., S. 26.
47 Janusz Tazbir, Refomacja a problem chlopski, op. cit., S. 57.

48 Marek Wajsblum, Wyznaniowe oblicze protestantyzmu polskiego i jego podstawy spoteczne, in:
Pamiçtnik Zjazdu Naukowego im Jana Kochanowskiego, Krakow 1931, S. 90.

49 Ernst W. Zeeden, Calvins Einwirken, op. cit., S. 352.
50 «Arianer»: eigentlich Antitrinitarier oder «Polnische Brüder», auch Sozinianer und Unitarier

genannt. Gegner des Dogmas der Dreieinigkeit.
51 Boleslaw Kumor, Protestancka reformacja na ziemiach polskich, in: Historia kosciota w Polsce,

Bd. 1/2, Poznari-Warszawa 1974, S. 60.
52 Stichwort: Bracia Polscy, in: WEP, Bd. II, S. 104.

53 Die erste Gruppe von Böhmischen Brüdern liess sich schon im Jahre 1516 in Leszno nieder. Ein
grösserer und bedeutenderer Strom Böhmischer Brüder kam aber erst im Jahre 1548 (siehe:
Stichwort: Bracia Czescy, in: Encyklopedia Katolicka, Bd. II, Lublin 1976, Sp.993). Während
der Flucht nach Polen im (Jahre 1548) entstand das erste böhmische Lied ausserhalb ihrer
Heimat, und zwar das «Powstan Boze w swym gniewie przeciw bafwochwalcom». Den Text zitiert
Jerzy Slizinski, Z dzialalnosci literackiej Braci Czeskich w Polsce (XVI-XVII w.), Wroclaw
1959, S. 23.

54 Kazimierz Lepszy, Reformacja w Polsce, op. cit., S. 278.

89



für Priester, die zweigestaltige Kommunion und die Verwendung der Nationalsprache

im Gottesdienst) und anderseits der Widerstand des Adels, der sich indirekt

gegen die Polonisierung richtete55. Die Reformation erfasste fast das ganze
Gebiet des Kernlandes Polen - ausser Masovien - sowie einen Teil Litauens.
Dabei traten nebeneinander, nicht selten auf demselben Gebiet, verschiedene
protestantische Bekenntnisse auf. Es soll in Polen siebzig verschiedene «Häresien»

gegeben haben56. Diese Vielfalt von Konfessionen lässt sich einerseits mit
individuellen Beweggründen erklären (charakteristisch ist die Suche nach dem

«Idealglauben», was sich bei vielen Adligen in Konfessionswechseln äusserte)57
und auf der anderen Seite mit der unentschlossenen Kirchenpolitik der Könige.

Die Reformation fand in Polen am meisten Anhänger unter den Adligen. Das

hängt mit dem schon erwähnten Programm der Reformen zusammen, das in
weiten Teilen den politischen Forderungen des Adels entgegenkam, sowie mit
der besonderen Position dieses Standes, der unter anderen Privilegien auch die
Freiheit des Glaubens besass.

Die Anhänger dieser zahlreichen verschiedenen Glaubensbewegungen konnten

untereinander im 16. Jahrhundert ohne Schwierigkeiten Kontakte pflegen.
Einzelne protestantische Richtungen besprachen sich untereinander. Eine grosse
Rolle bei der Vereinigung der Protestanten in Polen spielte Jan Laski. Dieser

hervorragende Humanist strebte auf verschiedenen Wegen die Schaffung einer
nationalen Kirche in Polen an58. Nach mehreren direkten Kontakten mit dem

König, die alle fehlschlugen, beschloss er, sein Ziel durch eine Einigung der

Bewegungen des neuen Glaubens zu erreichen. Er wollte zuerst die Grundsätze
des Glaubens (nicht zuletzt dank dem Einfluss von Erasmus von Rotterdam) in
einigen für alle Glaubensbekenntnisse gemeinsamen Artikeln, die direkt aus der

Heiligen Schrift hervorgingen, zusammenfassen59. Die ökumenischen Tendenzen

einiger Gruppierungen kamen ihm dabei zugute. Davon zeugen das Treffen
zwischen Calvinisten und Böhmischen Brüdern auf der Synode von Kozminek
(1555)60, das Treffen zwischen Calvinisten, Lutheranern und Böhmischen
Brüdern in Ksi^z (1560)61 sowie die Übereinkunft von Sandomierz (1570) 62

zwischen diesen drei Bekenntnissen. Das Programm einer nationalen Kirche in

55 Stanislaw Tworek, Dzialalnosc oswiatowo-kulturalna kalwinizmu matopolskiego (polowa
XVI - potowy XVIII w.), Lublin 1970, S. 9.

56 Janusz Tazbir, Reformacja i kontrreformacja w Polsce, in: Kultura swiecka w dziejach naszego
narodu, Warszawa 1959, S. 92.

In Wilno selbst gab es um 1560 schätzungsweise dreissig verschiedene Glaubensbekenntnisse, siehe:

Zenonas Ivinskis, Die Entwicklung der Reformation in Litauen bis zum Erscheinen der
Jesuiten (1569), in: Forschungen zur osteuropäischen Geschichte, Bd. 12 (1967), S. 32.

57 Barbara Otwinowska, Udzial reformacji w rozwoju nauki polskiej, in: Wklad protestantyzmu
do kultury polskiej, Warszawa 1970, S. 166; Aleksander Brückner, Dzieje kultury polskiej.
Warszawa 19583, S. 153.

58 Nähere Hinweise in der Biographie: Haiina Kowalska, Dzialalnosc reformatorska Jana Laskie-

go w Polsce 1556-1560, Wroclaw-Warszawa 1969.

59 ebenda, S. 127.

60 Bernhard Stasiewski, Reformation und Gegenreformation in Polen, Neue Forschungsergebnis¬

se, Münster 1960, S. 58.
61 Karl Völker, Kirchengeschichte Polens, op. cit., S. 171.

62 Kazimierz Lepszy, Reformacja w Polsce, op. cit., S. 290.

90



Polen ist dennoch gescheitert. Schuld daran trug nicht die unversöhnliche
Haltung des Königs, sondern eher die dogmatische Haltung der verschiedenen
Richtungen des neuen Glaubens, die zu Rivalitäten um den Vorrang der eigenen
Konfession bei der Bildung einer nationalen Kirche führten. Zudem wurden in
Polen die Grundsätze der Reformation dem freien Entscheid der Einzelperson
überlassen und nicht (wie das in andern europäischen Ländern der Fall war)
«von oben» durch die Person des Herrschers bestimmt63. Das hängt auch
zusammen mit der religiösen Toleranz, welche in Polen bis zur Regierungszeit
von Zygmunt III. Waza (d. h. bis 1587) vorherrschte. Die regierenden Schichten
mussten alles unternehmen, damit mögliche Glaubenskonflikte nicht negativ
auf die vielsprachige «Rzeczpospolita» zurückwirkten. Dabei bangte man vor
allem um den Bestand der nicht immer sicheren polnisch-litauischen Union
sowie um das Wahlkönigtum64. Zur Verbreitung der Toleranz in Polen trug
auch die Haltung der Adligen bei. Der Adel wollte seine Glaubensfreiheit, die
ihm schon zuvor durch ein Privileg zustand, erweitern und bekräftigen. Dies
erreichte er im Jahre 1573 (d. h. 25 Jahre vor dem Edikt von Nantes) durch die
Akte der «Warschauer Konföderation». Diese Akte sicherte allen Andersgläubigen

den Schutz des Staates, Gleichberechtigung der Konfessionen, Gewissensfreiheit

und Toleranz65. Die drei königlichen Edikte aus den Jahren 1520, 1523

und 1534, in welchen Zygmunt I. die Verbreitung lutherischer Bücher und das

Studium polnischer Studenten an ausländischen Universitäten verbot66, blieben
nur «auf dem Papier» bestehen. Darum gehörte im Polen des 16. Jahrhunderts
die Verfolgung der Anhänger des neuen Glaubens zu den Ausnahmen (so wurde
z.B. die Militärdienstverweigerung der Polnischen Brüder nicht bestraft)67.
Auch die polnischen katholischen Bischöfe kämpften eher aus Verpflichtung als

aus Überzeugung gegen die Reformation. Manche von ihnen unterstützten die
Reformation sogar öffentlich (z. B. Jakub von Sale, Baltazar von Promnica)68.
Das Polen des 16. Jahrhunderts ist fast der einzige Staat in Europa «ohne
Scheiterhaufen». Die Grundlage dazu bot die Politik der Jagiellonen und ihrer
Nachfolger, die in erster Linie mit allen Mitteln die Einigung dieses riesigen Territoriums

anstrebten.
Im Jahre 1577 übernahm der polnische Klerus die tridentinischen Statuten69.

Mit diesem Faktum verbindet man den Anfang der Gegenreformation in Polen
(obwohl schon im Jahre 1551 auf der katholische Synode in Piotrköw die ersten

63 In Polen herrschte im 16. Jahrhundert das Prinzip «cuius regio eius religio» eigentlich nicht,
obwohl die Autorität von Mikotaj Radziwitt entscheidenden Einfluss auf die Bevölkerung in
Litauen hatte.

64 Philippe Duolessis-Mornay, ein hugenottischer Schriftsteller, schreibt im Jahre 1576: «Gegenwärtig

tolerieren (die Polen) dieselben beiden Religionen, die auch wir haben, und darüber hinaus

viele weitere Sekten, und trotzdem hört aus diesem Grunde niemand auf, seinem König zu
gehorchen» (zitiert nach: JanuszTazbir, Geschichte, op. cit., S. 88).

65 Edmund Bursche, Besonderheiten der Reformationsgeschichte Polens, in: Kirchenblatt für die

reformierte Schweiz, 91 (1935), S. 210-211.
66 Karl Völker, Kirchengeschichte, op. cit., S. 146.

67 Janusz Tazbir, Spoteczenstwo wobec reformaeji, op. cit., S. 207.

68 Boleslaw Kumor, Protestancka reformaeja, op. cit., S. 46.

69 Kazimierz Lepszy, Reformaeja w Polsce, op. cit., S. 284.

91



Anzeichen dafür sichtbar wurden)70. Als nächster Schritt entstanden unter der
Regierung von Stefan Batory (1576-1586) zahlreiche Jesuitenkollegien71. Ab
1563 lassen sich auch stets zunehmende katholische Einflüsse im Sejm nachweisen72.

Die radikalsten Schritte gegen die Reformation unternahm Zygmuntlll.
Waza. Seine Regierungszeit (1587-1632) beendete die weitere Entwicklung des

Protestantismus in Polen.

Exkurs: Protestantische Kirchen in Polen im 16. Jahrhundert

Es ist sehr schwierig, sichere Angaben über die Zahl der Reformationsanhänger
und deren Kirchen im Polen des 16. Jahrhunderts zu machen, und zwar aus
folgenden Gründen: erstens fehlt es an ausführlichen Arbeiten über die Besiede-

lung in den polnisch-litauischen Gebieten jener Zeit; zweitens sind manche

Unterlagen verlorengegangen (z.B. die Synoden-Akte aus Litauen, welche erst
ab 1611 fassbar sind)73; drittens ist erwiesen, dass manche Kirchen den Besitzer
oft wechselten (wegen Todesfalls oder aus anderen Gründen) und dass infolgedessen

auch die Glaubenszugehörigkeit wechseln konnte.
Die Bevölkerung auf dem Gebiet der «Rzeczpospolita» betrug im 16.

Jahrhundert etwa 7,5 Millionen74. Von den schätzungsweise 600 000 bis 800 000
Adeligen75 sind etwa 16-20% zur Reformation übergegangen76, d.h. etwa 100000
bis 160000. Dazu kommen noch etwa 10000 Angehörige anderer Stände77. Die
Kirchen verteilten sich wie folgt auf die einzelnen Glaubensgemeinschaften:

Grosspolen: Zahl der Kirchen

Böhmische Brüder 78 42 oder 64

Polnische Brüder 79 4
Lutheraner 80 32
Calvinisten81 80

insgesamt82 etwa 120

70 Stichwort: Kontrreformacja, in: Stownik Historii Polski, Warszawa 173 6, S. 186.

71 Tadeusz Wojak, Uwagi o tolerancji w Polsce na tie polemiki wyznaniowej w XVI wieku, in:
Wktad protestantyzmu do kultury polskiej, Warszawa 1970, S. 69-70.
Im Jahre 1590 hatten die Jesuiten über 10 Kollegien (siehe: Jerzy Ziomek, Renesans, Warszawa
1973, S. 75) und am Anfang des 17. Jahrhunderts waren es schon 30 (siehe: Pawel Skwierczyhski,
Szkice z dziejöw reformacji w Europie srodkowo-wschodniej, Londyn 1967, S. 21).

72 Tadeusz Wojak, op. cit., S. 64.
73 Zbory i senatorowie protestanccy w dawnej Rzeczypospolitej, bearb. von H.Merczyng,

Warszawa 1904, S. 9.
74 Andrzej Wyczahski, Polska w Europie XVI stulecia, Warszawa 1973, S. 19.

75 Janusz Tazbir, Geschichte der polnischen Toleranz, Warszawa 1977, S 68.
76 ebenda, S. 98.
77 Vor allem das Bürgertum, das dem Luthertum zuneigte (siehe: Stichwort Luteranie, in: Slownik

Historii Polski, Warszawa 1973 6, S. 231-232) und der Anabaptismus, der hauptsächlich unter
den kleinen Handwerkern verbreitet war (siehe: Kazimierz Lepszy, Reformacja, op. cit., S. 278).

78 Jolanta Dworzaczkowa, Reformacja w Wielkopolsce, in: Dzieje Wielkopolski, Bd. I, Poznan
1969, S. 554; ferner: Bernhard Stasiewski, Reformation und Gegenreformation in Polen, Neue
Forschungsergebnisse, Münster 1960, S. 47.

92



Kleinpolen: Zahl der Kirchen

Polnische Brüder83 20 oder 100

Lutheraner84 1 oder 12

Calvinisten 85
am meisten

Insgesamt86 250-370

In Kleinpolen fehlten Kirchen der Böhmischen Brüder, obwohl manche Calvinisten

zu dieser Konfession neigten87.

Litauen: Zahl der Kirchen

8 8
Calvinisten 190 oder 191

Polnische Brüder89 7

90Lutheraner 8 oder 10

insgesamt91 etwa 200

Am Ende des 16. Jahrhunderts existierten in Polen etwa 600 polnische, in Grosspolen

etwa 100 deutsche protestantische Kirchen92. Die Zahl der katholischen
Kirchen für die gleiche Zeit wird auf etwa 3 600 93 geschätzt. Die Zahl der orthodoxen

Kirchen ist leider nicht bekannt94. Die innere Organisation der protestantischen

Kirchen in Polen ist u. a. von Karl Völker beschrieben worden95.

79 Eduard Kneifet, Die Gründe des Verfalls der Reformation in Polen, in: Festgabe für Arthur
Rhode zum 90. Geburtstag am 13. XII. 1958, Ulm 1958, S. 75.

80 Aleksander Brückner, Dzieje kultury polskiej, Warszawa 1958 3, S. 135.

81 Ernst W. Zeeden, op. cit., S. 353. Diese Zahl ist zu hoch geschätzt; sie dürfte etwa halb so hoch
sein. Merczyng schreibt nämlich in Zbory i senatorowie, op. cit., S. 15, dass die Zahl 80 die
Kirchen der Böhmischen Brüder und der Calvinisten einschliesst.

82 Zbory i senatorowie, op. cit., S. 17.

83 Eduard Kneifel, Die Gründe, op. cit., S. 75; ferner: Gottfried Schramm, Der polnische Adel und
die Reformation 1548-1607. Wiesbaden 1965, S. 55.

84 Janusz Tazbir, Reformacja a problem, op. cit., S. 59; sowie: Gottfried Schramm, Der polnische
Adel, op. cit., S. 55.

85 Gotthold Rhode. Kleine Geschichte Polens. Darmstadt 1965, S. 201.

86 Zbory i senatorowie, op. cit., S. 17; ferner: Gottfried Schramm, Der polnische Adel, op. cit.,
S. 55.

87 Jerzy âlizinski, Sladami Braci Czeskich na âlasku i w Malopolsce, in: PH XLVIII (1957), S. 299.
88 Walerian Krasiiiski, Zarys dziejôw i upadku reformacji w Polsce, Bd. II, Teill, Warszawa

1904-1905, S. 215; ferner: Eduard Kneifel, op. cit., S. 75.
89 Eduard Kneifel, op. cit., S. 75.
90 ebenda, sowie: Walerian Krasinski, op. cit., S. 215.

91 Zbory i senatorowie, op. cit., S. 17.

92 Janusz Tazbir, Spoleczny i terytorialny, op. cit., S. 723, wobei man annimmt, dass in den deut¬

schen Kirchen auch Polen an Gottesdiensten teilgenommen haben.
93 Zbory i senatorowie, op. cit., S. 19.

94 Walerian Krasinski, op. cit., Bd. II, Teil 2, S. 142.

95 Karl Völker, Kirchengeschichte Polens. Berlin 1930, S. 175-177.

93



3. Der kulturelle Beitrag der Reformation

Die Reformatoren waren in Polen auf folgenden Gebieten aktiv: im Schulwesen,

in der Literatur und in der wissenschaftlichen und verlegerischen Tätigkeit.
Das Schulwesen war für die Reformation von besonderer Bedeutung. Ein Minimum

an Ausbildung war unerlässlich für die Kenntnis der heiligen Schriften.
Der wichtigste Beitrag der Protestanten auf dem Gebiet des Schulwesens waren
die Gymnasien. Ihre Bedeutung lag in der Verbreitung der modernsten Bildung,
in der Pflege der polnischen Sprache und im Anstoss zur Forschung über die
Vergangenheit Polens96. Die protestantischen Schulen verhalfen den katholischen

Schulen zu einem besseren Niveau und führten zur Entstehung des
humanistischen Schultypus. Ausser den Gymnasien konnten die Protestanten in
Polen trotz vieler Versuche leider keine Hochschule gründen97. Dies lässt sich
mit dem Mangel an finanziellen Mitteln, dem Fehlen eines zusammenhängenden
Territoriums sowie mit der immer stärkeren Gegenreformation am Ende des

16. Jahrhunderts erklären.
Auf literarischem Gebiet brachte die Reformation in Polen einige bedeutende

Autoren hervor (unter anderen Mikolaj Rej, Jakub Lubelczyk, Andrzej Trze-

cieski). Die grössten Verdienste der Reformation in diesem Bereich betreffen die
Festigung der Nationalsprache und die Belebung vieler literarischer Gattungen

98. Auf diesem Wege, nicht zuletzt auch dank der Entwicklung des Buchdruk-
kes, gewann die polnische Literatur des 16. Jahrhunderts Einfluss in Litauen99,
Ruthenien 100 und Moldavien 101.

Das 16. Jahrhundert zeitigte auch in der polnischen Historiographie grosse
Erfolge (1551 entstand beispielsweise die erste polnische Allgemeine Geschichte

von Marcin Bielski). Dank zahlreichen persönlichen Kontakten zwischen polnischen

und westeuropäischen Humanisten war der Einfluss der Reformation auf
die polnische Philosophie des 16. Jahrhunderts beträchtlich. Diese vereinigte die
beiden Strömungen des Humanismus und der religiösen Bewegungen. Sie hat
verschiedene Disziplinen wie Ethik (Jan Laski, Andrzej Wolan), Metaphysik
(Grzegorz Pawel) und Erkenntnistheorie (Andrzej Frycz Modrzewski) entwik-
kelt102. Besonders gross ist der Einfluss der Reformation auf die polnische Kul-

96 Stanistaw Tworek, Szkolnictwo protestanckie w epoce reformacji i kontrreformacji, in: Wktad
protestantyzmu do kultury polskiej, Warszawa 1970, S. 127; siehe dazu auch Teil III dieser
Arbeit, S. 107 ff.

97 Stanistaw Tworek, Dziatalnosc, op. cit., S. 11.

98 Es ist hervorzuheben, dass fast jedes Glaubensbekenntnis eine eigene Bibelübersetzung
geschaffen hat, so die Calvinisten im Jahre 1563, die Polnischen Brüder im Jahre 1570, die
Lutheraner im Jahre 1632, und die Katholiken im Jahre 1561 (obwohl bereits eine polnische
Bibelübersetzung aus dem 15. Jahrhundert vorlag) siehe: J. Krzyzanowski, Dzieje literatury,
op. cit., S. 69.

99 Aleksander Brückner, Polacy a Litwini, Jazyk i literatura, in: Polska i Litwa w dziejowym sto-
sunku, Warszawa 1914, S. 341-392.

100 Aleksander Brückner, Promieniowanie kultury polskiej na kraje sasiednie, in: Kultura staro-
polska, Kraköw 1932, S. 706-710.

101 ebenda S. 718.

102 Barbara Otwinowska. Udziat reformacji, op. cit., S. 153-163, siehe auch: Oskar Bartel. Wktad
reformacji w kulturç polska, in: Pötrocznik Teologiczny 9 (1967), S. 5-32.

94



tur. Meiner Meinung nach hängt das damit zusammen, dass der neue Glaube
hauptsächlich von jenem Stande angenommen wurde, der eine besonders enge
Beziehung zur Kultur hatte: adelige Leute wie Mikolaj Rej, Jan Laski, Andrzej
Trzecieski waren es, die diese polnische Kultur zum Teil erst schufen. Der
kulturelle Beitrag der Reformation ist bis heute von überragender Bedeutung.

II. Die Lieder der polnischen protestantischen Kantionaldrucke

A. Stand der Forschung

In der polnischen Musikgeschichtsschreibung ist die Geschichte der polnischen
protestantischen Musik bisher noch nicht gesamthaft dargestellt worden. Die im
Jahre 1744 veröffentlichte «Polnische Liedergeschichte» von Ephraim Oloff103
ist zwar ein bedeutendes Dokument (zumindest das allererste in diesem

Bereich), weist jedoch angesichts heutiger Forschungsbedürfnisse gewisse Lük-
ken auf (z. B. spärliche Angaben über die frühesten Kantionaldrucke). In späteren

Arbeiten, die von Musikhistorikern verfasst worden sind, betrachtete man
das Problem der Reformationsmusik als eher marginal104. Auch die nach dem
Zweiten Weltkrieg entstandenen Arbeiten der polnischen Musikwissenschaftler
beschränken sich meistens auf die Auseinandersetzung mit spezifisch musikalischen

Problemen105 oder auf die Untersuchung einzelner Kantionale 106. Dabei
ist der Vergleich mit dem Liedbestand der anderen europäischen Länder nur in
geringem Masse berücksichtigt worden107.

Die Musikologen haben nicht erwartet, dass sich unter den in Polen im
16. Jahrhundert veröffentlichten Liedern musikalisch viel original Polnisches

103 Ephraim Oloff, Polnische Liedergeschichte von polnischen Kirchengesängen und derselben
Dichtern und Übersetzern nebst einigen Anmerkungen aus der polnischen Kirchen- und
Gelehrten-Geschichte, Danzig 1744.

104 Siehe z. B. Zdzislaw Jachimecki, Historia muzyki polskiej, Warszawa, Lublin 1920; Adolf
Chybiriski, Ze studiöw nad polskti muzyka wokalna wieloglosowa w XVI stuleciu, in: PM 1910;

Henryk Opieriski, Dzieje muzyki powszechnej w zarysie, Warszawa 1916; Aleksander Polinski,
der in seine «Dzieje muzyki polskiej w zarysie» Lwöw 1907 Nauka i sztuka Bd. VII, ein separates

Kapitel «Reformation» einführt, gleichzeitig jedoch feststellt, dass die protestantischen
Lieder mit wenigen Ausnahmen keinen hohen Wert darstellen; Jözef Reiss, der in seiner

«Historia muzyki w zarysie» Warszawa, Krakow 1921
2 im Kapitel «Choral protestancki»,

S. 97-106, lediglich ein paar polnische Kantionalien aufzählt.
105 Karol Hlawiczka, Ze studiöw nad muzyka polskiego Odrodzenia, in: M 1958, Nr. 1/2, S. 53-61,

65-68; Karol Hlawiczka, Pochodzenie melodii piesni wielogfosowej «Przestrach na zle sprawy»
a problem rytmöw mazurowych w XVI wieku, in: M 1970, Nr. 3, S. 93-98.

106 Leon Witkowski, Kancjonaî Izraela i Laurencjusza Z dziejöw muzyki polskiej H.8, Byd¬

goszcz 1964; Ewa Seniöw, Kancjonal Siebeneychera, Warszawa 1972, (Maschr.) Hanna Pisa-

renko-Malinowska, Kancjonal «Summa Nabozeristwa» z 1573 r, Warszawa 1972, (Maschr.).
107 Leon Witkowski, Kancjonal polski Walentego z Brzozowa wobec kancjonafu czeskiego Jana

Roha, (Przyczynek do badan nad wptywami czeskimi w polskiej piesni religijnej XVI wieku),
in: Zeszyty Naukowe Uniwersytetu Mikotaja Kopernika w Toruniu, H. 1, Lodz 1957, S. 19-56.

95



finden würde108. Bedeutend besser ist die Situation auf dem Gebiet der literarischen

Untersuchungen des polnischen protestantischen Liederbestandes. Hier
hegen sowohl biographisch-historische Arbeiten109, als auch literarische110 und
linguistische Studien vor111.

Es fehlt ein ausführliches Verzeichnis der polnischen protestantischen Kantio-
naldrucke112 und eine Erfassung der Texte nach dem Vorbild von Ph. Wackernagel

«Das deutsche Kirchenlied» u3. Es fehlt auch an Nachdrucken (abgesehen

vom Artomiusz-Kantional aus dem Jahre 1587 und vom Krofey-Gesangbuch
aus dem Jahre 1586 sowie ein paar Einzelliedern)114.

In der Darstellung der damaligen gegenseitigen Beziehungen aufgrund der

Quellen (Kantionale, Kirchenordnungen, Berichte) wird kein Anspruch auf
Vollständigkeit oder Endgültigkeit erhoben, denn: «Die wirklichen Kausalketten

zwischen vergangenen Ereignissen sind niemals rekonstruierbar»115. Die

Anschauung (auch des 16. Jahrhunderts), dass Musik «nicht primär als Werk

108 Zdzistaw Jachimecki, Historia muzyki, op. cit., S. 58; Adolf Chybinski, Stosunek muzyki pols-
kiej do zachodniej w XV i XVI wieku», Krakow 1909, S. 13: «Die Reformation hat eigentlich
(in Polen) in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts keinen neuen Stil und keine grossen Schöpfer

hervorgebracht» (dt. Übers. T. K.).
109 Felix Bentkowski, Historya literatury polskiey wystawiona w spisiedziel drukiem ogloszonych,

Bd.I, Warszawa 1814; Hieronym Juszynski, Dykcyonarz poetöw polskich, Bd. I—II, Krakow
1820; Joachima Lelewela Ksiag dwoje, w ktörych rozehrane i pomnozone zostaly dwa dziela
Jerzego Samuela Bandtkie Historia drukarn krakowskich tudziez Historja Bibljoteki Uniwer-
sytetu Jagiellonskiego w Krakowie, Wilno Bd. I, 1823, Bd. II, 1826; Adam Jocher, Obraz
bibliograficzno-historyczny literatury i nauk w Polsce, od wprowadzenia do niej druku po rok
1830 wlacznie, Wilno, Bd.I, 1840, Bd.II, 1842, Bd.III, 1857; Micha! Wiszniewski, Historia
literatury polskiej, Bd. VI, Krakow 1844; Wactaw Aleksander Maciejowski, Pismiennictwo
polskie od czasöw najdawniejszych az do roku 1830, Warszawa, 3 Bde., 1852.

110 I. Warminski, Andrzej Samuel i Jan Seklucjan, Poznan 1906; Stanislaw Dobrzycki, Kolçdy
polskie a czeskie, ich wzajemny stosunek, in: Prace Komisji Filologicznej, Bd. IV, Poznan
1930, S. 123-226; Günter Kratzel, Das Thorner Kantional von 1587 und seine deutsche Vorlagen,

Ein Beitrag zur Erforschung der deutsch-polnischen Liedbeziehungen im Zeitalter der
polnischen Reformation, Düsseldorf 1963 (Diss.). Der Text der Lieder war ursprünglich auch der

Ausgangspunkt der Arbeiten von Musiktheoretikern; die «Polskie pieéni kosciola katolickiego
od najdawniejszych czasöw do korica XVI stulecia», Poznan 1891 von Jözef Surzynski betrachten

z. B. nur die Texte. Die Melodie, 51 überwiegend aus den protestantischen Kantionalien
stammende, fügt der Autor lediglich in der Beilage zu.

111 Haiina Kaminska, O jezyku Szymona Krofeya, autora Üumaczenia duchownych piesni Lutra z

1586r., in: Rocznik Naukowo-Dydaktyczny Wyzszej Szkoly Pedagogicznej w Rzeszowie, H. 2,
1965, S. 115-134.

112 Zusammenstellungen von polnischen Kantionaldrucken geben einerseits oben erwähnte biogra¬
phisch-historische Arbeiten, anderseits Beiträge, die ich im Quellenverzeichnis erwähne. Ein
Verzeichnis im Sinne des RISM ist in Vorbereitung.

113 Philipp Wackernagel, Das deutsche Kirchenlied von der ältesten Zeit bis zu Anfang des XVII.
Jahrhunderts, Leipzig 1844-1877.

114 Cantional albo piesni duchowne, Toruri 1587, Nachdruck hrsg. von Günter Kratzel, Frankfurt
a.M. 1980 Symbolae Slavicae Band 10; S.Krofey, Duchowne piesnie D. Marcina Luthera,
Gdansk 1586, Nachdruck besorgt von Reinhold Olesch, Köln 1958; Für die Einzellieder siehe

u. a.: Waclaw z Szamotuî, Piesni, Krakow 1973
3

WDMP28; Passionslieder finden sich in
der Sammlung Polskie Piesni Pasyjne, sredniowiecze i wiek XVI, bearb. von Mirostaw
Korolko, Teresa Dobrzynska, Jadwiga Puzynina, Jan Wecowski, 2 Bde., Warszawa 1977.

115 Carl Dahlhaus, Grundlagen der Musikgeschichte, Köln 1977, S. 68.

96



eines Komponisten, sondern als Kommunikationsvorgang» 116 betrachtet wird,
erlaubt eine Annäherung an die pragmatischen Methoden der Linguistik mit
Fragen wie: Was will der Autor? Was ist seine Intention? Wie reagieren die
Hörer? 117

Da «nicht die Quelle selbst, sondern der Vorgang, den sie dokumentiert, eine
geschichtliche Tatsache darstellt» wurde diese Arbeit um die Frage erweitert,
für wen die untersuchten Quellen bestimmt waren, wie sie aufgeführt und
verbreitet worden sind (vgl. Abschnitt III. dieser Arbeit).

B. Die Zentren despolnisch-protestantischen Musikdruckes
im 16. Jahrhundert

Das älteste Zentrum für Drucke der polnischen protestantischen Werke war
Königsberg. Schon im Jahre 1530 erschien hier eine polnische Übersetzung des

lutherischen Katechismus und im Jahre 1533 folgte eine zweite Auflage119. In
Königsberg erschien 1547 auch das erste polnische Kantional von Jan Sekluc-
jan120. Diese Stadt bildete zudem das Zentrum der Drucke in litauischer Sprache,

welche zum Teil eine Übersetzung der polnischen Quellen waren121. Die
Mehrheit der Königsberger Drucke war ein Ergebnis eines von Herzog Albrecht
und den protestantischen Theologen in Preussen konsequent und energisch
durchgeführten Planes. Dieser Plan sah vor, den Geistlichen und auch den

Gläubigen sowohl im Herzogtum Preussen als auch auf den Gebieten Polens
und Litauens grundlegende Bücher übergeben zu können, die zu einer richtigen
Erziehung des Volkes im Sinne der protestantischen Kirche führen sollte122.

116 Ebenda S. 66, wobei der Autor sagt, dass es viel schwieriger ist, diesen Kommunikationsvor¬
gang im 16. Jahrhundert als im 19. Jahrhundert zu bestimmen. (Man denke dabei vor allem an
die vielfache Anonymität des Musikschaffens im 16. Jahrhundert und auch an die begrenzte
Verbreitung der musikalischen Werke.)

117 Wobei die Forscher in ihren Arbeiten eher die pragmatische Denkweise und nicht ein festgeleg¬
tes Modell vorführen. Den Ausgangspunkt bilden in jedem Fall die Arbeiten von Ludwig
Wittgenstein (z. B. Philosophische Untersuchungen, Frankfurt 1971) und von John Austin (Zur
Theorie der Sprachakte, Stuttgart 1972). Einen Versuch auf dem Gebiet der Methode der
Geschichte bildet die Arbeit von Alexander Schwarz, Linguistische Überlegungen zur
Textinterpretationen des Historikers, in: Bayreuther Beiträge zur Sprachwissenschaft I, Bayreuth 1978,
S. 185-206.

118 Carl Dahlhaus, op. cit., S. 59.
119 Theodor Wotschke, Geschichte der Reformation in Polen (Studien zur Kultur und Geschichte

der Reformation), Bd. I, Leipzig 1911, S. 93.
120 Pyesny duchowne a nabozne nowo zebrane y wydane przes Jana Sekluciana W Krolewczu

Pruskym, Mense Augusto, Anno Domini M. D. XLVII. (Geistliche und andächtige Lieder, neu
gesammelt und herausgegeben von Jan Seklucjan, Im Preussischen Königsberg im Monat
August, Anno Domini 1547.)

121 Siehe: Mosvid, Die ältesten litauischen Sprachdenkmäler bis zum Jahre 1570, hrsg. von Georg
Gerullis, Heidelberg 1923, S. XXVI-XXVII, XXXV-XXXX.

122 Wiktor Weintraub, Udziaî Prus Ksiazecych w reformacji, Przeglad badan, in: R.P. 1934,

S. 58.

97



Dazu dienten in Königsberg in der polnischen Sprache gedruckte Polemiken,
Postillen, Gesangbücher usw. Was die Kantionalien anbetrifft, nahm man die
Dienste der Drucker Jan Weynreich, Aleksander Augezda und Jan Daubman in
Anspruch.

Das erste polnische Zentrum des protestantischen Druckes im Jagiellonischen
Reich war Brzesc Litewski. Hier ist zur Zeit des Druckers Stanislaw Murmelius
im Jahre 1558 der sogenannte «Zaremba-Kantional» erschienen123. Brzesc
Litewski wurde in kurzer Zeit eines der wichtigsten und leistungsfähigsten
Verlagszentren des Königreichs Polen. Alle hier erschienenen Publikationen waren
ausschliesslich in polnischer Sprache verfasst124. Das grösste Verdienst der hier
tätigen Verfechter des neuen Glaubens war die Übersetzung und Veröffentlichung

der Bibel im Jahre 1563. Der Mäzen war Mikolaj Krzysztof Radziwill125.
Auch Wilno wurde dank der Protektion von Mikolaj Radziwill zu einem

wichtigen Zentrum der polnischen Drucke und zwar auch auf musikalischem
Gebiet sowohl für die polnisch als auch für die litauisch sprechende Bevölkerung.

Im Jahre 1598 erschien in Wilno bei Melchior Pietkiewicz der «Polski z
litewskim katechizm», der zweisprachig (polnisch-litauisch) war. Der lokalen
Nachfrage gilt auch das Gesangbuch von Szyman Krofey, das im Jahre 1586 in
Gdansk erschienen ist. Der Verfasser benutzte in diesem Kantional die Mundart
der protestantischen Kaschuben des östlichen Hinterpommern126. Die weiteren
Zentren der polnischen musikalischen Drucke waren: Nieswiez, Krakow, Breslau

und Toruri. In Krakow befand sich im 16. Jahrhundert das Hauptverlagshaus

Polens. Hier druckte man schon im Jahre 1513 Werke in polnischer Sprache

127. Die grössten Verdienste im Musikdruck haben die Drucker Mateusz Sie-

beneicher, Lazarz Andrysowicz und Maciej Wirzbiçta. In Krakow erschienen

nicht nur Kantionalien, sondern auch musikalisch-theoretische Werke, die in
den protestantischen Schulen benutzt worden sind128. Die Dienste der krakauischen

Druckereien benützten auch die Ungarn. Sie veröffentlichen hier u. a.
das erste ungarische protestantische Gesangbuch im Jahre 1536129.

Die in Breslau erschienenen polnischen Drucke stehen mit der Tätigkeit von
Kryspiniusz Szarffenberger in Verbindung. Zwar ist die Zahl der bei ihm
gedruckten polnischen Werke nicht gross und eher von bescheidener Bedeu-

123 Drukarze dawnej Polski od XV do XVIII wieku, H. 5, Wielkie Ksiçstwo Litewskie; bearb. von
Alodia Kawecka-Gryczowa, Krystyna Korotajowa, Wojciech Krajewski. Wroctaw-Kraköw
1959, S. 251-253,181.

124 ebenda, S. 213.

125 Drukarze, op. cit., H. 5, S. 212.
126 Siehe: Szyman Krofey, Geistliche Lieder, Gdansk 1586, Nachdruck besorgt von Reinhold

Olesch, Köln 1958, Vorwort, S. 2.
127 Stichwort: Florian Ungler, in: WEP Bd. XI, S. 812.

128 z. B. Joannes Spangenberg, Questiones musicae in usum Scholae Northusianae, die in Krakow
von 1544-1584 sieben mal gedruckt worden sind (siehe: Karol Estreicher, Bibliografia polska,
stölecie XV-XVIII, Krakow 1891-1951, Bd. 29, S. 104-105).

129 Béla Varjas, Poczatki wegierskiego drukarstwa i krakowskie druki w jezyku wegierskim, in:
Studia z dziejöw polsko-we.gierskich stosunköw literackich i kulturalnych, Wroclaw-Warszawa
1969, bes. S. 79.

98



tung 13°, doch geht daraus das Interesse an der Erhaltung der geistigen Beziehungen

zwischen Schlesien und Polen hervor. In Breslau erschien im Jahre 1573 die
«Summa nabozenstwa»131.

Torun muss erwähnt werden wegen des Kantionais, das angeblich 1578 dort
gedruckt worden sein soll (das sogenannte «Elbinger Kantional»)132. Es gibt
jedoch keine Beweise dafür, dass zu dieser Zeit in Torun eine Druckerei existiert
hat133. Die Kotenius-Druckerei, die als Herausgeberin angegeben wird134,
existierte erst seit 1587 135.

Es ist deshalb anzunehmen, dass das Elbinger Kantional nicht in Torun,
sondern in Königsberg gedruckt wurde. Hier war seit dem Jahre 1575 Georg Oster-
berger als Drucker tätig (er übernahm die Druckerei von Jan Daubman)136. Solche

Differenzen zwischen Druck- und späterem Verlagsort sind keine Ausnahme.

So hat z. B. die «Porzadek nabozenstwa» von Krzysztof Krainski aus dem
Jahre 1599 auf dem Titelblatt als Erscheinungsort Torun. Auf Grund der
Untersuchungen von Alodia Kawecka-Gryczowa wurde jedoch die Druckerei von
Aleksy Rodecki (damals noch Krakow)137 als Herausgabestelle identifiziert138.

130 Hans Jessen, Der breslauer Buchdruck und das Königreich Polen, in: Jahrbücher für Kultur
und Geschichte der Slaven, H. III (1927), S. 492-494.

131 Die Aufrechterhaltung dieser Beziehungen zeigt sich in der in polnischer Sprache verfassten
Bemerkung auf der letzten Seite der «Summa nabozenstwa»: «We Wroclawiu (nicht Breslau) w
drukarni Krispiniusza Szarffenberga roku panskiego 1573.»

132 Diese Angaben machte zuerst Ephraim Oloff, op. cit., S. 17; wahrscheinlich hat er dieses Kan¬
tional nicht gesehen. Diese Angaben nach Oloff wiederholten: Michal Wiszniewski, op. cit.,
S. 515, Adam Jocher, op. cit., Bd. III, S. 158, unter Nummer 7170 und Nowy Korbut, Biblio-
grafia literatury polskiej, Pismiennictwo staropolskie (bearb. unter der Leitung von R. Pollak)
Bd. II, S. 11. Aus den Angaben von Karol Estreicher, op. cit., Bd. 19, S. 92, geht hervor, dass er
dieses Kantional ohne Titelblatt vor sich hatte.

133 Karol Estreicher, op. cit., Bd. 19, S. 92; «hrsg. dank der Bemühungen von Kaspar Gesner und
Adam Freitag», wobei Gesner für den literarischen, Freitag für den musikalischen Teil
verantwortlich waren. Beide waren mit Torun verbunden. Vgl. dazu auch Andrzej Bukowski, Stichwort:

Gesner Kaspar, in: Polski sîownik bibliograficzny, Bd. 7, S.411, und betr. Freitag: Hie-
ronim Feicht, Muzyka w okresie polskiego baroku, in: Z dziejöw polskiej kultury muzycznej,
Bd.I, S. 158.

134 Nowy Korbut, op. cit.
135 Drukarze dawnej Polski, od XV-XVIII wieku H.4. Pomorze, bearb. von Alodia Kawecka-

Gryczowa und Krystyna Korotajowa, Wroclaw-Warszawa 1962, S. 286.
136 Drukarze dawnej Polski, H.4, op. cit., S. 300. Günter Kratzel vermutet auch die Danziger

Druckerei von J. Rhode als eventuellen Erscheinungsort des «Elbinger Kantional» (Günter
Kratzel, G. Dörings Elbinger Kantionalfund, in: JLHIX [1964], S. 171). Die Autoren (in:
Drukarze dawnej Polski, H.4, op. cit., S.373) schreiben jedoch, dass Rhode erst seit dem Jahre
1586 überhaupt polnische Werke veröffentlicht hat (vorher waren es nur deutsche und lateinische).

137 Es ist strittig, wann A. Rodecki Krakow verlassen hat und in Raköw die Druckarbeiten fortge¬
setzt hat. Man nimmt jedoch an, dass sich sein Verlagshaus bis ins Jahr 1600 noch in Krakow
befand. (Nowy Korbut, op. cit., Bd. I, S. 165).

138 Alodia Kawecka-Gryczowa, Les Imprimeurs des Antitrinitaires Polonais, Rodecki et Sternac-
ki, Histoire et Bibliographie, Wroclaw-Warszawa 1974, S. 45; auch Maria Przywecka-Samecka,
Dzieje drukarstwa muzycznego do korica XVIII wieku. Krakow 1969, S. 85-86. Solche Beispiele

kann man auch im deutschen Raum treffen, siehe: Stichwort: Kirchenlied, in: MGG,
Sp. 799.

99



Bei der Aufzählung von verschiedenen Druckzentren in Polen im 16.

Jahrhundert ist noch auf Szamotuly hinzuweisen. In dieser Ortschaft erschien im
Jahre 1561 ein tschechisches Kantional «Pisne Chwal Bozskych»139. Die Druk-
kerei in Szamotuly war Eigentum der polnischen Familie Görka und diente
sowohl den Böhmischen Brüdern als auch den Lutheranern140.

Die Druckereien in Polen standen meist im Dienste der katholischen Kirche,
selten nur kam es vor, dass sie ausschliesslich protestantisch waren (wie z. B. in
Brzesc Litewski) oder nur einem einzigen Glaubensbekenntnis dienten (z. B.
sind bei der Druckerei von Maciej Wirzbiçta in Krakow sowohl der «Psalterz
Dawida» von Jakub Lubelczyk [1558] für die Calvinisten als auch das «Cantio-
nal albo piesni duchowne» [1569] für die Böhmischen Brüder erschienen). Diese

Vielfalt kam nicht von ungefähr. Im Jahre 1538 liess König Zygmuntl. sowie
sein Nachfolger Zygmunt August völlige Druckfreiheit zu141. Jan Seklucjan
schreibt im Vorwort zum «Testamentu Nowego czçsc pierwsza» an Zygmunt
August, das in der Übersetzung von Stanislaw Murzynowski im Jahre 1551

erschienen ist: «Der Königlichen Hoheit soll ewig als Ehre und Wohltat gegenüber

der polnischen Krone angerechnet werden, dass erstmals unter Ihrer
Herrschaft das Gotteswort in polnischer Sprache im Druck erscheinen konnte.»142

Dennoch war die polnische Produktion auf dem Gebiet des Druckes im
Verhältnis zu Westeuropa eher bescheiden und die Nachfrage verständlicherweise
regional. Das ist vielleicht darauf zurückzuführen, dass der Drucker selbst meist
der Verleger war. Dazu kamen auch finanzielle Gründe (dabei sollte man auch
den Mangel an grossen Gönnern, mit Ausnahme von Mikolaj Radziwill, erwähnen),

die den Herausgeber zu einer bescheidenen Auflage (500-1000 Exemplare)
143 und einer eher begrenzten Zahl von Titeln zwangen. Import überwog, so

dass bei der Verbreitung der neuen religiösen Strömungen auch das fremde Buch
eine gewisse Rolle spielte. An dieser Stelle ist auch auf die Rolle der Buchhändler

hinzuweisen. Einer der bedeutendsten von ihnen war Zacheusz Kessner. Er
war in Krakow seit dem Jahre 1570 tätig. Kessner besass auch zahlreiche Filialen
in verschiedenen Städten Polens und auch im Norden Ungarns. Er verbreitete
auch musikalische Werke, hauptsächlich deutsche144. Neben Kessner waren
u. a. auch Stanislaw Pech und Michal Krölik in Krakow als Buchhändler tätig.
Beide waren Calvinisten und pflegten darum ständige Kontakte mit den Offizinen

in der Schweiz145.

139 Das Kantional aus dem Jahre 1561 ist eine der bedeutensten Grundlagen für die polnischen
Quellen.

140 Drukarze dawnej Polski od XV do XVIII wieku, Bd. 3,1. Teil: Wielkopolska, bearb. von Alo-
dia Kawecka-Gryczowa, Krystyna Korotajowa, Jan Sojka, Wroclaw-Warszawa 1977,

S.238-239.
141 Michal Wiszniewski, op. cit., S. 56.
142 Zitiert nach: Jan Seklucjan, Wybör pism, bearb. von Stanislaw Respond, Olsztyn 1979, S. 136.

143 Alodia Kawecka-Gryczowa, Rola drukarstwa polskiego w dobie odrodzenia, in: Odrodzenie w
Polsce, Materialy sesji naukowej PAN Bd. IV Warszawa 1956, S. 497.

144 Jan Ptasnik, Ksiegarze röznowiercy w Krakowie w XVI wieku, in: RP 1921, S. 46-47.
145 ebenda S. 45.

100



Man sollte dennoch die Bedeutung des Druckes im Königreich Polen im
16. Jahrhundert nicht unterschätzen. Die Entwicklung auf diesem Gebiet trug
bestimmt viel zur Kultur im allgemeinen bei. Dabei denken wir an die beschleunigte

Entwicklung der Nationalliteratur sowie verschiedener Zweige der Wissenschaft,

weiter an das Erreichen (wenn auch in bescheidenem Grade) der
Unabhängigkeit von den ausländischen Offizinen und schliesslich an die Übernahme
der technischen Errungenschaften auf dem Gebiet des Druckes und die
Überwindung der damit verbundenen spezifisch polnischen Probleme der Orthographie

und der Beherrschung der Schwierigkeiten des Notendrucks146.

C. Diepolnischen protestantischen Lieder

1. Die Quellen

Die Zahl der erhaltenen polnischen Kantionalien aus dem 16. Jahrhundert ist
verhältnismässig gering147. Dies ist vor allem darauf zurückzuführen, dass die
Zahl der Anhänger des Protestantismus nicht gross war, und dass der Druck der
Gesangbücher ziemlich spät eingesetzt hat. Dazu kommen noch die verschollenen

Quellen. Schon im 16. und 17. Jahrhundert sind viele Kantionalien
verlorengegangen. Ursache dafür war entweder ein Brand148 oder die Verwüstung der
manchmal umfangreichen Bibliotheken durch die katholischen Nachkommen,
welche mit der protestantischen Vergangenheit der Eltern brechen wollten149.

146 In diesem Kapitel wurden nur einzelne Druckzentren der Protestanten erwähnt, ferner nur die

Erscheinungsorte musikalischer Quellen. Ausführliche Angaben über das protestantische
Druckereiwesen in Polen im 16. Jahrhundert bringen folgende Werke:
Drukarze dawnej Polski od XV-XVIII wieku, op. cit., Bd.III, I.Teil: Wielkopolska, H.4;
Pomorze, H.5; Wielkie Ksiestwo Litewskie, H.6; Mafopolska-Ziemie Ruskie: Bd. I: Malo-
polska, Teil 1: wiek XV-XVI, Wroclaw-Warszawa-Kraköw 1959-1983. Maria Przywecka-
Samecka, op. cit., Samuel Bandtkie, Historya drukarh w Krölestwie Polskiem i Wielkim Xiest-
wie Litewskiem, 3 Bde., Kraköw 1826. Stichwort: drukarnie in: Zygmunt Gloger, Encyklopedia
staropolska ilustrowana, Bd. II, Warszawa 19743, S. 38-48. Drukarstwo polskie w dobie
odrodzenia, in: Bibliografialiteratury polskiej NowyKorbut, Bd. I, S. 162-172. AlodiaKawecka-
Gryczowa, Rola drukarstwa polskiego, op. cit.

147 Eine Bibliographie der polnischen protestantischen Drucke wird zusätzlich zum erwähnten

Quellenband dm RISM erscheinen. Hier sei noch auf einige frühere Beiträge aus diesem Bereich

hingewiesen: Karol Hlawiczka, Zur Geschichte der polnischen evangelischen Gesangbücher des

16. und 17. Jahrhunderts, in: JLH (1970), S. 169-191; Jözef Reiss, Staropolskie kancjonaîy jako
zrödto piesni wieloglosowej, in: Muzyk Wojskowy 1928; Alodia Kawecka-Gryczowa, Polskie

kancjonaîy protestanckie w XVI wieku, Kraköw 1931 (Diss.); Günter Kratzel, Die altpolnischen

protestantischen Kantionalfrühdrucke, in: MfXVIII (1965), S. 253-267.
148 1656 fiel die Bibliothek der Böhmischen Brüder in Leszno einem Feuer zum Opfer, 1611 jene

der Calvinisten in Wilno (siehe Jözef Lukaszewicz, O kosciolach Braci Czeskich, op. cit.,
S. 406); 1589 verbrannte Ostrorög samt der Bibliothek der Böhmischen Brüder und auch das

zum Druck vorbereitete Kantional in polnischer Sprache. (Siehe Jerzy âlizinski, Z dzialalnosci
literackiej Braci Czeskich w Polsce, XVI-XVII w, Wroclaw 1959, S. 40; Gottfried Schramm,
Protestantismus und städtische Gesellschaft in Wilna (16.-17. Jahrhundert), in: Jahrbücher für
Geschichte Osteuropas XVII (1969), S. 209.

149 z.B. durch die Söhne von Mikolaj Radziwill (siehe Micha! Wiszniewski, op. cit.,
S.X.

101



Auch die Vertreter der verschiedenen Glaubensrichtungen haben sich gegenseitig

Schaden zugefügt. Die Lutheraner und Calvinisten z. B. haben die antitrini-
tarischen Bücher, die Jesuiten die lutherischen bzw. calvinistischen Werke
vernichtet 15°. Man weiss aus Berichten, dass es in Polen im 16. Jahrhundert neben
den gedruckten auch handschriftliche Kantionalien gab, die im Laufe der Zeit
verlorengegangen sind151.

Unter den erhaltenen polnischen protestantischen Gesangsbüchern aus dem
16. Jahrhundert überwiegen die lutherischen und calvinistischen (es sind zehn
bzw. elf). Die Böhmischen Brüder sind mit zwei Kantionalien und die Polnischen

Brüder nur mit einigen Liedern, welche zwei religiösen Werken angefügt
wurden152, vertreten. Einzeldrucke wurden, mit Ausnahme von zwei- lutherischen,

die Litaneien enthalten, einzig von den Calvinisten verbreitet. Sie
veröffentlichten 114 solche Drucke, mit je 1-3 Liedern. Dazu kommen lutherische
und calvinistische Lieder, die ausserhalb von Kantionalien auftreten. Es handelt
sich um die Kirchenordnungen (zwei lutherische und eine calvinistische), um
einen lutherischen Katechismus, dem ein einziges Lied angefügt wurde sowie um
einen religiös-moralischen Traktat, der 16 Lieder (darunter 12 mehrstimmige)
umfasst. Es sind insgesamt 147 verschiedene Quellen, nämlich 126 calvinistische,
16 lutherische, 2 der Polnischen Brüder und 2 der Böhmischen Brüder153. (Zum
Vergleich: das katholische Kirchenlied ist in Polen im 16. Jahrhundert mit neun
Quellen vertreten, darunter sind zwei Einzeldrucke mit je einem Lied, ein
Einzeldruck mit drei Liedern, ferner kleinere Liedersammlungen, z. T. handschriftliche,

die vor allem Weihnachtslieder enthalten I54. Die erwähnte Zahl der
protestantischen Kantionalien sagt nichts aus über die Zahl der Lieder pro Kantional.
Die ersten lutherischen Gesangbücher aus dem Jahre 1547 und 1559 enthalten
beispielsweise 35 bzw. 97 Lieder, das lutherische Kantional von Artomiusz aus
dem Jahre 1587 aber schon 371. Das Gesangbuch der Böhmischen Brüder aus
dem Jahre 1569 etwa enthält 431 Lieder. Demgegenüber stehen die 114 calvinistischen

Einzeldrucke mit meist nur einem Lied. Es ist auch bekannt, dass manche

150 ebenda.
151 Solche Kantionalien aus den Jahren 1546, 1552, 1558 erwähnt Cristian Gottlieb von Friese, in:

Beiträge zu der Reformationsgeschichte in Polen und Lithauen, Breslau 1786, S. 170.

Es müssen schon vor 1547 handschriftliche Kantionalien existiert haben. Die Kirchenordnung
aus dem Jahre 1544 erwähnt einige polnische Liedtitel, die im Gottesdienste vorgeschrieben
waren. Jan Seklucjan schreibt im Gesangbuch aus dem Jahre 1547 im Titel u. a.: «nowo zebra-

ne» («neu gesammelt») was auf eine handschriftliche Quelle deuten könnte.
152 Das ist um so interessanter als die Polnischen Brüder prozentual von allen Glaubensbekenntnis¬

sen am meisten literarische und wissenschaftliche Arbeiten veröffentlicht haben (A. Brückner,
Aus dem religiösen Leben der Cechen und Polen, in: Zeitschrift für Osteuropäische Geschichte

VII [1933], S. 502); Wiszniewski, op. cit., S. 528, behauptet, dass die Polnischen Brüder während

ihren Gottesdiensten die lutherischen Lieder benutzt haben. Wenn ihre Liturgie das
verlangte, liessen sie manche Worte (wie z. B. Christus) weg oder ersetzten sie durch andere. Das
erste antitrinitarische Gesangbuch erschien im Jahre 1604 in Raköw (verschollen), siehe:
Wiszniewski, op. cit., S. 529.

153 Die Zahl der Quellen umfasst auch diejenigen Drucke, die nur Texte enthalten.
154 Näheres bei Hieronim Feicht, Dzieje polskiej muzyki religijnej w zarysie, in: Roczniki Teolo-

giczno Kanoniczne, Bd. XII (1965), H. 4, sowie: Zygmunt Szweykowski, Rozkwit wielogloso-
wosci w XVI wieku, op. cit., S. 141-149.

102



der erhaltenen Quellen nur fragmentarisch überliefert sind. Ausserdem gibt es

achtzehn Drucke, die als verschollen gelten, darunter drei Einzeldrucke. Von
allen Kantionalien erfreute sich das Gesangbuch von Artomiusz aus dem Jahre
1587 der grössten Beliebtheit. Es wurde nicht nur in der «Rzeczpospolita»
benutzt, sondern auch ausserhalb der polnischen Grenzen (in Schlesien und im
Herzogtum Preussen)155.

Die im RISM erscheinende Zusammenstellung aller polnischen protestantischen

Lieder wird 1481 einstimmige und 85 mehrstimmige Incipits des 16.

Jahrhunderts enthalten, wobei manche Lieder sowohl einstimmig als auch mehrstimmig

auftreten. Die einstimmigen Lieder stammen meist aus den Gesangbüchern
der Böhmischen Brüder, die mehrstimmigen aus den Sammelkantionalien der
Calvinisten. Aus dieser Zusammenstellung geht hervor, dass alle Glaubensbekenntnisse

ausser den Polnischen Brüdern reichlich mit Liedern vertreten
sind156. Dabei steht fest, dass alle aus gemeinsamem Liedgut geschöpft haben
so dass es in vielen Fällen schwer zu beurteilen ist, welcher Konfession das Lied
ursprünglich zuzuordnen ist. Aus dem gleichen Grund ist es auch unmöglich,
die genaue Zahl der Lieder der einzelnen Konfessionen zu nennen. Die stärksten
Verbindungen zeigen die polnischen protestantischen Lieder (sowohl was den
Text als auch was die Melodie betrifft) zur Kirche der Böhmischen Brüder. Die
Beziehungen sind einerseits geschichtlich bedingt 15\ anderseits hatten die
Böhmischen Brüder (nicht zuletzt dank der Sprache) die persönlichsten Kontakte

155 Edward Hauptman, Piotr Artomiusz-Krzesichleb (Przyczynek do dziejöw ewangelickiej piesni
religijnej w Polsce), in: Przeglad Ewangelicki Nr. 18, S. 215.

156 Siehe dazu Anmerkung 152.

157 Mit der dogmatischen Seite der polnischen protestantischen Lieder im 16. Jahrhundert befasst
sich Tadeusz Pozdanowski, Piesni polskie protestanckie w XVI wieku, Sprawozdanie dyrekcyi
C. K. Gimnazyum w Jasle, Jaslo 1899.

158 Die Polen haben den katholischen Glauben (im Jahre 966) von den Tschechen übernommen.
Die Beziehungen zu Böhmen wurden später dank einem dichten Netz von Klöstern aufrechterhalten.

Dies spiegelt sich z. B. in der polnisch-tschechischen Kirchenpoesie, in der der Kultus
der «nationalen» Heiligen (Wojciech, Jadwiga) eine sehr grosse Rolle spielte (siehe: Jözef
Magnuszewski, Literatura polska a literatura czeska do potowy XVIII w, in: Literatura staro-
polska w kontekscie europejskim, Warszawa 1977, S. 115). Der starke Zustrom tschechischer
Handschriften verschiedenster Art nach Polen beginnt mit dem 14. Jahrhundert (siehe: Tadeusz

Lehr-Splawinski, Kazimierz Piwarski, Zygmunt Wojciechowski, Polska a Czechy dziesiçc wie-
köw sasiedztwa, Katowice-Wroclaw 1947, S. 85). Die Gründung der Universität in Krakow
(1364) dürfte meiner Ansicht nach dabei eine gewisse Rolle gespielt haben. Diese Handschriften
waren sehr oft der Ausgangspunkt für die polnischen Übersetzungen aus dem Lateinischen auf
dem Umweg über das Tschechische. Und obwohl bereits seit dem 15. Jahrhundert eine polnische

Übersetzung des Alten und Neuen Testaments sowie des Psalters vorlag, betrachtete man
noch im 16. Jahrhundert die tschechische Sprache als besser ausgebildet. Lukasz Görnicki
schreibt in «Dworzanin polski» (1566): «Wenn einem Höfling ein polnisches Wort fehlt, wird er
eine gute Tat verüben, wenn er es aus dem tschechischen borgt, und das viel schneller, als aus

einer anderen Sprache, weil diese Sprache bei uns (Polen) als die würdigste anerkannt und
empfunden wird» (zitiert nach: L. Görnicki. Dworzanin polski, in: Pisma, Bd. II, Warszawa 1961,

S. 110, dt. Übers. T. K.). Der Einfluss des Tschechischen blieb aber auf das Sprachliche
begrenzt. Das zeigt sich beispielsweise daran, dass die Legende der Hl. Katharina nicht
übernommen wurde (siehe Stanislaw Kolbuszewski, Polska a Czechy, Zarys zagadnien kultural-
nych, Poznan 1939, S. 67).

103



mit den polnischen Protestanten 159. Daneben sind auch die Beziehungen zur
protestantischen deutschen und französischen sowie zur vorreformatorischen
Musik feststellbar l6°. Diese Vielfalt von Einflüssen macht sich in zwei oder
mehr Übersetzungen desselben Liedes bemerkbar und inspirierte vielleicht auch
die in Polen im 16. Jahrhundert auftretenden verschiedenen Übersetzungen des

Psalters (von J. Lubelczyk, J. Kochanowski, M. Rybinski) und von Einzelpsalmen

(von M.Rej, A.Trzecieski), während z.B. in Frankreich im 16. Jahrhundert

nur die Psalmübersetzungen von Marot und Bèze und in England nur die

von Sternholde existierten161.

Man findet auch Lieder, die keinerlei Verbindungen mit dem ausser-polni-
schen oder mit dem katholischen Material aufweisen. Es ist möglich, dass darin
der spezifisch polnische Beitrag zum gesamten protestantischen Liedgut liegt162.

Im Jahre 1556 berichten die Böhmischen Brüder nach ihrem Besuch in Secemin:
«Und hier haben wir gesehen, dass ihr Singen und ihre gemeinsamen Gebete sich
stark von unseren unterscheiden. Beim Singen haben sie eigentümliche Lieder,
die sie immer genau gleich singen, was es in unseren Kantionalien nicht gibt163.»

2. Die Struktur der Lieder

Die Mehrheit der polnischen protestantischen Lieder im 16. Jahrhundert sind
einstimmig. Die Melodien sind meistens fremder Flerkunft, doch manche der
einstimmigen Lieder weisen nur teilweise Verbindungen mit anderen Liedern auf

159 Zu erwähnen ist hier die Union von Kozminek (1555) zwischen den Böhmischen Brüdern und
den Calvinisten. Auf dieser Zusammenkunft verpflicheten sich die Calvinisten dazu, sich in
Confession und Ritus (aus Mangel an eigenen religiösen Grundsätzen als Folge der schwachen
Kontakte mit Genf) den Böhmischen Brüdern unterzuordnen. Dieser Zusammenschluss wurde
im Jahre 1561 in Bruzenin bestätigt (siehe: Jözef Lukaszewicz, O kosciotach Braci Czeskich,
op. cit., S. 43-45, 55-56). Im Verlaufe der Zeit sind die polnischen Calvinisten eigene Wege

gegangen. Aber die einst in Kozminek mit den Böhmischen Brüdern angeknüpften Kontakte
sind später - und nicht nur in calvinistischen Kantionalien - gut sichtbar. Zu den grossen
protestantischen Persönlichkeiten gehören Jan und Maciej Rybinski. Beide sind böhmischer
Abstammung, schrieben aber polnisch (siehe: Ignacy Hanus, Stosunki polsko-czeskie na
przestrzeni wieköw, Poznan 1936, S. 62).

160 Es ist interessant zu erwähnen, dass sich von allen nicht polnischen Melodien die Weise des

deutschen «Vater unser» (Zahn 2561) der grössten Beliebtheit erfreute. Sie wurde zu 14

verschiedenen polnischen Texten verwendet. Ähnlich erging es dem böhmischen Lied «Radujme se

spolecnë» (auf 9 verschiedene polnische Texte angewendet) und dem Leich «Ave rubens rosa
Virgo», das ebenfalls zu 9 verschiedenen Texten gesungen wurde.

161 Feliks Jezierski, Psalmy i wazniejsze ich przeklady polskie, in: Biblioteka Warszawska, Bd. III,
1878, S. 202.

162 In der katholischen Kirche betete man schon vor der Reformation in polnischer Sprache, davon
zeugen die Verordnungen der verschiedenen Bischöfe (siehe: T. Gromnicki, Synody prowincjo-
nalne, Kraköw 1885, S. 65, 67, 206). Man hat auch in dieser Sprache gesungen (siehe die polnischen

Quellen in: AMiP sowie: Aleksander Brückner, âredniowieczna, op. cit.). Bei der
Entwicklung des Liedes in polnischer Sprache spielten auch die Mysterien und liturgischen Dramen
eine gewisse Rolle (siehe: J. Lewanski, Dramat liturgiczny, in: Poetyka, Sredniowieczne gatun-
ki dramatyczno-teatralne, H. 1, Wroclaw 1966).

163 Zitiert nach: Jözef Lukaszewicz, Dzieje kosciotöw wyznania helweckiego w Malej Polsce, Poz¬

nan 1853, S. 66. Dieser Bericht betrifft die calvinistische Kirche, die die Böhmischen Brüder in
Kleinpolen besucht haben.

104



(etwa Übereinstimmung von nur wenigen Takten)164, oder sie bilden sogar eine

Art von Kompilation165. Interessanter sind die mehrstimmigen Lieder, vor allem
was das Verhältnis von Musik und Text anbelangt. Die Entwicklung der polnischen

Sprache, der allgemeine Prozess der «Literarisierung», der sich im
16. Jahrhundert vollzog, spielte bei der Gestaltung der Lieder eine wichtige Rolle.

Die grössten Verdienste kommen Jan Kochanowski (1530-1584) zu, welcher
die poetischen Formen entwickelte. Eine der wichtigsten Determinanten des

Stils und der nationalen Formen war der Akzent der Sprache. Seine Wirkung
kam besonders beim Konstruieren der Kadenz zum Vorschein. Ein charakteristisches

Merkmal der polnischen Sprache ist der paroxytonische Akzent. Der
weibliche Reim ist das am häufigsten angewandte Versprinzip. Der Paroxytonis-
mus ist mit dem Oxytonismus, welcher im «organischen» Modell der Musikkadenz

wurzelt, schwer in Einklang zu bringen. In der Mehrheit der vielstimmigen
Musikstücke in polnischer Sprache löste man das Problem durch oxytonische
Inversion der Sprachakzente in den Kadenzen. Die Übertragungsmuster der
Akzente der polnischen Sprache in die Musik wurden im 16. Jahrhundert
allmählich ausgearbeitet. Dabei sind zwei Fälle zu unterscheiden: der Rhythmus
der End- und der Rhythmus der Innenkadenz. Der Rhythmus der Endkadenz
war in der Regel oxytonisch. Dies versuchte man aber zu mildern durch Verlängerung

der Zeitdauer des ersten Teils des Kadenzwertes, der länger als eine Minima

war, sowie durch Einführung reicher Melismatik auf der vorletzten Silbe.
Dies ist eine stilistische, im ganzen polnischen Schaffen angewandte Stereotypie.

Eine entscheidende Rolle spielt die Innenkadenz, die bei Waclaw von Szamo-

tuly und Cyprian Bazylik in einigen Liedern paroxytonisch ist. Für das polnische

Lied ist dies von ungeheurer Bedeutung: Zum ersten Mal wurden die

Akzenteigenheiten der polnischen Sprache in grossem Ausmass auf die Gestaltung

der Musik übertragen.
In allen Liedern gilt das Prinzip des Syllabismus. Die Trägerin der Silbe ist die

Minima bzw. der nächstgrössere Wert, die Semibrevis. Die Frage nach der
richtigen musikalischen Widerspiegelung des im Text enthaltenen «affetto» ist im
Falle der polnischen protestantischen Lieder schwer zu beantworten. Im prote-

164 Als Beispiel sei das Lied «O möj wszechmocny Panie» aus dem Psalter von Jakub Lubelczyk
(Krakow 1558) erwähnt, dessen Melodie an das Lied «Durch Adams Fall» (Zahn 7549) erinnert
(besonders die zwei ersten Phrasen).
Lubelczyk selbst schreibt im Vorwort zu seinem Psalter (Bl. A 5 v.): Und wenn auch meine
Melodien zu diesen Psalmen keinen Gefallen finden, soll es doch so bleiben. Der Autor will
damit andeuten, dass er die Melodien selber geschaffen hat, obwohl sie auf Grund der Untersuchung

Verwandtschaft mit den deutschen, böhmischen und lateinischen Quellen aufweisen.
«Melodienschaffung» bedeutete im 16. Jahrhundert nicht Neuerfindung von Weisen, sondern
Bearbeitung von Vorlagen» (Stichwort Martin Luther, in: MGG, Sp. 1343).

165 Zum Beispiel das Lied «Mocnie temu wierzymy» aus dem «Nieswiez-Gesangbuch» (Nieswiez
1563) Bl. A 20, dessen Melodie eine gekürzte Version des 29. Psalmes des Hugenotten-Psalters
ist. (Der Mittelteil des Originals wurde weggelassen.)
Oder das Lied: «Nakton Panie uszy swe», das in 3 verschiedenen calvinistischen Kantionalien
vertreten ist. Die Melodie dieses Liedes ist mit der des 130. Psalmen des Hugenotten-Psalters
identisch, mit dem Unterschied, dass die dritte und sechste Phrase des französischen Originals
weggelassen wurde.

105



stantischen Lied überhaupt steht der Text immer im Vordergrund, die Melodie
(auch in den mehrstimmigen Bearbeitungen) spielt eine meist untergeordnete
Vermittlerrolle (man benutzte ja auch die gleiche Melodie zu verschiedenen Texten;

ausserdem sind einige dieser Lieder als Gebete gedacht).

méci Trôj -

zS:

ce Swie - tej cznie krô lu - ja, - -cy.

W

$
sei Tr6j ce S wie - tej cznie krô lu cy.

P
éci Trôj - ce Swie - tej cznie krô - lu- cy.

sa
sei Trôj - ce Swie - tej wie- cznie krô- lu- ja,-

Wacïaw von Szamotuty „Ach möj niebieski Panie", Takte 13—20, Schlußkadenz.

cy.

Kry - - ste dniu na - - szej swia -

- tlo - •sei, noc-ne od

o
tfo - - §ci, noc-ne od

tJo -

dr
• §ci, noc-ne od-

^ - tto - - sei,

Wactaw von Szamotuty „Kryste dniu naszej SwiattoSci", Takte 1—6, Innenkadenz.

106



Kontrafakturen sind in Polen höchst selten. So weist die Wendung «przy
dworze» («bei Hofe») im Titel des verlorenen Kantionais von M. Hey-Stawicki
(Königsberg 1554) vielleicht auf Kontrafakturen hin l66. Im übrigen sind in manchen

protestantischen Liedern Elemente von Volksmelodien feststellbar, wie
etwa im Lied «Cöz chcesz czynic mily bracie», das als Einzeldruck 1558 erschienen

ist.
Das mehrstimmige protestantische Lied erfreute sich in Polen nur am Anfang

der Reformation grösserer Beliebtheit. Nachher liess das Interesse für diese

Gattung nach. Dies bewirkte, dass in Polen kein neuer Typus des mehrstimmigen
Kirchenliedes entstanden ist. Man pflegte die erstarrten Schemata, die auch in
Deutschland vertreten waren (cantus firmus im Tenor, schlichte Bearbeitung).
Von den wenigen Ausnahmen mit eigenständigen Elementen seien erwähnt: das

Lied «Kryste dniu naszej swiatlosci» mit dem cantus firmus im Cantus 167 sowie
das Lied «Juz siç zmierzka» mit kurzen Imitationsfragmenten168.

III. Die Stellung der Musik und des Kirchenlieds im protestantischen Polen

A. Die protestantischen Schulen und die Bedeutung
der Musik im Unterricht

Im Vorwort zum «Catechismus, to jest nauka» aus dem Jahre 1547 schreibt

Seklucjan:

«Heute noch weiss ich,
wie man die Kinder lehrte
Am Freitag haben sie über recitare «gehauen»
Und am nächsten Tag über sol mi fare
Wenn du dicentes hörst
dann lässt du die Glocke ertönen.
Den Priester darfst du nicht erzürnen,
Wenn er im Kanon singen wird.
Das waren die Fabeln der Lehre
Aleksander Donat und die Regeln.»169

Die Reformation hat die Erneuerung der Bildung in die Tat umgesetzt. Alle
Glaubensbekenntnisse besassen in Polen im 16. Jahrhundert eigene Schulen 17°.

166 Der Titel lautet: «Piesni duchowne nowouczynione na te noty, ktörych przy dworze uzywaja,
kazda z nich na cztery gtosy.»

167 Etwa 1556 als Einzeldruck erschienen.
168 Etwa 1556 als Einzeldruck erschienen.
169 Zitiert nach: Jan Seklucjan, Wybôr pism, op. cit., S. 43.

170 Es fehlt bis heute eine ausführliche Monographie über das polnische protestantische Schulwe¬

sen des 16. Jahrhunderts. Es sind nur Beiträge über einzelne Schulen vorhanden (z. B. Stanislaw

Kot, Szkola lewartowska, Z dziejöw szkolnictwa aryanskiego w Polsce. Lwöw 1910; Stanislaw

Kot, Pierwsza szkola protestancka w Polsce, Z historii wplywöw francuskich na kulture pols-

ka, in: RPI, (1921), S. 15-34; Stanislaw Tync, Dzieje Gimnazjum Torunskiego (1568-1772),
Bd. I, wiek XVI, Torun 1928). Auch zur Rolle der Musik im protestantischen Schulwesen fehlen

Beiträge. Prosnak, Polihymnia uczaca, Warszawa 1976, liefert nur allgemeine Anmerkungen

über die Rolle der Musik im Unterricht überhaupt.

107



Die allerersten Schulen waren lutherische Gymnasien. Die wichtigsten befanden
sich in Elblag (seit etwa 1531), in Gdansk (seit 1558) und in Toruri (seit 1568)171.

Sie waren vor allem für die Schüler deutscher Abstammung gedacht, es gab aber
in allen drei auch Polen172. Daneben gab es polnische lutherische Schulen, wie

z. B. die Gymnasien in Wilno und Bojanowo 173.

Das erste calvinistische Gymnasium entstand im Jahre 1551 in Pinczöw174.

Dieses ist nach dem Vorbild der Schule in Lausanne errichtet worden 175. Nach
ihrem Muster richteten sich auch andere calvinistische Schulen (siehe Karte)176.
Die übrigen Schulen übernahmen das von Philipp Melanchthon oder von
Johannes Sturm ausgearbeitete Muster der Schulordnungen177, wobei in allen
Fällen das Schema den polnischen Bedingungen angepasst wurde. Die entscheidende

Instanz in Sachen Schulwesen war die Synode178.

Die Protestanten in Polen besassen kein reguläres Schulnetz. Eine Schule war
gewöhnlich bei jeder Kirche vorhanden, und in den grösseren Zentren des

Protestantismus (wie z. B. Wilno, Toruri, Pinczöw, Kozminek) hat man Gymnasien
gegründet. Die genaue Zahl der Schulen ist schwer zu ermitteln. Ihre Existenz

war von der Person des protestantischen Protektors abhängig, so dass im Falle
des Besitzerwechsels oft sowohl die Kirche wie auch die Schule abgeschafft wurden

oder zu einem anderen Bekenntnis übergingen. Es sollte noch erwähnt werden,

dass man auch den Privatunterricht pflegte, so wie das Barttomiej Groicki
im Jahre 1559 im Vorwort zu seinem Kantional berichtet: «Bei diesem Zeitvertreib

kamen mir diese Lieder in Erinnerung, welche ich mit den Kindern Eurer
Gnaden gesungen habe, als ich noch als Hauslehrer in Eurem Hause tätig war.»
Eine besondere Schule, nämlich eine Mädchenschule, besassen die Böhmischen
Brüder in Poznan179.

Für die polnischen Protestanten gab es keine Hochschulen. Sie studierten
entweder an der Universität in Königsberg oder im Ausland 18°.

Es sind nur wenige Schulordnungen oder Statuten der polnischen protestantischen

Schulen des 16. Jahrhunderts erhalten. Die Ordination für die Schule in

171 Oskar Bartel, Wklad reformacji, op. cit., S. 17-18.
172 In Gdansk, Toruri und Elblag unterrichtete man auch die polnische Sprache (siehe: Jözef

Lukaszewicz, Historya szköl w Koronie i w Wielkim Ksiçstwie Litewskim od najdawniejszych
czasöw az do roku 1794, Poznan 1849, Bd.I, S.397, 404, 423, 433. St.Tync behauptet sogar,
dass es in Toruri eine gesonderte Klasse «schola polonica» gab (siehe: St. Tync, Dzieje Gimnaz-
jum, op. cit., S. 39). Es soll auch in den auf dem Lande vorhandenen Schulen in polnischer
Sprache unterrichtet worden sein (siehe: Jözef Lukaszewicz, Historya szköl, op. cit., S. 434).

173 Pisma pedagogiczne polskiego Odrodzenia (Auswahl), bearb. von Jözef Skoczek, Wroclaw
1956, S. LXXXVII).

174 Oskar Bartel, Wklad, op. cit., S. 19.

175 ebenda.
176 Stanislaw Kot, Pierwsza szkola, op. cit., S. 17.

177 Oskar Bartel, Wklad, op. cit., S. 18, 20,21.
178 Akta synodöw röznowierczych w Polsce, bearb. von Maria Sipaytlo, Bd. II (1560-1570), War-

szawa 1972, S. 87-88, 223, 304, siehe auch: Jözef Lukaszewicz, Historya szköl, op. cit.,
S. 367-368, 374,388.

179 Jözef Lukaszewicz, Historya szköl, op. cit., S. 80.
180 Th. Wotschke, Geschichte der Reformation, op. cit., S. 33.

Die krakauische Universität (gegründet 1364) blieb den alten Idealen treu, siehe: Barycz,
Rozwöj i upadek Akademii Krakowskiej, in: Kultura staropolska, Krakow 1932, S. 267-315.

108



Torurï aus dem Jahre 1568 war mir direkt zugänglich181, während zwei andere,
die «Schola Levartoviana restituta» (für die Schule in Lewartöw aus dem Jahre
1593) 182 und die «Einrichtung» des Gymnasiums in Pinczöw aus dem Jahre
1558 183 nur über Sekundärliteratur erreichbar waren. Aus diesem Grunde ist es

schwierig, die Frage, welche Stelle die Musik in der polnischen protestantischen
Schule einnahm, erschöpfend zu beantworten.

Unter Musik ist im 16. Jahrhundert auch in Polen in erster Linie Kirchengesang

zu verstehen. In der Praxis bedeutete dies für die Schüler obligatorische
Notenkenntnis und Gesangsunterricht. So sagte es das Programm der Schule in
Pinczöw184, und so verlangt es auch die Ordnung von Lewartöw: «Primum ut
canat, non clamet chorus deinde ut non ora distorqueantur sonorum gravitate.
Canere volubili lingua, ut non sentiatur, numeris velociter incisis, ut non spacia
animad vertantur.» 185

An Lehrbüchern werden im Statut von Torun zwei Werke von Henricus
Faber, nämlich das «Compendiolum Musicae pro incipientibus» und «Ad musi-
cam practicam» erwähnt186. Beide Traktate, insbesondere aber das «Compendiolum»

gehören zu den meist verbreiteten Lehrbüchern des 16. Jahrhunderts

187.

Jözef Lukaszewicz erwähnt die polnischen theoretischen Traktate, die seiner

Meinung nach auch als Musiklehrbücher in den Schulen benutzt worden sind18S.

Darunter befindet sich auch «De Musica laudibus oratio» (Krakow 1540) von
Sebastian aus Felsztyn, der reichlich aus dem Werk von Franchino Gaffori
schöpft189.

181 Stanislaw Tync, Najdawniejsze ustawy Gimnazjum Torunskiego, Torun 1925 FontesXXI.
182 Stanislaw Kot, Szkota lewartowska, op. cit., S. 1.

183 Henryk Barycz, Powstanie, wzrost i upadek gimnazjum röznowierczego w Pinczowie
(1551-1565), in: Pinczöw i jego szkoty w dziejach, Warszawa 1979, S. 69-93 Zeszyty Nauko-
we U. J. DXII. Es handelt sich um «Gymnasii Pinczoviensis institutio», siehe auch: Stanislaw
Kot, Pierwsza szkola, op. cit., S. 19,22-23.

184 Stanislaw Kot, Pierwsza, op. cit., S. 23.
185 Stanislaw Kot, Szkola lewartowska, op. cit., S. 11.

«Zunächst damit der Chor singt und nicht schreit und dann damit sie (die Leute) niemals durch
unangenehme Töne gequält werden. Singen mit ausgebildeter (schöner) Zunge (Stimme), damit
es (das Zuhören) nicht wehtut, rasch mit klarem Takt/Rhythmus, damit man keine Pausen
bemerkt.»

186 Stanislaw Tync, Najdawniejsze ustawy, op. cit., S. 156.

187 Siehe: Friedrich Sannemann, Die Musik als Unterrichtsgegenstand in den evangelischen Latein¬
schulen des 16. Jahrhunderts, Berlin 1904 Musikwissenschaftliche Studien H. IV, S. 41; auch

Sternfeld, Music in the schools of the reformation, in: MD 1948, S. 113. Das «Compendiolum
Musicae» wurde auch dreimal in Breslau bei Krispiniusz sowie Jan Szarffenberger gedruckt
und zwar 1562, 1569, 1582 (siehe: Maria Przywecka Samecka, op. cit., S. 237).

188 Jözef Lukaszewicz, Historya szköl, op. cit., S. 111-112.
189 Zygmunt M. Szweykowski, Rozkwit wieloglosowosci w XVI wieku, in: Z dziejöw polskiej kul-

tury muzycznej, Bd. I, Krakow 1958, S. 87. Als weitere polnische Traktate erwähnt J. Lukaszewicz

in Historya szköt, op. cit., S. 111-112: Sebastian aus Felsztyn, «Opusculum Musicae» und
«Modus regulariter» sowie Marcin Kromer, «Musicae elementa». Es erschienen im 16.

Jahrhundert weitere polnische theoretische Traktate (als Drucke oder als Handschriften) siehe:

Zygmunt M. Szweykowski, Rozkwit, op. cit., S. 86-87. Es ist dabei zu vermerken, dass in Krakow
in den Jahren 1544-1587 sieben Ausgaben der «Questiones Musicae» von J. Spangenberg
erschienen. Dies war ein Lehrbuch, dass man im 16. Jahrhundert auch in den protestantischen
Schulen benutzt hat (siehe: Friedrich Sannemann, Die Musik, op. cit., S. 31).

109



Es ist möglich, dass es ausser den erwähnten Handbüchern noch solche gab,
die die Kantoren selbst schrieben. Die Musiklehrer konnten auch die zu ihrer
Zeit erscheinenden «Kathechismi» und «Kantionalien» in den Schulunterricht
einbeziehen. Unter den ersten Lehrern gab es viele Ausländer, die vielleicht ihre
eigenen Unterlagen benutzten (z. B. Jan Thenaud, der in Pinczöw unterrichtete).

Im Gymnasium von Torun umfasste der Unterricht selbst beispielsweise
6 Stunden wöchentlich zwischen 12 und 13 Uhr190 (was den Vorstellungen Philipp

Melanchthons entsprach)191. Jede Lektion bestand aus je einer halben Stunde

Praxis und Theorie192. Musikunterricht erhielten in Torun nur die letzten
zwei Klassen (d. i. die fünfte und sechste)193, für die vierte Klasse war das «Bre-
vis Musicae compendium» vorgesehen194.

Ausser dem Besuch des genannten Unterrichts mussten die Schüler im
Gymnasium zu Torun an jedem Werktag und Sonntag Hymnen in der Kirche singen

195. An Samstagen, Sonntagen und an Feiertagen sangen sie am Abend auch
Psalmen196. Die Schüler sangen auch mehrstimmigI97. Die Anordnungen betrafen

alle Schüler des Gymnasiums in Torun, darunter auch Polen, was beweist,
dass diese Schule neben einem deutschen auch einen polnischen Kantor
besass198. Auch andere Schulen, vor allem Gymnasien (und zwar die lutherischen)
besassen mit Sicherheit Chöre; Indiz dafür sind die mehrstimmigen Stücke in
den Kantionalien von Artomiusz (1587, 15 96)199 und die «Summa nabozenstwa»
aus dem Jahre 1573. Es ist interessant zu erfahren, welche Beziehung zur Musik
als Unterrichtsfach die polnischen Verfasser pädagogischer Schriften des

16. Jahrhunderts hatten. Im allgemeinen fehlte es an eigenen polnischen Ideen.
Man hielt sich weitgehend an ausländische Autoren 20°. Die Musik nimmt in die-

190 Stanislaw Tync, Dzieje, op. cit., S. 215. Die Unterrichtszeit entspricht der damaligen Praxis,
siehe: F. Sannemann, Die Musik, op. cit., S. 14.

191 Georg Schünemann, Geschichte der deutschen Schulmusik, Teil I, Leipzig 1931 2, S. 92.
192 Stanislaw Tync, Dzieje, op. cit., S. 215, 216. Eine solche Einteilung des Musikunterrichts bildete

damals keine Ausnahme. Die Schulordnung in Braunschweig zeigt dieselbe Verteilung (siehe:
Sternfeld, op. cit., S. 117).

193 Stanislaw Tync, Dzieje, op. cit., S. 4,6. Musikunterricht nur in den zwei letzten Klassen sieht
auch die Schulordnung von Wittemberg aus dem Jahre 1533 vor (siehe: Sternfeld, op. cit.,
S. 118).

194 Stanislaw Tync, Najdawniejsze, op. cit., S. 4.
195 Stanislaw Tync, Dzieje, op. cit., S. 41,42.
196 ebenda S. 42.
197 Stanislaw Tync, Dzieje, op. cit., schreibt auf der S. 216 wie folgt: «Am Mittwoch war der Kan¬

tor verpflichtet Chorunterricht zu erteilen.»
198 Stanislaw Tync, Dzieje, op. cit., S. 61,216.
199 Bei dem Lied: «Szczodry wieczör» (Artomiusz Kantional, Torun 1587, Bl. C 14) steht: ein schö¬

nes Lied für Kinder zu zwei Stimmen. Im Vorwort zum Kantional von Jan Zaremba (Brzesc
Litewski 1558) kann man lesen: Und es sind auch andere Stimmen zum Tenor zugefügt worden
für diejenigen, die das figurale Singen lieb haben. Solches Singen konnte man nur in der Schule
lernen. Einen Chor hatte auch das Gymnasium in Elblag (siehe: Gustaw Döring, Die musikalischen

Erscheinungen in Elbing bis zum Ende des 18. Jahrhunderts, Elbing 1868, S. 4—5) sowie
Gdatisk (siehe: Theodor Hirsch, Geschichte des academischen Gymnasiums in Danzig, Danzig
1837, S. 45). Weitere Bemerkungen siehe Kapitel «Aufführungspraxis».

200 Stanislaw Tync, Szkolnictwo i wychowanie w Polsce XVI w., in: Kultura staropolska. Krakow
1932, S. 319.

110



sen Arbeiten als Element der Erziehung eher einen bescheidenen Platz ein201.

Manche Autoren jedoch, wie z. B. Hieronim Balinski, hielten die Musik für
einen unerlässlichen Faktor der Erziehung. In der «De educatione pueri» (1598)
schreibt er: «(...) Ich rate, ihn (den Jungen) in die gute Schule mit den anderen
Schüler nach Krakow zu schicken, damit er sich nicht nur an den Unterricht,
sondern auch an den Dienst Gottes mit den anderen gewöhnt und das sowohl
was das Gebet, aber auch den kirchlichen Gesang, und zwar nicht nur den einfachen

(einstimmigen Choral), sondern auch den figuralen angeht, weil das das

scopus principalis educationis des Menschen ist,...» weil, wie er weiter
schreibt: «musica mollit mores, nec sinit esse feros.»202

Die unten (S. 122) zur Übersicht abgebildete Karte wurde aufgrund der Angaben
in folgenden Beiträgen erstellt:

1. Stichwort Szkoly, in: Encyklopedia Koscielna, Warszawa 1876, Bd XXVII,
S. 592-613.

2. Aleksander Kossowski, Zarys dziejöw protestantyzmu na Wolyniu w
XVI-XVII w., in: Rocznik Wolyriski, Bd. III, Röwne 1933.

3. Kazimierz Lepszy, Reformacja w Polsce, op. cit.

4. Jözef Lukaszewicz, Historya szköl w Koronie i w Wielkim Ksiçstwie Litews-
kim od najdawniejszych czsöw az do roku 1794, Poznan 1849, 1851 (2 Bde.).

5. Jözef Lukaszewicz, O kosciolach Braci Czeskich, op. cit.

6. Jerzy Slizinski, Sladami Braci Czeskich w Wielkopolsce, Warmii i Mazurach,
in: Pamiçtnik Literacki XLV (1954), Nr. 2, S. 547-579.

7. Karl Völker, Kirchengeschichte Polens, Berlin 1930.

B. Die Pflege des Kirchenlieds
im protestantischen Polen des 16. Jahrhunderts

1. Das Kirchenlied im Gottesdienst

Die Aufführungspraxis des polnischen protestantischen Liedes wurde in der

musikwissenschaftlichen Literatur nur knapp behandelt 203. Es folgt deshalb
eine kurze Betrachtung dieses Problemkreises. Den Ausgangspunkt bilden ver-

201 Siehe dazu: Mirosïaw Perz, Poglady na muzykç w Polsce XVI stulecia, in: Renesans, Sztuka i
ideologia, Warszawa 1976, bes. S. 162-163, sowie Zbigniew Chaniecki, Z dziejöw wychowania

muzycznego w Polsce, in: M 1981, Nr. 2, S. 47-84.
202 Zitiert nach: Pisma pedagogiczne, op. cit., S. 370, 372.

203 Zum Beispiel Karol Htawiczka, Piesni Cypriana z Sieradza, Przyczynek do historii ruchu spie-

waczego w Polsce, in: M (1959), Nr. 3, S. 18-44.

111



schiedene Quellen wie etwa Kirchenordnungen204, Synoden-Akte 205, theologische

Schriften 206, persönliche Berichte, die Kantionalien selbst sowie iko-
nographische Unterlagen. Was die Kirchenordnungen betrifft, so informieren
sie in erster Linie über den Verlauf des Gottesdienstes. Die Lutherische ist dabei
eine reine Übersetzung der preussischen Kirchenordnung207. Diese Übersetzungen

waren vor allem für Masuren gedacht. Die Agenden geben nur kurze (einige
Seiten umfassende) Erläuterungen über die Gestaltung der einzelnen Gottesdienste

(z.B. im Advent). Die calvinistische Kirchenordnung trat zuerst in
Gestalt einer Synoden-Akte auf, als Ergebnis der Zusammenkunft mit den
Böhmischen Brüdern in Kozminek (15 5 5) 20S. Nach ihrer Ankunft in Polen (1556)
hat Jan Laski diese Ordnung ausgebaut, wobei ihm die Kirchenordnung für die
Gemeinde in London als Grundlage diente209. Die Kirchenordnung aus dem
Jahre 1599 führt diese Tradition weiter.

Sowohl bei den Böhmischen als auch bei den Polnischen Brüdern war die
entscheidende Instanz im Bereich der administrativen Angelegenheiten die Synode.
Es darf daher die Tatsache nicht übersehen werden, dass alle Protokolle der
Synoden der Polnischen Brüder verschollen sind210.

Es ist darauf hinzuweisen, dass die polnische kirchliche Rechtsbildung sich

naturgemäss von derjenigen in andern Ländern (etwa in Deutschland)
unterscheidet. In Polen wurde die neue Lehre von den Landesbehörden eingeführt.
Eine Landesordnung für die Kirche gab es nicht. Die Kirchenordnungen wurden

204 Lutherische Kirchenordnungen:
1 Ustawa o zwierzchniej chwale Bozej, Königsberg 1544 (PL GD N1 85 8° adl. 17 b).
2 UstawaalboPorzadKoscielny, Königsberg 1560(u.a.: PLKÖ cim. Qu2546).
3 Ustawa albo Porzad Koscielny, Königsberg 1571 (PL Kj cim. Qu 4989).
In Fragmenten erhaltene Agenden:
1 Erazm Gliczner, Agenda na nabozeristwo dnia wtörego swieta Narodzenia Panskiego, Gro-

dzisk 1573 (PL KÖ cim. F. 4.270).
2 Erazm Gliczner, Agenda szafunku wieczerzy panskiej, Grodzisk 1573 (PL KÖ cim.

F. 4.269).
3 Agenda nabozenstwa na swiçto obrzezania panskiego, Grodzisk 1573 (PL KÖ cim. F. 4.271).
4 Agenda nabozenstwa adwentowego, Grodzisk 1573 (PL kÖ cim. F. 4.273).
Calvinistische Kirchenordnungen:
Porzadek NabozenstwaKosciola Powszechnego, Torun 1599 (u. a.: PL WRo XVI Qu3070).

205 Siehe: Akta synodöw röznowierczych w Polsce, bearb. von Maria Sipaytto, Bd. I (1550-1559),
Bd. II (1560-1570), Warszawa 1966, 1972; ferner: Gottfried Smend, Die Synoden der Kirche
augsburgischer Konfession in Grosspolen im 16., 17. und 18. Jahrhundert, Posen 1930 Jahrbuch

des theologischen Seminars der Unierten Evangelischen Kirche in Polen, Bd. II.
206 Literatura arianska w Polsce, Antologia, bearb. von Lech Szczucki, Janusz Tazbir, Warszawa

1959.
207 Siehe: Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, hrsg. von Emil Sehling,

Bd. IV, Leipzig 1911; sowie: Walther Hubatsch, Die Kirchenordnung für das Herzogthum
Preussen von 1558, in: Festgabe Leonard von Muralt, Zürich 1970, S. 209-220.

208 Siehe: Naunin, Kirchenordnungen des Johannes Laski, in: Deutsche Zeitschrift für Kirchen¬
recht, XIX (1909), S. 361-369.

209 Siehe: Naunin, op. cit., S. 26, sowie Elisabeth Enke, Das Psalmlied in den frühen reformierten
Liturgien, in: Musik und Gottesdienst X, 1 (1956), S. 12.

210 Siehe: Janusz Tazbir, Kisielirisko - bereski zbör Braci Polskich, in: PH 57 (1966), S. 126; ferner:
die Bemerkung im Quellenkapitel über die Qüellenverluste der polnischen Protestanten.

112



oft von Adligen selbst entworfen, und zwar in Form eines Privilegs (z. B. das

Privileg von Rafal Leszczynski aus dem Jahre 1581 für Goluchowo)211.
Die Fortentwicklung der Verfassung brachten erst die Synoden. Auf diese

Weise entstand die Synodalverfassung, welche am vollständigsten bei den Calvi-
nisten ausgearbeitet war. Diese Rechtsakten behandeln das Problem der
Aufführungspraxis nur in bescheidenem Masse, ausserdem gelten mehrere von
ihnen als verschollen, was die Beantwortung der Frage nach der Aufführungspraxis

erschwert. In den vorwiegend theologischen Arbeiten übte man harte Kritik

an der bisherigen Struktur der Kirche212 sowie an der Aufführungspraxis des

katholischen Gottesdienstes213, somit also auch an der Rolle der Musik214. Die
Form des neuen Gottesdienstes entstand allmählich im Verlaufe der Zeit, wie
aus Kirchenordnungen und Synoden-Akten sichtbar wird215. Die einzelnen
Glaubensbekenntnisse gestalteten den Gottesdienst samt der Musik unterschiedlich.

Diese Zusicherung, die Gottesdienste frei zu gestalten, erhielten die polnischen

Protestanten im Konsensus von Sandomierz (1570) sowie bei zahlreichen
anderen Zusammenkünften (z.B. an der Synode von Torun 1595)216. Luther
selbst hat kein starres Schema des Gottesdienstes entworfen217 und auch Jan
Laski war in dieser Hinsicht tolerant218.

Schon aus den Quellen wird sichtbar, dass die in den polnischen protestantischen

Kirchen verwendeten Lieder überwiegend einstimmig gesungen wurden.
Diese Praxis haben vor allem die Böhmischen Brüder219, aber auch die Calvini-

211 Emil Sehling, op. cit., S. 253.
212 Jerzy Blandrata, Przeciwstawienie faîszywego Chrystusa i owego prawdziwego usw., in: Litera-

tura arianska, op. cit., S. 27; Grzegorz Pawel aus Brzeziny, Rozdzia! starego testamentu od

nowego, in: Literatura aianska, op. cit., S. 236, 242; Hieronim Powodowski, Wqdzidto na

sprosne blqdy usw., in: Literatura arianska, op. cit., S. 546.
213 Marcin Czechowic, List do Jana Zamoyskiego, in: Literatura arianska, op. cit., S. 484. Die

Kritik wurde auch in literarischen Schriften vertreten, wie etwa bei Mikotaj Rej in «Wizerunek
wtasny» (hrsg. im Jahre 1558); auf S. 181 schreibt er: die Glocken schlagen, sie singen, sie

schwingen mit dem Sprengwedel, räuchern, quiecken mit der Orgel, verbeugen sich tief (zitiert
nach Barbara Szydlowska-Ceglowa, Staropolskie nazewnictwo instrumentöw muzycznych,
Wroclaw 1977, S. 198, dt. Übers. T. K.).

214 Grzegorz Pawel aus Brzeziny, op. cit., S. 231, 232, 237.

Krzysztof Krainski schreibt im Vorwort zum Kantional aus dem Jahre 1609 Bl. 28v: «Die Römer
(d. h. die kath. Kirche) haben in ihren Gottesdienst hässliche Lieder, Rotula, ausgelassene Weisen

eingeführt.» Auf S. 26 schreibt Krzysztof Krainski in gleichem Kantional: «... dort (d. h. in
der kath. Kirche) gibt es nichts anderes als Prunktöne, Getümmel, Lärm, Geschrei,

Gequiecke, Gebrüll, Gegröhle, Bärenbrummen, sie klopfen nur mit den Zähnen.»
Aus diesem Zitat wird auch die neue Anschauung der Musik sichtbar. Man ist für eine ausgeglichene,

den Ohren angenehm klingende Musik.
215 Die Bestätigung des Konsensus von Sandomierz (1570), wie sie in Poznan (1570) zusammenge-

fasst wurde sagt in § 18: «Wir beschliessen über die päpstlichen Zeremonien und Riten, die

langsam abgewöhnt und schliesslich abgeworfen werden sollen» (zitiert nach: Jözef Lukasze-

wicz, O kosciotach Braci Czeskich, op. cit., S. 115; dt. Übers. T. K.).
216 Jözef Lukaszewicz, O kosciolach Braci, op. cit., S. 167.

217 Friedrich Blume, Das monodische Prinzip in der protestantischen Kirchenmusik, Hildesheim
1975,S. 19.

218 Haiina Kowalska, Dzialalnosc op. cit., S. 137-139.
219 Stichwort: Böhmische Brüder, in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart, Bd. I, S. 1438.

113



sten gepflegt 220. Darüber berichtet K. Krainski in seinem Vorwort zu dem Kan-
tional aus dem Jahre 1609 (Bl. 26 v) wie folgt: «Das Singen sollte in der Kirche
einstimmig ausgeübt werden; ohne das Figurieren, ohne Fraktieren, ohne
Gequiecke, ohne zungenbrechende Kunststücke.» Die erhaltenen antitrinitari-
schen Lieder aus dem 16. Jahrhundert deuten auf die gleiche Aufführungspraxis
wie bei den Calvinisten (die Polnischen Brüder waren eine Abspaltung der Cal-
vinisten)221. Diese Lieder wurden von der Gemeinde meist zusammen mit dem

Schulchor gesungen 222.

Die meisten Schulen der verschiedenen Glaubensbekenntnisse besassen mit
Sicherheit Chöre. Daraufhin deuten nicht nur die erhaltenen Schulordnungen
(etwa für Torun oder Lewartow) oder Lieder mit lateinischem Text, sondern
auch Stücke in den Kantionalien, welche auf Wechselgesang hinweisen. Dazu
gehören z. B. die reichlich vertretene Sequenzform bei den Böhmischen Brüdern
sowie die Litaneien und andere Einzellieder 223. Auch die in verschiedenen Quellen

vorhandenen Bilder deuten auf eine solche Aufführungspraxis 224. Auch die

Kirchenordnungen bringen einige Hinweise auf die Existenz eines Chores, wie
z.B. die Kirchenordnung aus dem Jahre 1571 (B1.35v): «dann singt der Chor

220 Siehe: Pierre Pidoux, Die geistliche Hausmusik der Reformierten, in: Musik und Gottesdienst
XIX (1965), S. 1.

221 Über die Aufführungspraxis der Polnischen Brüder ist wenig bekannt. Marek Wajsblum gibt
in: Dyteisci malopolscy, op. cit., S.73, 79 eine Beschreibung des Gottesdienstes des Dyteisten
(einer Abspaltung der Polnischen Brüder). Dieser sollte einfach sein und sich vor allem auf das

gesprochene Wort konzentrieren, d. h. auf die Predigt (wobei jeder Gläubige das Recht zu
predigen hatte) und auf Gebete. Die Lieder (etwa 2) sang man am Schluss.

222 Krzysztof Krainski schreibt im Vorwort zum Kantional aus dem Jahre 1609, Bl. 22 v.: «Im Got¬
tesdiensthaus soll das ganze Volk singen, nicht nur die Geistlichen, sondern auch die Weltlichen»
und auf S. 32 v.: «Was der alternatim Gesang anbetrifft wir missbilligen diesen Gesang
nicht, er kann dort beibehalten werden, wo eine Schule ist, aber wo keine Schule vorhanden ist,
ist es besser, dass alle gemeinsam einstimmig singen». Auch der Vertrag zwischen der Schule in
Piriczöw und dem Franzosen Jan Thenaud aus dem Jahre 1572 erwähnt die bedeutende Rolle des

Schulchors im kirchlichen Gesang: «In der Kirche sollte Herr Jan und auch seine Gehilfen beim
Dienst Gottes das Lob Gottes durch standhaftes und friedfertiges Singen ausüben, mit der ganzen

Schule, mit dem Einverständnis des Geistlichen. Dafür ist für ihn und die Schule der Platz in
der Vorhalle vorgesehen» (zitiert nach: Zygmunt Szweykowski. Rozkwit, op. cit., S. 121; dt.
Übers. T. K.).

223 Litaneien finden sich beispielsweise im Artomiusz-Kantional aus dem Jahre 1587, im lutheri¬
schen Gesangbuch aus dem Jahre 1596 sowie im Krainski-Gesangbuch aus dem Jahre 1604.

Als Beispiel für Einzellieder sei das Lied «Ofierze wielkanocnej chwalç wzdawajmyz» im
Krainski-Gesangbuch aus dem Jahre 1604 (Bl. C21 v) erwähnt, das im Wechselgesang zwischen
Volk und «Schule» aufgeführt werden sollte, und der Brauch des «Quempas-Singen» (ein
Beispiel findet sich etwa im lutherischen Kantional aus dem Jahre 1596, S. 39).
(Quempas: volkstümliche Bezeichnung der einst verbreiteten spätmittelalterlichen Cantion
«Quem pastores laudavere», die im evangelischen Raum den gottesdienstlichen Höhepunkt der
Christnacht bildete. Charakteristikum war die Wiedergabe des 1. Teils des aus mehreren Teilen
zusammengefügten Gesanges: «Nunc angelorum gloria und Resonet in laudibus» durch vier
auf den Kirchraum verteilte Knaben. (Siehe: Karol Htawiczka, Vom Quempas-Singen in Polen,
in: JLH [1967], S. 149-154.)

224 Schon im Jahre 1515 wurde in Krakow die «Epitoma utriusque musicae practicae» von Stefan
Monetarius gedruckt. Auf dem Titelblatt sind sechs Männer abgebildet, welche das Lied «In
Gottes Nahmen fahren wir» singen. Sie mussten bestimmt geschult sein, darauf deutet die erho-

114



das Sanctus oder gewöhnliche Psalmen», oder die Kirchenordnung aus dem
Jahre 1544 (Bl. B 2 v): «Der Geistliche soll das Gloria in excelsis deo singen.
Und der Chor soll Et in terra mal polnisch, mal lateinisch singen», oder die
Kirchenordnung aus dem Jahre 1560 (S. 125): «Am Anfang singen sie Introit auf
Latein. Die Jugend soll es singen - besonders die in Königsberg aus dem neu
gegründeten Collegium.» Auch die Solmisationszeichen im calvinistischen
Gesangbuch aus dem Jahre 1636 zeugen von der Zusammenarbeit zwischen
Chor und Gemeinde 225.

Die Lieder wurden der Gemeinde entweder vom Pfarrer oder Kantor
beigebracht 226, oder man übte sie zuvor mit den Schülern und nachher zusammen mit
der Gemeinde in der Kirche. Es ist anzunehmen, dass man vor allem auswendig
sang.

Die Zahl der gesungenen Lieder konnte deshalb nicht gross sein 227. Es ist
daher um so bewundernswerter, dass die Böhmischen Brüder bis dreissig Lieder
in einem Gottesdienst sangen 228. Anderseits weiss man, dass «in der Kirche der
Böhmischen Brüder der Gesang der wichtigste Bestandteil des Gottesdienstes
neben der Predigt war, und in den böhmisch-brüderlichen Liedern ist die

ganze Dogmatik und Ethik dieser Konfession enthalten» 229. Die Calvinisten
hatten, was die Anzahl der während des Gottesdienstes gesungenen Lieder
betraf, andere Ansichten: «Es ist besser drei Lieder aus frommem Herzen, als
viele Psalmen und Lieder zu singen.»230

Neben dem einstimmigen Gesang pflegte man in der lutherischen Kirche,
hauptsächlich bei grösseren Anlässen und Kirchenfesten und vor allem in den
Grossstädten, auch den mehrstimmigen Gesang. Die Kirchenordnung aus dem
Jahre 1560 (Bl. 136 v.) schreibt: «Und an Festtagen singen sie nicht nur chorali-
ter, sondern auch figuraliter, um die jungen Leute bei der Übung zu halten.»

bene rechte Hand des Dirigenten (rechts im Bild, vgl. S. 123), sowie die Tatsache, dass die Sänger

die Hand an die Wange halten.
Im Gesangbuch der Böhmischen Brüder aus dem Jahre 1561 (tschechisch) sind auf dem Titelblatt

drei Sängergruppen an drei separaten Pulten abgebildet. Der Dirigent (im Vordergrund)
hält einen langen Stock in der Hand. Man muss mit Sicherheit annehmen, dass es sich hier um
Wechselgesangpraxis handelt (vgl. S. 124). Ein ähnliches Bild findet sich auf dem Titelblatt des

Kantionais der Böhmischen Brüder (polnisch) aus dem Jahre 1554, wobei hier nicht nur Männer,

sondern auch Kinder dargestellt sind (vgl. S. 121).
225 Dazu: Friedrich Blume, Geschichte, op. cit., S. 357.

226 Die Kirchenordnung aus dem Jahre 1560, Bl. 139 sagt: «Und wenn das Volk diese erwähnten
polnischen Lieder nicht kennen sollte, sollten sich sowohl der Pfarrer als auch der Kantor
Mühe geben, das Volk zu lehren, vor allem das junge Volk.» Die Kirchenordnung aus dem Jahre

1570, B1.40 schreibt: «Dort, wo die Schulen klein sind oder wo es gar keine gibt, soll der
Schulmeister oder der Pfarrer die Kinder vom Dorf zu sich rufen, und sie sollen zusammen mit
der Gemeinde die Psalmen singen.»

227 Das geht auch aus den Kirchenordnungen hervor, welche «obligatorische» Lieder (zu bestimm¬

ten Festtagen, aber auch Werktagen) in bescheidener Zahl erwähnen.
228 Friedrich Blume, Geschichte der evangelischen Kirchenmusik, Kassel 1965 S.408. Die Böh¬

mischen Brüder haben auch die umfangreichsten Gesangbücher.
229 Siehe: J.Bidlo, Jednotâ Bratrskâ v prvnim vyhnanstvi, Teil 1-4, 1548-1595, Bd. III, Praha

1900-1933, S. 141.

230 Das Zitat stammt aus dem Vorwort zum K. Krainski Kantional (1609), Bl. 31 v.

115



Dass dabei die ganze Schule gesungen hat, ist eher zu bezweifeln. G. Döring
behauptet, dass in einem solchen Chor nur die Schüler mit guter Stimme und
gutem Gehör mitwirkten231. Die anderen Konfessionen waren gegen diese
Praxis232. In diesem Punkt unterscheidet sich die durch Luther eingeführte Praxis,
welche für die städtischen Gottesdienste mehr Aufwand als für die Kirche auf
dem Lande vorsah, von den Ansichten anderer Glaubensrichtungen, dies
sowohl in Polen als auch in andern Ländern.

Es gab auch Stellen im Gottesdienst, an denen der Priester allein oder im
Wechselgesang mit dem Chor gesungen hat 233. Der Gesang während des
Gottesdienstes wickelte sich im 16. Jahrhundert ohne Orgelbegleitung, nur mit
Unterstützung eines Vorsängers ab. Die Calvinisten, die Polnischen 234 und die
Böhmischen Brüder 235 waren überhaupt gegen jeglichen Gebrauch von Instrumenten

in der Kirche. In den lutherischen Kirchen waren dagegen Orgeln vorhanden,

wie dies die Existenz von Instrumenten in mehreren Kirchen (z.B. Poznan

236, Gdansk 237, Torun 238) beweist. Die Orgel wurde vor allem in der alterna-
tim-Praxis eingesetzt 239. Die Kirchenordnung aus dem Jahre 1571 (S. 10) sieht

vor, dass in jenen Kirchen, wo ein Organist wirkt, dieser das «Nunc dimittis»
abwechslungsweise mit dem Chor spielen soll, «dann spielt er einen Vers auf der

Orgel und der Chor singt den zweiten». Ansonsten werden die Orgel sowie
andere Instrumente in den Kirchenordnungen nicht erwähnt, was allerdings
nicht unbedingt heisst, dass man diese in der Kirche nicht benutzt hat. Daneben

231 G. Döring, Die musikalischen, op. cit., S. 18.

232 Siehe dazu oben S. 114, Vorwort zum Kantional aus dem Jahre 1609.

233 Zum Beispiel im Benedictus aus der Kirchenordnung 1560, Bl. 134 v.
234 K. Krairiski schreibt im Vorwort zu seinem Kantional aus dem Jahre 1609, S. 35: «Das Spielen

verschiedener Instrumente wie: Orgel, Regal, Laute, Zither, Harfe, Geige, Schalmei, Zink,
Trommel, Zurna, Dudelsack ist in einem christlichen Gottesdienst nicht nötig.»
Auch die Polnischen Brüder wie etwa Grzegorz Pawef aus Brzeziny in «Rozdzia! starego», op.
cit., kritisieren die Rolle der Instrumente in der Kirche: «Orgel, Musik, Harfen und andere
Instrumente... brauchen wir nicht..., weil wir Christen sind» (zitiert aus: Literatura arians-
ka, op. cit., S. 237, dt. Übers. T. K.). Es ist möglich, dass man einige dieser Instrumente in den
lutherischen Kirchen benutzt hat. Es gibt z. B. Berichte, dass man sich in Torun in der Georgenkirche

ein Positiv von der Gattin des Bürgermeisters ausleiht. Um die Mitte des Jahrhunderts
mehren sich in Königsberg und in Gdansk die Belege, dass die Stadtpfeifer zur Unterstützung
des Figuralchors herangezogen werden (siehe: Joseph Müller Blattau, Die Musik im Zeitalter
der Reformation und des Barock, in: Deutsche Staatenbildung und deutsche Kultur im Preus-
senlande, Königsberg 1931, S.235). Auch aus Poznan gibt es Nachrichten über verschiedene
Instrumentalisten (siehe: Maria Wojciechowska, Jak sie muzykowalo w dawnym Poznaniu?,
in: M. 1928, Nr. 4/5, S. 212), ob sie aber in der lutherischen Kirche tätig waren, bleibt offen (siehe

auch: Aleksandra Szulcöwna, Muzykowanie w Polsce renesansowej, op. cit.).
235 Dazu Stichwort: Böhmische Brüder, in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart, S. 1438 und

F. Blume, Geschichte, op. cit., S. 407.
236 Maria Wojciechowska, Jak sie muzykowalo, op. cit., S. 211.

237 Hermann Rausching, Geschichte der Musik und Musikpflege in Danzig, Danzig 1931, S. 9,10.
238 ebenda S. 8. Über das Vorkommen der Orgel in Polen im 16. Jahrhundert überhaupt siehe:

Jerzy Mizgalski, Organisci i organomistrze polscy jako zrödla rozprzestrzeniania sie muzyki
profesjonalnej na terenie Polski do konca XVIII wieku, Warszawa 1961 Prace Naukowe
Instytutu Muzykologii UW, Bd. I, bes. S. 90.

239 Das war üblich, siehe: Gunther Hoffmann, Gemeindegesang in der Reformationszeit, in: Der
Kirchenchor XV (1955), S. 67-68. Luther selber war grundsätzlich nicht gegen die Präsenz von
Instrumenten in der Kirche (siehe: Stichwort M. Luther, in: MGG, Sp. 1342-1343).

116



haben die Organisten höchstwahrscheinlich auch selbständige, teils eigene Stük-
ke (wie etwa Präambeln) gespielt. Für diese Praxis spricht z.B. die als Handschrift

erhaltene Orgeltabulatur des Organisten Jan Fischer aus Mrqgowo (im
Königlichen Preussen) aus dem Jahre 1595240.

2. Die geistliche Hausmusik der Protestanten

Die Aufführung der polnischen protestantischen Lieder war in Polen im
16. Jahrhundert nicht nur auf die Kirchen beschränkt. Dies zeigen z.B. die in
verschiedenen Kantionalien (etwa im lutherischen Artomiusz-Gesangbuch aus
dem Jahre 1587, im calvinistischen Kantional aus dem Jahre 1594 und im
Gesangbuch der Böhmischen Brüder aus dem Jahre 1554) vorhandenen
sogenannten Hirtentum-Lieder (Hausandachtslieder)241. Die Kirchenlieder sollten
auch im Alltag gesungen werden. Dabei dachte man vor allem an die katechetischen

Lieder. So schreibt etwa K. Krairiski in seinem Vorwort zum Kantional
aus dem Jahre 1609: «Zu jeder Zeit soll man zu Gott beten und ihm singen, sei

es bei der Arbeit, auf der Reise oder zu Hause 242.» Auch die Kirchenordnung
aus dem Jahre 1571 sagt: «Diese Lieder soll man auch während der Feldarbeit
und zu Hause singen.» 243 Die Calvinisten Hessen auch einen zu Hause gefeierten
Gottesdienst zu. Ein Formular hierzu findet man im Krainski-Kantional
1604 244.

Die Calvinisten pflegten auch den mehrstimmigen Gesang zu Hause. Dafür
sprechen die zahlreichen als Einzeldrucke veröffentlichten mehrstimmigen Stük-
ke 245. Es ist gut möglich, dass sie mit Instrumentalbegleitung ausgeführt wur-

240 Künstlich Tabulatur-Buch darinnen sehr gutte Moteten von vornehmsten Komponisten auf die

Orgel, siehe: Slownik, Muzyköw Polskich, Bd. I, S. 140. Es ist möglich, dass man in den
lutherischen Kirchen andere, in Polen entstandene Orgeltabulaturen (z.B. diejenige des Jan aus

Lublin) benutzt hat. F.Blume, Geschichte, op. cit., S.65, schreibt, dass man auch weltliche
Stücke spielte. Diese sind reichlich in den polnischen Tabulaturen vertreten.

241 Das waren Lieder, die man vor und nach dem Essen, vor dem Schlafengehen und zu anderen
Anlässen sang. Über eine solche Praxis berichtet Jan Ryba und zwar als Beschreibung des Treffens

zwischen den Böhmischen Brüdern und den Calvinisten in Kleinpolen im Jahre 1556 (siehe:

Jözef Lukaszewicz, O kosciolach Braci Czeskich, op. cit., S. 66-71). Ausführlich berichtet
über diese Praxis auch Karol Hlawiczka, Lieder des Hirtentums in polnischen Gesangbüchern
des 16. und 17. Jahrhunderts, in: JHL XIV (1969), S. 149-152.

242 Bl. 28 v.
243 Es wurden in dieser Kirchenordnung auf S. 12-12v. zahlreiche Lieder zu verschiedenen kirchli¬

chen Anlässen aufgezählt. - Das Zitat auf Bl. 13 v.
244 Es sind dabei auch Lieder vermerkt: «Wierzç w Boga» und «Bogu Ojcu i synowi» (Bl. M 23 -

M 23 v.).
245 Solche mehrstimmigen Stücke enthielt wahrscheinlich auch das nur in Fragmenten erhaltene

Kantional von Zaremba (Brzesc Litewski 1558). Im Vorwort zu diesem Kantional steht: «Es
sind dem Tenor auch andere Stimmen zugefügt worden, für diejenigen, die sich als Liebhaber
des figuralen Gesanges erwiesen haben» (zitiert nach: Stanislaw Kot, Kancjonal Brzeski, op.
cit., S. 450). In dem schon vorher zitierten Vorwort zum Kantional von Groicki aus dem Jahre
1559 ist zu lesen: «Bei diesem Zeitvertreib kamen mir ins Gedächtnis jene Lieder, die ich als

Hauslehrer mit den Kindern Eurer Gnaden gesungen habe und mit denen ich die Gäste und
Freunde Eurer Gnaden in conviis domesticis oft aufheiterte.» Man weiss ausserdem, dass

z. B. Mikotaj RadziwitI und Mikotaj Rej (beide Calvinisten) eine eigene Kapelle besassen (siehe:
Karol Hlawiczka, Lieder des, op. cit., S. 152).

117



den. Die Tatsache, dass nicht bei allen Liedern jede Stimme textiert ist, lässt diese

Vermutung zu 246. Die Lutheraner pflegten das Chorsingen auch ausserhalb
der Kirche, und zwar bei verschiedenen Anlässen (z. B. bei Semesterschluss in
der Schule oder bei der Einweihung eines neuen Schulgebäudes) 247. Die in den
lutherischen Quellen vorhandenen mehrstimmigen Stücke konnten aber auch zu
Hause aufgeführt werden. Sie besassen einen einfachen Rhythmus (ohne
Proportionen) und eine einfache Melodie. Auch weiss man, dass Luther-Lieder oft
zuerst zu Hause gesungen wurden und erst später in die Kirche gelangten 248.

Aus solchen Praktiken wird deutlich, dass die Reformation in Polen einen
neuen Typus des Musizierens hervorgebracht hat: die Hausmusik. Das Repertoire

war bunt und umfangreich. Enttäuschend jedoch war dabei die Rolle der
Kirche, die kaum als Vermittlerin tätig war. Vielleicht war dies ein Grund dafür,
dass diese Praxis in späterer Zeit nur noch auf geringes Interesse stiess.

Zusammenfassung

Die Reformation hat zum ersten Mal in der polnischen Geschichte zu theologischen

Auseinandersetzungen geführt. Sie förderte aber nicht nur die Entwicklung

einer theologischen Polemik, sondern auch das Interesse am religiösen
Lied. Das Fehlen stark ausgeprägter Persönlichkeiten, die dominierende Rolle
der politischen Ziele sowie die früh einsetzende Gegenreformation bewirkten
jedoch, dass die Reformation in Polen nur von kurzer Dauer war. Die
Gegenreformation kann als Zeichen der Verbundenheit des Volkes mit dem Humanismus

und mit dem ursprünglichen Bekenntnis gedeutet werden. Hierbei ist nicht
zu vergessen, dass die bedeutendsten Literaturschöpfer des 16. Jahrhunderts
(J. Kochanowski, J. Dantyszek, L. Görnicki) in Italien studiert haben; auch der
Historiker St. Orzechowski und H. Balinski, Verfasser religiöser und pädagogischer

Schriften, haben sich ausser in Deutschland auch in Italien zu
Studienzwecken aufgehalten. Trotzdem übernahm Polen im 16. Jahrhundert Errungenschaften

der Reformation und verarbeitete sie in allen Bereichen der Kultur auf
eigene Weise. Zahlreiche religiöse, historische, philosophische und
sprachwissenschaftliche Werke weisen auf eine neue Tradition hin, die ohne die anregenden

Kräfte der Reformation kaum denkbar gewesen wäre.
Die Reformation in Polen hat überdies bewirkt, dass seit 1547 mehrere

Gesangbücher gedruckt wurden. Zu diesem Zweck hat man einige neue
Druckzentren errichtet. Die mehr als 1500 überlieferten Lied-Incipits weisen auf ein

246 Diese Praxis war damals unter den Calvinisten stark verbreitet (siehe: Pierre Pidoux, Die geist¬

liche Hausmusik der Reformierten, in: Musik und Gottesdienst XIX (1965), S. 1-7). Die polnischen

Lieder dieses Typus enthalten Texte aus allen Bereichen des Gesangbuches (die bei den
anderen Calvinisten benutzten fast ausschliesslich Psalmtexte, siehe dazu: P. Pidoux, ebenda
S. 3).

247 G. Döring, Die musikalischen, op. cit., S. 4-5.
248 Ina Lohr, Lieder für den Gottesdienst bei Luther, Zwingli und Calvin, in: Musik und Gottes¬

dienst 1949, S. 65; siehe auch: Karol Htawiczka, Piesni Cypriana z Sieradza, op. cit., S. 39.

118



Musikgut, das in erster Linie von den Böhmischen Brüdern beeinflusst ist, aber

auch sehr starke Verbindungen zur deutschen, französischen und sogar zur
niederländischen protestantischen Kirche aufweist. Es befindet sich darunter auch
eine Anzahl von Liedern mit original polnischen Texten und Melodien. Bei dieser

letzten Gruppe wurden stärker als bei den übersetzten Liedern die
Akzenteigenschaften der polnischen Sprache in grossem Ausmass auf die Musikkonstruktion

übertragen. Zarlinos Rat «in canticis quantitas syllabarum et verbor-
um accentus custodiatur» wurde also verwirklicht 249.

Die protestantischen Lieder des 16. Jahrhunderts in Polen wurden aber nicht
nur in verschiedenen Varianten gedruckt, sondern auch sehr häufig aufgeführt
und schnell verbreitet. Die protestantischen Schulen machten es möglich, dass

man sich nicht nur für die Verbreitung der modernen Bildung und für die Pflege
der polnischen Sprache, sondern auch für die musikalische Ausbildung einsetzte.
Diese Schulen waren die Zentren, in denen man lernte, die Lieder sowohl ein- als

auch mehrstimmig aufzuführen; von hier aus wurden die Kirchgemeinden stets zu
neuen Stücken animiert. Die Reformation war auch eine Bewegung, die das

instrumentale Schaffen (besonders für Orgel) beeinflusste. Und schliesslich hat
sie in Polen einen neuen Typus des Musizierens hervorgebracht, nämlich die
Hausmusik.

Trotz des starken Einsatzes für die Verbreitung des protestantischen Liedgutes
machte sich jedoch die schwache Rolle der Kirche als Vermittlerin bemerkbar:
Die protestantische Kirche in Polen war nämlich von Privatpersonen abhängig
und somit auch von deren geistigen Interessen, die sich gegen Ende des Jahrhunderts

wieder eher dem Katholizismus zuwandten.

Abkürzungen

AMiP Antiquitates Musicae in Polonia
AU Akademia Umiejetnosci
KH Kwartalnik Historyczny
KM Kwartalnik Muzyczny
M Muzyka
ORP Odrodzenie i Reformacja w Polsce

PAU Polska Akademia Umiejqtnosci
PH Przeglqd Historyczny
PM Przeglqd Muzyczny
RP Reformacja w Polsce

WDMP Wydawnictwo Dawnej Muzyki Polskiej
WEP Wielka Encyklopedia Powszechna

249 Zitiert nach: Edward E.Lowinsky, A Treatise on the Text Underlay by German Francisco de

Salinas, in: Festschrift Heinrich Besseler, Leipzig 1961, S. 243. («In den Liedern soll die Länge
der Silben und der Akzent der Worte beachtet werden.»)

119



!0 C ?»

m örenze von Polen -Litauen im 16h

I I Grenze von Polen von 1569

E\E1 Grenze von Polen nach 1569

Y//A Grenze von Gross-Pürstentun?
Litauen nach 1569

§£3 polnisches Lehen
CK.X1 polnisch - litauisches Lehen

r

Polen - Litauen im 16. Jahrhundert

Zentren der polnischen protestantischen musikalischen Drucke im 16. Jahrhundert

120



I tun*
$p ré^(tf^)o6Cpr6/to icf t $pic|ît

fi 25u6ôwn«. 2^o?3c^pvvttt«go/pobfug Shvsm
m rt<,ti« wt-\^vs„^«^rv,rtt1Ä ß-cvttttgo flutet©»

tara$s<Cjej?i<0o jfjyto tu Dolfïy/ pi. _

&t6$a ÏPakntego j&rçojowa/lTowo ptjcf^
|ottc/ 2 fternu oî> tnëydj vcowd)-im|ow.
jwtdtî? pikoécta prçejrjart«. au djwatt

puttetnu Danu Bo0u w Vjcoicj feöne>
mu/2 ru pomoey/(Tuftte/y pocit

fetttu <0>rçffàaiifïtcmu* 1

2\ofu p*n{ïùge

m.d jmu
Ä'pinmfTriCifsftBEWß rprli
Wa* pni&tn&yna&e
jtjo jpjtetw/y « i«go w 3i»ofie OTariti hfhi
a nigôy nttnarolonei p««m't ïtYicUtim.pote*
tel y «wïtfttyd) Rctnid} CjafodvpoOtog Cytii
low/poiî«B>»y ob Hbxetntnfälbo Croie*«wi»
tet/À p»tcm e inïyà) rycad) ai be tenta Xiag*

v< who! EWCV Xt / PP.VSKIEM* *

Titelblatt des Kantionais der Böhmischen Brüder. Königsberg 1554 (siehe Kapitel Kirchenlied im

Gottesdienst, obenS. 111-117, besonders Anm. 224).

121



A calvlnistische Schulen
Schulen der Polnischen
Brueder

• lutheranlsche Schulen

y Schulen der Boehmlschen
Brueder

nyiti

Protestantische Schulen in Polen im 16. Jahrhundert (zu den Quellen vgl. S. 111).

122



phani Monetär«Cremniriani/ recent« in florentiffirraCrac»
ad emoiuraentum plericg harmonfce virtn tis tyronibus ex

k aâiffimecontextum J

mmg^SEss

'«WWVJl

Afpera Pceonides cçperunt fumere roltra
Ridebant quando carmina Caftalidum

Ergo nephande caue doôrinam Zoyle tantam
Carpere/ne fias tu quoqi Pica loguax.

Hfc etenira auâorû prçccptis eruta mille/
Dulda Gorgonef munera fonds fcabet,

Stefan Monetarius. Epitoma utriusque musicae practicae. Krakow 1515. Titelblatt (siehe Kapitel
Kirchenlied im Gottesdienst, oben S. 111-117, besonders Anm. 224).

123



Titelblatt des Gesangbuches der Böhmischen Brüder. Szamotuty 1561. (Ausschnitt, siehe Kapitel
Kirchenlied im Gottesdienst, oben S. 111-117, besonders Anm. 224).

124


	Das protestantische Kirchenlied in Polen im 16. Jahrhundert

