
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 3 (1983)

Artikel: Worte Wortdeutung versperrend : zur Vokalfassung von Haydns
"Sieben letzten Worten unseres Erlösers am Kreuz"

Autor: Gülke, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835343

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835343
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Worte Wortdeutung versperrend

Zur Vokalfassung von Haydns «Sieben letzten Worten unseres Erlösers am
Kreuz»

PETER GÜLKE

Der Auftrag aus Cadiz hatte instrumentale Begleitmusik zum rituellen Vollzug
erbeten, präzis auf die sieben letzten Worte des Erlösers am Kreuz bezogen, und
Haydn war dem nachgekommen auf eine Weise, an der sich über Identitäten und
Unterschiede vokaler und instrumentaler Musik wohl mehr lernen lässt als
irgendwo sonst. Die nur scheinbar paradoxe Herausforderung einer zugleich
textgebundenen und textlosen Musik spielte er in einer Höhenlage durch, in der die
Vergegenwärtigung der Worte, die Anstrengung, sie in unterschiedlichen Bezügen

und Entfernungen mit der Musik zusammenzudenken, unausgesetzt gefordert

bleibt. In vielerlei Entfernungen, auf vielerlei Ebenen: Wie sehr die
musikalischen Themen an den Worten entlangdeklamiert, an ihnen erfunden sind,
lässt sich leicht nachvollziehen; wie sehr sie aber zugleich zur kompliziertesten
Verarbeitung taugen, ist ebenso wunderbar wie in der Architektur des Ganzen
die Equilibrierung von motivisch Ähnlichem und Neuem, von Ton- und
Taktarten, sonaten- und liedhaften Formen. Zugleich werden alte musikalische
Symbole vergegenwärtigt - dasjenige des Kreuzes, in allenthalben begegnenden
Gleichschlägen das Hämmern derer, die Jesus ans Kreuz nageln, ohne Begleitung
und Stützung zerflatternde Melodieteile Sinnbilder des in tödlicher Einsamkeit
Verlassenen; unschwer assoziieren sich Bilder mit Vorder- und Hintergrund, gar
mit verschiedenen Gruppen: Im «Sitio» in dürren Pizzikati und dem zagen,
kaum noch artikulierenden Terzfall der Dürstende, danach im Fortissimo-Ein-
bruch das verzweifelte Schreien der um das Kreuz Versammelten; im «Hodie
mecum eris in paradiso» als Läuterung einer Melodie vom Moll ins Dur der
Aufblick aus tiefer Verzweiflung zur himmlischen Verheissung, die Verwandlung
einer schwerschrittigen, mehrmals stockenden Marcia funebre zum heiter-befreiten

Paradiesgesang genau in dem Ton, den Glucks Orfeo in den Gefilden der
Seligen findet; im «Consummatum est» zunächst fortissimo unisono die einfache,
unreflektierte Wucht der furchtbaren Gewissheit, danach deren Verinnerlichung
in einer Klagefigur, die immer tiefer ins Orchester hineinsinkt und zugleich doch
an die kadenzierenden Grundschritte des «Consummatum» als den unabdingbaren

Hintergrund gebunden bleibt; und danach, wie von woandersher
kommend, eine epilogische Tröstung, ebenbürtiges Gegenstück zum «Wahrlich, dieser

ist Gottes Sohn gewesen» der Matthäuspassion. Haydn redet mit vielen Zungen,

leiht im «Mulier, ecce filius tuus» dem Gepeinigten die Stimme eines
sterbenskranken Kindes und danach die Sprache trotziger, in letzter Anstrengung
sich aufbäumender Anklage («utquid reliquisti mihi»), er klagt mit dem Gestus
der Marien des Isenheimer Altars, deklamiert bald fromm tridentinisch und
musiziert wenig später modern sonatenmässig wie nur irgendeiner; und immer neu
und immer anders stellt er das factum brutum der Kreuzigung und die sinnende,
verzweifelte, betroffene Reflexion nebeneinander - wie schon in den ersten Takten

der Introduktion.

79



Nicht zuletzt in solchen Positionswechseln des musikalischen Subjekts prägt
er der «nur» instrumentalen Musik ein Äusserstes an Symbol- und Assoziationsfähigkeit

ein. «Die Aufgabe, sieben Adagio's, wovon jedes gegen zehn Minuten
dauern sollte, aufeinander folgen zu lassen, ohne den Zuhörer zu ermüden, war
keine von den leichtesten», schrieb er später - Bescheidenheit des Bescheidwissenden

Knapp zehn Jahre später, auf der Reise nach London, hört er in Passau eine

von seinem ehemaligen Kollegen Frieberth eingerichtete oratorische Fassung
und nimmt diese, weil er es «besser gemacht hätte», zur Grundlage einer eigenen

- zugleich wohl auch aus Sorge um das Fortleben eines ebenso geliebten, gewichtigen

wie beängstigend stark durch seine Zwecksetzung geprägten Werkes (die
gleichen Gründe, derentwegen er schon eine Streichquartett-Fassung eingerichtet

und eine Klavierfassung korrigiert und toleriert hatte). Indes - Frieberth zu
verbessern war leicht; Haydn zu verbessern oder auch nur ihm gleichzukommen
war, trotz literarischer Mithilfe des hochgebildeten van Swieten, unmöglich.
Sollte das aber nicht wundernehmen bei einer Musik, welche definitive Texte
nicht nur voraussetzte, sondern dem produktiven Hader mit der Wertlosigkeit
geradezu ihr Dasein zu danken scheint? - einer Musik, welche nun endlich hinzu-

bzw. zurückgewinnen konnte, was ihr vordem vorenthalten war?
Haydn haben derlei Überlegungen gewiss ferngelegen, nicht nur, weil ästhetisches

Räsonnieren ihm sowieso fernlag. Der die instrumentale Fassung zuvor
komponiert hatte, musste, wie ungenau auch immer, durchaus wissen, inwiefern
es hier nichts «besser zu machen» gab. Wer ihm, den opus-Charakter falsch
relativierend, prinzipiell eine fromme Demut der schöpferischen Imperative vor
den äusseren Zwecken zuschreiben will, darf für die Subtilitäten dieser Musik
kein Ohr haben: Die erste Fassung bleibt die eigentliche. Die hat er sich denn
auch zunächst, mit Freiräumen für die Gesangsstimmen, fast vollständig neu
ausschreiben lassen, Wiederholungszeichen getilgt, recht schematisch Klarinetten

eingefügt und gelegentlich für das zweite Hornpaar Posaunen. Ganz und gar
aber gleicht, was er singen lässt, einem Anbau, der additiven Aufstockung eines

fertigen Gebäudes. Demjenigen jedenfalls, der seine Erfahrungen mit der
originalen Fassung wiederfinden und bestätigen will, ist das Wort immerfort im Wege,
nicht nur in offenkundigen Disparitäten (wenn der Text die Moll-Dur-Klärung
im «Hodie» ignoriert und gleichbleibt, im «Consummatum» über eine wichtige
Zäsur gleichgültig hinwegläuft); in frömmelnden Allgemeinplätzen, welche als
«O Herr, wir danken Dir» oder «Herr, wer sollte Dich nicht lieben» im
Notschrei des «Deus meus» schmerzlich fehl am Platze sind, weil sie dem Gepeinigten

seine letzte Not und Verzweiflung wegschwatzen (welche dumme Hybris,
ihm gerade hier in Glaubensfestigkeit den Rang ablaufen zu wollen!); in
deklamationsbedingten Verformungen von Themen, z.B. des «Sitio», oder in
Banalisierungen wie «und dann - neigt er - sein Haupt - und stirbt».

Nein, viel mehr noch ist das Wort schon als materielles Gebilde im Wege; in
seiner Gegenständlichkeit und semantischen Eindeutigkeit versperrt es die
Wahrnehmung einer musikalischen Struktur, welche es unendlich vielfältig - als

Wortkörper, als prosodisches Modell, als Begriffoder Bild, als Assoziationsträger
etc. - in sich eingesogen hat und reflektiert. Erst in zweiter Linie, weil Haydn
ursprünglich den lateinischen Text zugrundegelegt hatte und nun einen deutschen

80



aufmontierte, ist das oktroyierte Wort ein anderes, zuweilen von hilflos redseliger
Verlegenheit angesichts des von der Musik so vielschichtig be-schwiegenen
Wortsinnes. Diese erscheint degradiert zu Einkleidung und Begleitung, vor der
der Text, welcher auf solcher Musik bestenfalls akzessorisch schwimmen dürfte
(aber wie?), allzuviel perspektivarmen Vordergrund installiert. Eine Okkupation
findet statt, eine Überfremdung, ein unlauterer Wettbewerb, den jener Vordergrund,

mit den Schwachheiten unserer rezeptiven Mechanismen verbündet, fast
immer für sich entscheidet, und seis nur, weil das gesprochene Wort immer auch
den mitbestimmt, der es spricht. Die chorisch Singenden können den Gekreuzigten

nur zitieren und bestenfalls die Zuwendung wechseln - zu ihm, zur Maria,
zu Gottvater. Vor allem können sie nicht mehreres zugleich. Sobald das
musikalische Subjekt in realen Worten zu reden beginnt, legt es sich fest und opfert
eine der Musik eigene Ubiquität, die bei den angesprochenen Positionswechseln
ergänzt werden müsste: Wohl artikuliert das ausgedünnte Pizzikato im «Sitio»
die Not des Dürstenden, hat das Fortissimo danach alle Züge eines
Verzweiflungsausbruchs von Menschen, die man sich als zuvor von stummem Entsetzen
gelähmt vorstellen darf. Dennoch schösse eine Deutung, die die Musik fensterlos
in diese Semantik einschliessen wollte, weit über das Ziel hinaus, - weil in dem
als Musik formulierten Aufblick zu dem Dürstenden etc. immer sich ein von
solcher Zuordnung Unabhängiges erhält, weil die Zuwendung des musikalischen
Subjekts zum einen nicht, wie beim real Redenden, die Abwendung vom anderen
zwangsläufig mitbedingt. Würde man das musikalische Subjekt sich personalisiert

vorstellen als das Psychische des Komponierenden, so könnte man hier mit
Lukacz' «gedoppelter Mimesis» zu erklären fortfahren, möchte freilich zugleich
der allzu trickreichen Metaphorik der mehrfach reklektierenden Bilder
entgegensetzen, dass Musik eine durchaus an Mystik angrenzende wechselseitige Be-

zogenheit von Subjekt und Objekt herzustellen vermag (wir sind teilweise der
Gekreuzigte hier, die Wehklagenden dort, wenn wir das «Sitio» hören) in einer
Vergegenwärtigung, die, weil sie keine Zeit kennt, innerhalb der real verrinnenden
Zeit der Wiederholung bedarf als eines unabdingbaren Moments meditativer
Vergewisserung. Deshalb kann und muss Musik wiederholen, ohne sich der
Gefahr des Pleonasmus auszusetzen, wohingegen das als logisch-begriffliche
Bestimmung die Gegenstände erledigende Wort, ist die eine Sache gesagt, zur nächsten

fortgeht. Also kam Elaydn nicht umhin, da er sich einmal auf die Kuppelei
mit den Analogien eingelassen hatte, im « Pater dimitte illis» etwa einen auch
tonartlich neuen Seitensatz entsprechend mit einem neuen Text zu versehen

(«Ach, wir sind tiefgefallen»); der aber hat mit dem «Herr, vergib ihnen. .» gar
nichts zu tun, welches indes musikalisch in dem gleicherweise neuartigen Seitensatz

dennoch umkreist bleibt.
War es nur, um den Sängern eine Pause zu verschaffen, oder, um gegenüber

Frieberth ein sehr eigenes Signet zu setzen, oder auch, um die Architektur des

Ganzen zu differenzieren, dass Haydn eine zweite Introduktion hinzukomponierte?

- ein Rätselstück von sehr eigenem Ton (von hier könnte die Ergänzung
der Posaunen ausgegangen sein), von dem es nur ein Schritt ist zum Mirabile der
Wandlungsmusik in Beethovens Missa solemnis. Oder geschah es unter dem

Zwang, an der veruntreuten Dimension etwas gutzumachen und der «tönenden
Verschwiegenheit» das Geraubte zurückzuerstatten in dem Extremfall einer nun

81



eben nicht text- und themenbezogenen Musik? Dazu würde nicht schlecht passen,

dass er sich mit der so rationell eingeleiteten Umarbeitung offenbar schwer
getan, im Manuskript viel gestrichen, ausgekratzt, überklebt, überschrieben hat

- dies möglicherweise denn doch ein sprechendes Zeugnis der Widersprüchlichkeit
in dem Vorhaben, die sieben letzten Worte unseres Erlösers oratorisch zu

zerreden.

82


	Worte Wortdeutung versperrend : zur Vokalfassung von Haydns "Sieben letzten Worten unseres Erlösers am Kreuz"

