
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 3 (1983)

Artikel: Die Anfänge der Bearbeitung

Autor: Hucke, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Anfänge der Bearbeitung

HELMUT HUCKE

Mit der Frage nach den Anfängen der Bearbeitung ist zugleich nach der Definition

von Bearbeitung gefragt.
Bearbeitung setzt zunächst etwas voraus, das bearbeitet wird. Nach dem

Verständnis des musikalischen Urheberrechts ist das ein musikalisches Werk: Das
musikalische Urheberrecht legt seinem Begriff von Bearbeitung einen Begriff der
Musikästhetik zugrunde.

In der musikwissenschaftlichen Terminologie, für die ich mich hier auf den
Neuen Riemann berufen möchte1, gilt - zum Unterschied von der des Urheberrechts

- als Bearbeitung «die Komposition, die als Neugestaltung eines
Vorgegebenen entstand. ..». Der Neue Riemann unterscheidet «mehrere Hauptarten»
von Bearbeitung, «die zugleich geschichtliche Traditionszusammenhänge
bezeichnen». Als erste und älteste nennt er «die kompositorische Bearbeitung einer
vorgegebenen melodischen Substanz (Cantus firmus, Soggetto, Thema, Choral,
Lied). Sie setzt mit den Anfängen der von liturgischen Melodien ausgehenden
Mehrstimmigkeit ein und bleibt als Choralbearbeitung zunächst der geistlichen
Vokalmusik verbunden.. .». Als das die Vorlage der Bearbeitung Bestimmende
und Fixierende wird also die Liturgie, eine aussermusikalische Kategorie
herangezogen. Der Begriff «Liturgie» wird dabei offenbar im Sinne von liturgischer
Ordnung verstanden. Das ist ein juridischer Aspekt von Liturgie, der erst in neuer
Zeit zugespitzt und in den Vordergrund gerückt wurde2. Lässt sich die Vorlage
einer Bearbeitung musikalisch definieren?

Die «liturgischen» Melodien sind die erste Musik, die uns schriftlich überliefert

ist. Werden sie deshalb als die ersten Vorlagen von Bearbeitung angesehen?
Ist schriftliche Überlieferung eine Vorbedingung von Bearbeitung, muss die Vorlage

schriftlich, und muss das Bearbeitungsergebnis schriftlich aufgezeichnet
sein?

Im Neuen Riemann wird der Begriff «Bearbeitung» wiederholt durch das

Adjektiv «kompositorisch» eingeschränkt und verdeutlicht; er spricht von
«kompositorischer Bearbeitung». Bearbeitung und Komposition scheinen parallele
Erscheinungen zu sein: Wo es Bearbeitung gibt, da gibt es auch Komposition,
und wo es Komposition gibt, gibt es Bearbeitung. Beide sind «res facta». Die Frage

nach dem Beginn von Bearbeitung in der abendländischen Musikgeschichte
scheint mir zugleich die Frage nach dem Beginn von Komposition, und sie

scheint mir die Frage nach dem archimedischen Punkt in unserer Musikgeschichte

zu sein: Die abendländische Musikgeschichte ist Geschichte von
Kompositionen und Bearbeitungen.

1 Riemann Musiklexikon, 12. Auflage, begonnen von Wilibald Gurlitt, fortgeführt und herausgegeben

von Hans Heinrich Eggebrecht, Sachteil, Mainz 1967.
2 Zum Begriff Liturgie vgl. Hermann A. P. Schmidt, Introductio in Liturgiam occidentalem, Roma

1960, S. 36 ff.

15



Die Bearbeitung, heisst es im Neuen Riemann, «setzt mit den Anfangen der
von den liturgischen Melodien ausgehenden Mehrstimmigkeit ein». Aber
Mehrstimmigkeit muss nicht schriftlich sein, die Anfange der abendländischen
Mehrstimmigkeit sind Improvisationspraxis. Wenn nun in einem Musiktraktat ein

Beispiel solcher Improvisationspraxis aufgezeichnet ist, ist diese «Choralbearbeitung»

dann eine Bearbeitung, weil sie schriftlich vorliegt, und die nach diesem
Beispiel ausgeführte Improvisation nicht? Die Schriftlichkeit allein macht noch
nicht die Bearbeitung aus. Die Schriftlichkeit kann verschiedene Funktionen
haben. Ausserdem gibt es verschiedene Formen der Schriftlichkeit, verschiedene
Notationsweisen, wie Lektionsnotation, Alphabetische Notation, linienlose
Neumen.

Aber wie ist es mit der Einstimmigkeit? Gibt es Bearbeitung nur in mehrstimmiger

Musik? Gibt es Bearbeitung im Gregorianischen Gesang?
Die Choralforschung geht eigentlich im allgemeinen davon aus. Sie betrachtet

die Melodien wie Kompositionen und, wo es melodische Zusammenhänge
zwischen verschiedenen Stücken zu erforschen gilt, wie Bearbeitungen3. Aber das ist
ein Missverständnis des Gregorianischen Gesangs. Das Stammrepertoire des

Gregorianischen Gesangs ist Aufzeichnung aus mündlicher Überlieferung, es

trägt die Spuren mündlicher Überlieferung und lässt sich nur von den
Voraussetzungen mündlicher Überlieferung her interpretieren4. Wenn es in diesem
Repertoire Bearbeitungen und Kompositionen gegeben hat, dann sind sie durch
mündliche Überlieferung gegangen und wir haben die Überliefernden und den
Aufzeichnenden in unsere Interpretation einzubeziehen. Solche Bearbeitungen
und Kompositionen sind uns gar nicht im «Urtext» fassbar. Kompositionen und
Bearbeitungen stellt man sich als musikalische «Texte» vor. Die gibt es nicht in
mündlicher Überlieferung. Folglich setzen Komposition und Bearbeitung nach
unserem Verständnis schriftliche Überlieferung voraus.

Eine Reihe gregorianischer Gesänge wird auf Gesänge der byzantinischen
Liturgie zurückgeführt; sie sollen Übertragungen griechischer Gesänge sein. Diese

3 Vgl. etwa Paolo Feretti, der in seiner Estetica Gregoriana (Roma 1934) den Begriff «Cento» aus
der Literaturwissenschaft in die Choralforschung übertragen und gemeint hat, das Centonisieren,
das Zusammenfügen eines Textes aus Zitaten verschiedener vorgegebener Texte, sei von den
«gregorianischen Komponisten» aufdie Musik übertragen worden. Eine grosse Zahl, eine ganze Klasse

gregorianischer Melodien sei aus Melodieformeln wie ein Mosaik zusammengestellt worden.
Das ist die Vorstellung einer Bearbeitung. Aber der literarische Cento arbeitet ja nicht mit
Formeln, sondern mit Zitaten, und was Feretti als Melodieformeln bezeichnet, sind gar keine
Formeln, sondern Melodiewendungen unterschiedlicher Festigkeit und Funktion, mit denen der Sänger

bestimmte Verlaufsmodelle melodisch ausformuliert. Diese Vortragsweise ist bezeichnend für
mündliche Überlieferung, der Cento setzt schriftliche Überlieferung voraus. Zur Kritik am
«musikalischen Cento» vgl. meinen Aufsatz «Zu einigen Problemen der Choralforschung», in:
Musikforschung 11 (1958), S. 385-414 und Leo Treitler, «<Centonate> Chant: Übles Flickwerk or E
pluribus unus?» in: JAMS 2% (1975), S. 1-23.

4 Vgl. Leo Treitler, Homer and Gregory: The Transmission ofEpic Poetry and Plainchant, in:
Musical Quarterly 60 (1974), S. 333-372 und Treitlers Beitrag zum Symposion <Peripherie> und
<Zentrumtin der Geschichte der ein- und mehrstimmigen Musik des 12. bis 14. Jahrhunderts.
Gesellschaft für Musikforschung, Bericht über den Internationalen Musikwissenschaftlichen Kon-
gress Berlin 1974, Kassel 1980, S. 58-74 sowie meine Aufsätze «Toward a New Historical View
ofGregorian Chant», in: JAMS 33 (1980), S. 437-467 und «Zur Aufzeichnung der altrömischen
Offertorien», in: Ut mens concordet voci. Festschrift Eugene Cardine zum 75. Geburtstag,
herausgegeben von Johannes Berchmans Göschl, St. Ottilien 1980, S. 296-313.

16



Gesänge haben seit langem die besondere Aufmerksamkeit der Choralforschung
sowohl wie der musikalischen Byzantinistik erregt5. Dabei stellt sich das Problem,

dass die griechischen Fassungen der Gesänge entweder erst Jahrhunderte
nach den gregorianischen oder durch sie in abendländischen Quellen überliefert
sind, und es erhebt sich natürlich die Frage, wieweit eine Überlieferung in
abendländischen Quellen als repräsentativ für «den Byzantinischen Gesang» gelten
kann, der dabei überdies als ein Repertoire im Sinne moderner Vorstellungen
vom Gregorianischen Gesang gedacht wird.

Eine Gruppe byzantinischer Melodien im Gregorianischen Gesang können
wir aufgrund einer Erzählung Notkers des Dichters in seinen Gesta Caroli Mag-
ni6 identifizieren. Notker erzählt, dass eine griechische Gesandtschaft am Hofe
Karls d.Gr. weilte. Am Oktavtag von Epiphanie nach der Matutin sangen die
Griechen heimlich eine Reihe von Gesängen, die den Kaiser so beeindruckten,
dass er einem im Griechischen gewandten Capellanus den Auftrag gab «ut ipsam
materiam in eadem modulatione latine redderet, et singulis ejus modulaminis
motibus singulas syllabas dare sollicite curaret, ne quantum natura sineret, in illo
dissimiles forent. Inde est, quod omnes ejusdem sunt toni, et quod in una ipsarum
pro contrivit conteruit positum invenitur». Und daraufgingen die gregorianische
Antiphon « Veterem hominem» und die folgenden Antiphonen zurück. J. Hand-
schin7 hat byzantinische Parallelen der Antiphonentexte nachgewiesen und auf
melodische Ähnlichkeiten zwischen einer der Antiphonen und einem byzantinischen

Sticheron aufmerksam gemacht.
Mir scheint vor allem bemerkenswert, wie Notker die Übertragung der

griechischen Gesänge ins Lateinische beschreibt. Karl d.Gr. verlangt, dass der gleiche

Stoff, der gleiche Inhalt (materia) ins Lateinische übertragen wird, und zwar
aufdie gleiche Melodie (in eadem modulatione). Der Bearbeiter solle den einzelnen

Melodiewendungen (modulaminis motibus) sorgfältig die einzelnen Silben
unterlegen und die Silbenzahl beachten, woraus sich in einer der Antiphonen die
ungebräuchliche Perfektbildung «conteruit» statt «contrivit» ergeben habe.
Handschin hat diese ungewöhnliche Perfektbildung tatsächlich in der Überlieferung

nachgewiesen. Es handelt sich also nicht bloss um die Übernahme eines
literarischen Themas und einer Melodie, auch nicht bloss um eine Nachdichtung
in einer anderen Sprache, die auf die gleiche Melodie gesungen werden soll. Und
es handelt sich um etwas ganz anderes als etwa die Übernahme von Motiven und
Stoffen in der mündlichen Überlieferung des europäischen Volkslieds von einer
Kultur und Sprache in die andere, wie das Erich Seemann an eindrucksvollen

5 Zusammenfassend E. Jammers - R. Schlötterer - H. Schmid - E. Waeltner, «Byzantinisches in
der karolingischen Musik», in: Berichte zum 11. Internationalen Byzantinisten-Kongress München

1958. V, 2. Vgl. Diskussionsbeiträge zum 11. Internationalen Byzantinisten-Kongress München

1958. herausgegeben von Franz Dölger und Hans-Georg Beck, München 1961, S. 70-74.
Ferner O. Strunk, «The Latin Antiphons for the Octave of the Epiphany», in: Mélanges Georges
Ostrogorsky 2, Belgrad 1964, und M. Hulgo, «Relations musicales entre Byzance et l'occident»,
in: Proceedings of the XIIIth International Congress ofByzantine Studies. London 1967.

6 2,7. MGH.Ss. NS 12 (ed. Haefele) 58. Vgl. Quellen zur karolingischen Reichsgeschichte Bd. 3

(Ausgewählte Quellen zur Geschichte des Mittelalters 7), Darmstadt21969, S. 384 f. Die Erzählung
ist abgedruckt bei Jacques Handschin, «Sur quelques tropaires grecs traduits en latin», in: Annales
musicologiques 2 (1954), S. 27f.

7 Annales musicologiques 2 (1954), S. 27-60.

17



Beispielen dargestellt hat8. In solchem Zusammenhang, und nicht von den
Vorstellungen schriftlicher Musikkultur her, wäre die Übernahme griechischer
Gesänge in lateinischen Liturgien vor dem Einsetzen schriftlicher Überlieferung zu
betrachten. Notker schildert uns den Vorgang der Übertragung einer Serie von
Gesängen in eine andere Sprache, bei der es nicht nur um den Inhalt des Textes
(materia), sondern auch um die poetische Form und um die Melodie sowie um
deren genaue Übertragung selbst auf Kosten der grammatikalischen Exaktheit
geht. Die Vorlage ist nicht nur Vorbild, sondern Norm.

Warum war Karl d.Gr. gerade an diesen Texten so ausserordentlich interessiert,

um was ging es ihm eigentlich? Die Texte handeln von der Taufe Christi
und ihrer theologischen Bedeutung, schon das weist auf ihre byzantinische
Herkunft9. Die Melodien sind innerhalb des gregorianischen Antiphonenrepertoires
nicht als besondere Gruppe identifizierbar, was nichts besagen will, denn das

Antiphonenrepertoire ist offenbar erst später aufgezeichnet und redigiert worden.
Hat Karl d.Gr. an diesen Gesängen ein besonderes theologisches, musikalisches,
ästhetisches Interesse gehabt? Warum haben die Griechen ihre Gesänge heimlich

gesungen bzw. warum erzählt das Notker? Wenn es ihm überhaupt darauf
ankam, von der Herkunft der Veterem hominem-Antiphonen zu erzählen, dann
gibt er seiner Erzählung doch ein anderes Motiv, nämlich das der Legitimation
Karls d.Gr. gegenüber dem Kaiser in Byzanz. Die Geschichte ist ein Beispiel
dafür, dass die Byzantiner heimlich sind, obwohl sie Gesandtschaften nach Aachen
schicken, und dass die Byzantiner den Franken Einzelheiten höfischer Liturgie
und Repräsentation vorenthalten. Aber der Kaiser ist ihnen doch auf die Schliche

gekommen. Die Genauigkeit der Übertragung der Gesänge aus dem Griechischen

ins Lateinische ist ein Bild der Gleichwertigkeit des karolingischen mit
dem byzantinischen Hof.

Trotzdem ist der Bericht nicht nur ein Bild und ein Gleichnis. Es bleibt die
Schilderung der Übertragungstechnik. Natürlich dürfen wir nicht unterstellen,
dass Notker diesen Vorgang als Musikhistoriker, dass er ihn so beschreibt, wie
er 70 oder 80 Jahre vorher stattgefunden hatte - byzantinische Gesandtschaften
weilten 801/02 und 811/12 in Aachen, Notker schrieb die Gesta Caroli Magni
zwischen 884 und 887l0. - Notker beschreibt den Übertragungsvorgang so, wie
er ihn sich vorstellt.

Es ist seltsamerweise bisher übersehen worden, wie sehr sein Bericht über die
Übertragung der Veterem hominem-Antiphonen in den Gesta Caroli Magni dem
Bericht über seine Anfänge als Sequenzendichter im Prooemium zum Liber
hymnorum, dem Widmungsbrief an Liutward von Vercelli entspricht": Ein
Mönch aus Jumièges brachte ein Antiphonar mit, worin gewisse Verse auf Al-

8 Seine Monographien über deutsche Volkslieder in : Deutsche Volkslieder mit ihren Melodien,
herausgegeben vom Deutschen Volksliedarchiv, insbesondere Band 3 (Berlin 1954) und 4 (1959).

9 Dazu neuerdings Franz Kohlschein, «Östliche Tauftheologie in Traditionen des westlichen
Stundengebets am Oktavtag von Epiphanie», in: Liturgisches Jahrbuch 33 (1983), S. 118-122.

10 Wolfram von den Steinen, Notker der Dichter und seine geistige Welt, Darstellungsband, Bern
1948, S. 493.

11 Abgedruckt u.a. bei Wolfram von den Steinen, Notker der Dichter, Editionsband, Bern 1948, S.

9-11.

18



leluja-Vokalisen angepasst waren, aber sie waren fehlerhaft12. Notker ahmte das

Beispiel nach und zeigte den Versuch seinem Lehrer Iso. Der aber sagte ihm:
«Singulae motus cantilenae singulas syllabas debent habere». Das war einfach
bei dem Melism auf (Alleluj)ja, aber die kürzeren Wendungen auf den Silben
«AI-» und «-le-» machten zunächst Schwierigkeiten, die Notker dann zu bewältigen

lernte. Der Lehrer Marcellus sammelte die Sequenzen Notkers in «rotu-
lae», auf Blättern, und gab sie den Schülern zu singen auf. Notker hat seine

Sequenzen also schriftlich komponiert, und die Schüler lernten sie anhand der
schriftlichen Aufzeichnung, nicht durch mündliche Unterweisung!

Was Notker über die Übertragung der Veterem hominem-Antiphonen erzählt,
und die Art und Weise, in der er über seine Arbeit an den Sequenzen berichtet,
würde ich als Beleg für Bearbeitung bezeichnen. Voraussetzung des Vorgangs, so
wie Notker ihn berichtet, ist schriftliche Überlieferung: Notker schreibt! Die
Vorlage wird als Fixiertes, Unverwechselbares, als ein Individuum, sie wird als

res facta angesehen. Sie wird nicht gewählt, weil sie liturgisch ist, aber auch nicht
aus musikalischen Gründen. Bei den Veterem hominem-Antiphonen scheint
die Bearbeitung vor allem dadurch motiviert zu sein, dass man es den Byzantinern

gleich tun will. Im Falle der Sequenz wird die Bearbeitung durch das Interesse

am Ergebnis der Bearbeitung und durch die Lust an der Kunstfertigkeit der
Bearbeitung motiviert. Bei der Bearbeitung werden die Elemente der Melodie
voneinander und vom Text abstrahiert. Die Vorlage wird analysiert, ihre
Elemente werden Gegenstand des Bearbeitungsvorgangs, und die Bearbeitung
schafft eine neue Synthese.

Notkers Prooemium stellt übrigens noch in anderer Hinsicht ein bemerkenswertes

musikhistorisches Zeugnis dar: Es ist der bislang älteste Beleg für ein
liturgisches Buch mit musikalischer Notation! Von den Steinen datiert das
Prooemium 88413.

Notkers Sequenzen sind, so meine ich aus dem Prooemium und dem Bericht
über die Übertragung der Veterem hominem-Antiphonen in den Gesta Caroli
Magni schliessen zu dürfen, Bearbeitungen. Aber sind das nicht ohnehin alle
Sequenzen? Tatsächlich werden sie in der Literatur so betrachtet, als ob sie es seien.
Richard Crockers bemerkenswertes Buch über The Early Medieval Sequence14
ist ein eindrückliches Beispiel für die Interpretation der Sequenzen als Bearbeitungen

und Kompositionen.
Aber bei solcher Betrachtung werden Unterschiede vernachlässigt, die Wolfram

von den Steinen so formuliert hat: «Deutsche Sequenzen. sind fast immer
fehlerlos überliefert, die Sänger verstanden ihren Text und nahmen ihn wichtig,
französische> Sequenzen gibt es in der mehrfachen Anzahl - vielfaltige
Variationen weniger Motive. Sie zeigen von Handschrift zu Handschrift Abweichungen,

oft Entstellungen bis zum Unsinn : man kann über die Worte nicht viel
nachgedacht haben»15. Wolfram von den Steinen misst hier offenbar Verschiedenes

12 «. in quo aliqui versus ad sequentias erant modulati, sed iam tunc nimium vitiati». Von den
Steinen übersetzt: «Worin eine Art Verse den Alleluja-Vokalisen angepasst waren ; es waren schon
damals reichlich verderbte Verse» (Editionsband, S. 9). Vgl. dazu Darstellungsband, S. 508.

13 Darstellungsband, S. 504-508.
14 Berkeley-Los Angeles 1977.
15 Darstellungsband, S. 84 f.

19



mit der gleichen Elle. Ein Blick über das westfränkische Sequenzenrepertoire
erweckt bei mir den - durch sorgfältige Elntersuchungen noch nachzuprüfenden -
Eindruck, dass diese Sequenzen ähnliche Merkmale zeigen, wie Leo Treitler sie

an aquitanischen Tropen aufgezeigt hat16: Der schriftlichen Überlieferung liegt
als Vortragsweise des Texts die wiederholte Aktualisierung, Realisierung,
Ausführung einer zugrundeliegenden Struktur, «matrix», durch konkretes Melodiematerial

zugrunde ; ein Verlaufsmodell wird immer wieder von neuem ausformuliert.

Die Quellen der aquitanischen Tropen sind zum Teil Kopien dessen, was
in anderen Quellen steht, zum Teil Niederschriften eines Sängers, so wie er das

Stück ausformuliert. Auch bei den Abweichungen und Entstellungen der
französischen Sequenzen, die von den Steinen kritisiert, scheint es sich nicht um
schlechte Überlieferung, sondern um Merkmale einer anderen Art und Weise

von Überlieferung zu handeln. Das betrifft aber nicht nur die Überlieferung,
sondern auch das Überlieferte selber: Es wird nicht nur verschieden überliefert, es

wird Verschiedenes überliefert. Notkers Sequenzen würde ich als Bearbeitungen
klassifizieren, die französischen Sequenzen nicht: Notkers Bearbeitungen als

Kompositionen, die französischen Sequenzen nicht17. Zwar sind auch die
französischen Sequenzen schriftlich überliefert, aber die Notation hat hier noch eine
andere Funktion : Sie ist noch Aufzeichnung einer Aufführung unter verschiedenen

möglichen und noch nicht das Original der Musik, das es zu reproduzieren
gilt.

Mir scheint, dass bei Notker wesentliche Momente musikalischer Bearbeitung
und zugleich musikalischer Komposition zum ersten Mal fassbar werden.

16 «Observations on the Transmission of some Aquitanian Tropes. Aktuelle Fragen der musikbe¬
zogenen Mittelalterforschung.» In: Forum musicologicum. Basler Beiträge zur Musikgeschichte.
herausgegeben im Musikwissenschaftlichen Institut der Universität Basel von Hans Oesch und
Wulf Arlt, o.O. (Winterthur) 1982, S. 11-60.

17 Es ist nun an der St. Galler Sequenzen- und Tropeniiberlieferung zu untersuchen, ob und wie sie
sich von der aquitanischen Tropeniiberlieferung unterscheidet, wie Leo Treitler sie analysiert hat.

20


	Die Anfänge der Bearbeitung

