Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch fur Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 2 (1982)

Artikel: Diskussion

Autor: Levy, Kenneth / Huglo, Michel / Planchart, Alejandro
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835292

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diskussion

Das Gesprdéich setzte mit der Frage nach dem Zusammenhang zwischen Lesung
und Responsorium bei einem der « Strukturgesetze» an, die fiir das Thema einer
« Ableitung musikalischer Formen bzw. Gattungen» aus dem Ritus zentral sind.
Ein erster Gedankenaustausch relativierte den Geltungsbereich dieses Prinzips
und skizzierte in einer nachtrdglichen Préizisierung Michel Huglos einige der da-
mit anstehenden Aufgaben. Offen blieb die hier indirekt angesprochene Frage
nach den Ausnahmen im Bereich und in der Geschichte des « lateinischen» Ritus.

Kenneth Levy: Monsieur Huglo, in your prepared paper you speak of the «prin-
cipe antique, qui veut que toute lecture soit suivie d’un répons.» With this you
give a very lucid explanation of the organization of the Graduals and Alleluias
with their respective readings in the opening section of the Latin Mass. Speaking
as a Byzantinist, I would observe that although the function, organization, and
content of this part of the Mass — the missa catechumenorum — are essentially
the same in the Greek East as in the Latin West, there is one important respect
in which their procedures seem to differ. That is, in the Byzantine service one
first sings the florid, psalmodic chant, then follows with the lection. Thus in the
Byzantine Divine Liturgy, what corresponds to the Latin Gradual is the florid
chant called Prokeimenon (implying a preparatory chant), introductory to the
text (keimenon) of the Epistle. Then the chant of the Alleluia is prefaced by a
singer intoning: « Alleluia. A Song of David,» following which the florid Alleluia
refrain, etc., 1s sung. And that in turn is followed by the Gospel. Now there would
seem to be two conflicting principles involved: at Byzantium, the florid chant be-
fore the lections; in the West, the «lecture suivie d’un répons.» I wonder if you
would comment on this?

Michel Huglo: Mais dans la liturgie byzantine, il n’y a pas de versets apres I’al-
leluia, je crois.

Levy: En effet, il y en a toute une série de versets d’Alleluia, connus a partir du
9¢ siecle dans le Typikon que Haas a cité!.

Huglo: En proposant cette régle des «lectures suivies d’un répons chanté», je me
suis basé sur I'observation des liturgies latines qui ont toutes la méme ordonnan-
ce de ’Avant-Messe sur ce point. Vous observez que d’apres le Typicon de la
Grande église — donc des le [X¢ siécle — la liturgie byzantine fait précéder les lec-
tures par un chant: Prokimenon puis Allelouia avec son verset. Or, suivant
Baumstark, ce Typicon a puisé ses sources dans la liturgie hiérosolomytaine?, Il
faudrait donc vérifier si dans d’autres liturgies dérivées de celle de Jérusalem nous

| Ed. Juan Mateos, Le typicon de la grande église 1/11, Rom 1962/63 (Orientalia Christiana Analecta
165/166).
2 Anton Baumstark, Liturgie comparée, 3ed. Bernard Botte, Chevetogne/Paris 1939, 123/124.

74



n’avons pas la méme ordonnance qu’a Byzance. Ce qui reviendrait & dire qu’a
Jérusalem, sans doute au Ve siecle, on avait voulu rompre avec ['usage de la Ke-
dusha synagogale qui avait servi de modele a I’Avant-Messe chrétienne.

Eine Frage Michel Huglos erweiterte diese Abgrenzung zur Funktion um den
Aspekt der musikalischen Realisierung. Sie fiihrte an die kritische Grenze einer
Rekonstruktion dlterer Praxis aus einem Vergleich der (in Byzanz wie im We-
sten) relativ spdit einsetzenden konkreten Information zur musikalischen Gestal-
tung mit den weiter zurtickreichenden liturgischen Angaben.

Kenneth Levy: In fact, one knows the manner of singing the simple as well as the
florid psalmody at Byzantium. The tones for simple psalmody of the Mass and
Office have been traced to the late eighth century in Strunk’s « The Antiphons
of the Oktoechos.»?* And one has the full music for the Prokeimena (Graduals)
and Alleluias with verses from the 13th century, those musical provisions
agreeing entirely with the liturgical indications of the 9th-century Constantinop-
le Typikon.

Michel Huglo: Alors, selon vous, la situation n’est pas rigoureusement paralléle
entre la liturgie byzantine et les liturgies latines.

Levy: It would seem not. Yet one must wonder why not!

Der Hinweis darauf’ dass gerade ein extrem spdrlicher Quellenbefund dazu her-
ausfordert, durch eine moglichst breit gefiacherte Reflexion denkbare Ursachen in
den Blick zu bekommen und zur Diskussion zu stellen — selbst unter der Vor-
aussetzung, dass gegebenenfalls « neither of us can think of an answer» (Levy) —,
provozierte eine Prdzisierung aufs Musikalische hin. So warf Ruth Steiner die
grundsdtzliche Frage auf « Why do they sing at this point either after or before
the lesson», Leo Treitler ergdnzte « Why do they sing in that particular way before
or after the lesson» und Kenneth Levy konzentrierte diese Frage aufs Melisma-
tische, auf den « florid psalmodic way».

Alejandro Planchart: This is a naive answer, but one of the purposes of the lesson
is the instruction of the congregation, even if it is a learned one. The lesson serves
to impart spiritual instruction or to confirm spiritual and religious points of view.
A basic trait of human communicative nature is the need to digest information.
The singing, particularly the florid singing, provides a confirmation (which in the
oldest liturgical layers is also a textual confirmation) in a slower experiential time
of what has been stated in the lesson. In this respect, then, it seems to me that
the Western responsory makes more sense, at least in terms of twentieth-century
psychological views, than the Eastern Prokymenon. On the other hand, the
Eastern preparation chant is a very oriental form of slowing down time and
«emptying the mind», so to speak, so that the vessel of the soul can take in the
message of the lesson more readily. In this respect we may have here one of the

3 Oliver Strunk, « The Antiphons of the Oktoechos», Journal of the American Musicological Society
13 (1960), 50-67.

75



basic differences between oriental and occidental cultures that have been brought
to our attention in other spheres of study in recent times.

Max Haas: Fiir mich stellt sich als Problem, wie wir die Moglichkeiten von an-
tiphonaler und responsorialer Psalmodie in der Messe einschdtzen konnen. Ob
wir dabei von zwei oder drei Lesungen ausgehen, halte ich in diesem Zusammen-
hang fiir nebensdchlich. Der entscheidende Faktor ist doch: die Antiphonen sind
Begleitgesidnge zu einer liturgischen Handlung. Ihre Dauer ist nach der Zeit die-
ser Handlung bemessen. Die responsoriale Psalmodie bei den Lesungen dagegen
ist zeitlich in dem Sinne nicht gebunden, als sie die Kulthandlung insgesamt dar-
stellt. Der psalmista hat seine Zeit. Bei dieser unterschiedlichen Gewichtung von
Psalmodie schiene es mir interessant, zu erfahren, zu welchen Gestaltungen im
Einzelnen die Entwicklung der Schola cantorum fiihrte. — Diese Bemerkungen
gelten nur fiir die «lateinische» Messe. Im byzantinischen Ritus wiirden sich mir
analoge Fragen fiir den Orthros, aber nicht fiir die Messe stellen.

Ein zweites Votum Plancharts schloss sich an eine Stellungnahme von Kenneth
Levy an, der noch einmal aufdie prinzipielle Vergleichbarkeit der beiden ersten,
«didaktischen» Teile der byzantinischen wie der romischen Messe zurtickkam
und damit den Vergleich als Ansatzpunkt fiir die aufgeworfene Frage nach dem
Verhdltnis zwischen Lesung und melismatischem Gesang unterstrich.

Planchart: This is true because the Mass is didactic in both traditions, and thus
its structure lasted and was accepted. There 1s a psychological rightness to the
way the Mass is constructed. This reminds me of something Richard Crocker said
in a different context, that we give medieval men credit for great subtlety and in-
tellectual skills, but seldom do we credit them with common sense. In both East
and West, the slowing of experiential time around the lessons «makes sense» and
1s enormously effective.

Ruth Steiner: We know of course that there was a change in what was sung be-
tween the lessons. At one time this was an entire psalm, but in the earliest mass
antiphonals — which go back perhaps to the eighth century, but certainly to the
ninth — what we find is the modern gradual, a chant with a shorter text that is
set in melismatic style. If we consider those texts carefully, we realize that they
consist of words and phrases judiciously selected and brought together (that is,
centonized) in such a way as to be highly condensed and evocative. They have
been shaped into themes for meditation, meditation which the elaborate vocal-
ization is meant to stimulate and accompany.

Ein letzter Abschnitt der ersten Diskussionsrunde galt der Frage nach der Stel-
lung des von Michel Huglo herangezogenen « Psalterium sangermanense» (Pa-
ris, Bibliotheque nationale, fonds latin 11947). In dieser moglicherweise italieni-
schen Handschrift des 6. Jahrhunderts verweist offensichtlich ein durch Gold-
schrift hervorgehobenes « B» auf die « Responsa» im liturgischen Vortrag des
Psalms®. Ein Gesprdch zwischen Max Haas und Michel Huglo kldirte, dass es
sich bei dieser Kennzeichnung in einem liturgischen Psalter um ein Unikum

4 Cf. supra, 54-60.

76



handelt, in dem eine dltere Schicht der liturgischen Praxis ihren Niederschlag
fand. — Der erste Teil schloss mit einem ergdnzenden und resiimierenden Votum,
das die Frage des Gesprdchsleiters nach weiteren Erginzungen aufnahm:

Michel Huglo.: Oui, comme témoins indirects, il y avait aussi la liste des Respon-
sae donnée par Augustin dans la version africaine du psautier’. Mais c’est une
version italique du Psautier. . . Cependant, pour répondre a mon collegue Ken-
neth Levy, je crois qu’on pourrait dire que, du point de vue «temps d’exécution»,
la psalmodie responsoriale devait prendre a peu pres le méme temps d’exécution
qu’un graduel orné. C’est ce qui expliquerait peut-étre la réduction de la psalmo-
die dans le Graduel a un seul verset. La responsa demeure, mais sous une forme
ornementée. Quant a la psalmodie, elle est supprimée au profit de I'ornementa-
tion musicale. Il ne reste en somme qu’un seul verset pour représenter la psal-
modie de tout le psaume. La fonction demeure, mais le mode d’exécution change.
Je vois dans ces transformations des formes, sans modification des fonctions, une
réponse a la question posée par le théme de notre table ronde: « Dérivation des
formes et des genres musicaux du Rite chrétien.»

5 Cf. Jean Claire, «Les répertoires liturgiques latins avant I'octoéchos: 1. L’office férial romano-
franc», Etudes grégoriennes 15 (1975), 179.

77



e e Fesohii e éﬁsﬁﬁiﬁﬁ:ﬂﬁi

mﬁ ﬁmnm%sﬁw&mmw

1&&%&%&%&%3&2&#@@% gyt
m&m xm%m hiel ‘1fd”i‘&1?§ )




	Diskussion

