Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch fur Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 2 (1982)

Artikel: Le Répons-Graduel de la Messe : evolution de la forme : permanence
de la fonction

Autor: Huglo, Michel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835291

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le Repons-Graduel de la Messe
Evolution de la forme. Permanence de la fonction

MICHEL HUGLO

Depuis les premiers siecles de I’Eglise, la célébration de I’Eucharistie — la «Litur-
gien — a €té précédée de lectures et de chants, qui ont finalement formé I’Avant-
Messe ou messe des catéchumenes. Comme dans la plupart des Liturgies grec-
ques et latines, les lectures de I’Ancien et du Nouveau Testament étaient suivies
d’un psaume destin€ a souligner le texte sacré. Au cours des siecles, au fur et a
mesure que I’année liturgique se centrait sur ses deux foyers — Paques et Noél —
le choix du psaume ou du cantique biblique a été de plus en plus orienté en fonc-
tion du Mystere célébré et I’intention qui avait guidé ce choix a été révélée, mani-
festée, soulignée par la répétition d’un refrain trés court, tiré du psaume choisi:
le responsorium’. Le psaume chanté avec son refrain s’appelle Psalmus respon-
SOrius?.

Le chant responsorial

A nous en tenir aux textes explicites, c’est seulement au I1I¢ puis au IVe siecle que
'usage des Psaumes et la maniére de les chanter sont attestés de toute part en
Occident comme en Orient: ce chant trés simple de 1’église primitive est désigné
sous le terme de chant responsorial. Il consiste dans la cantillation du Psaume
par un «lecteur» — un clerc — désigné en Orient comme en Provence sous le nom
de psalmista’® ou bien un diacre: son chant est interrompu a chaque verset par
la reprise du responsorium exécuté par tout le peuple: xai 6 AxOg T& AXPOCTIY L
DTOYAAAETM .

1 M. Silvestre dans sa Paléographie universelle 11 (Paris, 1841), f. 118v, résout le R du Psautier de
Saint-Germain (Paris, Bibl. nat., lat. 11947) par le terme Responsorium, du neutre comme son
correspondant grec axpootiylov, alors que, depuis Amédée Gastoué (cf. infra, note 14), les musi-
cologues et liturgistes ont employé le néologisme Responsa, inconnu des dictionnaires de latin
médiéval. . . Je n’ose pas reprendre en frangais le vieux terme «responsoire» du XVIe siecle!

2 Cf. Grégoire de Tours au VI¢siécle: «. . . ut diaconum nostrum qui ante diem ad missas psalmum
responsorium dixerat . . . in regis presencia psalmum responsorium decantavit» (Historia Fran-
corum VIIL3: Monumenta Germaniae historica [MGH] Scriptores rerum Merov. 1.1, p. 328).
«S. Nicetius . . . dum resederet, diaconus responsorium psalmum canere coepit» (Vitae Patrum
VIIL4: ib., p. 694). Voir encore Isidore de Séville, un siécle plus tard, qui traite des «responsorios
cantus» dans Etymologiarum sive Originum [ibri V1.xix.8 (J. P. Migne, Patrologiae cursus com-
pletus. Series Latina [PL] 82, ¢. 252C). Saint Jérdme parle en général de ceux «quibus psallendi
in ecclesia officium est» et il leur demande de ne pas introduire dans 1’église des theatrales moduli
(In Epist. ad Ephesios 111.v.19: PL 26, c. 528).

3 Ed. J. Munier, Les Statuta Ecclesiae antiqua (Paris, 1960), p. 98. On trouvera d’autres textes sur
I’ordre et la fonction de psalmiste dans Jacques Fontaine, Isidore de Séville et la culture classique
dans 'Espagne wisigothique 1 (Paris, 1959), p. 432. Pour la psalmodie exécutée par un diacre, voir
saint Athanase, De fuga c. 24 (Migne, Patrologiae . . . Series Graeca [PG] 25, c. 676 A) et les deux
textes. de Grégoire de Tours citées a la note précédente.

4 Constitutions Apostoliques I1.57.6 (PG 1, c. 728; éd. J. Quasten, Monumenta eucharistica et litur-
gica vetustissima, Bonn, 1935, p. 182).

53



Saint Augustin, qui écrit au moment ou I’antiphonie commence a se répandre
en Italie, a décrit en termes suggestifs les caractéristiques de cette lecture cantil-
lée: «de Alexandrino episcopo Athanasio saepe mihi dictum commemini, qui
tam modico flexu vocis faciebat sonare lectorem psalmi ut pronuncianti vicinior
esset quam canenti»’.

Ce texte est d’autant plus remarquable qu’il concerne justement saint Athanase,
un des premiers témoins du chant responsorial en Orient: celui-ci en effet cite
comme exemple d’onoaxon le V. Quoniam in eternum misericordia ejus qui
devait déja, au temps de la liturgie du Temple de Jérusalem, servir de responso-
rium au Psaume [35.

Responsorium

La teneur de ce responsorium, refrain ou reprise entre chaque verset, est encore
fournie par les écrits patristiques du I'Ve et du Ve siécles:

Haec dies quam fecit Dominus: exultemus et laetemur in ea® Oculi
omnium. .." Exaltabo te. . 3.

A propos de ce psaume, saint Augustin fait allusion a I’'usage qui voulait que le
choix du Psaume revint a I’évéque, qui pouvait éventuellement en faire le com-
mentaire aux fideles.

Le responsorium était chanté par toute I’assemblée, fideles et clergé, et donc
devait étre d’une contexture mélodique facile a retenir, mais qui n’était pas pour
autant dépourvue de valeur esthétique: «melos omne cantilenarum suavium
quibus Davidicum Psalterium frequentatur auribus meis removeri velim. . .»°.
Cependant, nous n’aurions conserveé du responsorium'® que des exemples cités
en passant par les Péres'', si un monument d’une importance exceptionnelle ne
nous était parvenu: le Psautier de Saint-Germain, qui nous transmet I’écho loin-
tain de la psalmodie chrétienne primitive. Aprés avoir décrit cet important
monument et réédité ses 70 responsoria, nous étudierons la fonction de cette
psalmodie trés archaique dans la liturgie.

Le «Psautier de saint Germain» (Paris, Bibliothéque nationale, Ms. lat. 11947)
est incontestablement le plus remarquable monument de la liturgie d’Occident
en langue latine. Quoique son appartenance a saint Germain, évéque de Paris
(496-576) ne puisse se démontrer, son écriture peut étre datée avec une certitude

Confessiones X.xxxiii.50 (PL 32, c. 800).

Responsorium pour la féte de Paques, d’apres saint Jean Chrysostome (PG 55, c. 328) et saint
Augustin (Sermo 230: PL 38, c¢. 1103).

Saint Jean Chrysostome (PG 55, ¢. 464).

Saint Augustin, Enarr. in Ps. (PL 36, c. 216).

Saint Augustin, Confessiones, loc.cit.

«Responsorium quod uno canente chorus consonando respondeat», Isidore de Séville, Etymolo-
giae V1.xix.7-8 (PL 82, c. 253).

11 En particulier saint Augustin, dont les écrits ont été spécialement analysés a cet égard par Wuni-
bald Roetzer, Des heiligen Augustinus Schrifien als liturgie-geschichtliche Quelle (Miinchen,
1930).

N

(e Ve lie o BEN |

54



raisonnable du courant du VIe siécle. Aussi, son analyse interesse-t-elle la paléo-
graphie'?, la critique'?, les recherches liturgiques et musicales'?.

Le Psautier de Saint-Germain se présente au lecteur dans une belle reliure de
maroquin rouge de la fin du XVII¢ siécle, aux plats ciselés de fleurs de lys et de
langues de feu (de ’Ordre du Saint Esprit). Cette reliure fut restaurée, en 1660
exactement, par les bénédictins de Saint-Germain-des-Prés's et encore tout
récemment par l’atelier de restauration de la Bibliothéque nationale, qui a fort
bien exécuté son travail sur le plan artistique, mais malheureusement en serrant
beaucoup trop les cahiers contre les nerfs: il est actuellement trés difficile de
controler la présence des R inscrits a gauche du texte du Psaume donc, a chaque
recto, dans la marge de petit fond'®.

Le livre compte 291 feuillets de parchemin pourpre trés fin (vélin?) mesurant
environ 272 x 1 75 mm. L’usage du parchemin pourpre pour transcrire les textes
bibliques remonte a une trés haute antiquité, puisque saint Jérome en fait état
dans ses ouvrages'’: il faut constater que ce traitement du parchemin est plus fré-
quent en Italie qu’en Gaule. Il offre un inconvénient; les fautes de copistes ne
peuvent €tre grattées. De la, des dittographies ou des fautes qui ne peuvent étre
rattrapées's.

L’écriture onciale est tracée a ’encre d’argent qui, avec le temps, a noirci. Mais,
avec I’aide de la copie de Jacques du Breul, on peut repérer plus facilement les
legons du texte a contrdler, tiche rendue d’autant plus délicate que le parchemin
tres fin laisse apparaitre par transparence I’écriture du coté opposé. L’encre d’or

12 Dom Jean Mabillon, De re diplomatica (Paris, 1681), p. 356; Dom R.-P. Tassin et C.-F. Toustain,
Nouveau traité de diplomatique 111 (Paris, 1752), pp. 163—164; Elias A. Lowe, Codices latini anti-
quiores [CLA] V-Paris (Oxford, 1950), p. 28, n° 616 (description et facs. du f. 171v) et p. 59 (biblio-
graphie du ms.).

13 P. Sabatier, Bibliorum Sacrorum Latinae Versiones antiquae seu -Vetus italica 11 (Reims, 1743),
pp. 10-288 (édition du texte); H. Jeannotte, Le Psautier de saint Hilaire de Poitiers (Paris, 1917),
pp. xli-xlii; B. Capelle dans B. Capelle et A. Dold, «Deux psautiers gaulois dans le cod. Aug.
CCLII», Revue bénédictine 37 (1925), p. 204; A. Allgeier, Die altlateinischen Psalterien, (Frei-
burg, 1928), p. 38; id., «Die Psalmen in der mozarabischen Liturgie und das Psalterium von Saint
Germain-des-Prés», Gesammelte Aufsitze zur Kulturgeschichte Spaniens 111 (Miinster, 1931),
pp. 179-236 (= Spanische Forschungen der Gorresgesellschaft 1.3): selon A., la version du texte
viendrait d’Espagne.

14 A. Gastoué, Histoire du chant liturgique a Paris 1 (Paris, 1904), pp. 8-9, 29-30 et Exposition de
la Musique frangaise, Paris, Bibliothéque nationale (Paris, 1934), pp. 5-6; H. Leclerq dans Dic-
tionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie [DACL] XI11.2, col. 2112-13 (art. «Paris, manu-
scrits liturgiques»), et XIX.2, col. 1955-56 (art. « Psautier»); V. Leroquais, Les Psautiers manu-
scrits des bibliothéques publiques de France 11 (Macon, 1940), p. 110, n° 335; Kl. Gamber, Codi-
ces liturgici latini antiquiores, 2*™¢ éd. (Fribourg, 1968) I, p. 577, n° 1601 (ne mentionne pas les
R du manuscrit).

15 Sur la bordure intérieure du plat inférieur, on lit en lettres d’or: PSALTERIUM S. GERMANI
EPISC. PARISIENSIS RESTAURATUM M DC LX. Cette inscription se lit sur le facs. donné
par le comte Auguste de Bastard, Peintures et ornements des manuscrits | (Paris, 1832), pl. VI.
On y voit aussi la signature XIII actuellement pincée dans la marge de petit fond.

16 Notamment dans les marges des ff. 59, 106.

17 Danssa Préface au Livre de Job (PL 28, ¢. 1083 A). La mention de ce texte est donnée dans la notice
Ad lectorem rédigée par les Mauristes et transcrite sur parchemin non teinté au fol. A verso du
manuscrit.

18 Voir parex. f. 20v, 25v, 43v etc. Ces fautes sont écrites en petites capitales dans la copie de Dom
Jacques du Breul (Paris, Bibl. nat., lat. 13163), alors que tout le reste est transcrit en cursive. Sur
les variantes orthographiques, cf. Lowe, CLA V, n°616.

55



Paris, Bibliothéque nationale, ms. latin 11947, fol. 30v: Psautier de Saint Germain-des-Prés

56



est employ€e pour tracer le numéro du Psaume, son titre, le mot diapsalma'®,
le R barré horizontalement et enfin les Nomina sacra®. La barre horizontale du
R, qui passe a la jonction du jambage de droite et de la panse, se termine par une
amorce de crochet: cette barre, qui signale une abréviation, est omise une dou-
zaine de fois, notamment au début et a la fin du Psautier (elle a été restituée par-
tout dans I’édition qui suit, p. 59/60). Le Rest parfois effacé (ff. 101v, 120v, 183v)
et sa présence dans la marge de petit fond est parfois contestable: ces cas seront
signalés dans notre édition. Jacques du Breul en a omis une quinzaine dans sa
copie, mais par contre il en a relevé d’autres impossibles a déceler sur les rectos,
qui ont d’ailleurs été¢ omis dans I’édition de Dom Jean Claire?'.

Le Psautier de Saint-Germain qui dés le XIII¢ siécle était considéré comme une
relique?? par les Mauristes fut utilisé pour leurs recherches sur la Bible ou la
paléographie. Le Psautier a en effet été copié par Dom Jacques du Breul en 1560,
sur un petit manuscrit couvert de veau brun, sur des feuillets de papier de 15 x
12 cms. avec filigrane (écu a trois fleurs de lys): le manuscrit Paris, Bibliothéque
nationale, lat. 15163.

Du Breul a recopié les notes écrites sur les gardes du Psautier, les 150 psaumes
(maisnon le Ps. 151 du f. 291), exactement ligne par ligne. Il a néanmoins oublié
le R du responsorium une quinzaine de fois?’.

Cependant, cette copie rend grand service, car I’Auteur a transcrit des R 1a ou
nous ne pouvons plus les lire aujourd’hui, soit a cause de la reliure restaurée qui,
trop serrée, empéche de lire ce qui est écrit dans la marge de petit fond, soit a
cause d’une surface déchirée (f. 133 v) qui, réparée par une piéce neuve, ne laisse
plus voir qu’une infime partie de la panse de I'R.

Enfin, du Breul a collationné plusieurs psautiers et le texte psalmique de saint
Augustin dans les marges de sa copie. Cette copie a servi a I’édition du Psautier
donnée par Dom Pierre Sabatier?* en 1743. Du Breul, dans sa copie a respecté
la disposition du manuscrit per cola et commata, c’est a dire par stiques longs et
stiques courts. Saint Jérome a donné une disposition semblable a tous les livres
de la Bible retraduits par lui en latin — de fagon a favoriser la lecture publique

19 Sur diapsalma, voir le Thesaurus linguae latinae V (Leipzig, 1910), p. 953.

20 Cf. CLA V, n° 616: DMS (et non DNS ou DNUS comme plus tard). Lowe a donné le facs. du
fol 171v sur lequel on voit le sigle R face au verset 2 du Psaume 87. Au f. 40, le copiste a commencé
en lettres d’argent le mot ds, au lieu de I’écrire en lettres d’or: s’apercevant d’une erreur irréparable
— on ne peut gratter le vélin pourpre! — il n’a pas achevé le nom divin. . . Cf. L. Traube, Nomina
Sacra. Versuch einer Geschichte der christlichen Kiirzung (Miinchen, 1907), pp. 22, 51, 174, 180
(= Quellen und Untersuchungen zur lateinischen Philologie des Mittelalters 1I).

21 «Les répertoires liturgiques latins avant l'octoéchos: I. L'office férial romano-franc», Etudes gré-
goriennes 15 (1975), pp. 179-180.

22 Dans la notice manuscrite du X VII¢ siécle qui précéde le Psautier, les Mauristes rapportent que
le manuscrit est mentionné dans I'inventaire des reliques de 1269: cf. L. Delisle, Le Cabinet des
Manuscrits de la Bibliothéeque Impériale 111 (Paris, 1881), p.210; DACL XII1.2, ¢. 2112. On
connait d’autres cas de manuscrits bibliques ou liturgiques retrouvés dans des tombes d’évéques:
par exemple, Paris, Bibl. nat., lat. 9386 (Chartres). Mais ces manuscrits sont de dimensions moin-
dres. Ils ont évidemment échappé aux bibliothécaires qui dressaient I'inventaire des livres de
I’Armarium.

23 ff 17, 62, 78, 86v, 90, 94v, 95v, 101v (le 2¢ seulement), 116, 120v, 140v, 145v, 183v, 227v (le 2¢
seulement), 232, 260v.

24 Sabatier, Bibliorum (cf. supra, note 13), préface, p. 1. Sabatier a transcrit le diapsalma, mais non
les R.

S



de I’Ecriture. Certains manuscrits de la Vulgate, tel I’Amiatinus, ont maintenu
cette répartition du texte trés «aérée» au lieu de le transcrire a longues lignes?s.

Dans les psautiers liturgiques, cette disposition n’a pas de raison d’étre, parce que
les psaumes étaient débités verset par verset en alternance par des chanteurs
répartis des deux cotés du cheeur, autrement dit, suivant le mode antiphonique.
Dans ces manuscrits, le texte du psaume est copi€ verset par verset avec, tres sou-
vent, un signe de ponctuation a la médiante de chaque verset?2°.

Dans le Psautier de Saint-Germain, pas de médiante, mais des stiques de lon-
gueur différente, cola et commata. Voici un exemple emprunté au Psaume 109:

Psautier de Saint-Germain Psautier de Saint-Riquier
(Vles)£ 225 (fin du VIIIE siecle)
Paris, Bibl. nat., lat. 13159, f. 119

DIXIT DMS DMO MEO SEDE Dixit dominus domino meo — sede

AD DEXTRIS MEIS

DONEC PONAM INIMICOS
TUOS SCABELLUM PEDVM
TUORUM

VIRGA VIRTUTIS TUAE EMIT
TIT DMS EX SION

ET DOMINAVERIS IN MEDIO

a dextris meis. ;
Donec ponam inimicos tuos —
scabellum pedum tuorum.;

Virga virtutis tuae emittet
dominus ex sion. —
dominare in medio inimicorum

INIMICORUM TUORUM tuorum.

R TECVM PRINCIPIUM IN DIE
VIRTUTIS SVAE
IN SPLENDORIBUS SANCTO
RVM EX VTERO
ANTE LUCIFERUM GENUI TE

R IURAVIT DMS NEC PENITE luravit dominus et non penitebit

BIT EUM eum — Tu es sacerdos in eternum
TU ES SACERDOS IN ETERNUM secundum ordinem melchisedech.;

erc.

Tecum principium in die virtutis suae
in splendoribus sanctorum ex utero —
ante luciferum genui te.;

Si donc le Psautier de Saint-Germain, psautier liturgique a en juger par son usage
de I’R €crit plus de soixante fois de premiére main — utilise la disposition per cola
et commata, nous devons en conclure que les psaumes étaient lus, cantillés, a
I'instar des autres livres de la Bible: ¢’est précisément la le principe méme de la
psalmodie responsoriale antérieure a I'introduction de I’antiphonie en Occident.

Cette antiquité de la disposition du texte est corroborée par ’examen de la ver-
sion latine des Psaumes qui, au témoignage de Dom B. Capelle, représente un
«type tres caractérisé de Psautier gaulois au VIesiecle, héritier des versions latines

25 Dans CLA III, n° 290, Lowe a donné un facsimilé, la description et la bibliographie de I’Amia-
tinus.

26 La psalmodie ambrosienne et la psalmodie mozarabe exécutent une pause a la médiante en restant
sur la teneur psalmodique, mais cette pause est marquée d’une maniére quelconque dans les psau-
tiers de ces deux rites.

58



du Ve siecle»?’. Des variantes caractéristiques du texte se retrouvent dans les
¢écrits de saint Eucher (435-450), évéque de Lyon et, par ailleurs, on a relevé plu-
sieurs points de rencontre avec les textes du Psautier mozarabe?®. Ces deux indi-
cations se rapportant a la Gaule ne sont pas incompatibles avec le jugement de
Lowe sur I’origine du manuscrit: en proposant un «centre de haut niveau cal-
ligraphique», il ajoutait «probablement en Italie», parce que selon lui, seule
I’Italie était capable de produire un livre de cette qualité. N’y a-t-il pas la une cer-
taine divergence de vues avec le principe qu’il posait lui-méme au seuil des Codi-
ces latini antiquiores®® donnant une présomption d’origine en faveur du centre
qui — de longue date — a conservé le manuscrit? Autrement dit Paris ou, a la
rigueur, Lyon qui avait des contacts avec I’Espagne et qui devait sans doute
conserver un psautier semblable a celui auquel ’évéque Eucher a di emprunter
ses citations. Quoiqu’il en soit de la question d’origine — Gaule ou Italie — il nous
suffit de savoir que ce témoin conserve pour nous les usages liturgiques les plus
anciens de la psalmodie.

Examinons maintenant son texte revu sur le manuscrit lui-méme et annoté:

fo Ps. R Notes
16v 11,8 B “Tu Domine servabis nos ‘et custodies nos . ... .. . ... .. 0.
17 122 R Usquequo Domine oblivisceris me in finem ................ (e
22v 16,8 Re:Custodi me: Domine ut-pupillamy octlis, &0 i oo 2 (a)
30v 18,9 R Praeceptum Domini lucidum illuminans oculos ............ >
31 =13 ‘B Ab'occultis'meis munda me Domine & e e v e
3lv 19,2 R Exaudiat te Dominus in die tribulationis ...................
59 33,12 R Venite, filii, audite me: timorem Domini docebo vos ........ (b) (¢)
62 34,13 R Ego autem cum mihi molesti essent induebam me cilicium ... (b) (e
63 —23 R Exsurge Domine et intende judicium meum ................ (b) (¢)
TV 40,2 R Beatus qui intelligit super egenum et pauperem Dominus . . ..
78 -5 B Egoidixi Deminus: MISereres M s o i b i v s s s wiai s (b) (e)
86 443 B Speciosus forma prae filiis hominum ' .. ..0 .0 0. o ...
86v -7 B Sedes tua Deus in saeculumsaeculi ............ ... ....... fe)
87 -11 R Audi filia et vide, et inclina aurem tuam ................... (b)
87v =155 AR A e e tuE el VIToINeS POSIEH S i il s i v et s
90 46,7 RePsaltite [JE0 NOSIT0, PSAIHIC . o h v e bl e s )
94v 493 R Deus manifeste veniet, Deus noster non silebitur . ........... (e)
95 -7 ReAnditpopulussmens, et laguareaisine 10l S A e (c) (e)
95v =14 Rilmmola Deo sacrifictmlatdist &7 et iy s et v (e)
97v 50,9 R Asparges mehysoporetmundabor  .vivii . ivs v v
98 - 14 .. B Redde mihi laetitiam salutaristur .. ... ... . o0 o o0 0l
101v 52,7 R @iis davitiex Ston‘salutagempylsraticl=s. ;o ar e v e i e
101v 53,3 B Deus in nomine tuo salvumme'fac . ..... ... ... ... . 0. (d) (e)
106 55,9 B Bleus:yitacmicatnuntiavi bl o e s e e (b)
106v 56,2 ReMiserére met ' BPeus; miSerere mel” 1o, . oo oo i Sl o
107v -6 R Exaltare supra coelos'Deus > oy SN T i ha
107v -8 B PAaratlii COF MEUIEEICUS o i v b st AT R R e T (c)
116 62,5 B Sic Benedicamile eV e o e . e B R (e)
117 63,2 R Exaudi Deus orationem meam dum tribulor ...............
118v 64,2 Reffetdecet hymnus: BeuS imiSionth ol s vh et 0 s
120v 65,4 R Omnis terra adoret te'et psallat fibl ... ... ... L. (d, e)
122v 66.4 ReEGonfiteantur tibFpopUliEBBUS % o v v it bt i i
123 -6 B ConfiteantuitiBipopulisBleus v snus il oL s sridia i

27 Capelle, loc.cit. (cf. supra, note 13).
28 Allgeier, «Die Psalmen» (cf. ib.), pp. 232 et 236.
29 CLA VI, p. xiv.

89



fo Ps. R Notes

130 68,18: - B Ne.avertas faciem. tuam:a PUSTOtHOL ..o v vars st sreren cid e s

133v 70,5 R Quoniam tu es patientia mea Domine ..................... (f)
138 TEIR" " R Benedictus DominustBeus Israel™ -7 i r 0 3 it B o

140v 71224 AR enttisti- manumsdexteranimedin 1 Rl oSl hiine | (e)
143 13,56« R ‘Thuus, 88t dies:00: b0A BSEIIOK pne ts ki sl st ion E b LR e a5

145v 752 S Lo TR M D Lo G B N s P S i e (e)
152 717,25 "R Panem angelomimmanducavithomo . =5 00 e fr o isd v (g)
158v 78,9 R Propter honorem nominis tui Domine libera nos ............

159v 79,4 R Deis virtutumyConVEIe NOS 4. it diminarfamdn b ditoa s it nass

160 79,8 E Domine Deus Virtutum CONVEITENOS . .civisve oon i to oiseasiss (g)
161v 80,2 RExsultate eo adjuter oSt £ mn n s s e

162 -9 R Anudi populustmeus et loquar sl sy, S00 GERVE. 155 Ja

168 84,8 R Ostende nobis Domine misericordiam tuam ................

171v 87,2 R Damine Beus SAMHSIMEAS: v o i i s oo e oot by e (h)
183 90,13 R Super aspidem et basiliscum ambulabis ....................

183v 91,2 RiiBonumniiest confiteri Dolminoy st il mh g nas (d) (e)
185v 92,1 B Dominus regnavit, decorem induit i s s douinisiniios st

195 99,2 R-ubilateéDec omitisterra .. ... 35 d i A a5 (g
220 107,2 A O TR 2 20 Dl st e At Soieii e cl il & (g) (i)
225 109,3 R Tecum principium in die VITtUtIS: SUAE ... e an s as e i (g)
225v 109.,4 R:Juravit: Deminus.nec penitebit Um .....o.iviuien cmoese.

226 1104 FR M At ORera DOl et i s g vasss s s (k)
227v lsl15 R Jucundus homo qui miseretur et commodat ................

227v LEL,7 RN miemoia el N eiit JUSTUS L. 5t o retohe o sisio il Tl v o = T (1) (e)
228y 13,2 R lnsexitiodsraclide QepyBto . i v e th s e S SRSt s (g)
229 L1357 KA facie Domini.COMIMOLa SSt teTTA: fon £ ok i v i ohE s s i (g) (m)
229y 11339 R Noh'nobis, Domine, NON NODIS. .. o iiiis s tabisas s ats & viatis

231y 114,7 R Convertere anima mea in requiem tuam . ..................

232 1154 RiEalicem: SalutatiS ACCIDIAM: 5 vuir oaibatine oA s Eabee s (e)
233y 117,6 RiDominus: Nl adiUlor €8t v iirii it i Dl s Tt s

234y EIE 16 - ReDextera DominifecitsVirtuten: o ol il S o s s e (g
235 =2 - Ratlaac dies quanisfecit P OmiU S e e s ts it s bbias od ool e ot

254y 120,1 R [levaviiocilos mess: ad MOMEES: oottt ot ot ot wos B

256 1221 ReAd te levavl OeUlaS HEOSE =it & s sh oot ettt 65 e s B

260v 129,1 R De profundis clamaviad te DOmine ... 5. iaitioman s oo (e)
263y 317~ ReParaviilucemnamiChristoimeo ms it i e, e e

276v 140,2 R Dirigatur oratio mea sicut incensum in conspectu tuo .......

(a) Le R (sans tilde horizontale) differe des autres: il est tres effilé et sans barre d’abréviation,

(b) le R est difficilement lisible parce que pincé dans la marge de petit fond.

(¢) Ce verset (avec R), suit immédiatement le diapsalma

(d) Le R est effacé.

(e) Omis dans la copie de Jacques du Breul.

(f) Le R a été emporté par une déchirure du parchemin: on ne voit plus qu’un fragment de la panse.
Il est indiqué dans la copie de Jacques du Breul.

(g) R omis de I’édition de Dom J. Claire.

(h) Facsimilé de ce R dans E. A. LOWE, Codices latini antiquiores, V, Paris, n° 616.

(i) Le R est douteux: il me semble qu’un léger sillon subsiste en face de ce V, mais I’endroit est pincé
dans la marge de petit fond.

(k) Le R est trés douteux (cf. note i): je le mets entre crochets.

(l) Le copiste avait oublié ce V et son R: il I'a inséré en petites capitales.

(m)Le R invisible dans la marge serrée de petit fond a été lu par J. du Breul.

60



Ainsi nous avons relevé seulement 70 responsoria pour 150 Psaumes: c’est la
sans doute un chiffre au dessous de ce qui fut autrefois «la réalité». Nous n’avons
rien pour les dix premiers psaumes??, rien pour les 22 octonaires du Ps. 118, rien
pour les dix derniers Psaumes: nous verrons plus loin que c’est la fonction qui
nous éclaire sur cette absence.

Pour bien comprendre I’économie de cet antique usage, il faut réaliser que le
copiste n’a pas toujours indiqué tous les responsoria: d’abord pour le Ps. 135, le
psaume responsorial par excellence, I’archétype méme de cet antique usage du
fait que le second hémistiche de chaque verset constitue le responsorium: Quo-
niam in seculum misericordia ejus. Saint Athanase nous informe qu’au diacre
qui lisait ce psaume, le peuple devait répondre (Omaxovelv) par le verset «car
éternel est son Amour»?'.

On pourrait faire un raisonnement analogue pour le Ps. 8 qui donne comme pre-
mier et dernier verset: Domine Dominus noster etc. Mais ici, ne Sommes-nous
pas plutot dans le domaine de I’antiphonie, bien que — durant la période qui I'a
précédée — le texte du responsorium constituait le modéle méme de I’antienne?

Enfin, il reste les Psaumes alléluiatiques dont le titre est a lui seul un responso-
rium: Ps. 104-106; 110-118; 134-135; 145-147 et 148-150 qui, dans les litur-
gies orientales sont désignés sous le terme d’ainoi puisqu’ils commencent par
Laudate’?. Evidemment, on pourrait objecter que /‘alleluia ne devait pas se chan-
ter toute I’année: quelle était donc le responsorium en période d’abstention de
ce chant? L’objection est plus apparente que réelle, car ’alleluia dans I’antiquité
chrétienne n’était pas lié a un Caréme qui n’avait pas encore été institué: I’alle-
luia se chantait slirement tous les dimanches — jour de la semaine qui évoque
pour les chrétiens le dimanche de Paques. Il faut par ailleurs se souvenir que saint
Benoit, qui vécut au début du VI¢ siecle, prescrit dans sa Regle aux chapitres 12
et 15, de chanter I’(antienne) alleluia avec le Ps. 118 et aussi avec les Psaumes
du 2¢ nocturne, le dimanche. . .

Enfin, derniére possibilité d’oubli; les incipit de quelques Psaumes tellement sou-
vent chantés qu’il n’était méme plus besoin de les désigner explicitement: tels
sont, a titre d’exemple, les incipit des Psaumes

20: Domine in virtute tua letabitur rex.
22: Dominus regit me [et nihil me deerit].
23: Domini est terra et plenitudo ejus.
24: Ad te Domine levavi animam meam.
32: Exultate justi in Domino.

42: Judica me Deus et discerne.

30 Le premier feuillet, avec un B traditionnellement orné pour le Ps. 1 (Beatus vir), a disparu et les
suivants sont tres détériores. . .

31 De fuga c. 24: PG 25, c. 676 A.

32 Dans la liturgie en langue syriaque, les ainoi et les Psaumes CXIII et ss. ont regu un traitement
musical particulierement développé: cf. O. Heiming, Syrische « Eniane» und griechische Kanones
(Miinster, 1932), en particulier p. 42 et ss. (= Liturgiegeschichtliche Quellen und Forschungen 66).

61



Autrement dit, les incipit de ces Psaumes qui devaient, par la suite, étre repris
comme répons, antienne ou verset dans les différentes liturgies latines?3.

Ce second bilan des responsoria, qui approche maintenant de la centaine est
purement conjectural . . . Tenons nous donc aux faits bien établis et procédons,
pour les analyser, a leur classification: les 70 responsoria de notre Psautier se
répartissent ainsi:

36 Psaumes ne comportent qu'un R;

9 Psaumes utilisent deux R (Ps. 18, 34, 40, 56, 66, 79, 80, 109, 111). Il faut
ici remarquer que les deux R du Ps. 66 (67), Confiteantur tibi populi Deus
sont identiques quant au texte, mais non quant au sens, suivant une remar-
que tres pertinente de saint Hilaire3*. Il est donc a peu pres certain que ces
deux responsoria se chantaient avec une mélodie différente. . .

4 Psaumes se chantent avec trois R: Ps. 49, 56, le célebre Ps. 113, qui célebre
I’Exode du peuple de Dieu a travers la Mer Rouge, préfigure du Baptéme;
enfin le Ps. 117 qui, de tout temps, a €té appliqué a la féte de Paques (cf.
p. 54, note 6).

1 seul Ps. comporte quatre R: le Ps. 44 ou psaume épithalame qui prophé-
tise, a travers les paroles d’un chant d’amour, ['union du Christ et de
I’Eglise.

Dans ces différentes catégories, on peut remarquer que le R, dans 17 psaumes
(sans parler des psaumes alléluiatiques), est tiré du premier verset du psaume, de
I'incipit, soit dans 24% des cas: c’était alors le «psalmiste» (ou lecteur) qui enton-
nait le responsorium, le peuple le reprenait, puis le soliste cantillait les versets
suivants etc.

Mais alors, pourquoi pas de responsoria a tous les psaumes et, inversement,
pourquoi deux ou trois responsoria pour un méme psaume? C’est ici qu’inter-
vient la notion de fonction du «Psaume responsorial». Nous savons en effet a
quel moment de la liturgie ce Psaume était exécuté, grace aux écrits des Péres qui
commentent I’évangile du jour et qui évoquent souvent «le psaume que nous
avons chanté» ou «le psaume auquel nous avons répondu»?, autrement dit, a
la place occupée plus tard par le R Graduel. Or ce n’est pas tous les jours que,
dans I’Eglise ancienne, la Messe solennelle était exécutée par I’évéque dans sa
cathédrale, mais seulement les jours de féte et probablement chaque dimanche
de année. Ainsi, il suffisait d’'une cinquantaine de responsoria pour les diman-
ches per annum et de plusieurs autres versets psalmiques adaptés aux fétes
d’Apotres ou de Martyr(e)s. Donc, avec un contingent de 70 Responsoria il était
possible d’assurer le chant de liaison entre épitre et évangile, puisque [’introit
n’existait pas encore?3®,

33 Il y aurait tout une enquéte a faire sur les responsoria mentionnés dans les écrits patristiques —
notamment dans saint Augustin qui cite les Ps. 32 et 42 dont nous avons donné I'incipit — et dans
les anciennes liturgies latines, cf. Leclerq dans DACL I, c. 638 (art. « Afrique»), et Roetzer, Des
heiligen Augustinus, p. 101.

34 Tract. in Psal. 67: PL 9, c. 440.

35 cf. Roetzer, op.cit., pp. 101-102.

36 D’apres le Liber pontificalis (ed. L. Duchesne I, Paris, 1886, p. 230), I'introit antiphoné aurait été
institué par le Pape Célestin 1¢7 (422-432): de cette mention, il ne faut que retenir I’époque de la
rédaction, soit le VI siecle (cf. J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia 11, Paris, 1952, pp. 74-75).

62



On pourrait méme pousser un peu plus loin et reconnaitre dans tous ces R ceux
qui sont affectés, déja par les Péres du IVe et du Ve siécle, puis par les liturgies

latines, a telle ou telle féte:
PAQUES:

Dim. aprés Paques:

Ascension:

Pentecote:

Avent:

NOEL:

Caréme:

Dimanche du Grand Scrutin:

Fétes d’Apotres et de Martyrs:

Fétes de Vierges:

(117) Haec dies quam fecit. . .

Alleluia. . .
(113) In exitu Israhel. . .

(46) Psallite Deo nostro. . .
(56) Exaltare supra coelos. . .

comme au Temps pascal, c’est a dire avec
Alleluia.

(49) Deus manifeste. . .
(84) Ostende nobis Domine. . .

(109) Tecum principium. . .
(131) Paravi lucernam Christo meo. . .>’

(34) Ego autem. . .
(50) Asparges me. . .
(56) Miserere mel. . .

(33) Venite filii. . .

-~

(44) Audi filia. . .
(44) Adferentur regi virgines. . .

Les Psaumes sans R devaient se chanter in directum, c’est a dire qu’ils étaient lus
ou cantillés sans la participation du cheeur, suivant un rite qui est encore attesté

par la Regle de saint Benoit 3,

Il faut revenir encore sur les textes du Psautier de Saint-Germain, a cause d’une
particularité trés intéressante qui nous explique parfois le choix d’un verset plu-

Le chant exécuté a I’Offertoire n’était autre que la litanie des fideles et le chant de communion,
toujours le méme: un Psaume avec responsorium eucharistique: Gustate et videte. . . (33.9) qui est
attesté par saint Cyrille de Jérusalem (Catéch. Mystag. V.xx: PG33,c. 1124) ou le R Panem ange-
lorum (Ps. 77) du Psautier de Saint-Germain, cf. Jungmann, op.cit. II, p. 301.

37 Ce verset est assigné a I'Office de Noél par la liturgie hispanique; voir Antifonario Visigotico
Mozdrabe de la Catedral de Leon 1, éd. L. Brou et J. Vives (Barcelona-Madrid, 1959), p. 87 (=
Monumenta Hispaniae Sacra V.l). Déja saint Jérome cite ce méme verset dans sa lettre a
Eustochium, a propos de la créche de Behtléem (PL 22, c. 885D).

38 Je n’ai pas traité ici des Heures de I’Office aux 1Ve et Ve siecles: saint Jérdme signale qu’au petit
monastére de Bethléem on récitait le Psautier en suivant 'ordre des Psaumes: «per ordinem Psal-
terium cantabant» (Epist. ad Eustochium: PL 22, c. 896 B).

63



tot qu’un autre comme R. Nous avons vu précédemment que le choix du respon-
sorium se portait sur le premier verset du psaume: mais il arrive parfois que ce
soit aussi sur le verset qui suit le diapsalma écrit — comme les titres — en lettres
d’or.

Diapsalma
Ps. (33) Venite fili1. . .
(34) Exsurge Domine. . .
(49) Audi populus. . .
(56) Paratum cor meum. . .

C’est la un cas trés intéressant, parce que dans la psalmodie antiphonée le dia-
psalma a disparu, alors que dans I’Eglise ancienne il avait pris une importance
considérable. Les Péres latins n’ignoraient pas que cette division du texte était
nécessitée par un changement d’attribution, mais saint Hilaire va plus loin
lorsqu’il indique qu’il doit y avoir la une modification dans I’ordre de la com-
position mélodique: il y a donc, ou changement de role ou bien «(aut) in altero
artis musicae modulo cantari intelligendum sit. . . »%.

Saint Jérome qui a écrit une lettre entiére a la moniale Eustochium a ce sujet n’est
pas d’accord sur cette interprétation: «Sunt qui rhythmi distinctionem et quia
Psalmi tunc temporis juncta voce ad organum canebantur cuiusdam musicae
varietatis existiment silentium»“,

Cassiodore choisit sagement une solution moyenne. Il nous informe que dans son
monastére de Vivarium on fait une pause apres chaque diapsalma: «nos divisio-
nes congrue faciemus ubicumque in psalmis diapsalma potuerit inveniri»*!.
Rien d’é¢tonnant donc que dans le Psautier de Saint-Germain on ait indiqué par-
fois un nouveau Responsorium qui imposait évidemment un nouveau mode de
psalmodie: «sub conversione modi musici inchoari»*2.

Ainsi, le Psautier de Saint-Germain nous révele un systeme de psalmodie d’une
grande simplicité pratique, mais encore une mentalité d’une grande élévation
spirituelle quant a la compréhension du texte sacré qui se manifeste par le choix
des responsoria. C’est a la fois un esprit différent, auquel on ne peut adhérer sans
un commerce assidu avec les Peres, et en méme temps une pratique musicale
archaique qui nous montre a quel point I'introduction de I’antiphonie et ’enri-
chissement de la composition mélodique va provoquer de profondes mutations.

Chant responsorial et antiphonie

L’introduction de I’antiphonie en Occident — c’est a dire le chant des psaumes
a deux cheeurs alternant — ne s’est pas faite en un jour! D’apres le diacre Paulin,
le biographe de saint Ambroise, c’est dans I’église de Milan qu’on aurait instauré

39 Prologus in libro Psalmorum: PL 9, c. 246C. Ses termes sont repris par Isidore de Séville, Ety-
mologiae V1.xix.16 (PL 82, c. 253).

40 Epist. XXVIIL.2 «De voce diapsalma» (PL 22, ¢. 433).

41 In psalmis praefatio, c. 11 «Quid sit diapsalma» (PL 70, c. 12 A).

42 Cf. saint Hilaire, loc.cit.

64



ce nouveau procédé de psalmodie a la fin du Ve siécle. De la, tout I'Occident fut
gagné au nouveau systéme sans que les structures plus anciennes du chant res-
ponsorial disparaissent complétement. Le Psaume 94 ou Psaume invitatoire de
la Regle bénédictine est justement un des cas les plus connus de vestige de
[’ancien psalmus responsorius.

La différence fort simple entre les deux systémes est exposée par Isidore de
Séville: «Voici la différence entre chant responsorial et antiphonie: dans le pre-
mier cas, un seul prononce chaque verset du psaume; dans le second, les cheeurs
alternent pour le chant des versets»43.

L’évolution va se dessiner sur plusieurs plans, a divers moments de I’histoire des
églises d’Occident: plus tot ici, treés tard ailleurs. La lecture-récitation du Psaume
ne nécessite plus un «spécialiste»: le psalmista disparait et le lecteur se cantonne
a la lecture des longues legons de I’Ecriture ou des Peres. Quant au diacre, on ne
lui laisse plus que la lecture de I’évangile et la litanie des fideles**.

Le bref responsorium du Psaume responsorial ou bien se maintient tel quel dans
sa structure archaique® et devient une antienne de I’Office férial qui est peu a
peu retouchée suivant les normes de la modalité grégorienne; ou bien — suivant
’expression de Josef Andreas Jungmann — devient la proie des compositeurs ou
magistri artis musicae. Ceux-ci les transforment en piéces richement ornées,
cependant que dans la maniere d’exécuter ces chants et dans leur fonction, I’état
de fait antérieur demeure inchangé.

Examinons d’abord la structure du texte des graduels grégoriens, leur ordon-
nance et leurs mélodies pour tenter de relever les vestiges de leur organisation
antérieure.

Vestiges de psalmodie responsoriale dans le Graduel grégorien

Dans la psalmodie responsoriale, le lecteur du Psaume commengait la cantilla-
tion au premier verset du Psaume, mais il arrivait parfois que le responsorium
¢tait lui-méme emprunté a ce premier verset du Psaume, comme on I’a constaté
dans le Psalterium sangermanense. Dans le Graduel grégorien, nous retrouvons
cette dualité de choix pour 34 répons-graduels sur les 118 de /'"Antiphonale mis-
sarum du IXe siecle:

dans 23 graduels, le verset est emprunte au premier verset du Psaume;

dans 11 graduels, c’est I'inverse, le premier verset du Psaume forme le texte du
repons.

En outre, dans 70 graduels, le répons et son verset sont tirés de n’importe quel
verset du Psaume, sans autre préférence que 'accomodation du texte a la féte du
jour: 4 graduels empruntent leur texte a deux psaumes différents; il reste enfin
10 graduels qui puisent leur texte ailleurs que dans le Psautier. Cependant, 2 gra-

43 «lInter responsorios autem et antiphonas hoc differt, quod in responsoriis unus versum dicit, in
antiphonis autem versibus alternant chori», Etymologiae V1.xix.8 (PL 82, c¢. 252C).

44 Saint Jérome, Epist. CXLVII(PL 22, ¢c. 1200). Le concile romain de 595 interdit aux diacres d’exé-
cuter «psalmos ac reliquas lectiones» (PL 77, c. 1135A; MGH Epistolae 1.1, p. 363).

45 Cf. a ce sujet les travaux cités de Dom Jean Claire: «Les répertoires liturgiques» (supra, note 21).

65



duels sont tirés des cantiques bibliques identiques aux Psaumes dans leur forme
comme dans leur fonction a I’Office divin?®,

Ce qui est encore plus frappant, c’est que 21 graduels grégoriens ont €té puisés
aux mémes sources psalmodiques que les responsoria du Sangermanense:

«R» tirés du V. 1 du Psaume: «R» tirés d’un verset suivant:

16,8 Custodi me

18,9 Ab occultis meis

33,12 Venite filii, audite me

34,13 Ego autem

34,23 Exurge Domine et intende judicium

44,8 Speciosus

44,11 Audi filia et vide

49,14 Immola Deo.
56,2 Miserere mei Deus, miserere mei

56,8 Paratum cor meum
64,2 Te decet hymnus

66,4 Confiteantur tibi

71,18 Benedictus Dominus meus

72,24 Tenuisti manum

79.8 Domine Deus virtutum
91,2 Bonum est confiteri :
92,1 Dominus regnavit, decorem

109,3 Tecum principium

109.4 Juravit Dominus

117,24 Haec dies

140,2 Dirigatur oratio mea.

Ainsi, quatre responsoria sont tirés de I'incipit des Psaumes et 17 du cours du
Psaume. A ces piéces, il convient d’ajouter les répons alleluiatiques.

Responsorium alléluiatique

Suivant Jungmann, «le graduel et I’alleluia présentent de fagon encore aisément
perceptible les traits du chant responsorial le plus ancien qui a dominég jusqu’au
IVe siecle»?’. Cette remarque attire maintenant l’attention sur I’alleluia de la
Messe romaine et sur sa classification parmi les formes liturgico-musicales. En
effet, I’alleluia, avec son verset, peut étre considéré comme un répons et doit
comme tel étre assimilé au répons-graduel qui le précéde pour plusieurs raisons:
1. L’alleluia, comme le Répons-graduel, est issu du chant responsorial primitif.
Hippolyte de Rome et Tertullien font allusion au chant des Psaumes alléluiati-
ques au cours de I’Agapé. La seule différence vient de la brieveté du responsorium
— un seul mot! — briéveté qui est compensée par la répétition du mot et par le
développement du jubilus.

46 Ces statistiques ont été effectuées d’apres les listes de I'article de Dom René-Jean Hesbert, « Le gra-
duel, chant responsorial», Ephemerides liturgicae 95 (1981), pp. 316-350.
47 Missarum sollemnia 11, p. 188.

66



2. Lralleluia, comme le graduel, souligne la lecture qui précede. Il faut se rap-
peler du principe antique qui veut que toute lecture soit suivie d’un répons*s. En
effet, dans la Messe romaine la premiére lecture était, comme dans toutes les
anciennes liturgies latines, tirée des livres de I’Ancien Testament et donc suivie
d’un répons-graduel tiré des Psaumes, tandis que la seconde lecture, empruntée
au Nouveau Testament, était suivie de I’alleluia avec son verset psalmique, rem-
placé au Moyen-Age par un verset souvent tiré de I’Evangile.

Au Temps pascal, les deux lectures étant tirées du Nouveau Testament sont de
ce fait suivies chacune de I’alleluia. L’alleluia est bien en effet le canticum novum
de I’Alliance nouvelle (Apoc. 14,3), le chant des 24 Vieillards de I’Apocalypse
(19,4), 'acclamation éternelle des élus de la cour céleste (19,6), le chant qui relie
la liturgie terrestre a celle de I’éternité. . .

L’alleluia est donc assimilable au répons-graduel avec la restriction du répons
réduit a un seul mot: la différence entre répons-graduel et répons alléluiatique
ne réside pas dans le genre littéraire ni dans la fonction liturgique, mais plutot
dans la forme musicale. Cependant, a ’époque de I’antique psalmodie respon-
soriale, cette différence est pratiquement inexistante du fait que le responsorium
alléluiatique est un chant aussi simple que le responsorium psalmique, alors que
le grand jubilus évoqué par saint Augustin est un chant de soliste, parfois un
diacre*’.

Du chant responsorial au chant orné

Les transformations effectuées au V¢ ou au VI¢ siécle suivant les régions ont
consisté dans une réduction du Psaume a un seul verset et a I'amplification musi-
cale du bref responsorium psalmique ou «corps du répons»: double mouvement
en sens inverse qui fait que la durée d’exécution demeure sensiblement la méme.
La fonction demeure inchangée du fait que le texte de la piece reste toujours
emprunté a la méme source: le Psautier. Le vestige de I’état ancien est encore plus
accentué du fait que, soit dans le corps du R soit dans le ¥. on a maintenu le
choix du premier verset du Psaume.

A ce propos, il faut mentionner une exception: le cas des répons-graduels, des alle-
luia et surtout des répons nocturnes, qui ne sont pas tirés du Psautier mais de
I’Ecriture ou qui, parfois méme, proviennent d’autres sources®’. C’est la une
exception qui serait absolument inexplicable dans I’ancien systéme de la psalmo-
die responsoriale, réalisable dans le cadre du Psautier suivi des cantiques bibli-
ques.

48 Dans les Constitutions Apostoliques 11.57.6, on «lit» les Psaumes intercalaires apres deux lecons
scriptuaires (éd. cit. supra, note 4): Ici, je traite des liturgies latines.

49 Les textes de saint Augustin sur le jubilus sont réunis par Wunibald Roetzer (Des heiligen Augu-
stinus, pp. 235ss.). Quant a Victor de Vite, évéque d’Afrique, il rapporte qu’en 488, le dimanche
de Piques, «. . . lector unus pulpito sistens alleluiaticum melos canebat. . .», la gorge percée d’une
fleche «. . . cadente de manibus codice mortuus post cecidit ipse» (Historia persecutionis africa-
nae provinciae 1.13: ed. M. Petschenig, Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum V11, Wien,
1881, p. 18): que pouvait donc bien contenir ce codex tenu par le lecteur?

50 Par exemple, le Graduel de la Dédicace. Sur ces cas, cf. Hesbert, «Le graduel», p. 326.

67



Ainsi, quoique le texte du Psaume soit réduit et sa forme musicale amplifiée, la
fonction de liaison, de transition, du répons-graduel demeure identique. Natu-
rellement, cette mutation et aussi l’adjonction des chants antiphonés pour
I’entrée du célébrant et pour la communion des fidéles, a entrainé un remanie-
ment treés profond dans la formation des exécutants. Peu a peu apparait un per-
sonnage nouveau, un spécialiste de I’art vocal, le chantre, qui appartient de fait
au clergé, puisqu’il est formé a la schola cantorum, mais qui, par la suite, pourra
étre un simple laic3'.
Si ’antique psalmodie responsoriale était exécutée par des lecteurs (saint Augus-
tin), en Gaule par des psalmistes (Statuta ecclesiae antiqua) ou des diacres (Gré-
goire de Tours), nous constatons qu’a Rome un changement radical s’est effectué
en 595 sous I'inspiration de saint Grégoire le Grand, qui interdit aux diacres
d’exécuter «la psalmodie et les legons»: la lecture des psaumes et des legons
reviendra désormais aux sous-diacres et aux clercs mineurs. D’apres ce texte
authentique, Jean Diacre a accrédité la fondation de la Schola cantorum a saint
Grégoire le Grand?>2. Pour certains historiens, Grégoire aurait transformé la
schola lectorum en schola cantorum, mais cette assertion n’a pas de fondement
dans les sources: on constate d’apres le Liber diurnus que ’entretien de la Schola
cantorum est assuré par une fondation, d’ou sortent — nous signale le Liber Pon-
tificalis (1,322) — les clercs mineurs. D’autre part, ce méme livre — qui transpose
souvent dans le passé des institutions existantes au moment de la rédaction —
nous rapporte que Sergius 1¢7 (687-701), puis Sergius II (844-847) y avaient été
formés «ut mellifluis instrueretur cantilenae melodiis» (I1,86).
Il n’est donc pas impossible que la transformation des formes liturgico-musicales
de la messe, a partir de la psalmodie responsoriale, ait été effectuée au VIe siecle 3.
Ce qui est plus remarquable, c’est de constater que dans le mode d’exécution du
graduel au IX¢ siecle, on procédait exactement comme au temps de la psalmodie
responsoriale:

Responsorium . . . solus in pulpito incipit cantor . . . et cuncti in choro respon-

dent! . .. et ipse solus post inchoationem responsorii versum decantat>*.

L’Ordo romanus V, de la deuxiéme moitié du IXe siecle, préconise le méme
mode d’exécution: « Postquam legerit, cantor cum cantatorio sine aliqua neces-
sitate ascendit, non superius, sed stat in eodem loco ubi et lector, et solus inchoat
responsorium et cuncti in choro respondent et idem solus versum responsorii
cantat»’,

51 La législation est revenue sur ce point au VIII¢ siecle (Reégle des chanoines de Saint-Chrodegang
de Metz, c. L: PL 89, c. 1079) puis, au début du IX¢, avec 'Institutio canonicorum d’aolt-sep-
tembre 816 (MGH Concilia 11.1). Les textes a ce sujet ont été réunis sur la fiche «Cantor» de
'Handwdrterbuch der musikalischen Terminologie édité par Hans-Heinrich Eggebrecht.

52 Vita S. Gregorii 11.6 (PL 75, ¢. 90C).

53 Pour Peter Wagner, cette transformation aurait été effectuée entre 450 et 550; pour Josef Andreas
Jungmann, il faudrait prolonger cette période jusqu’a saint Grégoire le Grand (d. 604); enfin, pour
Bruno Stiblein le terminus post quem non, a Rome, devrait étre repoussé jusqu’a la mort du pape
Honorius (638). Cf. H. Hucke, «Das Responsoriumy», dans Gattungen der Musik in Einzeldar-
stellungen. Gedenkschrift Leo Schrade (Bern/Miinchen, 1973), p. 157.

54 Amalaire, éd. J. M. Hanssens [II (Rome, 1950), p. 302 (= Studi e testi 140).

55 M. Andrieu, Les Ordines Romani du Haut Moyen Age 1l (Louvain, 1948), p. 215, n. 30 (= Spi-
cilegium sacrum Lovaniense. Etudes et documents 23).

68



Remarquons au passage que le chantre monte a I’'ambon avec le cantatorium en
mains: donc il chante en lisant le texte (neumé ou non), ou alors le cantatorium,
richement orné de plaques d’ivoire, est simplement I’insigne de sa fonction.
Le remplacement du psalmiste par des chantres, la création de la Schola canto-
rum signifient pour I’historien que des mutations profondes se sont produites
presqu’en méme temps dans les diverses métropoles d’Occident: le méme pro-
cessus de transformation s’est effectué a Rome, a Milan, en Espagne et en Gaule,
mais avec des variantes dialectales propres a chacun de ces répertoires: la sim-
plicité de la psalmodie primitive a cédé devant la poussée d’une invention musi-
cale nouvelle, I’antiphonie, qui exige de la part des compositeurs des capacités
étendues aussi bien dans la langue latine que dans la «mélopée», c’est a dire dans
’art de la composition musicale. Cette transformation profonde a porté sur les
deux éléments de la psalmodie responsoriale: le répons et la psalmodie.

1. Le responsorium inchangé est devenu antienne de I’Office férial ex Psalterio
dans sa teneur mélodique ancienne, en résistant tant bien que mal a ’alignement
de sa teneur mélodique sur les schémas de I’Octoechos. Amplifié mélodique-
ment, développé par des mélismes, le responsorium est devenu a Rome «répons-
graduel», a Milan le «psalmellus» — c’est a dire «psaume en réduction», — en
Espagne, le psallendum, piéces qui sont toutes tirées des Psaumes. Cependant,
cette catégorie de picces extraites du Psautier étant en nombre insuffisant, il a
fallu, pour constituer le répertoire des offices nocturnes per annum, faire appel
pour le texte des répons nouveaux, a d’autres livres de I’Ecriture, aux Vitae sanc-
torum et aux textes dits «de composition ecclésiastique»>°.

Ce qui est remarquable, ¢’est que cette ornementation n’est pas informelle et dés-
ordonnée: on y découvre comme dans la psalmodie «évoluée» une formule
d’intonation, une récitation ornée, des demi-cadences et des réintonations suivies
elles-mémes d’une formule de cadence définitive. Dans le répons alléluiatique,
le responsorium, réduit a un seul mot — alleluia — prend des dimensions mélo-
diques considérables qui, en quelque sorte, compensent la brieveté du texte. Mais
le souvenir de leur appartenance au Psautier est marquée par le verset qui est
habituellement tiré du premier verset du Psaume et qui, pour les dimanches ordi-
naires, se chante suivant 'ordre numérique des Psaumes.

2. Sur la psalmodie responsoriale, nous ne possédons que fort peu d’éléments:
nous pouvons cependant inférer du répertoire milanais actuel que cette psalmo-
die était extrémement variée, allant d’une simple lecture recto tono avec une
légere flexe a la fin du verset, jusqu’a des psalmodies plus ornées se modelant sur
la structure de I’antienne. Le choix de la corde récitative étant commandé par
’organisation mélodique de I’antienne, on obtient par combinaison de ce choix
avec la sélection d’une différence finale plus de cent cinquante types psalmodi-
ques®’:

56 L’antiphonaire de Petershausen (Karlsruhe, Badische Landesbibliothek, Aug. LX), qui indique en
marge des antiennes la source des textes, a marqué «Cantor» devant les pieces dont il n’avait pu
identifier la source biblique ou patristique.

57 Letableau des psalmodies ambrosiennes est extrait du Dictionnaire de la Musique de Marc Honeg-
ger, Science de la Musique 11 (Paris, 1976), p. 840, art. «Psalmodie» (M. Huglo).

69



. : 7 ol -
Psalmodies ambrosiennes notées =H e é
Fr

. \ i e Iy re—1— o
suivant le systéme alphabétique médiéval 2 :

ey

F“A" R C "D E F G 27t T¢c d ¢ F g

Degrés possibles
; Nombre de | ;51" 13 note finale Ton
Intonation Teneur formules de doalat foiiralcaida grégorien
terminaison PR apparenté
1re série de ps. FGa a 14 aGE. D )¢
our antiennes| C(D)E G G 14 GFED
finale D C. Do H F 14 GFEDC II
CDE E 4 EDC
46
2¢ série de ps. Ga ¢ c 3 a
our antiennes Ga | § 4 aG E III
finale E E Ga a 14 aGFED Iv
EFG G 16 GFEDC
cePh - F F 8 EDC
CDE E 6 EDC
51
3¢ série de  ps. Bioae ) © 12 dcyaG v
our antiennes EGa a 3 GF VI
finale F FG G 11 GFEDC
€D E F 1 D
27
4¢ série de ps. LS S| d 16 dey G VII
our antiennes Ghgrn g (&) 10 cyaG VIII
finale G Gaj § 3 o 16
Ga a il 3 yaGF
34
Total général 158

Remarque: Le nombre de terminaisons indiqué dans ce diagramme est un résultat brut: plusieurs for-
mules ne se distinguent de leurs voisines que par des variantes d’adaptation trés minimes qui, dans
une analyse musicale plus attentive, ne devraient pas étre considérées comme réellement différentes.

Dans le répertoire grégorien, on n’a retenu parmi cette foule de «possibilités» que
huit schémas psalmodiques architecturés d’apres les principes traditionnels de
’Octoéchos syro-byzantin ¥, Mais a c6té de ces huit tons usuels, il était inévitable
que certains tons psalmodiques antérieurs ne refissent surface et ne reparaissent
pas dans des traités de musique, surtout les plus anciens: ainsi, dans la Musica
enchiriadis, a la fin du IXe siécle, le ton psalmodique suivant?®:

9. o * el

58 Dans un de ses derniers articles, Heinrich Husmann (d. 8. novembre 1983, a la Section des Manu-
scrits de la Bibliothéque royale de Bruxelles), avait découvert dans un manuscrit syrien du VII¢
(7) ou du VIII¢ siecle la mention du terme authenticos: Eine alte orientalische christliche Liturgie:
altsyrisch-melkitisch», Orientalia Christiana periodica 42 (1976), p. 156.

59 Musica enchiriadis ¢. XV: éd. H. Schmid (Miinchen, 1981), p. 42. Je dois cette transcription a
Nancy Phillips (NYU), qui m’a autorisé a la publier d’aprés sa dissertation Musica et scolica
enchiriadis. Its Musical, Theoretical and Literary Sources (1984): Nancy Phillips a reconnu ici
la plus ancienne attestation du «ton irrégulier» de I’Antiphonale monasticum de 1934, que Dom
Joseph Gajard avait vainement recherché dans les sources notées et qu’il avait di finalement
emprunter au chant ambrosien. Cf. M. Huglo, Les Tonaires. Inventaire, Analyse, Comparaison
(Paris, 1971), p. 296, n. 1. Sur le tableau de I’antienne /n matutinis pour la restitution de 1’ 4nti-
phonale monasticum de 1934, Dom Gajard avait ajouté au crayon: «On verra le mode et la psal-
modie a adopter plus tard en étudiant les antiennes similaires du Psautier.»

70



Dans la psalmodie responsoriale comme dans la psalmodie antiphonée la struc-
ture mélodique du verset psalmique est agencée en vue d’une reprise du respon-
sorium ou de I’antienne sans hiatus.

Dans un répons-graduel ou dans un répons prolixe le verset a pour fonction de
«conduire» la mélodie de type psalmodie ornée vers la réintonation du répons
soit vers la reprise médiane ou presa®. En somme, 'alternance répons/ver-
set/répons n’a pas €té fonciérement modifiée, quoique cette alternance ne se
répete plus qu’une seule et unique fois! Le processus responsorial persiste sous
une forme différente, mais singuliérement enrichie au point de vue musical.
S’il y a un enchainement euphonique entre mélodie du verset et reprise du verset,
il n’y a pas nécessairement enchainement logique de la pensée exprimée dans
celui-ci et ensuite dans celui-la. En effet, dans la psalmodie responsoriale, la répé-
tition systématique du responsorium apres chaque verset du Psaume amenait
plus d’une fois une rupture de sens ou parfois méme une étrange divergence de
sens entre verset et répons. Dans le répons-graduel et dans le répons nocturne,
cette divergence, cette rupture, dans le développement logique du théme du
Psaume, indiquée matériellement par le mot diapsalma®' des psautiers bibliques,
ressortait davantage du fait que la pensée se concentrait spontanément sur I’hia-
tus entre verset et répons. Cette divergence, confinant parfois au non sens entre
deux parties d’une méme piece, a profondément ému Hélisachar®?, chancelier de
Louis-le-Pieux et abbé de Centula, puis, plus tard, Bernon de Reichenau®: I'un
comme l'autre proposerent des modifications de versets pour retrouver un
enchainement logique entre celui-ci et la reprise. Plus tard, on devait encore
accentuer ce rapport entre les deux parties, en choisissant le répons dans le Nou-
veau Testament et le verset dans un texte de I’Ancien Testament ou I’Alliance
nouvelle était préfigurée: tel, par exemple, ’Office du Saint Sacrement. Combien
sommes nous éloignés de la simplicité primitive de la psalmodie responsoriale. . .

Ces comparaisons entre psalmodie responsoriale et psalmodie antiphonée atti-
rent "attention sur une catégorie de pieces du chant grégorien et du chant ambro-
sien que I’on a parfois confondu dans leur intitulé au Moyen-Age avec le répons
classique: 1l s’agit de I’antienne a verset. Celles-ci se rencontrent a I’Office noc-
turne du 25 janvier (Conversion de saint Paul) et du 10 aoft (st. Laurent), dans
I’office rémois de saint Rémi, d’origine gallicane, dans le Collegerunt du diman-
che des Rameaux et enfin dans la fonction du Lavement des pieds, le Jeudi-saint.
Les antiennes a verset sont encore plus fréquentes dans le répertoire milanais dit
ambrosien: dans les psallendae le verset psalmodié est souvent la petite doxologie

60 Ce terme apparait contracté (PA) dans les antiphonaires aquitains du XI¢ siecle (cf. M. Huglo,
«Les Preces des Graduels aquitains empruntés a la liturgie hispanique», Hispania sacra 8 [1955],
p. 366), mais I'usage lui-méme remonte beaucoup plus haut puisqu’il est attesté par Amalaire qui
’'oppose a I'usage romain de la réintonation par le début du répons («a capite»): De ordine anti-
phonarii c. 18 (éd. Hanssens IlII, p. 55).

61 voir plus haut, p. 57 et 64.

62 Helisachar, Lettre 8 Nédibrius de Narbonne (MGH Epistolae V, pp. 307-309), cf. M. Huglo, «Les
remaniements de ’Antiphonaire grégorien au [X¢ siecle: Hélisachar, Agobard, Amalaire», dans
Atti del XVIII Convegno di Studi sul tema Culto cristiano e Politica Imperiale carolingia, Todl,
9—12 ottobre 1977 (Todi, 1979), pp. 97ss.

63 De varia psalmorum atque cantuum modulatione: GS 11, pp. 111-113, n. 13.

71



Gloria Patri: nous sommes probablement en présence d’un vestige de psalmodie
intégrale réduite a son dernier verset, I'inverse en somme de plusieurs graduels
dont le vestige psalmodique est réduit au premier verset. Ce probléme marginal
mériterait assurément une enquéte particuliere: qu’il suffise de I’avoir signalé ici.

Le graduel «organisé»

Au XIesiecle, le graduel devait prendre une dimension nouvelle, dans I’ordre ver-
tical, cette fois, avec ’organum: si le plus ancien traité d’organum emprunte ses
exemples uniquement aux pieces de I’Office, nous constatons qu’au XIe siécle a
Chartres et a Fleury®4, le répons-graduel des principales fétes et I’alleluia se chan-
taient en organum. A Rome, dans le répertoire vieux-romain, il en était de méme
tant pour les graduels que pour les versets d’alleluia®. L’intonation des répons
nocturnes et des répons-graduels était «organisée» de maniere a laisser au cheeur
sa place traditionnelle dans I’exécution: le verset du graduel et le verset d’alleluia
se chantaient également cum organo. Cet enrichissement musical qui nécessitait
’intervention d’une catégorie de chantres spécialisés (organista, organizans, suc-
centor)®, ne modifiait en rien I'intervention du cheeur ou de la schola des chan-
tres a ce chant: en effet, I'intonation seulement et le verset étaient organisés, mais
le corps du répons était chanté, comme jadis le «responsorium» par toute
’assemblée ou par un groupe de chanteurs qui se tenaient au milieu du cheeur®’.
Il en sera encore de méme, a la fin du XII¢ siecle et au XIII¢, lorsque le répons
nocturne, les graduels et les alleluia seront exécutés in triplo vel quadruplo par
les chantres groupés autour du Magnus liber organi posé sur un lutrin, in choro
Beatae Mariae Virginis (Parisiensis)®®. Il n’y avait plus deux cheeurs comme
pour la psalmodie antiphonée, mais un petit groupe de chantres, alternant avec
un soliste.

64 Chartres, Bibliothéque municipale, 109 (Musica enchiriadis), avec organa a la fin (f. 75); cf.
A. Holschneider, Die Organa von Winchester (Hildesheim, 1968), pp. 177ss.; L 'Ordinaire char-
train du X111¢siécle, ed. Y. Delaporte (Chartres, 1953). Pour Fleury: Vaticane, Regin. 586, f. 87v
(Holschneider, Die Organa, Taf. 9 et pp. 119ss.).

65 Pour les graduels, cf. B. Stidblein et M. Landwehr-Melnicki, Monumenta Monodica Medii Aevi
I1: Die Gesdnge des altromischen Graduale Vat. lat. 5319 (Kassel etc., 1970). Pour les alleluia, voir
les rubriques de I’Ordo romain des Vépres pascales ou le terme paraphonista désigne le chanteur
qui chante en quintes paralleles. On n’a pas suffisamment le rapport entre la fonction et le registre
de voix d’enfants qui est cependant établi dans les Ordines romani XXVIlet L, c. 33 §3: éd. M.
Andrieu, Les Ordines romani du haut moyen-age 111 (Louvain, 1974), p. 342 et V (ib., 1961),
p. 309.

66 Sur organista cf. ma note dans «Les débuts de la polyphonie a Paris: les premiers organa pari-
siens», dans Aktuelle Fragen der musikbezogenen Mittelalterforschung. Texte zu einem Basler
Kolloquium des Jahres 1975 (Winterthur, 1982), p. 97, n. 21 (= Forum musicologicum III). Sur
succentor, cf. G. Birkner, « Notre Dame Cantoren und Succentoren vom Ende des 10. bis zum
Beginn des 14. Jahrhunderts», dans In memoriam Jacques Handschin (Strasbourg, 1962),
pp. 107-126.

67 Sur la place des chantres au milieu du cheeur pour le chant des répons, il faut se référer au cancel
de St. Clément a Rome, au plan de St. Gall du IX¢ siécle et enfin a ’anecdote survenue a St. Maur
des Fosses durant I'office nocturne de la féte patronale (cf. Huglo, «Les premiers organa», p. 96).

68 Anonyme 4, ed. F. Reckow, Der Musiktraktat des Anonymus 4 1 (Wiesbaden, 1967), p. 46 (= Bei-
hefte zum Archiv fiir Musikwissenschaft V).

“



Ainsi, pendant seize siecles sinon plus, le psaume intercalaire — répons graduel
et répons alléluiatique — s’est maintenu dans sa fonction de liaison entre les lec-
tures. Le chant, en effet, apporte un élément lyrique nécessaire au sein de 1’é1¢é-
ment didactique. Certes, la forme a changé, les mélodies se sont enrichies, mais
c’est toujours un texte de Psaume — et parfois le méme texte de Psaume qu’aux
origines — qui remplit cette fonction liturgique. La musique a elle seule ne saurait
étre religicuse ou profane: c’est sa destination, sa fonction, qui lui conférent cette
qualification de «religieuse» ou de «liturgique». L’évolution des formes musica-
les au cours des siecles s’est dessinée comme si I'autorité ecclésiastique avait taci-
tement autorisé cet enrichissement, du moment que la fonction liturgique de la
piéce soit maintenue en tous points. Ne serait-ce pas la le secret de la longévité
traditionnelle de ces structures fondamentales de I’édifice musical grégorien? Au
contraire, pour les prosules — ou tropes mélogénes du graduel et de I’alleluia —,
qui confinent parfois a I’allitération du texte psalmique a I’occasion du mélisme
qui les avait engendrés, 'usure du temps a fait son ceuvre. Ils sont tombés d’eux-
mémes parce qu’ils n’avaient aucune fonction définie dans la liturgie, tandis que
le graduel a travers la variété des formes a toujours gardé sa fonction liturgique
prédestinée.

73



	Le Répons-Graduel de la Messe : evolution de la forme : permanence de la fonction

