Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch fur Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 2 (1982)
Rubrik: Zur Interpretation der Quellen vor den ersten notierten Zeugnissen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1. Zur Interpretation der Quellen vor den ersten
notierten Zeugnissen

Eine Grundfrage des christlichen Kirchengesangs im ersten Jahrtausend
betrifft das Verhaltnis zwischen Kontinuitdt und Diskontinuitdt in der Ge-
schichte des Gottesdienstes. So fiihrt die weithin karge und disparate Quel-
lenlage immer wieder vor die Aufgabe, sorgfiltig zu priifen, wieweit eine
Aussage unter dem Gesichtspunkt jener traditionsstiftenden Aspekte zu in-
terpretieren ist, die der christlichen Feier von den Anfiangen her im gemein-
samen Mahl und Gebet die Richtung gaben, und wieweit umgekehrt als
Hinweis auf eines der neuen Momente, die der Weg des christlichen Glau-
bens durch die Vielfalt der Sprachen und Kulturbereiche und nicht zuletzt
im Ausbau der tragenden Institutionen mit sich brachte.

Die iltesten erhaltenen Sammlungen lateinischer Kirchengesdnge stam-
men aus dem Ausgang einer rund 800 Jahre zuriickreichenden Geschichte.
Sie fiilhrt von den ersten, allgemeinen Nachrichten iiber den Vortrag der
Psalmen und anderer Texte in der Friihzeit zum umfangreichen und viel-
schichtigen Korpus des «gregorzamschen» Chorals, wie thn die Franken
dem Abendland weitergaben. Die Gesinge dieses Repertoires zeigen eine
ausserordentliche Vielfalt der musikalischen Gestaltung, ein sehr differen-
ziertes Verhiltnis zwischen Musik und Text und beides in einem offen-
sichtlichen aber komplexen Zusammenhang mit der Funktion: mit dem
‘Ort im Ritus wie mit den Ausfithrenden. Das ist das Ergebnis eines histo-
rischen Prozesses, der zumindest ein Stiick weit aufgrund indirekter Zeug-
nisse zu erschliessen ist, wie sie in liturgischen Formularen, in Predigten
und weiteren Texten der Kirchenvéter, in Nachrichten iiber Ordnung und
Ergdnzung der Liturgie und anderen Quellen vorliegen. Solche Hinweise
‘und Anhaltspunkte gibt es vor allem fiir die Geschichte der Messgesinge
und hier wieder fiir das Graduale, als den Gesang nach der ersten Lesung.
Das erlaubt es Michel Huglo, die Geschichte des Graduale unter dem Ge-
sichtspunkt eines Wandels der Form am gleichen liturgischen Ort zu inter-
pretieren: vom Singen eines Psalms unter Beteiligung der ganzen Gemein-
de zu den von Spezialisten vorgetragenen Gesdngen der Gregorianik, wie
sie in der Klerikerliturgie des Mittelalters erhalten sind. Dabei kommt ei-
nem liturgischen Psalter des 6. Jahrhunderts, dessen betreffende Angaben
hier ediert sind, eine Schliisselstellung zu. Den Voraussetzungen der latei-
nischen Gesénge auf der Grundlage des Psalters und ihrer Interpretation
gilt der Beitrag von Max Haas, mit grundsétzlichen Fragen und Beobach-
tungen zur fruhen Geschlchte und zu den Bezeichnungen fiir den Vortrag
der Psalmen






Zur Psalmodie der christlichen Friihzeit*

MAX HAAS

Das Thema des Symposiums «Der Prozess der Ableitung musikalischer Formen
und Gattungen aus dem christlichen Ritus» provoziert geradezu die Notwendig-
keit, sich fiir einen von zwei unterschiedlichen Arbeitswegen zu entscheiden. Es
ist einerseits moglich (und von der bisherigen musikwissenschaftlichen For-
schung aus naheliegender), einen Bereich, der als Teil des Themas vermutet
wird, zu bearbeiten. Es ist andererseits im Blick auf das Thema insgesamt mog-
lich, die ebenso suggestiven wie unklaren Substantive, die sich im Symposiums-
Titel finden, als kldrungsfordernde Argernisse aufzufassen und als Ausgangs-
punkt zu wihlen.

Diese Arbeit beschiftigt sich in skizzenhafter Form mit Aspekten der zweiten
Moglichkeit. Dabei ist zunédchst festzuhalten, dass das Thema nur wegen des Ad-
jektivs «musikalisch» der Musikwissenschaft zuweisbar erscheint, insgesamt
aber zunichst andere Wissenschaften betrifft, so zum Beispiel neben mehreren
Philologien die Wissenschaften vom Alten und vom Neuen Testament, die Ju-
daistik, die Liturgiewissenschaft und die Patrologie.

Ergdnzend ist festzuhalten, dass die Musikwissenschaft fiir die ersten nachchrist-
lichen Jahrhunderte bis zur Herausbildung einer Musiklehre und bis zu den no-
tierten Handschriften im 9. Jahrhundert keinen Quellenbereich fiir sich rekla-
mieren kann. Jeder Musikhistoriker wird sich fiir diesen Zeitraum mit Zeugnis-
sen beschéftigen, die unter verschiedenen Gesichtspunkten von anderen Wissen-
schaften bereits angezeigt und bearbeitet worden sind. Darum kann es hier nur
um den Versuch gehen, fiir die Musikwissenschaft relevante Probleme heraus-
zuarbeiten. Dass in einer solchen Arbeit die fachliche Kompetenz immer wieder
tiberschritten wird, ist unabidnderlich. Damit sind die wahrscheinlich nicht we-
nigen Kurzsichtigkeiten, Fehldeutungen und Irrtiimer, die den folgenden Aus-
fiilhrungen anhaften, nicht entschuldigt, aber begriindet.

* An Abkiirzungen werden in diesem Beitrag verwendet: AfLw = Archiv fiir Liturgiewissenschafi;
AHW = Wolfram von Soden, Akkadisches Handwdrterbuch 1-111, Wiesbaden 1965-1981;
AnnM! = Annales Musicologiques; EG = Adolf Erman, Hermann Grapow, (edd.) Warterbuch
der dgyptischen Sprache, *Berlin 1982 ; GAG = Wolfram von Soden, Grundriss der akkadischen
Grammatik samt Erginzungsheft zur akkadischen Grammatik, Rom 21969; HAL = Ludwig
Koehler, Walter Baumgartner u.a., Hebrdisches und aramdisches Lexikon zum Alten Testa-
ment, Leiden 1967-1983; KBL = Ludwig Koehler, Walter Baumgartner, Lexicon in Veteris Te-
stamenti libros, Leiden 1953 : MM B = Monumenta Musicae Byzantinae; NOHM = New Oxford
History of Music; SC = Sources chrétiennes; THAT = Ernst Jenni, Claus Westermann, Theo-
logisches Handwérterbuch zum Alten Testament 1/11, Miinchen/Ziirich 1978/1979; ThW =
Gerhard Kittel, Gerhard Friedrichs, (edd.) Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament,
Stuttgart 1932-1978; ZDMG = Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschafi.

29



Das Thema des Symposiums hat — nach Seiten seiner Allgemeinheit betrachtet
—sein Zentrum in der Geschichte des Psalters. Der Feststellung liegen ein histo-
risches und ein historiographisches Moment zugrunde: (1) Die Gesédnge in den
christlichen Riten sind in erster Linie Psalmen sowie im Verhéltnis zu Psalmen
entstandene liturgische Poesie; (2) die Begriffe « Gattung» und « Form» sind be-
reits zu einer frithen Stunde der theologischen Wissenschaften fiir die Interpre-
tation der Psalmen bedacht, gebraucht und bis heute immer wieder kritisch re-
flektiert worden.

In Abschnitt I wird in Vorbemerkungen auf einige forschungsgeschichtliche Im-
plikationen hingewiesen, die mit dem Thema des Symposiums gegeben sind. Da-
nach werden zwei Probleme der Psalteriiberlieferung — ebenfalls in Form einer
Skizze — referiert beziehungsweise untersucht: Abschnitt 11 befasst sich mit As-
pekten des Psalters in seiner liturgisch relevanten Uberlieferung; in Abschnitt I11
geht es um die Vorgeschichte der fiir die Vortragsweise von Psalmen relevanten
Begriffe antiphona und responsorium.

Die drei Abschnitte sind nicht als sukzessive Darstellung konzipiert, sondern als
dreifache, sehr unterschiedliche Annidherung an den Bereich «Psalmodie der
christlichen Friihzeit».

Um die Ubersicht zu erleichtern, werden die Abschnitte mit Dezimalklassifika-
tion unterteilt. Dabei zeigen Buchstaben, die unmittelbar nach Zahlen stehen
(zum Beispiel: 2.1.1a) einen Exkurs an.

I. Vorbemerkungen

Die Auffassung, der Psalter enthalte ein Gut religioser Poesie, dessen Glieder
durch das Herausarbeiten bestimmter Gattungen sich erschliessen, wurde mit
nachhaltiger Wirkung von Hermann Gunkel vertreten. Ihm zufolge kann dann
von einer Gattung die Rede sein, wenn «ganz bestimmte, streng einzuhaltende
Bedingungen» der Analyse erfiillt sind'. Es ist nachzuweisen, dass Psalmen, die
als Teil einer Gattung aufgefasst werden, bestimmte Gemeinsamkeiten haben. Es
dirfen «nur solche Gedichte» in einer Gattung zusammengefasst werden, denen
dreierlei gemeinsam ist: (a) Sie gehoren «zu einer bestimmten Gelegenheit im
Gottesdienst» oder kommen wenigstens davon her; (b) sie weisen «einen gemein-
samen Schatz von Gedanken und Stimmungen» auf, wozu Gunkel vermerkt:
«es sind diejenigen, die eben durch ihren Sitz im Leben gegeben waren oder sich
leicht daran schliessen konnten»; (c) «alle dazu gehorigen Einzelstiicke» sind,
«freilich mehr oder weniger deutlich, durch ihre gemeinsame ‘Formensprache’
verbunden». Fiir diesen dritten Aspekt gilt, dass gerade die « Untersuchung der
Formen» «ausserordentlich deutliche Merkmale der Gattung in die Hand» gibt,
wobei zu betonen ist, «dass es eine literaturgeschichtliche Betrachtung durchaus

| Die Kriterien sind hier aufgefiihrt nach Hermann Gunkel, Einleitung in die Psalmen. Die Gat-
tungen der religiosen Lyrik Israels (zu Ende gefiihrt von Joachim Begrich), Gottingen 1933,
22/23 (Gottinger Handkommentar zum Alten Testament. Erganzungsband zur 1. Abteilung) —
man vergleiche die Beschreibung bei Frank Criisemann, Studien zur Formgeschichte von
Hymnus und Danklied in Israel, Neukirchen-Viuyn 1969, | n.l (Wissenschafiliche Monogra-
phien zum Alten und Neuen Testament 32).

30



nicht nur mit der Form, sondern ebenso auch mit dem Inhalt der Gedichte zu
tun hat.»

2. «Die Erarbeitung der gattungs- und formengeschichtlichen Methode durch
Hermann Gunkel und ihre Durchfiihrung am Psalter hat der Psalmenforschung
ein solides Fundament gegeben, auf dem die weitere Arbeit seither basiert. Alle
vorhergehenden Versuche, den Psalter zu gliedern und so zu einem sachgemas-
sen Verstehen der einzelnen Stiicke zu kommen, sind dadurch liberholt und auf-
gehoben worden.»2 Mit dieser Feststellung weist Criisemann auf die Triftigkeit
einer Forschungsrichtung, nicht aufeinen allgemein akzeptierten Stand der For-
schung: Gunkel hat dem Begriff der «Gattung», den bereits Herder im Zusam-
menhang mit den Psalmen verwendet?, zu seinem Recht verholfen; doch wurden
die Gunkelschen Psalmengattungen spater immer wieder kritisch gesichtet und
modifiziert®.

3. Den bereits bei Herder greifbaren Ansatz, die Psalmen als Literatur zu ver-
stehen — man vergleiche das oben genannte dritte der Gunkelschen Kriterien —
wird in seiner forschungsgeschichtlichen Tragweite erst fassbar, wenn man sich
der Bibel insgesamt und dem «patristischen» Schrifttum — einer Hauptquelle flir
die Geschichte des Psalters im frithen Christentum — als Literatur zuwendet. In
einem beriihmt gewordenen Aufsatz hat Franz Overbeck die zu seiner Zeit meist
katholische Geschichtsschreibung der Patristik verdachtigt, «mit dem Munde»
sich zu einer Literaturgeschichte ihres Fachgebietes zu bekennen, tatsdachlich
aber in einer Verkniipfung von Dogmatik und Dogmengeschichte eine auf den
«katholischen Traditionsbeweis» gerichtete Sammlung zu bieten, von der gilt:
«sie will Geschichte sein und ist nichts weiter als ein Katalog.»® Denn «iiber-
haupt nicht gesonnen, den Becher der Literaturgeschichte oft an die Lippen zu
flihren»$, ist der von Overbeck angegriffenen Richtung eigen, die «Literaturwer-
ke», die unter dem Begriff « Patristik» subsumiert sind, nicht auf die Bedingun-
gen ihrer Entstehung, auf ihre Funktion und auf ihren Zweck hin zu untersu-
chen’: der Aspekt «Literatur» verliert sich in der Geschichtsschreibung nach
Massen der ihr eigenen dogmatischen Praformierungs?.

2 Criisemann, op.cit., 1/3 —cf. Peter H. A. Neumann, (ed.) Zur neueren Psalmenforschung, Darm-
stadt 1976, 2 (Wege der Forschung 192): «Das gattungsgeschichtliche Verstindnis der Psalmen
ist heute nahezu ohne Alternative.»

3 Vom Geist der ebréischen Poesie. Eine Anleitung fiir die Liebhaber derselben, und der dltesten
Geschichte des menschlichen Geistes, zweiter Theil, Dessau 1783, 19-21 et passim, in: Herders
sdmmtliche Werke 12, ed. Bernhard Suphan, Berlin 1880 - cf. Criisemann, op.cit., 15-18.

4 Vergleiche die Forschungsberichte bei Criisemann, op.cit., 1-18; Neumann, ed.cit., 1-18; infra,
nadL

5 Uber die Anfiinge der patristischen Literatur, * Darmstadt 1966, 5=7 (Libelli 15). Der Aufsatz er-

schien urspriinglich in der Historischen Zeitschrifi 48 (= N.F. 12) (1882), 417-472.

opicits 13,

Vergleiche vor allem die Ausflihrungen Overbecks ab p. 19.

Das heute im deutschsprachigen Raum wohl verbreitetste patristische Handbuch — Berthold Al-

taner, Alfred Stuiber, Patrologie. Leben, Schrifien und Lehre der Kirchenviiter, Freiburg etc.

21978 —1st freilich geradezu auch zu einem Kompendium der altkirchlichen Literatur geworden.

Wie bereits in fritheren Auflagen heisst es p. 1: « Wenn auch der in ihr (scil. der Patrologie) ent-

haltene Begriff der “Viter-Zeugen’ durch die katholische Tradition, d.h. durch theologisch-dog-

matische Griinde, nicht durch literaturgeschichtliche Gesichtspunkte, bestimmt worden ist, so
deckt sie sich doch tatsdchlich stofflich und zeitlich mit der altchristlichen Literatur.»

co ~J O

3



4. Aber auch fast hundert Jahre nach Overbeck muss Riesner zur Diskussion
stellen, wie weit die mittlerweile etablierte «klassische» Formgeschichte mit ih-
rer zum Topos geratenen Frage nach dem «Sitz im Leben» linguistischen und
literaturtheoretischen Bedenken gegeniiber offen genug war und ist®. Denn gilt,
um nur ein Moment hervorzuheben, dass «fast jede Form . . . polyfunktional und
fast jede Funktion polymorph» ist'?, so entzieht sich Uberlieferungsgeschichte
dem einfachen Modell, demzufolge die literarische Form auf eine soziale Situie-
rung verweist'!. Und Alois Grillmeier zeigt in einem ausflihrlichen Forschungs-
bericht zum Thema «Hellenisierung — Judaisierung» unter dem iibergeordneten
Thema «Hermeneutik und Christologie» in einer iiber Overbecks Analyse weit
hinausgehenden Weise schliissig, dass seit Luther bis zum beriihmten Lehrbuch
der Dogmengeschichte Adolf von Harnacks'? «die ganze Bewegung des Christen-
tums ... zu ausschliesslich von den Lehrmeinungen her erfasst worden» ist;
«Religion und Kultus wie auch die ganze Umwelt des Christentums waren als
Faktoren der Entwicklung vernachlissigt worden»'3. Die Ubergewichtung des
dogmatischen beziehungsweise dogmengeschichtlichen Interesses hatten im Ge-
folge, dass zum Beispiel platonisches, stoisches, aristotelisches oder jiidisches Ge-
dankengut aufgespiirt wurde, die religiosen und kultischen Zusammenhange
aber in dieser Forschungsrichtung kaum beachtet worden sind.

5. Von Seiten der Liturgiewissenschaft hat Anton Baumstark die von Overbeck
angeregte «formgeschichtliche Betrachtungsweise» aufgenommen'4. Gleichsam
als generatives Prinzip postulierte er: «Die entscheidenden Modalitdten alt-
kirchlichen gottesdienstlichen Gesanges haben sich ... am Psalter ausgebildet.
Die verschiedenartige Psalmodie des christlichen Orients ist so das formgebende
Prinzip fiir die verschiedenen Gattungen seiner Kirchendichtung geworden.» '3
Wird die Problematik der «formgeschichtlichen Betrachtungsweise» wie des Be-
griffs der « Gattung» fiir den Moment beiseite gelassen, erscheint eine andere Fa-
cette der forschungsgeschichtlichen Situation: das Verhiltnis von Strukturen,
Sachen und Wortern.

5.1 Wer hypothetisch und ansatzweise versucht, die gattungsmassige Bestim-
mung der einzelnen Psalmen dem Ansatz Gunkels entsprechend flir die Zeit des

9 Vergleiche den ausfiihrlichen, {iber das angesprochene Teilproblem weit hinausgehenden For-
schungsbericht bei Rainer Riesner, Jesus als Lehrer. Eine Untersuchung zum Ursprung der
Evangelien- Uberlieferung, Tiibingen 1981, 6-18 (Wissenschafiliche Untersuchungen zum
Neuen Testament, 2. Reihe 7).

10 Riesner, op.cit., 12, :

Il Riesners kritische, auf die Forschung zur Evangelien-Uberlieferung bezogene Ausfiihrungen wi-
ren, was die « Hymnen» im NT betrifft, abzuwigen gegeniiber methodologischen Reflexionen,
die Gottfried Schille anstellt: Friihchristliche Hymnen, Berlin 1965, 11-23 (cf. 11,2.2.2.2) — cf.
Alois Grillmeier, Jesus der Christus im Glauben der Kirche 1: Von der Apostolischen Zeit bis
zum Konzil von Chalcedon (451), Freiburg etc. 1979, 80—122, mit ergdnzenden Literaturangaben
p. 80, n. 254,

12 Vol. I-II1, 4 Tiibingen 1909/1910.

13 Mitihm und in ihm. Christologische Forschungen und Perspektiven, Freiburgetc. 1975,459. Der
Forschungsbericht: 423-488.

14 cf. «Psalmenvortrag und Kirchendichtung des Orients», Gottesminne 7 (1912/1913), 290 n.1.

15 op.cit., 291/292.

32



frithen christlichen Ritus zu beriicksichtigen, wer Baumstark folgend und dessen
oben zitierte Bemerkung gleichsam extrapolierend die am Psalter ausgebildeten
Arten der Psalmodie als formgebendes Prinzip beobachtet, wird wohl am ehesten
dessen Liturgie comparée'® als Ausgangs- und Orientierungspunkt wahlen. (Die
Wahl ist nicht zwingend, aber naheliegend.)

Es ist augenscheinlich, dass Baumstark nach Strukturen sucht: Formationen von
Psalmen und Lesungen, Ordnungen verschiedener Elemente, die fiir den Ver-
gleich verschiedener Riten, vorab fiir die Erschliessung urspriinglicher Struktu-
ren geeignet sind.

5.2 Dabei entsteht ein Zudecken von Wortern und ein Auffiillen von Struktu-
ren mit «Sachen». Wird etwa die Entstehung des Hexapsalmos (Pss 3,37,62, 87,
102, 142) erortert, haben die einzelnen Psalmen den Status einer «Sache». Denn
dass diese Psalmen in ganz verschiedenen Sprachen iiberliefert sind, demnach ei-
ne sprachimmanente Vielfalt der Meinungen zeigen, dass sie verschiedene und
verschiedenartige Uberschriften tragen, bleibt verdeckt. '
Der Befund schmélert Baumstarks Leistung nicht um ein Iota'’. Soll aber mit
Gunkel gefragt werden, wie (hypothetisch angenommene) Gattungen wie For-
men dem «wirklichen Leben der Menschen entstammen und in ithm ihren Sitz
haben», welches die « Handlungen» sind, «zu denen sie gehoren» '8, miissen die
Sachen auch in den Wortern ihrer Sprache aufgesucht werden. Denn nur die je-
weilige Sprache verhilft zur Einsicht in die Mentalitdt, welche die Handlungen
entstehen lasst, und nur die jeweilige Sprache vermag den Vehikel-Charakter un-
seres Sprachgebrauchs, in dem wir behelfsmaissig «Sachen» scheinbar entstehen
lassen, zu relativieren.

5.2a Zu dieser Bemerkung provoziert einmal die von Barr angezettelte, vorab
Boman und das Theologische Worterbuch betreffende Polemik mit der radikalen
Konfrontation von Theologie und Sprachwissenschaft und der konsequenten
kritischen Priifung der geldaufigen Scheidung von «griechischem» und «hebréi-
schem» Denken!'?. Zudem, wenngleich in anderer Weise, provoziert eine grund-
satzliche Feststellung Baumstarks: «La tache sublime de I’historien de la liturgie
est donc de rechercher et de décrire la naissance et les variations des formes chan-
geantes de cette substance inaltérable et de valeur éternelle.»2° Hinter der For-
mulierung einer «unveridnderbaren Substanz» verbirgt sich ein geldufiges Denk-

16 Liturgie comparée. Principes et Méthodes pour l'étude historique des liturgies chrétiennes (revue
par Dom Bernard Botte O.S. B.), Chevetogne/Paris * 1953. Die von F.L. Cross besorgte englische
Ausgabe (Comparative Liturgy, London 1958) ist bibliographisch stark erweitert.

17 Baumstark war ja ein guter Kenner der Sprachen im Mittelmeerraum. Botte vermutet einen Zu-
sammenhang zwischen Baumstarks Erfahrungen in vergleichender Sprachwissenschaft und der
Konzeption einer vergleichenden Liturgiegeschichte (Liturgie, vi).

18 op.cit., 10, 19.

19 James Barr, Bibelexegese und moderne Semantik. Theologische und linguistische Methode in der
Bibelwissenschafi, Miinchen 1965 (orig.: The Semantics of Biblical Language, Oxford 1961);
Thorleif Boman, Das hebréische Denken im Vergleich mit dem griechischen, Gottingen 1952,
71983 (darin setzt sich Boman pp. 194-213 mit Barr auseinander). Zur Problematik vergleiche
auch Grillmeier, Mit thm und in ihm, 476-487.

20 Liturgie, 2.

33



muster. Blumenberg nennt es die «vertrauten Muster aller Selbsterhaltungen:
das der Reduktion der gefihrdeten Substanz auf einen intangiblen Kernbe-
stand.»?! Gerade da die Zahl der liturgiegeschichtlichen Dokumente im ersten
Millenium nahezu uniibersehbar ist (wobei es sich oft genug um « Musterexem-
plare» handelt, welche die tatsdchlichen Usanzen nur erahnen lassen), gerade da
die sprachliche Vielfalt gross ist (es geht um die Sprachen des Mittelmeerraumes,
also um Hebriisch, Lateinisch, Griechisch, Koptisch, Athiopisch, Aramdisch,
Syrisch, Georgisch, Armenisch und andere, die meisten in mehreren dialektalen
Varianten) besteht die Gefahr der Reduktion auf eine Substanz, der stillschwei-
gend eine gewisse metaphysische Wiirde zugedacht wird. Es droht jene seltsame
Form der hermeneutischen Vergegenwirtigung, in der Worter oder Sprachen
insgesamt zwar noch als Triager von Wirklichkeit aufgefasst scheinen, die aber
tatsdchlich einen Weg signalisiert, der an den Wortern vorbei «zur Sache» fiihren
soll, geleitet vom Glauben an das, was «im Grunde», «dem Wesen nach», «als
Substanz», «eigentlich» oder «letztlich» zur Frage steht.

II. Bemerkungen zur liturgisch relevanten Uberlieferung des Psalters

1. Der hebriische Psalter — in der masoretischen Tradition (= M) mit dem selt-
samen Plural tehillim («Loblieder», « Preislieder», « Hymneny») iiberschrieben??
—stellt eine Sammlung von religioser Lyrik unterschiedlicher Abfassungszeit und
Bestimmung dar. Die Sammlung als solche entstand wohl vor 200 v.Chr.; es ist
wahrscheinlich, dass — nach Teilsammlungen, die bereits im 5./6. Jahrhundert
v.Chr. angefertigt wurden — «der gesamte Psalter schon um 300 v.Chr. abge-
schlossen vorlag.»?? Er ist in fiinf Biicher eingeteilt: 1 (Pss 1-41), II (Pss 42-72),
I11 (Pss 73-89), IV (Pss 90-106), V (Pss 107-150). Jedes Buch wird mit einer do-
xologischen Schlussformel beendet (Ps 41,14; 72,19; 89,52; 106,48 ; 150,6).
Der Psalter gehort im hebriischen Kanon — gebildet aus tora (Gesetz: Penta-
teuch), den n®bi’im (Propheten) und den kétubim (Schriften) — zu den kétubim.
In seiner Flinfgliederung entspricht der Psalter dem Pentateuch. Es steht zu ver-
muten, dass damit nur «die formale Einteilung und das technische Kanonisie-
rungsverfahren»?* als Aspekte greifbar werden, ist doch eine fortwahrende struk-
turelle Beziehung der flinf Psalter-Biicher zum Pentateuch nicht auszumachen.
In der Uberlieferung ist der Psalter innerhalb der kétubim, oft zusammen mit den
Biichern Hiob und Proverbia, unterschiedlich eingeordnet worden. Mit diesen
hat er ein «eigenartiges Akzentsystem» gemeinsam?°,

1.1 Die Psalmiiberschrifien weisen wahrscheinlich aufjenen levitischen Uber-
lieferungskreis zuriick, der hinter dem chronistischen Schriftwerk steht und der

21 Hans Blumenberg, Séikularisierung und Selbstbehauptung, Frankfurt a.M. 1974, 13.

22 cf. Hans-Joachim Kraus, Psalmen 1, Neukirchen-Vluyn 51978, 1 (Biblischer Kommentar: Altes
Testament XV.1). Seiner Ausgewogenheit wegen wird im folgenden der Kommentar von Kraus
weitgehend zur Grundlage genommen.

23 Kraus, op.cit., 13.

24 id,, op.cit., 9.

25d.ciepieit: - 2;

34



zu Teilen die Kanonisierung und Sammlung der Psalmen befordert hat. Die
Schwierigkeit, die Psalmiiberschriften zu interpretieren, geht in nicht genau be-
stimmbarem Masse auf die Leviten, die «verantwortliche Priesterschaft fiir die
vokalen und instrumentalen Psalmauffiihrungen der nachexilischen Tempelge-
meinde»?¢ zuriick, denn deren Auffassung der Psalmiiberschriften ist nicht be-
kannt. Zu beriicksichtigen ist ferner, dass «die Uneinheitlichkeit der Uberschrif-
ten . ..1ihre Wurzel in der Vielschichtigkeit der Psalmentradition» hat?7: die Le-
viten griffen auf vorhandene Psalm-Gruppen und -Sammlungen zuriick; sie iib-
ten eine Kultpraxis, die sie zu tradieren suchten und die auch dem vorexilischen
Kult des Tempels zu Jerusalem verbunden war. Erst in nachexilischer Zeit wer-
den die adlteren Begriffe, die sich in den Psalmiiberschriften finden, nicht mehr
verstanden, wie auch deren Ubersetzung in der Septuaginta (= G) zeigt?8.

1.2 Die sprachliche Analyse des Psalters ergibt mit Sicherheit zumindest eine
umschreibbare Sammlung, die aufgenommen wurde: den elohistischen Psalter
(Pss 42-83), der seinerseits aus drei Quellen zusammengesetzt wurde?®. Diesen
ist die Zuschreibung an die Korahiten (Pss 42—49), an David (Pss 51-65, 67,
68-71) und Asaph (Pss 75-83) eigen. Da der elohistische Psalter sich in die Glie-
derung des Psalters nach Biichern nicht einfligt und da zudem dessen drei Quel-
len andere Querverbindungen vermuten lassen — der Psalter kennt andere, den
Korahiten, David oder Asaph zugeschriebene Psalmen —, ist mit Sicherheit we-
nigstens die Buchgliederung des Psalters sekundar.

1.3 Kraus hilt die 1.1 umschriebenen Kriterien der Gattungsanalyse von Gun-
kel fiir «unaufgebbare Positionen sachgemasser wissenschaftlicher Arbeit inner-
halb des Psalters.»3? Gegeniiber der Art und Weise aber, in der Gunkel seine
Analyse vorgenommen hat, bringt Kraus erhebliche Bedenken vor wie zum Bei-
spiel: die Beziehung verschiedener Psalmen zum Kult ist ungewiss; die Formen-

26 id., op.cit., 29. Eine Analyse der Uberschriften bietet Kraus, op.cit., 14-29. — Zum Problem « AT
und Musik» seien hier genannt: Dieter Wohlenberg, Kultmusik in Israel. Eine forschungsge-
schichtliche Untersuchung, Diss. Hamburg 1967 Pierre Casetti, « Funktionen der Musik in der
Bibel», Freiburger Zeitschrifi fiir Philosophie und Theologie 24 (1977), 366-389.

27 loc.cit.

28 cf. Kraus, op.cit., 29, 73-77. — Lienhard Delekat (« Probleme der Psalmeniiberschriften», Zeit-
schrifi fiir alttestamentliche Wissenschaft 76 [1974], 280-297) bemerkt zu Psalmiiberschriften,
die mit cal beginnen, u.a. (291/292): «Fasst man, was bequem ist, Notizen, die man nicht ver-
steht, als Liedanfang auf, so setzt man voraus, dass mit den zitierten Liedern eine ‘Melodie” fest
verbunden war. Aber der Ausdruck ‘Melodie’ ist irrefiihrend. Was man allenfalls erwarten darf,
sind Psalmtone, d.h. Rezitative mit festen (Anfangs- und) Schlussklauseln.» Delekat stiitzt sich
hier auf Eric Werners « Ableitung» der romischen Psalmténe aus synagogaler Tradition (NOHM
I, 316-320). «Schwerlich hat es davon, wenn iiberhaupt, viel mehr als ein Dutzend gegeben. Wie
konnte man sie nach Liedanfingen benennen?» — cf. Kraus, op.cit., 26 Nr. 19-22. Im Zusam-
menhang mit den von Kraus herausgearbeiteten Typen allein ist die Annahme von «Melodie-
modellen» — auf ein solches konnte zum Beispiel Ps 56,1 hinweisen — kaum zu stiitzen. Inter-
essant wire allerdings die Frage, woher die Technik der Nennung des Melodiemodells (qala) zum
Beispiel bei Ephram stammt (der als « Kennwort» einen Zeilenteil aus einer « Hymne» nennt —
vergleiche die Angaben in der Ausgabe von Edmund Beck im Corpus Scriptorum Christianorum
Orientalium), die Verwendung eines bestimmten saut (als Melodiemodell) in arabischer Dich-
tung und die Angabe von Melodiemodellen bei Sequenzen.

29 Kraus, op.cit., 9-11.

30 id., op.cit., 37.

35



sprache 1st von Gunkel sicher nicht ausreichend und konsequent beachtet wor-
den; die Uberlegungen zum «Sitz im Leben» halten neuerer kult- und liturgie-
historischer Forschung nicht stand?3'.

1.4 Der Ansatz, den Kraus in seinem Psalmenkommentar umschreibt und
durchfiihrt, ldsst sich verkiirzt so skizzieren3?: (a) Ausgangspunkt sind «die ur-
eigensten Bezeichnungen im hebrdischen Psalter», wobei sechs Gruppen auszu-
machen sind: 1. «Loblieder» (t®hilla), 2. «Gebetslieder» (t¢filla), 3. « Konigslie-
der» (Ps 45,2: [Pomér ani] ma®3§aj [° m&lek), 4. «Zionlieder» (Ps 137,3: §ir sijon),
5. «Lehrdichtungen», wobei Kraus auf die hebrdischen Begriffe in Ps 49 4f. ver-
weist: (4) «Mein Mund soll Weisheit (hdikmot) reden und das Dichten meines
Herzens Einsicht (t®bunot) sein.» (5) «Ich will mein Ohr einem Spruch neigen,
bei Harfenklang mein Raitsel 16sen.» 6. «Liturgien» beziehungsweise « Festpsal-
men». (b) Diese Gruppen werden in Prozessen von formkritischer Analyse und
Disposition bis zur Feststellung «themenorientierter Formgruppen» gefiihrt, die
in threm Verhéltnis zum kultischen Leben Israels zu bestimmen sind*. Damit
ist auch die Beriicksichtigung altoriéntalischer Zeugnisse altdgyptischer, ugariti-
scher und babylonischer Provenienz literarischer und kultischer Art verbunden.

2. Die Gesichtspunkte sind hier skizzenhaft referiert worden, um einsichtig zu
machen, in welcher Weise gattungsorientierte Forschung der alttestamentlichen
Wissenschaft zum hebrdischen Psalter fiir die Frage nach dem «Prozess der Ab-
leitung musikalischer Formen und Gattungen aus dem christlichen Ritus» rele-
vant ist. Die einschldgigen Untersuchungen sind in dem Masse fiir unser Anlie-
gen sekundir, in dem die dlteren Ubersetzungen des Psalters von der alttesta-
mentlichen Forschung vorab zur Restitution des masoretischen Textes verwen-
det, kaum aber als Texte mit einer je besonderen Geltung und Giiltigkeit aufge-
fasst werden. So wird beispielsweise bei einem in seiner Bedeutung umstrittenen
Wort wie s@la vermerkt, dass Hieronymus es mit «semper» iibersetzt, weil wahr-
scheinlich «in einem bestimmten Traditionsbereich» die dreiradikalige Gruppe
s/1/h nach n&sah (als Adverb: «stets», «flir immer») vokalisiert und gelesen wur-
de’*; doch gehen die Losungsvorschldge der Alttestamentler verstandlicherweise
eher in semitistische Richtung (Ableitung aus der Wurzel sll beziehungsweise sl
unter Berlicksichtigung von akk. salG/salalu?’) oder beriicksichtigen auch hier
(PEL

Die Untersuchungen zum hebriischen Psalter sind aber fiir die frithchristliche
Zeit in dem Sinne von Bedeutung, als fiir die Erforschung der neutestamentlichen
«Hymnen» und spéterer Lieder Begriffe wie « Gattung» und « Form» in metho-

31 id., op.cit., 3740.

32 id., op.cit., 40-43.

33 Mit dem von Martin Noth in die alttestamentliche Wissenschaft eingefiihrten Begriff « Thema»
will Kraus (op.cit., 40) Gunkels «vage Nachfrage nach einem ‘gemeinsamen Schatz von Gedan-
ken und Stimmungen’ . . . endgiiltig ablosen.»

34 Kraus, op.cit., 23.

35 Nach dem Vorliegen von Vol. Il des AHW wohl eher selt I (sem. sli: 1090a/b) und sulld III
(aram. salli: 1110).

36 Es ginge dann vor allem um die Bedeutung von @én dwxyaipartoc: Ps 9,17 — cf. Kraus, op.cit.,

36



discher Absicht verwendet werden. Zur Frage steht demnach, wie weit die kon-
struktive Kritik an der Gattungsanalyse, wie Kraus sie vorgetragen und in seinem
Psalmenkommentar entfaltet hat, die Probleme der Verwendung von Psalmen in
frihchristlicher Zeit zu konturieren hilft. Die einschlidgigen Fragen sollen schritt-
weise in den Abschnitten 2.1-2.2.2 vorgebracht werden.

2.1 Mitder Vereinfachung, die niitzlich sein kann, um einen nicht aufeine kla-
re Formel zu bringenden, mehrfach geschichteten historischen Raum behelfs-
massig zu gliedern, lassen sich die Materialien zur « Musikgeschichte im ersten
Jahrtausend» drei aufeinander bezogenen Feldern zuordnen:

a. Fiir die ersten Jahrhunderte christlicher Zeitrechnung sind wir auf Textteile
in AT?3, NT3 und verschiedenen Apokryphen verwiesen sowie auf deren Re-
zeption im patristischen Schrifttum im weiten Sinn des Wortes*®. Damit ver-
kniipft sind schwierig umschreibbare Quellenbereiche, zu denen beispielhaft
Psalmenkatenen und -kommentare?’, die in einer >AT0GTOAAT THP&SOCIC ZU-
sammengefassten kirchenrechtlichen und liturgischen Weisungen des Hippolyt
von Rom*' oder vereinzelte Zeugnisse wie das ltinerarium der Egeria*? oder die
zwolf Biicher De institutis coenobiorum des Johannes Cassian® gehoren. Die
Frage nach der Funktion von Gesidngen wie deren Geschichte im Kult bedingt

3i7olni 26,

38: ehengab ki

39 Eine Ubersicht gibt Altaner/Stuiber, op.cit. Genannt seien zudem: Franz Joseph Délger, Sol sa-
lutis. Gebet und Gesang im christlichen Altertum. Mit besonderer Riicksicht auf die Ostung in
Gebet und Liturgie, Miinster i.W. 21925, vor allem pp. 60-136 (Liturgiegeschichtliche Quellen
und Forschungen 16/17); Johannes Quasten, Musik und Gesang in den Kulten der heidnischen
Antike und christlichen Friihzeit, Miinster 1. W. 1930 (Liturgiegeschichtliche Quellen und For-
schungen 25); Théodore Gérold, Les peres de ['église et la musique, Strasbourg 1931, 2Genf
1973 ; Reinhold Hammerstein, Die Musik der Engel. Untersuchungen zur Musik des Mittelal-
ters, Bern/Miinchen 1962.

40 Zu Psalmenkatenen vergleiche die Einflihrungen bei Marguerite Harl, (ed.) La chaine palesti-
nienne sur le psaume 118 (Origéne, Eusébe, Didyme, Apollinaire, Athanase, Théodoret) 1/11, Pa-
ris 1972 (SC 189/190); Ekkehard Miihlenberg, Psalmenkommentare aus der Katenentiiberliefe-
rung I/11, Berlin/New York 1975-1977 (Patristische Texte und Studien 15/16). Zu Psalmkom-
mentaren (neben Altaner/Stuiber, op.cit.) vor allem: Pierre Salmon, Les « Tituli Psalmorum»
des manuscrits latins, Paris 1959, 10-39 (Etudes liturgiques 3) sowie die Literatur, die H. J. auf
der Maur, Das Psalmenverstindnis des Ambrosius von Mailand. Ein Beitrag zum Deutungshin-
tergrund der Psalmenverwendung im Gottesdienst der Alten Kirche, Leiden 1977, 4-9
nn. 38-145, nennt.

41 Der zu Teilen lateinisch, koptisch (bohairisch und saidisch), arabisch und dthiopisch tiberlieferte,
von anderen Zeugnissen her zusitzlich deutbare Text bietet ein gutes Beispiel fiir die 1,5.2 und
1,5.2a angezeigten Probleme. An Editionen sei jene von Bernard Botte genannt: Hippolyte de Ro-
me. La tradition apostolique d’apreés les anciennes versions, Paris 21968 (SC 11b5),

42 Ein ausfiihrlicher Kommentar mit Ubersetzung und Hinweis auf vorliegende Editionen bietet
John Wilkinson, Egeria’s Travels. Newly translated with supporting documents, London 1971.
Ein ausfiihrlicher Forschungsbericht findet sich bei Charles Renoux, « Hierosolymitana. Apergu
bibliographique des publications depuis 1960», AfLw 23 (1981), 10-15. - Die in diesem Zusam-
menhang relevanten Spezialarbeiten von Celestina Milani, «I grecismi nell” ‘Itinerarium Egeri-
ae’», Aevum 43 (1969), 200-234, und Antonius A.R. Bastiaensen, Observations sur le vocabu-
laire liturgique dans ['Itinéraire d’Egérie, Nijmegen/Utrecht 1962 (Latinitas Christianorum Pri-
maeva 17) waren fir mich zur Kldrung der umstrittenen Begriffe (wie antiphona, ymnus) keine
Hilfe — was iiber die Qualitét der beiden Arbeiten natiirlich nichts aussagt.

43 ed. Jean-Claude Guy, Jean Cassien. Institutions cénobitiques, Paris 1965 (SC 109).

37



zudem die Beriicksichtigung jiidischer Quellen, so zum Beispiel der liturgisch be-
deutsamen Targumim oder der beiden Talmudim .

b. Lange vor den friihesten notierten Handschriften sind ausgearbeitete Liturgie-
formulare erhalten. « Ausgearbeitet» meint hier: die Ordnung der Gesidnge und
deren Verteilung auf wesentliche Teile des liturgischen Jahres oder auf das ganze
liturgische Jahr ist im Einzelnen ersichtlich. Alteste Zeugnisse dieser Art bezie-
hen sich auf jerusalemitische liturgische Praxis. Die Uberlieferung setzt fiir die
Zeit vor der Mitte des 5. Jahrhunderts ein mit dem Rituale armenorum®; ihrer
Ausfiihrlichkeit wegen zentral sind dann fiir das 5./6. Jahrhundert die dltesten
Teile des georgischen Kanonars#.

c. In den christlichen Liturgien werden lateinische liturgische Gesiange seit dem
9. Jahrhundert notiert*’; aufgrund diastematischer Aufzeichnungen, die rund
vom 11. Jahrhundert an verwendet werden, kann auch die Notierung in den al-
testen Quellen interpretiert werden. Im Bereich der byzantinischen Liturgien fin-
den sich Aufzeichnungen seit dem 10. Jahrhundert*s. In der Regel stiitzt sich die
Erorterung paldobyzantinischer Notationen auf Ubertragungen aus mittel-

44 Das Standardwerk ist nach wie vor Ismar Elbogen, Der jiidische Gottesdienst in seiner geschicht-
lichen Entwicklung, Frankfurt a.M. 31931 (Ndr. Darmstadt 1962); eine neuere Ubersicht bietet
der von Hans Hermann Henrix herausgegebene Sammelband Jiidische Liturgie. Geschichte —
Struktur — Wesen, Freiburg etc. 1979 (Quaestiones disputatae 86). — Zu den Targumim: Roger
le Déaut, La nuit pascale, Rom 1963, 19-64 (Analecta Biblica 22); die Arbeit von A. Diez Ma-
cho, El Targum. Introduccion a las traducciones aramaicas de la Bible, Barcelona 1972, war mir
nicht zuginglich. — Bedauerlicherweise konnte ich ein Werk nicht mehr beriicksichtigen, dessen
Bedeutung schwerlich {iberschatzt werden kann: Karl Erich Grozinger, Musik und Gesang in
der Theologie der frithen jiidischen Literatur. Talmud, Midrasch, Mystik, Tiibingen 1982 (Texte
und Studien zum Antiken Judentum 3). Vf. hilt in der Einleitung p. 1 ein zentrales Anliegen
seiner Arbeit fest: «Um es auf eine Formel zu bringen: Fragte die hymnologische Gattungsfor-
schung nach dem Sitz im Leben der von ihnen beschriebenen Formen, bei religioser Musik nach
dem im Kultus» —gemeint ist Gunkel/Begrich — «so fragen wir nach deren Sitz in der Theologie.»
Die solcherart durchgefiihrte Gattungsforschung diirfte in ihrer auch dem Nicht-Judaisten nach-
vollziehbaren Weise eine grosse Bereicherung der musikwissenschaftlichen Arbeit sein.

45 Nach der oft verwendeten Edition von F.C. Conybeare (ed. Rituale Armenorum. Being the
Administrations of the Sacraments and the Breviary Rites of the Armenian Church together with
the Greek Rites of Baptism and Epiphany, Oxford 1905, 507-527) hat Athanase Charles Renoux,
aufdessen einschligige, n. 42 erwihnte Bibliographie (A/Lw 23 [1981], 1-29, 149~175) hier nach-
driicklich hingewiesen sei, aufgrund einer breiteren handschriftlichen Basis eine neue Edition
vorgelegt: Le Codex Arménien Jérusalem 121 11: Edition comparée du texte et de deux autres
manuscrits. Introduction, textes, traduction et notes, Turnhout 1971 (Patrologia Orientalis
XXXVI.2). Durch diese Edition wird der jerusalemitische Ritus fiir die Jahre zwischen 417-439
erschlossen.

46 Das lange nur durch die Teiledition von K. Kekelidze (lerusalimskij kanonar’ VII veka, Tiflis
1912) sowie durch einschligige Arbeiten Baumstarks bekannte georgische Kanonar ist durch die
Edition (mit lateinischer Ubersetzung) von Michel Tarchnischvili zugénglich: Le grand lection-
naire de l'église de Jérusalem (V=VIII* siecle) 1/11, Louvain 1959/60 (Corpus Scriptorum Chri-
stianorum Ovientalium 188/189, 204/205). — Von musikwissenschaftlicher Seite hat Helmut
Leeb den Zugang erdffnet: Die Gesdnge im Gemeindegottesdienst von Jerusalem (vom 5. bis
8. Jahrhundert), Wien 1970 (Wiener Beitrige zur Theologie 28).

47 Eine Ubersicht iiber die Aufzeichnungen des 9. Jahrhunderts bietet Solange Corbin, Die Neu-
men, Koln 1977, 21-41 (Paldographie der Musik 1.3).

48 Vergleiche den fiir Datierungsfragen nach wie vor grundlegenden Aufsatz von Oliver Strunk,
«The Notation of the Chartres Fragment», AnnMI 3 (1955), 7-37 (jetzt auch im Sammelband:
0. Strunk, Essays in the Byzantine World, New York 1977, 68=111) sowie dessen Einleitung in
die Specimina notationum antiquiorum, Kopenhagen 1965 (MMB 7).

38



byzantinisch notierten Handschriften, deren dlteste datierte aus dem Jahre 1177
stammt*.

2.1.1 Feld (c) ist gewiss zundchst trivial. Es wurde aus zwei Griinden dennoch
umschrieben. (1) Bekanntlich ldsst sich die Frage nicht beantworten, in welche
Zeit die Entstehung der seit dem 9. Jahrhundert beziehungsweise 10. Jahrhun-
dert aufgezeichneten Melodien anzusetzen ist. (2) Damit verbunden ist die Ge-
fahr, die Felder (a) und (b) von einer bestimmbaren Praformierung her zu unter-
suchen. Das notierte Gut von Melodien, das behelfsméssig gegliedert und zu Tei-
len als Gattungen wie Kontakion, Kanon, Antiphon, Responsorium, Tropus,
Sequenz und andere aufgefasst wird, hat gewiss seine vor den friihesten notierten
Quellen einsetzende Geschichte. Potentiell ist aber anzunehmen, dass notierte
Quellen in einem historischen Raum nicht zu den anderen Quellen hinzuaddiert
werden konnen, keine blosse Erweiterung einer bis anhin stabilen Quellenlage
bedeuten; denn vermutlich verdndert die Bedingung der Moglichkeit von Nota-
tion die Quellenlage insgesamt. Wird dieser vermutbare Befund nicht beriick-
sichtigt, erhalten die als einschlédgig betrachteten Zeugnisse vor den dltesten Auf-
zeichnungen gleichsam den Status von Sekundérliteratur zu nicht aufgezeichne-
ten Melodien. Die Praformierung verdeckt, was die Quelle zu sagen hat.

2.1.1a Die Folge dieser nicht der Musikwissenschaft insgesamt anzulastenden
Betrachtungsweise ist eine besondere Spielart des oben (I,5.2 und [,5.2a) ange-
sprochenen Problems vom Verhiltnis zwischen «Sachen» und « Wortern». Sie
wird einerseits gelegentlich dann virulent, wenn von liturgischen Gesangen vor
dem 9. beziehungsweise 10. Jahrhundert die Rede ist und musikalische Beispiele
— einer miindlichen Tradition oder den Handschriften entnommen — zur Exem-
plifizierung eingesetzt werden. Das Vorgehen kann die Faktoren, die zur Entste-
hung von Notation fiihrten, verdecken und die Anhaltspunkte zur Moglichkeit
miindlicher Tradierung vor den notierten Quellen beiseite lassen. Andererseits
lasst dieses Vorgehen die Dignitat der Erforschung von Musikanschauung frag-
lich werden: Erforschung von « Musikanschauung», ein Verlegenheitsbegriff ge-
wiss, hier verstanden als Begriff fiir jene musikwissenschaftliche Forschungsrich-
tung, welche die mentalen, auf Musik bezogenen Prozesse untersucht, ist als Vor-
gehen breit genug, um Quellen sprechen zu lassen und ihnen nicht Informatio-
nen abzundtigen. In dem Masse aber, in dem zwar zugestanden wird, die Zeit der
Entstehung des notierten Materials sei nicht auszumachen, die damit gegebene
Situation durch eingeschobene Musikbeispiele aber der Dringlichkeit ihrer Er-
orterung entzogen wird, konturiert sich « Musikanschauung» nicht zu einer not-
wendigen, in threr Formierung und Disposition stets zu diskutierenden For-
schungsrichtung.

2.1.2 Die im Feld (b) angezeigten Quellen sind gerade in der Liturgiewissen-

schaft seit Jahrzehnten immer wieder herangezogen worden. Heute ist der Zu-
gang durch neuere Editionen und einschldgige Publikationen sehr erleichtert.

49 Sinai, St. Katharinakloster, ms. 1218 — cf. Carsten Heeg, Hirmologium Athoum. Codex Mona-
sterii Hiberorum 470, Kopenhagen 1938, 17/18 (MMB 2).

39



Die beiden angezeigten Quellen — das Rituale armenorum und das georgische
Kanonar - sind fiir die Frage nach Gattungen zentral. Denn abgesehen von der
Tatsache, dass die Liturgie Jerusalems fiir andere Riten oft vorbildlich war, ist
hier nachweisbar, wie die Ordnung von Kulthandlungen fiir grossere Folgen von
liturgischen Einheiten eine Institutionalisierung mit stabiler Terminologie zur
Folge hat: funktionale Korrespondenzen von Gesdngen fiihren zu einem be-
stimmten Begriff. Die Schwierigkeit der Auswertung liegt darin, dass die arme-
nischen beziehungsweise georgischen Begriffe aus deren Geschichte heraus oder
aus etymologischen Griinden nur selten auf zugrundeliegende Begriffe der Spra-
chen im Mittelmeerraum zuriickgeflihrt werden konnen, es se1 denn, dass ein
Grizismus vorliegt. So wird in der armenischen Uberlieferung das Gesamt der
Texte, die in einem Offizium nach Massen einer bestimmten Ordnung zusam-
mengestellt sind, mit kanon (xavmv) bezeichnet®?, Der Grazismus in dieser Be-
deutung kann nachgewiesen werdens'. Im Zusammenhang mit dem Psalm aber,
der den Kanon eréffnet oder beschliesst, begegnet der Begriff kcCurd, was den Le-
xika gemass «chant, refrain, antienne, réponse chantée, hymne» bedeutet’? und
von Renoux aus nachvollziehbaren Uberlegungen heraus mit «antienne» (An-
tiphon) wiedergegeben wird?®3. Allerdings kann der griechische Begriff, fiir den
kcturd eintritt, vorldufig nicht erschlossen werden. Weitere Beispiele dieser Art
lassen sich miihelos beibringen3.

2.1.3 Die Interpretation der im Feld (a) beispielhaft genannten Quellen ist aus
mehreren Griinden schwierig:

(1) Die begriffsgeschichtliche Untersuchung steht vor der andauernden Schwie-
rigkeit, dass Texte threr Sprache nach dem semitischen, dem indogermanischen
oder, im Falle des Koptischen, dem semito-hamitischen Zweig zugeordnet sind.
Die angemessene Ubersetzung hitte demnach nicht allein zu beriicksichtigen,
dass beispielsweise Aettovpyia in G auf melaka in M zuriickgehen kann 3%, Zu
kliren ware der Befund, welche Auffassung von Wortfeldern vorliegt, wenn
Lertovpyia fiir finf hebrdische Vokabeln eintritt, hebr. caboda mit Aatpeio tiber-
setzt oder &dewv in ApocJoh 14.3 Bohairisch mit hos, Saidisch aber mit ¢o wie-
dergegeben wird>®.

50 Renoux, ed.cit., 173.

51 So Vie de Sainte Mélanie, c. 26, ed. Denys Gorce, Paris 1962, 178 (SC 90) — cf. Renoux, ed.cit.,
1932 £ Leeb; op.cit:; 37.

52 cit. nach Renoux, ed.cit., 174 n. 11. (Ich kann weder Armenisch noch Georgisch.)

53 Im c. 31,24, des ltinerarium der Egeria (ed. Hélene Pétré, Ethérie. Journal de voyage, Paris
21971 [1948], 222 [SC 21]) heisst es bei der Beschreibung der Palmsonntagsprozession: Nam to-
tus populus ante ipsum (scil. episcopum) cum ymnis vel antiphonis respondentes semper: Be-
nedictus, qui venit in nomine Domini. Diese Respons findet sich in den drei von Renoux her-
angezogenen armenischen Lektionaren in gleicher Bestimmung. «Le kc‘urd doit donc étre en-
tendu dans le sens d’une antienne ou d’un refrain; nous I’avons traduit par ‘antienne’.» (Renoux,
ed.cit., 174).

54 Vergleiche zum Beispiel Leeb, op.cit., 38, 50, 124.

55 cf. Edwin Hatch, Henry A. Redpath, 4 Concordance to the Septuagint and to Other Greek Ver-
sions of the Old Testament 11, Oxford 1897 (Ndr. Graz 1957), 873.

56 Den Beleg entnehme ich W.E. Crum, 4 Coptic Dictionary, Oxford 1939 (*1979), 709b.

40



(2) Kultgeschichte und Theologie stehen zueinander in einem Spannungsver-
haltnis. Wird die theologisch relevante Frage nach dem «Wesen des christlichen
Glaubens» in der Weise gedacht, dass der Geschichte des Glaubens die ihr eigene
Dignitdt belassen werden kann®’, kommt auch die Kultgeschichte zu ihrem
Recht. Kulthandlungen sind dann ausgezeichnet als Handlungen, deren Motiva-
tion nach Seiten des Glaubens, der in ihnen in Erscheinung tritt, stets zur Frage
steht; der theologiehistorische Aspekt seinerseits ist der Grund, vor dem sich die
Kultforschung zu verantworten hat. Die Feststellung scheint nicht iiberfliissig,
da zum Beispiel ein prominenter Liturgichistoriker wie Josef A. Jungmann den
«neuen Begriff des Gottesdienstes» von einer latenten dogmatischen Position aus
beschreibt, die kultgeschichtlich relevante Fragen eher verstellt als freisetzt.
Jungmann zufolge tritt «der Grundsatz zwischen» dem «neuen Begriff des Got-
tesdienstes» — seiner Ansicht nach Jo 4,21-24 ausgesprochen — «und der Litur-
gieauffassung der Juden . . . klar zu Tage in der Geschichte des heiligen Stepha-
nus.» «Stephanus, der erste Martyrer, hat sein Blut vergossen fiir den Grundsatz,
dass die Liturgie des Alten Bundes und der Kult, der mit dem Tempel von Je-
rusalem verbunden war, zu Ende sei und dass eine andere, innerliche und geist-
liche Weise des Gottesdienstes an seine Stelle treten miisse.»® Belegt wird diese
Sicht mit einem Textteil aus der Verteidigungsrede des Stephanus: «Salomo aber
erbaute ihm (dem Gott Jakobs) ein Haus. Doch der Hochste wohnt nicht in Bau-
werken von Menschenhand, wie der Prophet sagt (Is 66,1.2): Der Himmel ist
mein Thron, die Erde aber ist der Schemel meiner Fiisse *. Was fiir ein Haus wollt
ihr mir bauen — spricht der Herr — oder welches wire die Statte meines Wohnens?
Hat nicht meine Hand dies alles gemacht?»3?

Es ist doch eine seltsame Theologie, wenn die Acta Ap 6.9 umschriebene Grup-
pierung von Juden, die sich mit Stephanus auseinandersetzten, zu «den Juden»
werden und die jlidischen Zeugnisse zur Jesaja-Stelle unerortert bleiben. Die alt-
testamentlichen Begriindungselemente der Verteidigungsrede des Stephanus
sind doch die theologisch wie kultgeschichtlich entscheidenden Momente.

(3) Die einzelnen liturgiehistorisch relevanten Zeugnisse der ersten vier Jahrhun-
derte enthalten zahlreiche Bemerkungen, denen entnommen werden kann, dass
zum Kult Gesang gehorte. Allerdings ist die Terminologie oft zu allgemein, um
Schliisse auf die Art der gesanglichen Kulthandlung zuzulassen. Oder die Ter-
minologie ist unklar oder sogar unkldrbar. Ein liturgisches Formular, in dem die
Gesange spezifiziert und aus dem ihre Art von Kulthandlung hervorgeht, liegt
fiir die ersten vier Jahrhunderte nicht vor®,

2.2 Die angezeigten Probleme mogen im folgenden verdeutlicht werden. Als
Ausgangspunkt dienen einige terminologische Erwagungen.

57 cf. Gerhard Ebeling, Das Wesen des christlichen Glaubens, Miinchen/Hamburg 21965, 17-27
(Siebenstern- Taschenbuch 8).

58 Liturgie der christlichen Friihzeit bis auf Gregor den Grossen, Freiburg i. Ue. 1967, 22 (orig.: The
Early Liturgy, Notre Dame [Indiana], 1959). — Ich zitiere die Bibel hier wie an anderen Stellen
nach der Ziircher-Bibel.

59 Acta Ap 7,47-50. Jungmann zitiert nur bis zu der mit * gekennzeichneten Stelle.

60 Eine Ubersicht iiber die Quellen bietet Jungmann, op.cit., 14-16.

41



2.2.1 Der Begriff «Psalter» ist von yaAtnpilov abgeleitet. YaAtnplov heisst die
Sammlung von 151 Psalmen im Codex Alexandrinus (5. Jh.), der in dieser Hand-
schrift noch vierzehn Oden nachgestellt sind®'. Im Sprachgebrauch von G tritt
vaAthplov fiir fiinf hebrédische Begriffe/Vokabeln ein, die Instrumente bezeich-
nen®. Altere Sammelbezeichnungen sind waApol und Biproc walu®ve. Der
Singular yadpnog steht in 57 Fallen flir hebr. mizmor in Psalmiiberschriften 4. Te-
hilla - der Singular des II,1 erwdhnten t¢hillim — begegnet in den Psalmen rund
30mal und wird oft mit Opvog tibersetzt®. Neben wadpdc und Huvog st hier noch
®én zu vermerken, das oft fiir hebr. Sir eintritt®. Dabei gilt, dass keiner der he-
briischen beziechungsweise griechischen Begriffe nur ein griechisches Aquivalent
hat.

Bereits dieser unvollstandige Katalog zeigt, dass die Begriffe «Psalter» und
«Psalm» verallgemeinern und vereinfachen. «Psalter» geht auf eine besondere
Sammelbezeichnung der G -Linie zuriick, die ihrerseits keine Ubersetzung des
hebridischen Begriffs ist, und mit «Psalm» sind weder die Differenzierung in M
noch in G erfasst.

Im friihchristlichen Sprachgebrauch kénnen die einzelnen Glieder der Triade
yoApog, buvog und @oén nicht klar unterschieden werden. Synonyme Verwen-
dungist belegt®’. Dabei ist sicher, dass die Problematik nicht allein in der Schwie-
rigkeit der Ubersetzung von M nach G begriindet ist. Wenn es 1 Kor 14,26
heisst: «Sooft ihr zusammenkommt, hat jeder einen Psalm (yoApov), er hat eine
Lehre (d1daxnyv), er hat eine Offenbarung (&rmoxaivyiv), hat eine Zungenrede
(yA@ooav), hat eine Auslegung (¢ punveiow); alles geschieht zur Erbauung (mpog
oixodounv)», ist fiir diese Zeit potentiell eine vierfache Quellengrundlage fiir
yaAuog anzunehmen: Der AT-Psalter, der seinerseits «drei Typen von Psalm-
dichtung» «inspiriert und bis in die Sprache hinein bestimmt»: 1. Die jiidische
Psalmdichtung, 2. die judenchristliche Psalmdichtung, 3. die christliche Psalm-
dichtung©s.

2.2.2 Die kultische Situierung dieser «Psalmen», neben denen die erst seit
dem Codex Alexandrinus (cf. 2.2.1) als Anhang zum Psalter aufgezeichneten
Cantica zu beriicksichtigen wéren, ist schwierig, wenngleich die kasuistische An-

61 Zur Uberlieferung der Oden: Heinrich Schneider, « Die biblischen Oden 1m christlichen Alter-
tumx», Biblica 30 (1949), 28-63; id., « Die biblischen Oden seit dem sechsten Jahrhundert», ib.,
239-272: id., «Die biblischen Oden in Jerusalem und Konstantinopel», ib., 433—452: 1d., «Die
biblischen Oden im Mittelalter», ib., 479-500.

62 Feststellungen dieser Art sind jeweils der Septuaginta-Konkordanz von Hatch/Redpath (cf.
n. 55) entnommen.

63 Lk 24,44; Acta Ap 1,20; Lk 20,42 - cf. Kraus, op.cit., 1.

64 Kraus, op.cit., 2; G. Delling, «buvog, buvéw, yario, yaipocy», ThW 8 (1969), 497.

65 cf. Delling, op.cit., 496.

66 cf. R. Ficker, «Sir singen», THAT 11, 898.

67 cf. Josef Kroll, Die christliche Hymnodik bis zu Klemens von Alexandrien, > Darmstadt 1968, 4-7
(orig.: Verzeichnis der Vorlesungen an der Akademie zu Braunsberg 1921:13-46; 1921/1922:
11,47-98); Schlier, «&dw, wdn», ThW 1 (1933), 164; Delling, op.cit., 502 ; K.-H. Bartels, «Lied»,
Theologisches Begriffslexikon zum Neuen Testament 11.1 (1969), 906-911.

68 H.-J. Kraus, Theologie der Psalmen, Neukirchen-Vluyn 1979, 224/225 (Biblischer Kommentar:
Altes Testament XV .3): Jiidische Psalmdichtung in den Hodajot von Qumran, judenchristliche
Psalmdichtung: Lk 1,46ff; 1,68ff.; 2,29ff.; christliche Psalmdichtung: c¢f. ApocJoh 5.9f;
11,17€,; 12,101F.; 19,61,

42



ndherung moglich ist: die fallweise Besprechung einzelner Psalmen im NT, wie
sie zum Beispiel Kraus vorgelegt hat®’, insbesondere die Hallel-Psalmen des Pes-
sach’ oder einzelne Feststellungen zum Meereslied Ex 15 (cf. I1I), um beliebige
Beispiele zu nennen. Worin liegt die Schwierigkeit?

2.2.2.1 Geeigneter Ausgangspunkt des Fragens ist sicher der synagogale Got-
tesdienst; denn die Annahme, im frithen Christentum seien zumindest Teile der
kultischen Handlungen «libernommen » beziehungsweise weitergefiihrt worden,
ist erwiesen. Als Hauptteile eines synagogalen «Durchschnittsgottesdienstes»
nennt Riesner’!:

— Rezitation des Dekalogs

— Rezitation des Semac

— Benediktionen

— Tora-Lesung (mit Targam)

— Propheten-Lesung (mit Targim)

— Psalmenrezitation

— Predigt

— Segen.
In diesem Zusammenhang ist die Psalmenrezitation von Gewicht. Da eine Ver-
bindung von Lesung und Psalmodie ausdriicklich erst im ausserkanonischen
Traktat Softrim (14,9f) erwihnt wird — die Stelle bSab 30a ist unklar — wurde
angenommen, die Synagoge habe die Psalmrezitation aus dem christlichen Got-
tesdienst tibernommen’2. Doch sprechen die Gegebenheiten fiir eine andere Les-
art: die Synagoge hat wahrscheinlich den Gesang von Psalmen aus Griinden der
Abgrenzung gegeniiber dem Christentum spéter weggelassen. Riesner meint:
«Einige Indizien weisen darauf hin, dass das Schweigen der kanonischen jiidi-
schen Quellen so zu erklaren ist.»”? Eine Ordnung der Psalmen in Entsprechung
zum drejjahrigen Zyklus der Pentateuch- und Prophetenlesungen versuchte
Arens auszumachen’. Abgesehen von der Fraglichkeit des Befundes erbriachte
ein solcher Psalmzyklus nichts zur Frage nach der kultischen Situierung von
Psalmen im Rahmen der Frage nach deren Gattung.

2.2.2.2 Aufder Basis des NT konnen die ur- und frithchristlichen «psalmodi-
schen» Formen im Kult nicht ausgemacht werden. Die von neutestamentlicher
Seite unternommenen Versuche, « Hymnen» im NT aufzudecken, sind zahl-

69 Kraus, Theologie, 226-245 et passim.

70 Zum Pessach insgesamt (neben der theologisch relevanten Arbeit von le Déaut [cf. n. 44], die
auch auf die Liturgie Bezug nimmt) vergleiche Hermann L. Strack, Paul Billerbeck, Kommentar
zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch 1V : Exkurse zu einzelnen Stellen des Neuen
Testaments 1, Miinchen 1928, 41-76, zu den Hallel-Psalmen: 68-73.

71 op.cit., 138 —cf. 139-149.

72 Die beiden zitierten Stellen wurden mir durch Riesner bekannt (op.cit., 140). — Den Texten wird
ein b oder y vorangestellt, wenn ein Traktat aus dem babylonischen oder aus dem Jerusalemer
Talmud zitiert wird. Zu den Abkiirzungen und Ausgaben: H.L. Strack, G. Stemberger, Einlei-
tung in Talmud und Midrasch, Miinchen 71982.

73 Riesner, op.cit., 141.

74 Anton Arens, Die Psalmen im Gottesdienst des Alten Bundes. Eine Untersuchung zur Vorge-
schichte des christlichen Psalmengesanges, Trier 21968, 195-198, 203-210 (Trierer theologische
Studien 11) — cf. Kraus, Psalmen, 14.

43



reich. Selten dagegen sind dabei die auf Gunkel zuriickreichenden Gattungskri-
terien beriicksichtigt worden. Schille hat sich dieser Aufgabe gestellt und postu-
liert”s: « Als ‘Hymnus’ sollten wir eine hymnische Vorlage nur dann bezeichnen,
wenn wir ihre Form aus einer uns bekannten und fiir die Entstehungszeit der
Vorlage wahrscheinlichen Gattung ableiten konnen.» Er fahrt fort: « Die Unsi-
cherheit auf diesem Gebiet ist kaum zu iibertreffen. Es gibt fast keine neutesta-
mentliche ‘Hymne’, die nicht von dem einen fiir die Taufe und von den anderen
fiir die christliche Mahlfeier belegt worden wére. Zu einer giiltigen Entscheidung
solcher Fragen verhelfen uns ausschliesslich gattungsgeschichtliche Erwéagun-
gen.» . .. «Wieder ist vor einem Trugschluss zu warnen, der sich nur allzu leicht
einstellen konnte. Der Nachweis einer Gattung ist auch dann schliissig, wenn wir
keine religionsgeschichtlichen Vorbilder finden. Denn wir diirfen damit rechnen,
dass die bekennende Gemeinde der ersten Zeit auch neue Gattungen schuf.» . . .
«Bei der Untersuchung des Liedgutes stellen wir drei Fragen: (1) Lassen sich for-
mal und motivgeschichtlich analoge Lieder nachweisen? (2) Verrit die Formen-
sprache der analogen Lieder einen gemeinsamen Kern, den das Einzellied kon-
kret entfaltet? (3) Lasst sich hinter diesem Kern die liturgische Situation bestim-
men, die ihn gepragt hat?»

Das Problematische des Losungsversuches, den Schille insgesamt vorlegt und
dessen in diesem Zusammenhang relevante Motive hier zitiert wurden, ist drei-
fach:

(1) Der Begriff « Hymne» ist sehr fragwiirdig. Alttestamentlicherseits wird er flir
t¢hilla gesetzt, das mit « Lob», «k Ruhm» und «Lobgesang» iibersetzt wird und als
dessen «wichtigste Aquivalente» in G aiveoic/Emoivog, xodynue/dpetn/S6Ex
und Ouvog gelten’®. Der Begriff Uuvog ist in den NT-Stellen — Eph 5,19; Kol
3,1677 — nicht eindeutig. Schille wie andere verstehen Hymnus primér als Be-
kenntnis und geraten damit in das Begriffsfeld von opoloyia’®. Angesichts der
Untersuchung von Criisemann wird man sich heute fragen miissen, ob die NT-
Lieder als Hymnen aufgefasst werden konnen.

(2) Die Frage anzugehen, ob die «bekennende Gemeinde» «neue Gattungen» ge-
schaffen hat, setzt doch die Kenntnis der «alten» Gattungen voraus, es sei denn,
christozentrische Formulierung sei Zeichen genug fiir das Neue.

(3) Aber auch dann liegt die Hauptschwierigkeit im Aufweis der «liturgischen Si-
tuation»: Die Auffassung etwa von Jo 1,1-17 als Epiphanie-Hymnus - eine
«Gattung», die «von der christlichen Gemeinde neu geschaffen worden zu sein»
«scheint»’® — ist eine petitio principii; denn die Behauptung wire ja nur dann
sinnvoll, wenn eine Epiphaniefeier zu der Zeit nachweisbar ware. Aber Schille
kann einen solchen Nachweis nur wiinschen: «Vielleicht erfolgt die Korrektur

75 Hymnen, 21.

76 cf. Criisemann, op.cit., 27.
e 6T

78 Schille, op.cit., 20.

79 id., op.cit., 128.

44



der gingigen Hypothesen iiber die Urspriinge der Epiphaniefeier einmal von zu-
standiger Seite.» 8

2.2.3 Mit den Psalmen ist liturgische Poesie verbunden, wobei die christologi-
sche Umdeutung der Psalmiiberschriften wohl eine wichtige Station darstellt8!.
Am einfachsten ist der Zusammenhang zu den Psalmen bei byzantinischen Kon-
takien fassbar: ihre Uberschriften sind Ubernahme der Psalmiiberschriften in
G #. Die Produktivitat des Psalters in bezug auf liturgische Poesie ist vielleicht
in jenen syrischen Handschriften unmittelbar greifbar, welche die ‘enjana notie-
ren; doch konnte ich die entsprechenden Manuskripte noch nicht einsehen?3. In
der naheliegenden Frage nach dem Zusammenhang zwischen den Glossen in la-
teinischen glossierten Psalterien und den Tropen habe ich bislang keinen An-
haltspunkt gefunden — es sei denn, die gelegentliche Notierung der Offiziumsan-
tiphon sei ein melodischer Hinweis oder der Verweis bei Ps 21 auf weitere « Auf-
erstehungspsalmen» erbriachte Folgerungen?®.

[1I. Bemerkungen zur Vorgeschichte von antiphona und responsorium

Fiir die Unterscheidung der Arten von Psalmodie in lateinischen Liturgien sind
die Begriffe antiphona und responsorium (neben den von ihnen abgeleiteten Spe-
zifizierungen «antiphonal», «antiphonisch» und «responsorial», «responso-
risch») zentral. Bekanntlich ist die Vorgeschichte dieser Termini schwierig zu er-
forschen: Die Zeugnisse sind sparlich und die Mehrdeutigkeit der vorgefundenen
Begriffe wie auch die durch Lexika angezeigte Moglichkeit, dass Synonyma an-
zunehmen sind — neben &avtipovéwn etwa avinyém und épuuvéw?® — lassen den
Schluss zu, dass keine stabile Terminologie vorliegt. Der Befund ist von zwei Sei-
ten her nicht verwunderlich: auch antiphona und responsorium sind ja termino-

80 id., op.cit., 148. — Zum Problem sei zusitzlich genannt: Reinhard Deichgriber, Gotteshymnus
und Christushymnus in der frithen Christenheit. Untersuchungen zu Form, Sprache und Stil der
Jriihehristlichen Hymnen, Gottingen 1967 (Studien zur Umwelt des Neuen Testaments 5).

81 cf. Salmon, op.cit.; zu syrischen Handschriften: William Emery Barnes, The Peshitta Psalter Ac-
cording to the West Syrian Text, Cambridge 1904, I-lv; W. Bloemendaal, The Headings of the
Psalms in the East Syrian Church, Leiden 1980.

82 Ein Spezialfall ist das Prooimion ¢Q¢ dyanntd (Sancti Romani Melodi cantica, edd. Paul Maas,
C. A. Trypanis, Oxford 1963, 473): dem Akrostichon zufolge handelt es sich um einen yaiuoc;
das Prooimion nimmt Ps 83,1+5 aufund in G _ist Ps 83 ebenfalls mit waAp6g iiberschrieben. (An-
stelle des Begriffs dicyahpe hat das Prooimion die Respons &AinAotio).

83 Leider ist bei der neuen Edition der syrischen Bibel der Manuskriptbefund nur bei den Oden,
nicht aber bei den Psalmen festgehalten. Angaben finden sich bei H. Schneider, (ed.) «Canticles
or Odes», The Old Testament in Syriac According to the Peshitta Version 1V ,6, Leiden 1972, vi,
ix, x1i/xiii. Schneider zufolge (der noch interessante stichometrische und auffiihrungspraktische
Befunde mitteilt) handelt es sich um die Entsprechungen zu den byzantinischen Hypopsalmata.

84 An edierten Glossen zum Psalter ist mir bekannt geworden: Franz Unterkirchner, Die Glossen
des Psalters vom Mondsee (vor 788) (Montpellier, Faculté de Médecine Ms. 409), Freiburg i.Ue.
1974 (Spicilegium Friburgense 20).

85 cf. Jacques Hourlier, «Notes sur I’antiphonie», Gattungen der Musik in Einzeldarstellungen.
Gedenkschrifi Leo Schrade 1, Bern/Miinchen 1973, 118 n. 6. Hourlier bietet pp. 116-128 eine
Zusammenstellung der wichtigen griechischen und lateinischen Belegstellen. In diesem Zusam-
menhang seien auch die Erlduterungen in zwei dlteren (oft verwendeten, selten zitierten) Arbei-
ten erwiahnt: Franz Xaver Funk, (ed.) Didascalia et constitutiones Apostolorum 1, Paderborn
1905, 161 (ad 11,57,6) und Dolger, Sol salutis, 126/127.

45



logisch nicht eindeutig® und jene fiir die Vorgeschichte dieser Begriffe herange-
zogenen Zeugnisse — zum Beispiel Psalmkommentare, Briefe, Reiseberichte —
sind in ihrer Zielsetzung nicht auf die Prizisierung liturgischer Usanzen gerich-
tet:

Damit fiihrt die Frage nach der Vorgeschichte von antiphona und responsorium
in ein interessantes Dilemma: werden die Begriffe von der Prifiguration her un-
tersucht, es gelte herauszufinden, wer beteiligt sich am Vortrag der Psalmen, wie
geschieht dies, was ist der Teil des oder der Vortragenden, ergeben sich bei der
‘grossten Zahl der Quellen Mutmassungen, die sich der weiteren Kldrung entzie-
hen. Wird die umschriebene Fragestellung dagegen aufgegeben, erschliesst sich
die Art, in der diese Quellen Singen und Gesénge iiberhaupt zur Sprache bringen.
Als kleiner Beitrag zur derart umschriebenen Problematik sollen die nachstehen-
den Ausfithrungen aufgefasst werden.

Im folgenden wird die Frage nach der Vorgeschichte von antiphona und respon-
sorium von drei Feststellungen aus angegangen. Der Fragestellung liegt die Uber-
legung zugrunde, dass jede Untersuchung zu den Anfingen von «antiphonal»
und «responsorial» beziehungsweise zu antiphona und responsorium notwendi-
gerweise semitische (vor allem hebriische, aramaische und syrische) Zeugnisse
beriicksichtigen muss. Die fiir diese Feststellung massgebenden Materialien wer-
den im folgenden noch genannt. Zunichst geht es hier um die angesprochenen
drei Feststellungen:

1.1 Inder hebrdischen Bibel heisst es (Ex 15,1): « Damals sangen Mose und die
Israeliten dem Herrn dieses Lied; sie hoben an (wajjomeéra Iémor): Singen will ich
(°asira) dem Herrn, denn hoch erhaben ist er; Ross und Reiter warf er ins Meer.»
Parallel dazu heisst es nach dem Meereslied (Ex 15,1 b-18): 20. « Da griff die Pro-
phetin Mirjam, Aarons Schwester, zur Handpauke (tof), und alle Frauen zogen
hinter ihr her mit Handpauken und im Reigen (bim¢holot).» 21. «Und Mirjam
sang ihnen vor (wata‘an lahan): Singet (Sirt)) dem Herrn, denn hoch erhaben ist
er; Ross und Reiter warf er ins Meer.» Halten wir fiir den Moment fest, dass im
hier wichtigen Satzteil, der auf den Einbezug der Frauen verweist, in der hebrii-
schen Bibel fiir «und Mijam sang ihnen vor» das Verbum €ana (hier 3.f.sg. Impf.)
verwendet wird.

1.2 Zum in der Sekundarliteratur gebrauchlichen Kanon der frithen Belegstel-
len von &vtipwvov gehoren stets die Formen von &vtig-, die Philo dreimal ver-
wendet, dabei zweimal bei der Beschreibung kultischer Gebrauche der Thera-
peuten®’. Es geht um «wechselchorigen» Vortrag (zum Beispiel: péigotv
gvtnyotg nat vtipaovolg): Ein Chor von Minnern und einer von Frauen singt,
wie einst beim Meerlied (Ex 15) der Prophet Moses mit den Médnnern und die
Prophetin Mirjam (Maria) mit den Frauen gesungen hat88,

86 Vergleiche die Angaben bei H. Leeb, Die Psalmodie bei Ambrosius, Wien 1967, 17-23 (Wiener
Beitrdge zur Theologie 18).

87 Vergleiche den von Johannes Leisegang besorgten Index: Philonis Alexandrini Opera quae su-
persunt VII: Indices ad Philonis Alexandrini Opera 1, Berlin 1926: 11 111.8; VI 70.9: 11 167.10.

88 Zur Interpretation der Stelle, die hier gerafft wiedergegeben ist: Hourlier, op.cit., 119.

46



1.3 Liturgiehistorikern zufolge besteht ein Zusammenhang zwischen antipho-
na beziehungsweise responsorium und syrischen Nominalbildungen der semiti-
schen Wurzel °n” beziehungsweise °n#. So stellt Baumstark fest, die im Oktoé-
chos des Severus von Antiochien vereinigten Lieder seien mit dem Namen
mac‘nita bezeichnet, der etymologisch responsum entspreche. Hier aber, «wo es
sich um Ubersetzungen aus dem Griechischen handelt», kdnne dies «kaum et-
was anderes als die Wiedergabe von avtipmvov sein.» « Wir haben es hier genau
mit dem antiochenischen Seitenstiick jener ‘antiphonae’ zu tun, die neben ‘ymni’
et ‘psalm1’ von der (Silvia-)Etheria» — gemeint ist die Egeria, deren [tinerarium
iberliefert ist — «als Bestandteil des gottesdienstlichen Gesangs von Jerusalem er-
wahnt werden.»® Und Mateos definiert im Glossar, das er seiner Edition des
konstantinopolitanischen Typikons beigibt, den Begriff tpondpiov in folgender
Weise: «tpondplov (tropaire): strophe poétique, souvent répétée avec des versets
psalmiques, correspondant au palestinien Umaxon, au chaldéen “onita» (‘onita)
«et, probablement, au romain antiphona.»®'

Stellen wir zusammen: Aufdie Wurzel ana (=°n") gehen ta‘an (Ex 15,21), ma‘ni-
ta und °onita zuriick. Baumstark vermutet, macnita sei die Ubersetzung von
avtipwvov; Mateos zufolge entspricht (nestorianischem) “onita byzantinisches
Tpomaplov, «palastinensisches» vmaxon und vielleicht «romische» antiphona.
Hinzugefligt sei: Theodor von Mopsuestia soll geschrieben haben, illam psalmo-
diae speciem, quas antiphonas dicimur, illi ex Syrorum lingua in Graecam trans-
tulerunt®2,

Dieser Beleg beforderte, vor allem zusammen mit den beriihmten, auf Ignatios
von Antiochien sowie auf Flavian und Diodor bezogenen Stellen, die Ansicht,
«Antiphonie» sei von Syrien, genauer: von Antiochien her in die westlichen Li-
turgien eingedrungen®. Wie nun auch immer die Begriffe zu deuten sind, legen
doch die zitierten Stellen nahe, in Ergdnzung zu begriffsgeschichtlichen Erwé-
gungen, die griechische und lateinische Texte bertlicksichtigen, dem syrischen
Wortgebrauch, allgemeiner: der semitischen Tradierung von cana Aufmerksam-
keit zu schenken.

2. In hebraischen Lexika werden vier homonyme Wurzeln €ana unterschieden.
Als Grundbedeutung im g. sind zu nennen: “ana [ «kantworten», “ana Il «gebeugt
sein», ‘ana III «sich beschiftigen», cana IV «singen». Diese Unterteilung liber-

89 Zum ersten Radikal als ° beziehungsweise ¢: GAG § 23a/b; zum letzten Radikal: mit ~ist Lang-
vokal gemeint (bereits GAG § 50c¢ wird festgehalten, die Auffassung, «lange Wurzelvokale seien
abgeschwiichte Wurzelkonsonanten» sei ein «Missverstandnis»).

90 Festbrevier und Kirchenjahr der syrischen Jakobiten. Eine liturgiegeschichtliche Vorarbeit, Pa-
derborn 1910, 47 (Studien zur Geschichte und Kultur des Altertums 111.3-5) — cf. Julien Puyade,
«Composition interne de office syriaque», L 'Orient syrien 3 (1958), 35.

91 Juan Mateos, (ed.) Le typicon de la grande église 11: Le cycle des fétes mobiles, Rom 1963, 323
(Orientalia Christiana Analecta 166).

92 Nicetas Choniates, Thes. 5.30 (PG 139,1390C). Die Stelle ist auch darum interessant, weil das
Syrische Gréazismen leicht adaptieren kann, antifina oder antifun aber kaum belegt sind — cf.
R. Payne Smith, Thesaurus Syriacus 1, Oxford 1879, 267/268. - Zur oft erwihnten Ubernahme
der «Antiphonie» durch Ambrosius: Leeb Psalmodie, 90-110.

93 Vergleiche die Belege bei G. W. H. Lampe, 4 Patristic Greek Lexicon 1, Oxford 1961-1969,
160a.

47



nimmt Lisowsky?, wahrend Mandelkern® nebst anderen Modifikationen IV zu
[ zahlt. Das Ansetzen von vier homonymen Wurzeln cana sowie zumindest die
Bedeutung von €ana IV sind fraglich. Im KBL wie jetzt auch im HAL wird no-
tiert, cana I und €ana IV seien nicht immer «scharf zu scheiden»®¢. Einige Fragen
seien hier aufgenommen.

2.1 KBLund HAL notieren an flir ‘ana relevanten dlteren semitischen Wurzeln
akk. enti «umwenden, dndern» sowie dg. ‘n(n) «umwenden». Delekat beriick-
sichtigt diese Bedeutungen und kommt in einer detaillierten Untersuchung zum
Schluss, dass cana I-III «einer Wurzel mit der Grundbedeutung ‘sich wenden’ an-
gehoren.»?” Dabei ist ana Il eine Wurzel mit mehreren Komplikationen; beziig-
lich cana I und III erschliesst Labuschagne eine «semasiologische Kette», die —
auf Delekats Untersuchung gestiitzt — von einer Grundbedeutung «reagieren, er-
widern» ausgeht und folgende Reihung zeigt: «‘sich umwenden’ > ‘reagieren’ >
‘‘emandem oder etwas seine Aufmerksamkeit zuwenden’ > ‘sich beschéftigen
mit’ > ‘willig reagieren’, d.h. ‘erhoren’, ‘antworten’ usw.»%8

2.2 Delekat beschiftigt sich nur mit cana I-III; denn «dass cana IV, ‘singen’,
arab. ganna, ein Stamm fiir sich ist, steht ausser Zweifel.» % Der Schluss wird von
Delekat nicht begriindet; Labuschagne ist bezliglich der Scheidung von ¢ana IV
gegeniiber den drei anderen homonymen Wurzeln etwas vorsichtig'®, bertick-
sichtigt aber ana IV in seiner Untersuchung von ©ana I ebenfalls nicht. Ein
Grund fiir Delekats cana I'V betreffende Folgerung ldsst sich bei Barr finden. Die-
ser geht im Falle der Klasse von homonymen Wurzeln, zu denen er “ana I und
IV rechnet, von folgender Annahme aus'®': Wenn proto-Semitisch zwei Phone-
me x und y vorhanden sind, die im Hebréischen zu x verschmelzen (merge), wer-
den Worter vom Muster xab und yab im Hebréischen wahrscheinlich homonym.
Aus dem Vergleich mit einer anderen semitischen Sprache, in der die Verschmel-
zung nicht eintritt, werden die homonymen Bildungen unterscheidbar. Die Pho-
neme /¢/ und /g/ im Arabischen entsprechen einem phonetischen Unterschied
im proto-Semitischen %2, wihrend im Hebréischen /¢/ die protosemitischen Pho-
neme /¢/ und /g/ zusammengefallen sind. Folglich — so konnte man Delekat ver-
stehen — ist die Existenz von arab. ganna «singen» filir die Annahme, cana IV sei
«ein Stamm fiir sich», triftig. Allerdings ist diese Erklarung formal interessant,
aber exegetisch und begriffsgeschichtlich schwach; denn die Interpretation jener
Stellen, in denen ¢ana IV vermutet wird, i1st damit nicht gegeben, ja nicht einmal
erleichtert.

94 Gerhard Lisowsky, Konkordanz zum hebriischen Alten Testament, Stuttgart 21958,
1094 ¢c-1098b.

95 Salomon Mandelkern, Veteris Testamenti concordantiae hebraicae atque chaldaicae, Leipzig
1896, 21926, 899ff.

96 KBL 719b; HAL 808b.

97 «Zum hebriischen Worterbuch», Vetus Testamentum 14 (1964), 42.

98 C.J. Labuschagne, «nh 1 antworten», THAT 11, 335/336.

99 op.cit., 38.

100 op.cit., 335. ‘

101 Comparative Philology and the Text of the Old Testament, Oxford 1968, 127.

102 cf. Sabatino Moscati u.a., An [ntroduction to the Comparative Grammar of the Semitic Langua-
ges. Phonology and Morphology, Wiesbaden 31980, 39 (§ 8.46) (Porta linguarum orientalium
N.S. 6).

48



2.2a Barrs Ausflihrungen sollten nicht tibergewichtet werden, da es ihm ledig-
lich um die Erklarung geht, wie bestimmte homonyme Wurzeln entstanden und
cana I und IV nur als ein Beispiel fiir diesen Vorgang eingefiihrt werden. Zusétz-
lich relevant scheinen mir folgende ungeklarte Punkte zu sein, die semitistischer-
seits moglicherweise der Erwédgung wert sind:

(1) Nachdem die Akkadistik die Semantik des Doppelungsstammes (D — hebr.
pi., aram./syr. pa., arab. II) erkldart'®® und Jenni die traditionellen Annahmen
zum hebr. pi entsprechend neu erforscht hat'®, driangt sich die zusitzliche Be-
riicksichtigung des Syrischen auf. Syrisch scheint cana pe. hebr. cana I, cana pa.
dagegen “ana IV zu entsprechen, wobei fiir das Syrische zusatzliche das af. zu be-
riicksichtigen ware'%. Auch wenn sich der syrische Sprachgebrauch als nur eine
bestimmte Linie des semitischen Spektrums darstellt, miisste der Sprachzweig
doch mitbertiicksichtigt werden, wenngleich es derzeit nicht klar ist, ob sich die
semantische Differenzierung von cana pe. und pa. innerhalb einer einzigen Wur-
zel lexikographisch halten ldsst!'0®,

22b In KBL 719b wird ‘ana mit dg. ‘nu (in Zusammensetzungen) in Verbin-
dung gebracht. Der Hinweis ist in HAL 808b zu Recht unterblieben. Der Beleg
EG 1,192 dd m °nn bezieht sich auf Pap. Anast. 1V,12,2; die Stelle ist, wie ein
Vergleich mit dem hieratisch geschriebenen Grundtext ergibt, bei Gardiner feh-
lerhaft, im EG dagegen hieroglyphisch korrekt libertragen. Allerdings ist die ein-
deutige Ubersetzung von °nn nicht moglich!'?’.

2.3 In der hebriischen Bibel findet sich nach der Zahlung von Lisowsky cana
IV 13mal im q. und 3mal im pi. Jenni zufolge'%®, der «erhebliche exegetische
Schwierigkeiten» konstatiert, findet sich das Qal «(ein Lied) anstimmen, singen,
vorsingen» in Ex 15,21; 32,18 (zweimal); Num 21,17; 1Sam 18,7;21,12;29,5;
Jer 25,30: 51,14 Ps 119,172: 147,7; Esc 3,11. Jes 13,22 ist wahrscheinlich von
‘wn «wohnen» abzuleiten. Die Pi‘el-Stellen bereiten Schwierigkeiten: Ex 32,18
folgt nach zweimaligem g. ein Piel, wobei aber Textausfall anzunehmen ist; Jes
27,2 (pi.) «beruht auf einer Emendation und ist inhaltlich schwierig.» Die Pi‘el-
Stelle Ps 88,1 steht «isoliert in einer schwer verstindlichen Psalmiiberschrift.»

103 cf. GAG § 88.

104 Ernst Jenni, Das hebréische Picel. Syntaktisch-semasiologische Untersuchung einer Verbalform
im Alten Testament, Ziirich 1968.

105 Die strikte Unterscheidung zwischen pe. und pa. trifft Karl Brockelmann, Lexicon syriacum,
Halle 1928, 533b, gegen den Thesaurus Syriacus 11, 2925. — Fiir die Deutung des pa. diirfte die
Scholie des Bar-Hebraeus zu Ex 15,21 lexikographisch von Gewicht gewesen sein — cf. R. Schro-
ter, « Bar Hebraeus’ Scholien zu Gen. 49.50 Ex. 14.15. Deut. 32-34 u. Jud. 5», ZDMG 24 (1870),
545 n. 17 ad p. 504; Lasser Weingarten, Die syrische Massora nach Bar-Hebraeus. Der Penta-
teuch, Diss. Halle 1887, 30.

106 Vorsicht scheint geboten wegen des lexikographischen Standes der aufs Syrische bezogenen For-
schung — cf. Franz Rosenthal, Die aramaistische Forschung seit Th. Nildeke's Veriffentlichun-
gen, 2Leiden 1964, 188.

107 Fiir die Interpretation dieser Stelle im Kontext sowie flir notwendige Arbeit an hieratischen, de-
motischen und koptischen Texten bin ich Herrn Kollegen Atzler (Basel) zu grossem Dank ver-
pflichtet. Das relevante Material soll an anderer Stelle publiziert werden, darum sei es hier mit
dem Hinweis belassen.

108 Jenni, op.cit., 219/220.

49



In G finden sich an den genannten Stellen drei Verben: é€dpyetv, &moxpively
und @dyyeodur: £E€dpyewv in Ex 15,21 32,18 (fiir g. und pi.); Nu 21,17; 1 Sam
18,7; (und in den Parallelstellen 1Sam 21,12; 29,5); Ps 147,7 (= G 146,7); Jes
27,2; &noxnpivewy in Jer 25,30 (=G 32,30); Esr 3,11 (= G EsdrasI1,3.11); Ps 88,1;
pd€yyeodar in Jer 51,14 (= G 28,14); Ps 119,172 (= G 118,172). Dabei hat nur
gEdpyelv cana allein als Aquivalent; fiir &moxpivewv finden sich neun, fiir
p3éyyeodat sechs hebrdische Vokabeln. Wohl ist é€dpyoc im dlteren Griechisch
fiir den Leiter eines Chores belegt und die Bedeutung von &€Eapyetv als «begin,
to lead in, initiate» '°? kdnnte mit der Ubersetzung von cana IV q. mit «anheben,
anstimmen» zusammengebracht werden; doch verbietet die komplizierte Ent-
stehung der Septuaginta eine Verallgemeinerung, die dann bei der Ubersetzung
der einzelnen Stellen ohnehin aufgegeben werden muss.

2.4 Werden die dlteren Lexika zur jiidischen Tradition, wie sie in den Tal-
mudim, Midrasim und Targumim erhalten ist, beriicksichtigt, konturiert sich die
Bedeutung von €ana IV in hochinteressanter Weise. Levy setzt nur eine einzige
Wurzel cana an, als deren erste Bedeutung er «entgegnen» annimmt''?, Jastrow
nimmt unter “ana I die oben (II1,2) aufgezdhlten cana [ und IV, unter cana II die
ebendort genannten ana Il und Il zusammen''!. Bei ihm ist ¢ana I iibersetzt mit
«to begin to speak; to respond; to speak or sing in chorus; to answer», wobei er
—vielleicht im Blick aufs Akkadische —diesen Wortern allgemeiner das durch «to
turn, come out in turn» evozierte Wortfeld voranstellt. Levy wie Jastrow geben
einen Katalog von Belegen, deren hier relevantes Zentrum der Vortrag des Mee-
resliedes Ex 15 und dessen Parallele ist. Im ySot 5.6,20c¢ heisst es: «Der Vortrag
des Gesanges am Schilfmeer geschah auf dieselbe Weise, wie ein Kind das Hallel
in der Schule verliest, worauf die anderen Schulkinder ihm jeden Satz nachspre-
chen (‘wnjn: Wurzel = ana); Mose namlich sagte: ‘Ich will singen’ (Ex 15,1);
worauf die Israeliten ihm den Vers ‘Ich will singen’ nachsagten (‘wnjn) ...
R. Elieser, Sohn des Galilders R. Jose sagte: der Vortrag jenes Gesanges war so
wie ein Grosser (der Vorbeter) das Hallel in der Synagoge vortragt, worauf die
Gemeinde nach jedem Satze den ersten Satz wiederholt (‘wnjn). Mose namlich
sagte: ‘Ich will singen’ (Ex 15,1), worauf die Israeliten entgegneten (‘wnjn): ‘Ich
will singen’ .. .». So eine Version aus dem Jerusalemer Talmud, zu dem sich
wichtige Entsprechungen zum Beispiel in bSot 30b, Tos. Sot. 6,23 sowie in der
Sirta finden!'2.

109 Henry George Liddell, Robert Scott, 4 Greek-English Lexicon, Oxford 21940, 588a.

110 Jacob Levy, Neuhebrdiisches und chalddisches Warterbuch iiber die Talmudim und Midraschim
I11, Leipzig 1883, 668.

111 Marcus Jastrow, A4 Dictionary of the Targumim, the Talmud babli und yerushalmi, and the Mi-
drashic Literature, New York/London 1926, 1093a. 2

112 Die Textstellen sind zum Teil bei Levy zitiert (und tibersetzt); eine Ubersicht (ebenfalls mit Uber-
setzung) bietet Israel W. Slotki, « Antiphony in Ancient Hebrew Poetry», Jewish Quarterly Re-
view N.S. 26 (1935-1936), 199-219. — Zur Sirta: Judah Goldin, The Song at the Sea. Being a
Commentary on a Commentary in Two Parts, New Haven/London 1971, 77-79. Die aramai-
sche Fassung stand mir nur in der von H. S. Horovitz und I. A. Rabin besorgten Ausgabe zur Ver-
fiigung: Mechilta d’Rabbi Ismael cum variis lectionibus et adnotationibus, Frankfurt 1931,
118.61t. (Corpus Tannaiticum 111.1). Weiter ist hier hinzuweisen auf die samaritanische Quelle
Memar Marqah. The Teaching of Marqah 1/11, ed. et transt. John Macdonald, Berlin 1963, 1.11
§ 7 (Beihefte zur Zeitschrifi fiir die alttestamentliche Wissenschafi 84). Vergleiche auch die Belege

50



2.5 Die Beispiele diirften eine Folgerung zulassen: Den bei Levy und Jastrow
genannten Belegen ist gemeinsam, dass ana primér mit «entgegnen, antworten»
tibersetzt werden kann. Die Bedeutung «to speak or sing in chorus» (Jastrow) er-
gibt sich erst aus dem Zusammenhang''?: Ex 15 geht es insgesamt um das Lied
par excellence, die §ira, sowie um die Absicht des Moses «Ich will singen» (°as-
ira). Wird «das Entgegnen» der Israeliten im Kontext als analoge Tatigkeit auf-
gefasst, ist «das Entgegnen» ein Modus des Singens. So wird es verstandlich, dass
in einer Fassung des Fragmententargums Ex 15,21 wtn erldutert wird mit
wmzmrt''¢. — Ubrigens fasst auch Didymus das Meereslied in dem Sinne auf, dass
die Frauen Israels das ganze Meereslied gesungen haben''®; im Rituale armeno-
rum wird fiir die Exodus-Lesung Ex 15,1 als « Antiphon» (kc®urd) vorgeschrie-
ben!'® — entsprechend formuliert das byzantinische Prophetologion!'!”.

3. Mit dem Hinweis auf die Wurzel ¢ana, die mit ihren Derivaten zu
avtipowvov, antiphona und Vaxon, responsorium gehort, ist keine Losung (eines
hier nicht konzise formulierten) Problems gegeben. Aber zumindest Anhalts-
punkte flir ein weiteres Vorgehen sind den vorangegangenen Textteilen zu ent-
nehmen:

3.1 Die Wurzel cana nebst Derivaten ist zu beriicksichtigen, wenn nach der
Friihgeschichte von antiphona und responsorium gefragt wird.

3.2 Die Frage nach der Unterscheidung von ana I und IV im Biblisch-Hebré-
isch miisste diskutiert werden (a) nach Seiten der Etymologie, (b) nach Seiten der
alttestamentlichen Exegese, (c) nach Seiten deren Evidenz im Lichte jiidisch-exe-
getischer Zeugnisse.

3.3 Die den Lexika ablesbare Zentrierung auf Ex 15 wire beziiglich der Frage
nach der «Gattung» zu untersuchen auf die Funktion des Meeresliedes wie des
Hallel (und des Semac, das in diesem Zusammenhang ebenfalls erwdahnt wird):
geht es um eine mit dem Verweis auf Ex 15 evozierte Typologie, die Nachah-
mungen — stets an Ex 15 orientiert — zur Folge hat? Oder 1st das Meereslied das
besonders geeignete Beispiel, um auf eine Form des « Entgegnens» hinzuweisen,
wobel der Grund fiir dieses «Entgegnen» in ein Feld fiihrt, von dem Ex 15 nur
ein Teil 1st?

bei Strack/Billerbeck, op.cit., 397/398. — Bewusst nicht herangezogen wurden alle Zeugnisse, de-
nen aus stichometrischen oder inhaltlichen Griinden (Wechsel zwischen «ich»- und «wir»-Stil
zum Beispiel) «antiphonischer» oder «responsorischer» Vortrag entnommen wird — vergleiche
etwa James L. Kugel, The Idea of Biblical Poetry. Parallelism and Its History, New Haven/Lon-
don 1981, 116-119 et passim.

113 Paul Joiion kam aufgrund lexikalischer Erwédgungen und unter Beriicksichtigung der Biblia he-
braica zu einem dhnlichen Schluss: «‘Respondit et dixit’», Biblica 13 (1932), 311/312. - Zu Be-
denken gegeniiber der Wurzel cana vergleiche auch Kugel, op.cit., 116 n. 43.

114 Michael L. Klein, The Fragment- Targums of the Pentateuch According to Their Extant Sources
I, 80 (Analecta Biblica 76).

115 Louis Doutreleau, (ed.) Didyme [’Aveugle. Sur Zacharie 11, Paris 1962, 467.26-268.4 (SC 84).

116 ed. Renoux, 301.

117 Carsten Hoeg, Giinther Zuntz, (edd.) Prophetologium, Kopenhagen 1962, 456461 (MMB. Lec-
tionaria 1.5). Weitere Belege bei Renoux, loc.cit.

51



T D TR A

oot LT oA R o




Le Repons-Graduel de la Messe
Evolution de la forme. Permanence de la fonction

MICHEL HUGLO

Depuis les premiers siecles de I’Eglise, la célébration de I’Eucharistie — la «Litur-
gien — a €té précédée de lectures et de chants, qui ont finalement formé I’Avant-
Messe ou messe des catéchumenes. Comme dans la plupart des Liturgies grec-
ques et latines, les lectures de I’Ancien et du Nouveau Testament étaient suivies
d’un psaume destin€ a souligner le texte sacré. Au cours des siecles, au fur et a
mesure que I’année liturgique se centrait sur ses deux foyers — Paques et Noél —
le choix du psaume ou du cantique biblique a été de plus en plus orienté en fonc-
tion du Mystere célébré et I’intention qui avait guidé ce choix a été révélée, mani-
festée, soulignée par la répétition d’un refrain trés court, tiré du psaume choisi:
le responsorium’. Le psaume chanté avec son refrain s’appelle Psalmus respon-
SOrius?.

Le chant responsorial

A nous en tenir aux textes explicites, c’est seulement au I1I¢ puis au IVe siecle que
'usage des Psaumes et la maniére de les chanter sont attestés de toute part en
Occident comme en Orient: ce chant trés simple de 1’église primitive est désigné
sous le terme de chant responsorial. Il consiste dans la cantillation du Psaume
par un «lecteur» — un clerc — désigné en Orient comme en Provence sous le nom
de psalmista’® ou bien un diacre: son chant est interrompu a chaque verset par
la reprise du responsorium exécuté par tout le peuple: xai 6 AxOg T& AXPOCTIY L
DTOYAAAETM .

1 M. Silvestre dans sa Paléographie universelle 11 (Paris, 1841), f. 118v, résout le R du Psautier de
Saint-Germain (Paris, Bibl. nat., lat. 11947) par le terme Responsorium, du neutre comme son
correspondant grec axpootiylov, alors que, depuis Amédée Gastoué (cf. infra, note 14), les musi-
cologues et liturgistes ont employé le néologisme Responsa, inconnu des dictionnaires de latin
médiéval. . . Je n’ose pas reprendre en frangais le vieux terme «responsoire» du XVIe siecle!

2 Cf. Grégoire de Tours au VI¢siécle: «. . . ut diaconum nostrum qui ante diem ad missas psalmum
responsorium dixerat . . . in regis presencia psalmum responsorium decantavit» (Historia Fran-
corum VIIL3: Monumenta Germaniae historica [MGH] Scriptores rerum Merov. 1.1, p. 328).
«S. Nicetius . . . dum resederet, diaconus responsorium psalmum canere coepit» (Vitae Patrum
VIIL4: ib., p. 694). Voir encore Isidore de Séville, un siécle plus tard, qui traite des «responsorios
cantus» dans Etymologiarum sive Originum [ibri V1.xix.8 (J. P. Migne, Patrologiae cursus com-
pletus. Series Latina [PL] 82, ¢. 252C). Saint Jérdme parle en général de ceux «quibus psallendi
in ecclesia officium est» et il leur demande de ne pas introduire dans 1’église des theatrales moduli
(In Epist. ad Ephesios 111.v.19: PL 26, c. 528).

3 Ed. J. Munier, Les Statuta Ecclesiae antiqua (Paris, 1960), p. 98. On trouvera d’autres textes sur
I’ordre et la fonction de psalmiste dans Jacques Fontaine, Isidore de Séville et la culture classique
dans 'Espagne wisigothique 1 (Paris, 1959), p. 432. Pour la psalmodie exécutée par un diacre, voir
saint Athanase, De fuga c. 24 (Migne, Patrologiae . . . Series Graeca [PG] 25, c. 676 A) et les deux
textes. de Grégoire de Tours citées a la note précédente.

4 Constitutions Apostoliques I1.57.6 (PG 1, c. 728; éd. J. Quasten, Monumenta eucharistica et litur-
gica vetustissima, Bonn, 1935, p. 182).

53



Saint Augustin, qui écrit au moment ou I’antiphonie commence a se répandre
en Italie, a décrit en termes suggestifs les caractéristiques de cette lecture cantil-
lée: «de Alexandrino episcopo Athanasio saepe mihi dictum commemini, qui
tam modico flexu vocis faciebat sonare lectorem psalmi ut pronuncianti vicinior
esset quam canenti»’.

Ce texte est d’autant plus remarquable qu’il concerne justement saint Athanase,
un des premiers témoins du chant responsorial en Orient: celui-ci en effet cite
comme exemple d’onoaxon le V. Quoniam in eternum misericordia ejus qui
devait déja, au temps de la liturgie du Temple de Jérusalem, servir de responso-
rium au Psaume [35.

Responsorium

La teneur de ce responsorium, refrain ou reprise entre chaque verset, est encore
fournie par les écrits patristiques du I'Ve et du Ve siécles:

Haec dies quam fecit Dominus: exultemus et laetemur in ea® Oculi
omnium. .." Exaltabo te. . 3.

A propos de ce psaume, saint Augustin fait allusion a I’'usage qui voulait que le
choix du Psaume revint a I’évéque, qui pouvait éventuellement en faire le com-
mentaire aux fideles.

Le responsorium était chanté par toute I’assemblée, fideles et clergé, et donc
devait étre d’une contexture mélodique facile a retenir, mais qui n’était pas pour
autant dépourvue de valeur esthétique: «melos omne cantilenarum suavium
quibus Davidicum Psalterium frequentatur auribus meis removeri velim. . .»°.
Cependant, nous n’aurions conserveé du responsorium'® que des exemples cités
en passant par les Péres'', si un monument d’une importance exceptionnelle ne
nous était parvenu: le Psautier de Saint-Germain, qui nous transmet I’écho loin-
tain de la psalmodie chrétienne primitive. Aprés avoir décrit cet important
monument et réédité ses 70 responsoria, nous étudierons la fonction de cette
psalmodie trés archaique dans la liturgie.

Le «Psautier de saint Germain» (Paris, Bibliothéque nationale, Ms. lat. 11947)
est incontestablement le plus remarquable monument de la liturgie d’Occident
en langue latine. Quoique son appartenance a saint Germain, évéque de Paris
(496-576) ne puisse se démontrer, son écriture peut étre datée avec une certitude

Confessiones X.xxxiii.50 (PL 32, c. 800).

Responsorium pour la féte de Paques, d’apres saint Jean Chrysostome (PG 55, c. 328) et saint
Augustin (Sermo 230: PL 38, c¢. 1103).

Saint Jean Chrysostome (PG 55, ¢. 464).

Saint Augustin, Enarr. in Ps. (PL 36, c. 216).

Saint Augustin, Confessiones, loc.cit.

«Responsorium quod uno canente chorus consonando respondeat», Isidore de Séville, Etymolo-
giae V1.xix.7-8 (PL 82, c. 253).

11 En particulier saint Augustin, dont les écrits ont été spécialement analysés a cet égard par Wuni-
bald Roetzer, Des heiligen Augustinus Schrifien als liturgie-geschichtliche Quelle (Miinchen,
1930).

N

(e Ve lie o BEN |

54



raisonnable du courant du VIe siécle. Aussi, son analyse interesse-t-elle la paléo-
graphie'?, la critique'?, les recherches liturgiques et musicales'?.

Le Psautier de Saint-Germain se présente au lecteur dans une belle reliure de
maroquin rouge de la fin du XVII¢ siécle, aux plats ciselés de fleurs de lys et de
langues de feu (de ’Ordre du Saint Esprit). Cette reliure fut restaurée, en 1660
exactement, par les bénédictins de Saint-Germain-des-Prés's et encore tout
récemment par l’atelier de restauration de la Bibliothéque nationale, qui a fort
bien exécuté son travail sur le plan artistique, mais malheureusement en serrant
beaucoup trop les cahiers contre les nerfs: il est actuellement trés difficile de
controler la présence des R inscrits a gauche du texte du Psaume donc, a chaque
recto, dans la marge de petit fond'®.

Le livre compte 291 feuillets de parchemin pourpre trés fin (vélin?) mesurant
environ 272 x 1 75 mm. L’usage du parchemin pourpre pour transcrire les textes
bibliques remonte a une trés haute antiquité, puisque saint Jérome en fait état
dans ses ouvrages'’: il faut constater que ce traitement du parchemin est plus fré-
quent en Italie qu’en Gaule. Il offre un inconvénient; les fautes de copistes ne
peuvent €tre grattées. De la, des dittographies ou des fautes qui ne peuvent étre
rattrapées's.

L’écriture onciale est tracée a ’encre d’argent qui, avec le temps, a noirci. Mais,
avec I’aide de la copie de Jacques du Breul, on peut repérer plus facilement les
legons du texte a contrdler, tiche rendue d’autant plus délicate que le parchemin
tres fin laisse apparaitre par transparence I’écriture du coté opposé. L’encre d’or

12 Dom Jean Mabillon, De re diplomatica (Paris, 1681), p. 356; Dom R.-P. Tassin et C.-F. Toustain,
Nouveau traité de diplomatique 111 (Paris, 1752), pp. 163—164; Elias A. Lowe, Codices latini anti-
quiores [CLA] V-Paris (Oxford, 1950), p. 28, n° 616 (description et facs. du f. 171v) et p. 59 (biblio-
graphie du ms.).

13 P. Sabatier, Bibliorum Sacrorum Latinae Versiones antiquae seu -Vetus italica 11 (Reims, 1743),
pp. 10-288 (édition du texte); H. Jeannotte, Le Psautier de saint Hilaire de Poitiers (Paris, 1917),
pp. xli-xlii; B. Capelle dans B. Capelle et A. Dold, «Deux psautiers gaulois dans le cod. Aug.
CCLII», Revue bénédictine 37 (1925), p. 204; A. Allgeier, Die altlateinischen Psalterien, (Frei-
burg, 1928), p. 38; id., «Die Psalmen in der mozarabischen Liturgie und das Psalterium von Saint
Germain-des-Prés», Gesammelte Aufsitze zur Kulturgeschichte Spaniens 111 (Miinster, 1931),
pp. 179-236 (= Spanische Forschungen der Gorresgesellschaft 1.3): selon A., la version du texte
viendrait d’Espagne.

14 A. Gastoué, Histoire du chant liturgique a Paris 1 (Paris, 1904), pp. 8-9, 29-30 et Exposition de
la Musique frangaise, Paris, Bibliothéque nationale (Paris, 1934), pp. 5-6; H. Leclerq dans Dic-
tionnaire d'archéologie chrétienne et de liturgie [DACL] XI11.2, col. 2112-13 (art. «Paris, manu-
scrits liturgiques»), et XIX.2, col. 1955-56 (art. « Psautier»); V. Leroquais, Les Psautiers manu-
scrits des bibliothéques publiques de France 11 (Macon, 1940), p. 110, n° 335; Kl. Gamber, Codi-
ces liturgici latini antiquiores, 2*™¢ éd. (Fribourg, 1968) I, p. 577, n° 1601 (ne mentionne pas les
R du manuscrit).

15 Sur la bordure intérieure du plat inférieur, on lit en lettres d’or: PSALTERIUM S. GERMANI
EPISC. PARISIENSIS RESTAURATUM M DC LX. Cette inscription se lit sur le facs. donné
par le comte Auguste de Bastard, Peintures et ornements des manuscrits | (Paris, 1832), pl. VI.
On y voit aussi la signature XIII actuellement pincée dans la marge de petit fond.

16 Notamment dans les marges des ff. 59, 106.

17 Danssa Préface au Livre de Job (PL 28, ¢. 1083 A). La mention de ce texte est donnée dans la notice
Ad lectorem rédigée par les Mauristes et transcrite sur parchemin non teinté au fol. A verso du
manuscrit.

18 Voir parex. f. 20v, 25v, 43v etc. Ces fautes sont écrites en petites capitales dans la copie de Dom
Jacques du Breul (Paris, Bibl. nat., lat. 13163), alors que tout le reste est transcrit en cursive. Sur
les variantes orthographiques, cf. Lowe, CLA V, n°616.

55



Paris, Bibliothéque nationale, ms. latin 11947, fol. 30v: Psautier de Saint Germain-des-Prés

56



est employ€e pour tracer le numéro du Psaume, son titre, le mot diapsalma'®,
le R barré horizontalement et enfin les Nomina sacra®. La barre horizontale du
R, qui passe a la jonction du jambage de droite et de la panse, se termine par une
amorce de crochet: cette barre, qui signale une abréviation, est omise une dou-
zaine de fois, notamment au début et a la fin du Psautier (elle a été restituée par-
tout dans I’édition qui suit, p. 59/60). Le Rest parfois effacé (ff. 101v, 120v, 183v)
et sa présence dans la marge de petit fond est parfois contestable: ces cas seront
signalés dans notre édition. Jacques du Breul en a omis une quinzaine dans sa
copie, mais par contre il en a relevé d’autres impossibles a déceler sur les rectos,
qui ont d’ailleurs été¢ omis dans I’édition de Dom Jean Claire?'.

Le Psautier de Saint-Germain qui dés le XIII¢ siécle était considéré comme une
relique?? par les Mauristes fut utilisé pour leurs recherches sur la Bible ou la
paléographie. Le Psautier a en effet été copié par Dom Jacques du Breul en 1560,
sur un petit manuscrit couvert de veau brun, sur des feuillets de papier de 15 x
12 cms. avec filigrane (écu a trois fleurs de lys): le manuscrit Paris, Bibliothéque
nationale, lat. 15163.

Du Breul a recopié les notes écrites sur les gardes du Psautier, les 150 psaumes
(maisnon le Ps. 151 du f. 291), exactement ligne par ligne. Il a néanmoins oublié
le R du responsorium une quinzaine de fois?’.

Cependant, cette copie rend grand service, car I’Auteur a transcrit des R 1a ou
nous ne pouvons plus les lire aujourd’hui, soit a cause de la reliure restaurée qui,
trop serrée, empéche de lire ce qui est écrit dans la marge de petit fond, soit a
cause d’une surface déchirée (f. 133 v) qui, réparée par une piéce neuve, ne laisse
plus voir qu’une infime partie de la panse de I'R.

Enfin, du Breul a collationné plusieurs psautiers et le texte psalmique de saint
Augustin dans les marges de sa copie. Cette copie a servi a I’édition du Psautier
donnée par Dom Pierre Sabatier?* en 1743. Du Breul, dans sa copie a respecté
la disposition du manuscrit per cola et commata, c’est a dire par stiques longs et
stiques courts. Saint Jérome a donné une disposition semblable a tous les livres
de la Bible retraduits par lui en latin — de fagon a favoriser la lecture publique

19 Sur diapsalma, voir le Thesaurus linguae latinae V (Leipzig, 1910), p. 953.

20 Cf. CLA V, n° 616: DMS (et non DNS ou DNUS comme plus tard). Lowe a donné le facs. du
fol 171v sur lequel on voit le sigle R face au verset 2 du Psaume 87. Au f. 40, le copiste a commencé
en lettres d’argent le mot ds, au lieu de I’écrire en lettres d’or: s’apercevant d’une erreur irréparable
— on ne peut gratter le vélin pourpre! — il n’a pas achevé le nom divin. . . Cf. L. Traube, Nomina
Sacra. Versuch einer Geschichte der christlichen Kiirzung (Miinchen, 1907), pp. 22, 51, 174, 180
(= Quellen und Untersuchungen zur lateinischen Philologie des Mittelalters 1I).

21 «Les répertoires liturgiques latins avant l'octoéchos: I. L'office férial romano-franc», Etudes gré-
goriennes 15 (1975), pp. 179-180.

22 Dans la notice manuscrite du X VII¢ siécle qui précéde le Psautier, les Mauristes rapportent que
le manuscrit est mentionné dans I'inventaire des reliques de 1269: cf. L. Delisle, Le Cabinet des
Manuscrits de la Bibliothéeque Impériale 111 (Paris, 1881), p.210; DACL XII1.2, ¢. 2112. On
connait d’autres cas de manuscrits bibliques ou liturgiques retrouvés dans des tombes d’évéques:
par exemple, Paris, Bibl. nat., lat. 9386 (Chartres). Mais ces manuscrits sont de dimensions moin-
dres. Ils ont évidemment échappé aux bibliothécaires qui dressaient I'inventaire des livres de
I’Armarium.

23 ff 17, 62, 78, 86v, 90, 94v, 95v, 101v (le 2¢ seulement), 116, 120v, 140v, 145v, 183v, 227v (le 2¢
seulement), 232, 260v.

24 Sabatier, Bibliorum (cf. supra, note 13), préface, p. 1. Sabatier a transcrit le diapsalma, mais non
les R.

S



de I’Ecriture. Certains manuscrits de la Vulgate, tel I’Amiatinus, ont maintenu
cette répartition du texte trés «aérée» au lieu de le transcrire a longues lignes?s.

Dans les psautiers liturgiques, cette disposition n’a pas de raison d’étre, parce que
les psaumes étaient débités verset par verset en alternance par des chanteurs
répartis des deux cotés du cheeur, autrement dit, suivant le mode antiphonique.
Dans ces manuscrits, le texte du psaume est copi€ verset par verset avec, tres sou-
vent, un signe de ponctuation a la médiante de chaque verset?2°.

Dans le Psautier de Saint-Germain, pas de médiante, mais des stiques de lon-
gueur différente, cola et commata. Voici un exemple emprunté au Psaume 109:

Psautier de Saint-Germain Psautier de Saint-Riquier
(Vles)£ 225 (fin du VIIIE siecle)
Paris, Bibl. nat., lat. 13159, f. 119

DIXIT DMS DMO MEO SEDE Dixit dominus domino meo — sede

AD DEXTRIS MEIS

DONEC PONAM INIMICOS
TUOS SCABELLUM PEDVM
TUORUM

VIRGA VIRTUTIS TUAE EMIT
TIT DMS EX SION

ET DOMINAVERIS IN MEDIO

a dextris meis. ;
Donec ponam inimicos tuos —
scabellum pedum tuorum.;

Virga virtutis tuae emittet
dominus ex sion. —
dominare in medio inimicorum

INIMICORUM TUORUM tuorum.

R TECVM PRINCIPIUM IN DIE
VIRTUTIS SVAE
IN SPLENDORIBUS SANCTO
RVM EX VTERO
ANTE LUCIFERUM GENUI TE

R IURAVIT DMS NEC PENITE luravit dominus et non penitebit

BIT EUM eum — Tu es sacerdos in eternum
TU ES SACERDOS IN ETERNUM secundum ordinem melchisedech.;

erc.

Tecum principium in die virtutis suae
in splendoribus sanctorum ex utero —
ante luciferum genui te.;

Si donc le Psautier de Saint-Germain, psautier liturgique a en juger par son usage
de I’R €crit plus de soixante fois de premiére main — utilise la disposition per cola
et commata, nous devons en conclure que les psaumes étaient lus, cantillés, a
I'instar des autres livres de la Bible: ¢’est précisément la le principe méme de la
psalmodie responsoriale antérieure a I'introduction de I’antiphonie en Occident.

Cette antiquité de la disposition du texte est corroborée par ’examen de la ver-
sion latine des Psaumes qui, au témoignage de Dom B. Capelle, représente un
«type tres caractérisé de Psautier gaulois au VIesiecle, héritier des versions latines

25 Dans CLA III, n° 290, Lowe a donné un facsimilé, la description et la bibliographie de I’Amia-
tinus.

26 La psalmodie ambrosienne et la psalmodie mozarabe exécutent une pause a la médiante en restant
sur la teneur psalmodique, mais cette pause est marquée d’une maniére quelconque dans les psau-
tiers de ces deux rites.

58



du Ve siecle»?’. Des variantes caractéristiques du texte se retrouvent dans les
¢écrits de saint Eucher (435-450), évéque de Lyon et, par ailleurs, on a relevé plu-
sieurs points de rencontre avec les textes du Psautier mozarabe?®. Ces deux indi-
cations se rapportant a la Gaule ne sont pas incompatibles avec le jugement de
Lowe sur I’origine du manuscrit: en proposant un «centre de haut niveau cal-
ligraphique», il ajoutait «probablement en Italie», parce que selon lui, seule
I’Italie était capable de produire un livre de cette qualité. N’y a-t-il pas la une cer-
taine divergence de vues avec le principe qu’il posait lui-méme au seuil des Codi-
ces latini antiquiores®® donnant une présomption d’origine en faveur du centre
qui — de longue date — a conservé le manuscrit? Autrement dit Paris ou, a la
rigueur, Lyon qui avait des contacts avec I’Espagne et qui devait sans doute
conserver un psautier semblable a celui auquel ’évéque Eucher a di emprunter
ses citations. Quoiqu’il en soit de la question d’origine — Gaule ou Italie — il nous
suffit de savoir que ce témoin conserve pour nous les usages liturgiques les plus
anciens de la psalmodie.

Examinons maintenant son texte revu sur le manuscrit lui-méme et annoté:

fo Ps. R Notes
16v 11,8 B “Tu Domine servabis nos ‘et custodies nos . ... .. . ... .. 0.
17 122 R Usquequo Domine oblivisceris me in finem ................ (e
22v 16,8 Re:Custodi me: Domine ut-pupillamy octlis, &0 i oo 2 (a)
30v 18,9 R Praeceptum Domini lucidum illuminans oculos ............ >
31 =13 ‘B Ab'occultis'meis munda me Domine & e e v e
3lv 19,2 R Exaudiat te Dominus in die tribulationis ...................
59 33,12 R Venite, filii, audite me: timorem Domini docebo vos ........ (b) (¢)
62 34,13 R Ego autem cum mihi molesti essent induebam me cilicium ... (b) (e
63 —23 R Exsurge Domine et intende judicium meum ................ (b) (¢)
TV 40,2 R Beatus qui intelligit super egenum et pauperem Dominus . . ..
78 -5 B Egoidixi Deminus: MISereres M s o i b i v s s s wiai s (b) (e)
86 443 B Speciosus forma prae filiis hominum ' .. ..0 .0 0. o ...
86v -7 B Sedes tua Deus in saeculumsaeculi ............ ... ....... fe)
87 -11 R Audi filia et vide, et inclina aurem tuam ................... (b)
87v =155 AR A e e tuE el VIToINeS POSIEH S i il s i v et s
90 46,7 RePsaltite [JE0 NOSIT0, PSAIHIC . o h v e bl e s )
94v 493 R Deus manifeste veniet, Deus noster non silebitur . ........... (e)
95 -7 ReAnditpopulussmens, et laguareaisine 10l S A e (c) (e)
95v =14 Rilmmola Deo sacrifictmlatdist &7 et iy s et v (e)
97v 50,9 R Asparges mehysoporetmundabor  .vivii . ivs v v
98 - 14 .. B Redde mihi laetitiam salutaristur .. ... ... . o0 o o0 0l
101v 52,7 R @iis davitiex Ston‘salutagempylsraticl=s. ;o ar e v e i e
101v 53,3 B Deus in nomine tuo salvumme'fac . ..... ... ... ... . 0. (d) (e)
106 55,9 B Bleus:yitacmicatnuntiavi bl o e s e e (b)
106v 56,2 ReMiserére met ' BPeus; miSerere mel” 1o, . oo oo i Sl o
107v -6 R Exaltare supra coelos'Deus > oy SN T i ha
107v -8 B PAaratlii COF MEUIEEICUS o i v b st AT R R e T (c)
116 62,5 B Sic Benedicamile eV e o e . e B R (e)
117 63,2 R Exaudi Deus orationem meam dum tribulor ...............
118v 64,2 Reffetdecet hymnus: BeuS imiSionth ol s vh et 0 s
120v 65,4 R Omnis terra adoret te'et psallat fibl ... ... ... L. (d, e)
122v 66.4 ReEGonfiteantur tibFpopUliEBBUS % o v v it bt i i
123 -6 B ConfiteantuitiBipopulisBleus v snus il oL s sridia i

27 Capelle, loc.cit. (cf. supra, note 13).
28 Allgeier, «Die Psalmen» (cf. ib.), pp. 232 et 236.
29 CLA VI, p. xiv.

89



fo Ps. R Notes

130 68,18: - B Ne.avertas faciem. tuam:a PUSTOtHOL ..o v vars st sreren cid e s

133v 70,5 R Quoniam tu es patientia mea Domine ..................... (f)
138 TEIR" " R Benedictus DominustBeus Israel™ -7 i r 0 3 it B o

140v 71224 AR enttisti- manumsdexteranimedin 1 Rl oSl hiine | (e)
143 13,56« R ‘Thuus, 88t dies:00: b0A BSEIIOK pne ts ki sl st ion E b LR e a5

145v 752 S Lo TR M D Lo G B N s P S i e (e)
152 717,25 "R Panem angelomimmanducavithomo . =5 00 e fr o isd v (g)
158v 78,9 R Propter honorem nominis tui Domine libera nos ............

159v 79,4 R Deis virtutumyConVEIe NOS 4. it diminarfamdn b ditoa s it nass

160 79,8 E Domine Deus Virtutum CONVEITENOS . .civisve oon i to oiseasiss (g)
161v 80,2 RExsultate eo adjuter oSt £ mn n s s e

162 -9 R Anudi populustmeus et loquar sl sy, S00 GERVE. 155 Ja

168 84,8 R Ostende nobis Domine misericordiam tuam ................

171v 87,2 R Damine Beus SAMHSIMEAS: v o i i s oo e oot by e (h)
183 90,13 R Super aspidem et basiliscum ambulabis ....................

183v 91,2 RiiBonumniiest confiteri Dolminoy st il mh g nas (d) (e)
185v 92,1 B Dominus regnavit, decorem induit i s s douinisiniios st

195 99,2 R-ubilateéDec omitisterra .. ... 35 d i A a5 (g
220 107,2 A O TR 2 20 Dl st e At Soieii e cl il & (g) (i)
225 109,3 R Tecum principium in die VITtUtIS: SUAE ... e an s as e i (g)
225v 109.,4 R:Juravit: Deminus.nec penitebit Um .....o.iviuien cmoese.

226 1104 FR M At ORera DOl et i s g vasss s s (k)
227v lsl15 R Jucundus homo qui miseretur et commodat ................

227v LEL,7 RN miemoia el N eiit JUSTUS L. 5t o retohe o sisio il Tl v o = T (1) (e)
228y 13,2 R lnsexitiodsraclide QepyBto . i v e th s e S SRSt s (g)
229 L1357 KA facie Domini.COMIMOLa SSt teTTA: fon £ ok i v i ohE s s i (g) (m)
229y 11339 R Noh'nobis, Domine, NON NODIS. .. o iiiis s tabisas s ats & viatis

231y 114,7 R Convertere anima mea in requiem tuam . ..................

232 1154 RiEalicem: SalutatiS ACCIDIAM: 5 vuir oaibatine oA s Eabee s (e)
233y 117,6 RiDominus: Nl adiUlor €8t v iirii it i Dl s Tt s

234y EIE 16 - ReDextera DominifecitsVirtuten: o ol il S o s s e (g
235 =2 - Ratlaac dies quanisfecit P OmiU S e e s ts it s bbias od ool e ot

254y 120,1 R [levaviiocilos mess: ad MOMEES: oottt ot ot ot wos B

256 1221 ReAd te levavl OeUlaS HEOSE =it & s sh oot ettt 65 e s B

260v 129,1 R De profundis clamaviad te DOmine ... 5. iaitioman s oo (e)
263y 317~ ReParaviilucemnamiChristoimeo ms it i e, e e

276v 140,2 R Dirigatur oratio mea sicut incensum in conspectu tuo .......

(a) Le R (sans tilde horizontale) differe des autres: il est tres effilé et sans barre d’abréviation,

(b) le R est difficilement lisible parce que pincé dans la marge de petit fond.

(¢) Ce verset (avec R), suit immédiatement le diapsalma

(d) Le R est effacé.

(e) Omis dans la copie de Jacques du Breul.

(f) Le R a été emporté par une déchirure du parchemin: on ne voit plus qu’un fragment de la panse.
Il est indiqué dans la copie de Jacques du Breul.

(g) R omis de I’édition de Dom J. Claire.

(h) Facsimilé de ce R dans E. A. LOWE, Codices latini antiquiores, V, Paris, n° 616.

(i) Le R est douteux: il me semble qu’un léger sillon subsiste en face de ce V, mais I’endroit est pincé
dans la marge de petit fond.

(k) Le R est trés douteux (cf. note i): je le mets entre crochets.

(l) Le copiste avait oublié ce V et son R: il I'a inséré en petites capitales.

(m)Le R invisible dans la marge serrée de petit fond a été lu par J. du Breul.

60



Ainsi nous avons relevé seulement 70 responsoria pour 150 Psaumes: c’est la
sans doute un chiffre au dessous de ce qui fut autrefois «la réalité». Nous n’avons
rien pour les dix premiers psaumes??, rien pour les 22 octonaires du Ps. 118, rien
pour les dix derniers Psaumes: nous verrons plus loin que c’est la fonction qui
nous éclaire sur cette absence.

Pour bien comprendre I’économie de cet antique usage, il faut réaliser que le
copiste n’a pas toujours indiqué tous les responsoria: d’abord pour le Ps. 135, le
psaume responsorial par excellence, I’archétype méme de cet antique usage du
fait que le second hémistiche de chaque verset constitue le responsorium: Quo-
niam in seculum misericordia ejus. Saint Athanase nous informe qu’au diacre
qui lisait ce psaume, le peuple devait répondre (Omaxovelv) par le verset «car
éternel est son Amour»?'.

On pourrait faire un raisonnement analogue pour le Ps. 8 qui donne comme pre-
mier et dernier verset: Domine Dominus noster etc. Mais ici, ne Sommes-nous
pas plutot dans le domaine de I’antiphonie, bien que — durant la période qui I'a
précédée — le texte du responsorium constituait le modéle méme de I’antienne?

Enfin, il reste les Psaumes alléluiatiques dont le titre est a lui seul un responso-
rium: Ps. 104-106; 110-118; 134-135; 145-147 et 148-150 qui, dans les litur-
gies orientales sont désignés sous le terme d’ainoi puisqu’ils commencent par
Laudate’?. Evidemment, on pourrait objecter que /‘alleluia ne devait pas se chan-
ter toute I’année: quelle était donc le responsorium en période d’abstention de
ce chant? L’objection est plus apparente que réelle, car ’alleluia dans I’antiquité
chrétienne n’était pas lié a un Caréme qui n’avait pas encore été institué: I’alle-
luia se chantait slirement tous les dimanches — jour de la semaine qui évoque
pour les chrétiens le dimanche de Paques. Il faut par ailleurs se souvenir que saint
Benoit, qui vécut au début du VI¢ siecle, prescrit dans sa Regle aux chapitres 12
et 15, de chanter I’(antienne) alleluia avec le Ps. 118 et aussi avec les Psaumes
du 2¢ nocturne, le dimanche. . .

Enfin, derniére possibilité d’oubli; les incipit de quelques Psaumes tellement sou-
vent chantés qu’il n’était méme plus besoin de les désigner explicitement: tels
sont, a titre d’exemple, les incipit des Psaumes

20: Domine in virtute tua letabitur rex.
22: Dominus regit me [et nihil me deerit].
23: Domini est terra et plenitudo ejus.
24: Ad te Domine levavi animam meam.
32: Exultate justi in Domino.

42: Judica me Deus et discerne.

30 Le premier feuillet, avec un B traditionnellement orné pour le Ps. 1 (Beatus vir), a disparu et les
suivants sont tres détériores. . .

31 De fuga c. 24: PG 25, c. 676 A.

32 Dans la liturgie en langue syriaque, les ainoi et les Psaumes CXIII et ss. ont regu un traitement
musical particulierement développé: cf. O. Heiming, Syrische « Eniane» und griechische Kanones
(Miinster, 1932), en particulier p. 42 et ss. (= Liturgiegeschichtliche Quellen und Forschungen 66).

61



Autrement dit, les incipit de ces Psaumes qui devaient, par la suite, étre repris
comme répons, antienne ou verset dans les différentes liturgies latines?3.

Ce second bilan des responsoria, qui approche maintenant de la centaine est
purement conjectural . . . Tenons nous donc aux faits bien établis et procédons,
pour les analyser, a leur classification: les 70 responsoria de notre Psautier se
répartissent ainsi:

36 Psaumes ne comportent qu'un R;

9 Psaumes utilisent deux R (Ps. 18, 34, 40, 56, 66, 79, 80, 109, 111). Il faut
ici remarquer que les deux R du Ps. 66 (67), Confiteantur tibi populi Deus
sont identiques quant au texte, mais non quant au sens, suivant une remar-
que tres pertinente de saint Hilaire3*. Il est donc a peu pres certain que ces
deux responsoria se chantaient avec une mélodie différente. . .

4 Psaumes se chantent avec trois R: Ps. 49, 56, le célebre Ps. 113, qui célebre
I’Exode du peuple de Dieu a travers la Mer Rouge, préfigure du Baptéme;
enfin le Ps. 117 qui, de tout temps, a €té appliqué a la féte de Paques (cf.
p. 54, note 6).

1 seul Ps. comporte quatre R: le Ps. 44 ou psaume épithalame qui prophé-
tise, a travers les paroles d’un chant d’amour, ['union du Christ et de
I’Eglise.

Dans ces différentes catégories, on peut remarquer que le R, dans 17 psaumes
(sans parler des psaumes alléluiatiques), est tiré du premier verset du psaume, de
I'incipit, soit dans 24% des cas: c’était alors le «psalmiste» (ou lecteur) qui enton-
nait le responsorium, le peuple le reprenait, puis le soliste cantillait les versets
suivants etc.

Mais alors, pourquoi pas de responsoria a tous les psaumes et, inversement,
pourquoi deux ou trois responsoria pour un méme psaume? C’est ici qu’inter-
vient la notion de fonction du «Psaume responsorial». Nous savons en effet a
quel moment de la liturgie ce Psaume était exécuté, grace aux écrits des Péres qui
commentent I’évangile du jour et qui évoquent souvent «le psaume que nous
avons chanté» ou «le psaume auquel nous avons répondu»?, autrement dit, a
la place occupée plus tard par le R Graduel. Or ce n’est pas tous les jours que,
dans I’Eglise ancienne, la Messe solennelle était exécutée par I’évéque dans sa
cathédrale, mais seulement les jours de féte et probablement chaque dimanche
de année. Ainsi, il suffisait d’'une cinquantaine de responsoria pour les diman-
ches per annum et de plusieurs autres versets psalmiques adaptés aux fétes
d’Apotres ou de Martyr(e)s. Donc, avec un contingent de 70 Responsoria il était
possible d’assurer le chant de liaison entre épitre et évangile, puisque [’introit
n’existait pas encore?3®,

33 Il y aurait tout une enquéte a faire sur les responsoria mentionnés dans les écrits patristiques —
notamment dans saint Augustin qui cite les Ps. 32 et 42 dont nous avons donné I'incipit — et dans
les anciennes liturgies latines, cf. Leclerq dans DACL I, c. 638 (art. « Afrique»), et Roetzer, Des
heiligen Augustinus, p. 101.

34 Tract. in Psal. 67: PL 9, c. 440.

35 cf. Roetzer, op.cit., pp. 101-102.

36 D’apres le Liber pontificalis (ed. L. Duchesne I, Paris, 1886, p. 230), I'introit antiphoné aurait été
institué par le Pape Célestin 1¢7 (422-432): de cette mention, il ne faut que retenir I’époque de la
rédaction, soit le VI siecle (cf. J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia 11, Paris, 1952, pp. 74-75).

62



On pourrait méme pousser un peu plus loin et reconnaitre dans tous ces R ceux
qui sont affectés, déja par les Péres du IVe et du Ve siécle, puis par les liturgies

latines, a telle ou telle féte:
PAQUES:

Dim. aprés Paques:

Ascension:

Pentecote:

Avent:

NOEL:

Caréme:

Dimanche du Grand Scrutin:

Fétes d’Apotres et de Martyrs:

Fétes de Vierges:

(117) Haec dies quam fecit. . .

Alleluia. . .
(113) In exitu Israhel. . .

(46) Psallite Deo nostro. . .
(56) Exaltare supra coelos. . .

comme au Temps pascal, c’est a dire avec
Alleluia.

(49) Deus manifeste. . .
(84) Ostende nobis Domine. . .

(109) Tecum principium. . .
(131) Paravi lucernam Christo meo. . .>’

(34) Ego autem. . .
(50) Asparges me. . .
(56) Miserere mel. . .

(33) Venite filii. . .

-~

(44) Audi filia. . .
(44) Adferentur regi virgines. . .

Les Psaumes sans R devaient se chanter in directum, c’est a dire qu’ils étaient lus
ou cantillés sans la participation du cheeur, suivant un rite qui est encore attesté

par la Regle de saint Benoit 3,

Il faut revenir encore sur les textes du Psautier de Saint-Germain, a cause d’une
particularité trés intéressante qui nous explique parfois le choix d’un verset plu-

Le chant exécuté a I’Offertoire n’était autre que la litanie des fideles et le chant de communion,
toujours le méme: un Psaume avec responsorium eucharistique: Gustate et videte. . . (33.9) qui est
attesté par saint Cyrille de Jérusalem (Catéch. Mystag. V.xx: PG33,c. 1124) ou le R Panem ange-
lorum (Ps. 77) du Psautier de Saint-Germain, cf. Jungmann, op.cit. II, p. 301.

37 Ce verset est assigné a I'Office de Noél par la liturgie hispanique; voir Antifonario Visigotico
Mozdrabe de la Catedral de Leon 1, éd. L. Brou et J. Vives (Barcelona-Madrid, 1959), p. 87 (=
Monumenta Hispaniae Sacra V.l). Déja saint Jérome cite ce méme verset dans sa lettre a
Eustochium, a propos de la créche de Behtléem (PL 22, c. 885D).

38 Je n’ai pas traité ici des Heures de I’Office aux 1Ve et Ve siecles: saint Jérdme signale qu’au petit
monastére de Bethléem on récitait le Psautier en suivant 'ordre des Psaumes: «per ordinem Psal-
terium cantabant» (Epist. ad Eustochium: PL 22, c. 896 B).

63



tot qu’un autre comme R. Nous avons vu précédemment que le choix du respon-
sorium se portait sur le premier verset du psaume: mais il arrive parfois que ce
soit aussi sur le verset qui suit le diapsalma écrit — comme les titres — en lettres
d’or.

Diapsalma
Ps. (33) Venite fili1. . .
(34) Exsurge Domine. . .
(49) Audi populus. . .
(56) Paratum cor meum. . .

C’est la un cas trés intéressant, parce que dans la psalmodie antiphonée le dia-
psalma a disparu, alors que dans I’Eglise ancienne il avait pris une importance
considérable. Les Péres latins n’ignoraient pas que cette division du texte était
nécessitée par un changement d’attribution, mais saint Hilaire va plus loin
lorsqu’il indique qu’il doit y avoir la une modification dans I’ordre de la com-
position mélodique: il y a donc, ou changement de role ou bien «(aut) in altero
artis musicae modulo cantari intelligendum sit. . . »%.

Saint Jérome qui a écrit une lettre entiére a la moniale Eustochium a ce sujet n’est
pas d’accord sur cette interprétation: «Sunt qui rhythmi distinctionem et quia
Psalmi tunc temporis juncta voce ad organum canebantur cuiusdam musicae
varietatis existiment silentium»“,

Cassiodore choisit sagement une solution moyenne. Il nous informe que dans son
monastére de Vivarium on fait une pause apres chaque diapsalma: «nos divisio-
nes congrue faciemus ubicumque in psalmis diapsalma potuerit inveniri»*!.
Rien d’é¢tonnant donc que dans le Psautier de Saint-Germain on ait indiqué par-
fois un nouveau Responsorium qui imposait évidemment un nouveau mode de
psalmodie: «sub conversione modi musici inchoari»*2.

Ainsi, le Psautier de Saint-Germain nous révele un systeme de psalmodie d’une
grande simplicité pratique, mais encore une mentalité d’une grande élévation
spirituelle quant a la compréhension du texte sacré qui se manifeste par le choix
des responsoria. C’est a la fois un esprit différent, auquel on ne peut adhérer sans
un commerce assidu avec les Peres, et en méme temps une pratique musicale
archaique qui nous montre a quel point I'introduction de I’antiphonie et ’enri-
chissement de la composition mélodique va provoquer de profondes mutations.

Chant responsorial et antiphonie

L’introduction de I’antiphonie en Occident — c’est a dire le chant des psaumes
a deux cheeurs alternant — ne s’est pas faite en un jour! D’apres le diacre Paulin,
le biographe de saint Ambroise, c’est dans I’église de Milan qu’on aurait instauré

39 Prologus in libro Psalmorum: PL 9, c. 246C. Ses termes sont repris par Isidore de Séville, Ety-
mologiae V1.xix.16 (PL 82, c. 253).

40 Epist. XXVIIL.2 «De voce diapsalma» (PL 22, ¢. 433).

41 In psalmis praefatio, c. 11 «Quid sit diapsalma» (PL 70, c. 12 A).

42 Cf. saint Hilaire, loc.cit.

64



ce nouveau procédé de psalmodie a la fin du Ve siécle. De la, tout I'Occident fut
gagné au nouveau systéme sans que les structures plus anciennes du chant res-
ponsorial disparaissent complétement. Le Psaume 94 ou Psaume invitatoire de
la Regle bénédictine est justement un des cas les plus connus de vestige de
[’ancien psalmus responsorius.

La différence fort simple entre les deux systémes est exposée par Isidore de
Séville: «Voici la différence entre chant responsorial et antiphonie: dans le pre-
mier cas, un seul prononce chaque verset du psaume; dans le second, les cheeurs
alternent pour le chant des versets»43.

L’évolution va se dessiner sur plusieurs plans, a divers moments de I’histoire des
églises d’Occident: plus tot ici, treés tard ailleurs. La lecture-récitation du Psaume
ne nécessite plus un «spécialiste»: le psalmista disparait et le lecteur se cantonne
a la lecture des longues legons de I’Ecriture ou des Peres. Quant au diacre, on ne
lui laisse plus que la lecture de I’évangile et la litanie des fideles**.

Le bref responsorium du Psaume responsorial ou bien se maintient tel quel dans
sa structure archaique® et devient une antienne de I’Office férial qui est peu a
peu retouchée suivant les normes de la modalité grégorienne; ou bien — suivant
’expression de Josef Andreas Jungmann — devient la proie des compositeurs ou
magistri artis musicae. Ceux-ci les transforment en piéces richement ornées,
cependant que dans la maniere d’exécuter ces chants et dans leur fonction, I’état
de fait antérieur demeure inchangé.

Examinons d’abord la structure du texte des graduels grégoriens, leur ordon-
nance et leurs mélodies pour tenter de relever les vestiges de leur organisation
antérieure.

Vestiges de psalmodie responsoriale dans le Graduel grégorien

Dans la psalmodie responsoriale, le lecteur du Psaume commengait la cantilla-
tion au premier verset du Psaume, mais il arrivait parfois que le responsorium
¢tait lui-méme emprunté a ce premier verset du Psaume, comme on I’a constaté
dans le Psalterium sangermanense. Dans le Graduel grégorien, nous retrouvons
cette dualité de choix pour 34 répons-graduels sur les 118 de /'"Antiphonale mis-
sarum du IXe siecle:

dans 23 graduels, le verset est emprunte au premier verset du Psaume;

dans 11 graduels, c’est I'inverse, le premier verset du Psaume forme le texte du
repons.

En outre, dans 70 graduels, le répons et son verset sont tirés de n’importe quel
verset du Psaume, sans autre préférence que 'accomodation du texte a la féte du
jour: 4 graduels empruntent leur texte a deux psaumes différents; il reste enfin
10 graduels qui puisent leur texte ailleurs que dans le Psautier. Cependant, 2 gra-

43 «lInter responsorios autem et antiphonas hoc differt, quod in responsoriis unus versum dicit, in
antiphonis autem versibus alternant chori», Etymologiae V1.xix.8 (PL 82, c¢. 252C).

44 Saint Jérome, Epist. CXLVII(PL 22, ¢c. 1200). Le concile romain de 595 interdit aux diacres d’exé-
cuter «psalmos ac reliquas lectiones» (PL 77, c. 1135A; MGH Epistolae 1.1, p. 363).

45 Cf. a ce sujet les travaux cités de Dom Jean Claire: «Les répertoires liturgiques» (supra, note 21).

65



duels sont tirés des cantiques bibliques identiques aux Psaumes dans leur forme
comme dans leur fonction a I’Office divin?®,

Ce qui est encore plus frappant, c’est que 21 graduels grégoriens ont €té puisés
aux mémes sources psalmodiques que les responsoria du Sangermanense:

«R» tirés du V. 1 du Psaume: «R» tirés d’un verset suivant:

16,8 Custodi me

18,9 Ab occultis meis

33,12 Venite filii, audite me

34,13 Ego autem

34,23 Exurge Domine et intende judicium

44,8 Speciosus

44,11 Audi filia et vide

49,14 Immola Deo.
56,2 Miserere mei Deus, miserere mei

56,8 Paratum cor meum
64,2 Te decet hymnus

66,4 Confiteantur tibi

71,18 Benedictus Dominus meus

72,24 Tenuisti manum

79.8 Domine Deus virtutum
91,2 Bonum est confiteri :
92,1 Dominus regnavit, decorem

109,3 Tecum principium

109.4 Juravit Dominus

117,24 Haec dies

140,2 Dirigatur oratio mea.

Ainsi, quatre responsoria sont tirés de I'incipit des Psaumes et 17 du cours du
Psaume. A ces piéces, il convient d’ajouter les répons alleluiatiques.

Responsorium alléluiatique

Suivant Jungmann, «le graduel et I’alleluia présentent de fagon encore aisément
perceptible les traits du chant responsorial le plus ancien qui a dominég jusqu’au
IVe siecle»?’. Cette remarque attire maintenant l’attention sur I’alleluia de la
Messe romaine et sur sa classification parmi les formes liturgico-musicales. En
effet, I’alleluia, avec son verset, peut étre considéré comme un répons et doit
comme tel étre assimilé au répons-graduel qui le précéde pour plusieurs raisons:
1. L’alleluia, comme le Répons-graduel, est issu du chant responsorial primitif.
Hippolyte de Rome et Tertullien font allusion au chant des Psaumes alléluiati-
ques au cours de I’Agapé. La seule différence vient de la brieveté du responsorium
— un seul mot! — briéveté qui est compensée par la répétition du mot et par le
développement du jubilus.

46 Ces statistiques ont été effectuées d’apres les listes de I'article de Dom René-Jean Hesbert, « Le gra-
duel, chant responsorial», Ephemerides liturgicae 95 (1981), pp. 316-350.
47 Missarum sollemnia 11, p. 188.

66



2. Lralleluia, comme le graduel, souligne la lecture qui précede. Il faut se rap-
peler du principe antique qui veut que toute lecture soit suivie d’un répons*s. En
effet, dans la Messe romaine la premiére lecture était, comme dans toutes les
anciennes liturgies latines, tirée des livres de I’Ancien Testament et donc suivie
d’un répons-graduel tiré des Psaumes, tandis que la seconde lecture, empruntée
au Nouveau Testament, était suivie de I’alleluia avec son verset psalmique, rem-
placé au Moyen-Age par un verset souvent tiré de I’Evangile.

Au Temps pascal, les deux lectures étant tirées du Nouveau Testament sont de
ce fait suivies chacune de I’alleluia. L’alleluia est bien en effet le canticum novum
de I’Alliance nouvelle (Apoc. 14,3), le chant des 24 Vieillards de I’Apocalypse
(19,4), 'acclamation éternelle des élus de la cour céleste (19,6), le chant qui relie
la liturgie terrestre a celle de I’éternité. . .

L’alleluia est donc assimilable au répons-graduel avec la restriction du répons
réduit a un seul mot: la différence entre répons-graduel et répons alléluiatique
ne réside pas dans le genre littéraire ni dans la fonction liturgique, mais plutot
dans la forme musicale. Cependant, a ’époque de I’antique psalmodie respon-
soriale, cette différence est pratiquement inexistante du fait que le responsorium
alléluiatique est un chant aussi simple que le responsorium psalmique, alors que
le grand jubilus évoqué par saint Augustin est un chant de soliste, parfois un
diacre*’.

Du chant responsorial au chant orné

Les transformations effectuées au V¢ ou au VI¢ siécle suivant les régions ont
consisté dans une réduction du Psaume a un seul verset et a I'amplification musi-
cale du bref responsorium psalmique ou «corps du répons»: double mouvement
en sens inverse qui fait que la durée d’exécution demeure sensiblement la méme.
La fonction demeure inchangée du fait que le texte de la piece reste toujours
emprunté a la méme source: le Psautier. Le vestige de I’état ancien est encore plus
accentué du fait que, soit dans le corps du R soit dans le ¥. on a maintenu le
choix du premier verset du Psaume.

A ce propos, il faut mentionner une exception: le cas des répons-graduels, des alle-
luia et surtout des répons nocturnes, qui ne sont pas tirés du Psautier mais de
I’Ecriture ou qui, parfois méme, proviennent d’autres sources®’. C’est la une
exception qui serait absolument inexplicable dans I’ancien systéme de la psalmo-
die responsoriale, réalisable dans le cadre du Psautier suivi des cantiques bibli-
ques.

48 Dans les Constitutions Apostoliques 11.57.6, on «lit» les Psaumes intercalaires apres deux lecons
scriptuaires (éd. cit. supra, note 4): Ici, je traite des liturgies latines.

49 Les textes de saint Augustin sur le jubilus sont réunis par Wunibald Roetzer (Des heiligen Augu-
stinus, pp. 235ss.). Quant a Victor de Vite, évéque d’Afrique, il rapporte qu’en 488, le dimanche
de Piques, «. . . lector unus pulpito sistens alleluiaticum melos canebat. . .», la gorge percée d’une
fleche «. . . cadente de manibus codice mortuus post cecidit ipse» (Historia persecutionis africa-
nae provinciae 1.13: ed. M. Petschenig, Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum V11, Wien,
1881, p. 18): que pouvait donc bien contenir ce codex tenu par le lecteur?

50 Par exemple, le Graduel de la Dédicace. Sur ces cas, cf. Hesbert, «Le graduel», p. 326.

67



Ainsi, quoique le texte du Psaume soit réduit et sa forme musicale amplifiée, la
fonction de liaison, de transition, du répons-graduel demeure identique. Natu-
rellement, cette mutation et aussi l’adjonction des chants antiphonés pour
I’entrée du célébrant et pour la communion des fidéles, a entrainé un remanie-
ment treés profond dans la formation des exécutants. Peu a peu apparait un per-
sonnage nouveau, un spécialiste de I’art vocal, le chantre, qui appartient de fait
au clergé, puisqu’il est formé a la schola cantorum, mais qui, par la suite, pourra
étre un simple laic3'.
Si ’antique psalmodie responsoriale était exécutée par des lecteurs (saint Augus-
tin), en Gaule par des psalmistes (Statuta ecclesiae antiqua) ou des diacres (Gré-
goire de Tours), nous constatons qu’a Rome un changement radical s’est effectué
en 595 sous I'inspiration de saint Grégoire le Grand, qui interdit aux diacres
d’exécuter «la psalmodie et les legons»: la lecture des psaumes et des legons
reviendra désormais aux sous-diacres et aux clercs mineurs. D’apres ce texte
authentique, Jean Diacre a accrédité la fondation de la Schola cantorum a saint
Grégoire le Grand?>2. Pour certains historiens, Grégoire aurait transformé la
schola lectorum en schola cantorum, mais cette assertion n’a pas de fondement
dans les sources: on constate d’apres le Liber diurnus que ’entretien de la Schola
cantorum est assuré par une fondation, d’ou sortent — nous signale le Liber Pon-
tificalis (1,322) — les clercs mineurs. D’autre part, ce méme livre — qui transpose
souvent dans le passé des institutions existantes au moment de la rédaction —
nous rapporte que Sergius 1¢7 (687-701), puis Sergius II (844-847) y avaient été
formés «ut mellifluis instrueretur cantilenae melodiis» (I1,86).
Il n’est donc pas impossible que la transformation des formes liturgico-musicales
de la messe, a partir de la psalmodie responsoriale, ait été effectuée au VIe siecle 3.
Ce qui est plus remarquable, c’est de constater que dans le mode d’exécution du
graduel au IX¢ siecle, on procédait exactement comme au temps de la psalmodie
responsoriale:

Responsorium . . . solus in pulpito incipit cantor . . . et cuncti in choro respon-

dent! . .. et ipse solus post inchoationem responsorii versum decantat>*.

L’Ordo romanus V, de la deuxiéme moitié du IXe siecle, préconise le méme
mode d’exécution: « Postquam legerit, cantor cum cantatorio sine aliqua neces-
sitate ascendit, non superius, sed stat in eodem loco ubi et lector, et solus inchoat
responsorium et cuncti in choro respondent et idem solus versum responsorii
cantat»’,

51 La législation est revenue sur ce point au VIII¢ siecle (Reégle des chanoines de Saint-Chrodegang
de Metz, c. L: PL 89, c. 1079) puis, au début du IX¢, avec 'Institutio canonicorum d’aolt-sep-
tembre 816 (MGH Concilia 11.1). Les textes a ce sujet ont été réunis sur la fiche «Cantor» de
'Handwdrterbuch der musikalischen Terminologie édité par Hans-Heinrich Eggebrecht.

52 Vita S. Gregorii 11.6 (PL 75, ¢. 90C).

53 Pour Peter Wagner, cette transformation aurait été effectuée entre 450 et 550; pour Josef Andreas
Jungmann, il faudrait prolonger cette période jusqu’a saint Grégoire le Grand (d. 604); enfin, pour
Bruno Stiblein le terminus post quem non, a Rome, devrait étre repoussé jusqu’a la mort du pape
Honorius (638). Cf. H. Hucke, «Das Responsoriumy», dans Gattungen der Musik in Einzeldar-
stellungen. Gedenkschrift Leo Schrade (Bern/Miinchen, 1973), p. 157.

54 Amalaire, éd. J. M. Hanssens [II (Rome, 1950), p. 302 (= Studi e testi 140).

55 M. Andrieu, Les Ordines Romani du Haut Moyen Age 1l (Louvain, 1948), p. 215, n. 30 (= Spi-
cilegium sacrum Lovaniense. Etudes et documents 23).

68



Remarquons au passage que le chantre monte a I’'ambon avec le cantatorium en
mains: donc il chante en lisant le texte (neumé ou non), ou alors le cantatorium,
richement orné de plaques d’ivoire, est simplement I’insigne de sa fonction.
Le remplacement du psalmiste par des chantres, la création de la Schola canto-
rum signifient pour I’historien que des mutations profondes se sont produites
presqu’en méme temps dans les diverses métropoles d’Occident: le méme pro-
cessus de transformation s’est effectué a Rome, a Milan, en Espagne et en Gaule,
mais avec des variantes dialectales propres a chacun de ces répertoires: la sim-
plicité de la psalmodie primitive a cédé devant la poussée d’une invention musi-
cale nouvelle, I’antiphonie, qui exige de la part des compositeurs des capacités
étendues aussi bien dans la langue latine que dans la «mélopée», c’est a dire dans
’art de la composition musicale. Cette transformation profonde a porté sur les
deux éléments de la psalmodie responsoriale: le répons et la psalmodie.

1. Le responsorium inchangé est devenu antienne de I’Office férial ex Psalterio
dans sa teneur mélodique ancienne, en résistant tant bien que mal a ’alignement
de sa teneur mélodique sur les schémas de I’Octoechos. Amplifié mélodique-
ment, développé par des mélismes, le responsorium est devenu a Rome «répons-
graduel», a Milan le «psalmellus» — c’est a dire «psaume en réduction», — en
Espagne, le psallendum, piéces qui sont toutes tirées des Psaumes. Cependant,
cette catégorie de picces extraites du Psautier étant en nombre insuffisant, il a
fallu, pour constituer le répertoire des offices nocturnes per annum, faire appel
pour le texte des répons nouveaux, a d’autres livres de I’Ecriture, aux Vitae sanc-
torum et aux textes dits «de composition ecclésiastique»>°.

Ce qui est remarquable, ¢’est que cette ornementation n’est pas informelle et dés-
ordonnée: on y découvre comme dans la psalmodie «évoluée» une formule
d’intonation, une récitation ornée, des demi-cadences et des réintonations suivies
elles-mémes d’une formule de cadence définitive. Dans le répons alléluiatique,
le responsorium, réduit a un seul mot — alleluia — prend des dimensions mélo-
diques considérables qui, en quelque sorte, compensent la brieveté du texte. Mais
le souvenir de leur appartenance au Psautier est marquée par le verset qui est
habituellement tiré du premier verset du Psaume et qui, pour les dimanches ordi-
naires, se chante suivant 'ordre numérique des Psaumes.

2. Sur la psalmodie responsoriale, nous ne possédons que fort peu d’éléments:
nous pouvons cependant inférer du répertoire milanais actuel que cette psalmo-
die était extrémement variée, allant d’une simple lecture recto tono avec une
légere flexe a la fin du verset, jusqu’a des psalmodies plus ornées se modelant sur
la structure de I’antienne. Le choix de la corde récitative étant commandé par
’organisation mélodique de I’antienne, on obtient par combinaison de ce choix
avec la sélection d’une différence finale plus de cent cinquante types psalmodi-
ques®’:

56 L’antiphonaire de Petershausen (Karlsruhe, Badische Landesbibliothek, Aug. LX), qui indique en
marge des antiennes la source des textes, a marqué «Cantor» devant les pieces dont il n’avait pu
identifier la source biblique ou patristique.

57 Letableau des psalmodies ambrosiennes est extrait du Dictionnaire de la Musique de Marc Honeg-
ger, Science de la Musique 11 (Paris, 1976), p. 840, art. «Psalmodie» (M. Huglo).

69



. : 7 ol -
Psalmodies ambrosiennes notées =H e é
Fr

. \ i e Iy re—1— o
suivant le systéme alphabétique médiéval 2 :

ey

F“A" R C "D E F G 27t T¢c d ¢ F g

Degrés possibles
; Nombre de | ;51" 13 note finale Ton
Intonation Teneur formules de doalat foiiralcaida grégorien
terminaison PR apparenté
1re série de ps. FGa a 14 aGE. D )¢
our antiennes| C(D)E G G 14 GFED
finale D C. Do H F 14 GFEDC II
CDE E 4 EDC
46
2¢ série de ps. Ga ¢ c 3 a
our antiennes Ga | § 4 aG E III
finale E E Ga a 14 aGFED Iv
EFG G 16 GFEDC
cePh - F F 8 EDC
CDE E 6 EDC
51
3¢ série de  ps. Bioae ) © 12 dcyaG v
our antiennes EGa a 3 GF VI
finale F FG G 11 GFEDC
€D E F 1 D
27
4¢ série de ps. LS S| d 16 dey G VII
our antiennes Ghgrn g (&) 10 cyaG VIII
finale G Gaj § 3 o 16
Ga a il 3 yaGF
34
Total général 158

Remarque: Le nombre de terminaisons indiqué dans ce diagramme est un résultat brut: plusieurs for-
mules ne se distinguent de leurs voisines que par des variantes d’adaptation trés minimes qui, dans
une analyse musicale plus attentive, ne devraient pas étre considérées comme réellement différentes.

Dans le répertoire grégorien, on n’a retenu parmi cette foule de «possibilités» que
huit schémas psalmodiques architecturés d’apres les principes traditionnels de
’Octoéchos syro-byzantin ¥, Mais a c6té de ces huit tons usuels, il était inévitable
que certains tons psalmodiques antérieurs ne refissent surface et ne reparaissent
pas dans des traités de musique, surtout les plus anciens: ainsi, dans la Musica
enchiriadis, a la fin du IXe siécle, le ton psalmodique suivant?®:

9. o * el

58 Dans un de ses derniers articles, Heinrich Husmann (d. 8. novembre 1983, a la Section des Manu-
scrits de la Bibliothéque royale de Bruxelles), avait découvert dans un manuscrit syrien du VII¢
(7) ou du VIII¢ siecle la mention du terme authenticos: Eine alte orientalische christliche Liturgie:
altsyrisch-melkitisch», Orientalia Christiana periodica 42 (1976), p. 156.

59 Musica enchiriadis ¢. XV: éd. H. Schmid (Miinchen, 1981), p. 42. Je dois cette transcription a
Nancy Phillips (NYU), qui m’a autorisé a la publier d’aprés sa dissertation Musica et scolica
enchiriadis. Its Musical, Theoretical and Literary Sources (1984): Nancy Phillips a reconnu ici
la plus ancienne attestation du «ton irrégulier» de I’Antiphonale monasticum de 1934, que Dom
Joseph Gajard avait vainement recherché dans les sources notées et qu’il avait di finalement
emprunter au chant ambrosien. Cf. M. Huglo, Les Tonaires. Inventaire, Analyse, Comparaison
(Paris, 1971), p. 296, n. 1. Sur le tableau de I’antienne /n matutinis pour la restitution de 1’ 4nti-
phonale monasticum de 1934, Dom Gajard avait ajouté au crayon: «On verra le mode et la psal-
modie a adopter plus tard en étudiant les antiennes similaires du Psautier.»

70



Dans la psalmodie responsoriale comme dans la psalmodie antiphonée la struc-
ture mélodique du verset psalmique est agencée en vue d’une reprise du respon-
sorium ou de I’antienne sans hiatus.

Dans un répons-graduel ou dans un répons prolixe le verset a pour fonction de
«conduire» la mélodie de type psalmodie ornée vers la réintonation du répons
soit vers la reprise médiane ou presa®. En somme, 'alternance répons/ver-
set/répons n’a pas €té fonciérement modifiée, quoique cette alternance ne se
répete plus qu’une seule et unique fois! Le processus responsorial persiste sous
une forme différente, mais singuliérement enrichie au point de vue musical.
S’il y a un enchainement euphonique entre mélodie du verset et reprise du verset,
il n’y a pas nécessairement enchainement logique de la pensée exprimée dans
celui-ci et ensuite dans celui-la. En effet, dans la psalmodie responsoriale, la répé-
tition systématique du responsorium apres chaque verset du Psaume amenait
plus d’une fois une rupture de sens ou parfois méme une étrange divergence de
sens entre verset et répons. Dans le répons-graduel et dans le répons nocturne,
cette divergence, cette rupture, dans le développement logique du théme du
Psaume, indiquée matériellement par le mot diapsalma®' des psautiers bibliques,
ressortait davantage du fait que la pensée se concentrait spontanément sur I’hia-
tus entre verset et répons. Cette divergence, confinant parfois au non sens entre
deux parties d’une méme piece, a profondément ému Hélisachar®?, chancelier de
Louis-le-Pieux et abbé de Centula, puis, plus tard, Bernon de Reichenau®: I'un
comme l'autre proposerent des modifications de versets pour retrouver un
enchainement logique entre celui-ci et la reprise. Plus tard, on devait encore
accentuer ce rapport entre les deux parties, en choisissant le répons dans le Nou-
veau Testament et le verset dans un texte de I’Ancien Testament ou I’Alliance
nouvelle était préfigurée: tel, par exemple, ’Office du Saint Sacrement. Combien
sommes nous éloignés de la simplicité primitive de la psalmodie responsoriale. . .

Ces comparaisons entre psalmodie responsoriale et psalmodie antiphonée atti-
rent "attention sur une catégorie de pieces du chant grégorien et du chant ambro-
sien que I’on a parfois confondu dans leur intitulé au Moyen-Age avec le répons
classique: 1l s’agit de I’antienne a verset. Celles-ci se rencontrent a I’Office noc-
turne du 25 janvier (Conversion de saint Paul) et du 10 aoft (st. Laurent), dans
I’office rémois de saint Rémi, d’origine gallicane, dans le Collegerunt du diman-
che des Rameaux et enfin dans la fonction du Lavement des pieds, le Jeudi-saint.
Les antiennes a verset sont encore plus fréquentes dans le répertoire milanais dit
ambrosien: dans les psallendae le verset psalmodié est souvent la petite doxologie

60 Ce terme apparait contracté (PA) dans les antiphonaires aquitains du XI¢ siecle (cf. M. Huglo,
«Les Preces des Graduels aquitains empruntés a la liturgie hispanique», Hispania sacra 8 [1955],
p. 366), mais I'usage lui-méme remonte beaucoup plus haut puisqu’il est attesté par Amalaire qui
’'oppose a I'usage romain de la réintonation par le début du répons («a capite»): De ordine anti-
phonarii c. 18 (éd. Hanssens IlII, p. 55).

61 voir plus haut, p. 57 et 64.

62 Helisachar, Lettre 8 Nédibrius de Narbonne (MGH Epistolae V, pp. 307-309), cf. M. Huglo, «Les
remaniements de ’Antiphonaire grégorien au [X¢ siecle: Hélisachar, Agobard, Amalaire», dans
Atti del XVIII Convegno di Studi sul tema Culto cristiano e Politica Imperiale carolingia, Todl,
9—12 ottobre 1977 (Todi, 1979), pp. 97ss.

63 De varia psalmorum atque cantuum modulatione: GS 11, pp. 111-113, n. 13.

71



Gloria Patri: nous sommes probablement en présence d’un vestige de psalmodie
intégrale réduite a son dernier verset, I'inverse en somme de plusieurs graduels
dont le vestige psalmodique est réduit au premier verset. Ce probléme marginal
mériterait assurément une enquéte particuliere: qu’il suffise de I’avoir signalé ici.

Le graduel «organisé»

Au XIesiecle, le graduel devait prendre une dimension nouvelle, dans I’ordre ver-
tical, cette fois, avec ’organum: si le plus ancien traité d’organum emprunte ses
exemples uniquement aux pieces de I’Office, nous constatons qu’au XIe siécle a
Chartres et a Fleury®4, le répons-graduel des principales fétes et I’alleluia se chan-
taient en organum. A Rome, dans le répertoire vieux-romain, il en était de méme
tant pour les graduels que pour les versets d’alleluia®. L’intonation des répons
nocturnes et des répons-graduels était «organisée» de maniere a laisser au cheeur
sa place traditionnelle dans I’exécution: le verset du graduel et le verset d’alleluia
se chantaient également cum organo. Cet enrichissement musical qui nécessitait
’intervention d’une catégorie de chantres spécialisés (organista, organizans, suc-
centor)®, ne modifiait en rien I'intervention du cheeur ou de la schola des chan-
tres a ce chant: en effet, I'intonation seulement et le verset étaient organisés, mais
le corps du répons était chanté, comme jadis le «responsorium» par toute
’assemblée ou par un groupe de chanteurs qui se tenaient au milieu du cheeur®’.
Il en sera encore de méme, a la fin du XII¢ siecle et au XIII¢, lorsque le répons
nocturne, les graduels et les alleluia seront exécutés in triplo vel quadruplo par
les chantres groupés autour du Magnus liber organi posé sur un lutrin, in choro
Beatae Mariae Virginis (Parisiensis)®®. Il n’y avait plus deux cheeurs comme
pour la psalmodie antiphonée, mais un petit groupe de chantres, alternant avec
un soliste.

64 Chartres, Bibliothéque municipale, 109 (Musica enchiriadis), avec organa a la fin (f. 75); cf.
A. Holschneider, Die Organa von Winchester (Hildesheim, 1968), pp. 177ss.; L 'Ordinaire char-
train du X111¢siécle, ed. Y. Delaporte (Chartres, 1953). Pour Fleury: Vaticane, Regin. 586, f. 87v
(Holschneider, Die Organa, Taf. 9 et pp. 119ss.).

65 Pour les graduels, cf. B. Stidblein et M. Landwehr-Melnicki, Monumenta Monodica Medii Aevi
I1: Die Gesdnge des altromischen Graduale Vat. lat. 5319 (Kassel etc., 1970). Pour les alleluia, voir
les rubriques de I’Ordo romain des Vépres pascales ou le terme paraphonista désigne le chanteur
qui chante en quintes paralleles. On n’a pas suffisamment le rapport entre la fonction et le registre
de voix d’enfants qui est cependant établi dans les Ordines romani XXVIlet L, c. 33 §3: éd. M.
Andrieu, Les Ordines romani du haut moyen-age 111 (Louvain, 1974), p. 342 et V (ib., 1961),
p. 309.

66 Sur organista cf. ma note dans «Les débuts de la polyphonie a Paris: les premiers organa pari-
siens», dans Aktuelle Fragen der musikbezogenen Mittelalterforschung. Texte zu einem Basler
Kolloquium des Jahres 1975 (Winterthur, 1982), p. 97, n. 21 (= Forum musicologicum III). Sur
succentor, cf. G. Birkner, « Notre Dame Cantoren und Succentoren vom Ende des 10. bis zum
Beginn des 14. Jahrhunderts», dans In memoriam Jacques Handschin (Strasbourg, 1962),
pp. 107-126.

67 Sur la place des chantres au milieu du cheeur pour le chant des répons, il faut se référer au cancel
de St. Clément a Rome, au plan de St. Gall du IX¢ siécle et enfin a ’anecdote survenue a St. Maur
des Fosses durant I'office nocturne de la féte patronale (cf. Huglo, «Les premiers organa», p. 96).

68 Anonyme 4, ed. F. Reckow, Der Musiktraktat des Anonymus 4 1 (Wiesbaden, 1967), p. 46 (= Bei-
hefte zum Archiv fiir Musikwissenschaft V).

“



Ainsi, pendant seize siecles sinon plus, le psaume intercalaire — répons graduel
et répons alléluiatique — s’est maintenu dans sa fonction de liaison entre les lec-
tures. Le chant, en effet, apporte un élément lyrique nécessaire au sein de 1’é1¢é-
ment didactique. Certes, la forme a changé, les mélodies se sont enrichies, mais
c’est toujours un texte de Psaume — et parfois le méme texte de Psaume qu’aux
origines — qui remplit cette fonction liturgique. La musique a elle seule ne saurait
étre religicuse ou profane: c’est sa destination, sa fonction, qui lui conférent cette
qualification de «religieuse» ou de «liturgique». L’évolution des formes musica-
les au cours des siecles s’est dessinée comme si I'autorité ecclésiastique avait taci-
tement autorisé cet enrichissement, du moment que la fonction liturgique de la
piéce soit maintenue en tous points. Ne serait-ce pas la le secret de la longévité
traditionnelle de ces structures fondamentales de I’édifice musical grégorien? Au
contraire, pour les prosules — ou tropes mélogénes du graduel et de I’alleluia —,
qui confinent parfois a I’allitération du texte psalmique a I’occasion du mélisme
qui les avait engendrés, 'usure du temps a fait son ceuvre. Ils sont tombés d’eux-
mémes parce qu’ils n’avaient aucune fonction définie dans la liturgie, tandis que
le graduel a travers la variété des formes a toujours gardé sa fonction liturgique
prédestinée.

73



Diskussion

Das Gesprdéich setzte mit der Frage nach dem Zusammenhang zwischen Lesung
und Responsorium bei einem der « Strukturgesetze» an, die fiir das Thema einer
« Ableitung musikalischer Formen bzw. Gattungen» aus dem Ritus zentral sind.
Ein erster Gedankenaustausch relativierte den Geltungsbereich dieses Prinzips
und skizzierte in einer nachtrdglichen Préizisierung Michel Huglos einige der da-
mit anstehenden Aufgaben. Offen blieb die hier indirekt angesprochene Frage
nach den Ausnahmen im Bereich und in der Geschichte des « lateinischen» Ritus.

Kenneth Levy: Monsieur Huglo, in your prepared paper you speak of the «prin-
cipe antique, qui veut que toute lecture soit suivie d’un répons.» With this you
give a very lucid explanation of the organization of the Graduals and Alleluias
with their respective readings in the opening section of the Latin Mass. Speaking
as a Byzantinist, I would observe that although the function, organization, and
content of this part of the Mass — the missa catechumenorum — are essentially
the same in the Greek East as in the Latin West, there is one important respect
in which their procedures seem to differ. That is, in the Byzantine service one
first sings the florid, psalmodic chant, then follows with the lection. Thus in the
Byzantine Divine Liturgy, what corresponds to the Latin Gradual is the florid
chant called Prokeimenon (implying a preparatory chant), introductory to the
text (keimenon) of the Epistle. Then the chant of the Alleluia is prefaced by a
singer intoning: « Alleluia. A Song of David,» following which the florid Alleluia
refrain, etc., 1s sung. And that in turn is followed by the Gospel. Now there would
seem to be two conflicting principles involved: at Byzantium, the florid chant be-
fore the lections; in the West, the «lecture suivie d’un répons.» I wonder if you
would comment on this?

Michel Huglo: Mais dans la liturgie byzantine, il n’y a pas de versets apres I’al-
leluia, je crois.

Levy: En effet, il y en a toute une série de versets d’Alleluia, connus a partir du
9¢ siecle dans le Typikon que Haas a cité!.

Huglo: En proposant cette régle des «lectures suivies d’un répons chanté», je me
suis basé sur I'observation des liturgies latines qui ont toutes la méme ordonnan-
ce de ’Avant-Messe sur ce point. Vous observez que d’apres le Typicon de la
Grande église — donc des le [X¢ siécle — la liturgie byzantine fait précéder les lec-
tures par un chant: Prokimenon puis Allelouia avec son verset. Or, suivant
Baumstark, ce Typicon a puisé ses sources dans la liturgie hiérosolomytaine?, Il
faudrait donc vérifier si dans d’autres liturgies dérivées de celle de Jérusalem nous

| Ed. Juan Mateos, Le typicon de la grande église 1/11, Rom 1962/63 (Orientalia Christiana Analecta
165/166).
2 Anton Baumstark, Liturgie comparée, 3ed. Bernard Botte, Chevetogne/Paris 1939, 123/124.

74



n’avons pas la méme ordonnance qu’a Byzance. Ce qui reviendrait & dire qu’a
Jérusalem, sans doute au Ve siecle, on avait voulu rompre avec ['usage de la Ke-
dusha synagogale qui avait servi de modele a I’Avant-Messe chrétienne.

Eine Frage Michel Huglos erweiterte diese Abgrenzung zur Funktion um den
Aspekt der musikalischen Realisierung. Sie fiihrte an die kritische Grenze einer
Rekonstruktion dlterer Praxis aus einem Vergleich der (in Byzanz wie im We-
sten) relativ spdit einsetzenden konkreten Information zur musikalischen Gestal-
tung mit den weiter zurtickreichenden liturgischen Angaben.

Kenneth Levy: In fact, one knows the manner of singing the simple as well as the
florid psalmody at Byzantium. The tones for simple psalmody of the Mass and
Office have been traced to the late eighth century in Strunk’s « The Antiphons
of the Oktoechos.»?* And one has the full music for the Prokeimena (Graduals)
and Alleluias with verses from the 13th century, those musical provisions
agreeing entirely with the liturgical indications of the 9th-century Constantinop-
le Typikon.

Michel Huglo: Alors, selon vous, la situation n’est pas rigoureusement paralléle
entre la liturgie byzantine et les liturgies latines.

Levy: It would seem not. Yet one must wonder why not!

Der Hinweis darauf’ dass gerade ein extrem spdrlicher Quellenbefund dazu her-
ausfordert, durch eine moglichst breit gefiacherte Reflexion denkbare Ursachen in
den Blick zu bekommen und zur Diskussion zu stellen — selbst unter der Vor-
aussetzung, dass gegebenenfalls « neither of us can think of an answer» (Levy) —,
provozierte eine Prdzisierung aufs Musikalische hin. So warf Ruth Steiner die
grundsdtzliche Frage auf « Why do they sing at this point either after or before
the lesson», Leo Treitler ergdnzte « Why do they sing in that particular way before
or after the lesson» und Kenneth Levy konzentrierte diese Frage aufs Melisma-
tische, auf den « florid psalmodic way».

Alejandro Planchart: This is a naive answer, but one of the purposes of the lesson
is the instruction of the congregation, even if it is a learned one. The lesson serves
to impart spiritual instruction or to confirm spiritual and religious points of view.
A basic trait of human communicative nature is the need to digest information.
The singing, particularly the florid singing, provides a confirmation (which in the
oldest liturgical layers is also a textual confirmation) in a slower experiential time
of what has been stated in the lesson. In this respect, then, it seems to me that
the Western responsory makes more sense, at least in terms of twentieth-century
psychological views, than the Eastern Prokymenon. On the other hand, the
Eastern preparation chant is a very oriental form of slowing down time and
«emptying the mind», so to speak, so that the vessel of the soul can take in the
message of the lesson more readily. In this respect we may have here one of the

3 Oliver Strunk, « The Antiphons of the Oktoechos», Journal of the American Musicological Society
13 (1960), 50-67.

75



basic differences between oriental and occidental cultures that have been brought
to our attention in other spheres of study in recent times.

Max Haas: Fiir mich stellt sich als Problem, wie wir die Moglichkeiten von an-
tiphonaler und responsorialer Psalmodie in der Messe einschdtzen konnen. Ob
wir dabei von zwei oder drei Lesungen ausgehen, halte ich in diesem Zusammen-
hang fiir nebensdchlich. Der entscheidende Faktor ist doch: die Antiphonen sind
Begleitgesidnge zu einer liturgischen Handlung. Ihre Dauer ist nach der Zeit die-
ser Handlung bemessen. Die responsoriale Psalmodie bei den Lesungen dagegen
ist zeitlich in dem Sinne nicht gebunden, als sie die Kulthandlung insgesamt dar-
stellt. Der psalmista hat seine Zeit. Bei dieser unterschiedlichen Gewichtung von
Psalmodie schiene es mir interessant, zu erfahren, zu welchen Gestaltungen im
Einzelnen die Entwicklung der Schola cantorum fiihrte. — Diese Bemerkungen
gelten nur fiir die «lateinische» Messe. Im byzantinischen Ritus wiirden sich mir
analoge Fragen fiir den Orthros, aber nicht fiir die Messe stellen.

Ein zweites Votum Plancharts schloss sich an eine Stellungnahme von Kenneth
Levy an, der noch einmal aufdie prinzipielle Vergleichbarkeit der beiden ersten,
«didaktischen» Teile der byzantinischen wie der romischen Messe zurtickkam
und damit den Vergleich als Ansatzpunkt fiir die aufgeworfene Frage nach dem
Verhdltnis zwischen Lesung und melismatischem Gesang unterstrich.

Planchart: This is true because the Mass is didactic in both traditions, and thus
its structure lasted and was accepted. There 1s a psychological rightness to the
way the Mass is constructed. This reminds me of something Richard Crocker said
in a different context, that we give medieval men credit for great subtlety and in-
tellectual skills, but seldom do we credit them with common sense. In both East
and West, the slowing of experiential time around the lessons «makes sense» and
1s enormously effective.

Ruth Steiner: We know of course that there was a change in what was sung be-
tween the lessons. At one time this was an entire psalm, but in the earliest mass
antiphonals — which go back perhaps to the eighth century, but certainly to the
ninth — what we find is the modern gradual, a chant with a shorter text that is
set in melismatic style. If we consider those texts carefully, we realize that they
consist of words and phrases judiciously selected and brought together (that is,
centonized) in such a way as to be highly condensed and evocative. They have
been shaped into themes for meditation, meditation which the elaborate vocal-
ization is meant to stimulate and accompany.

Ein letzter Abschnitt der ersten Diskussionsrunde galt der Frage nach der Stel-
lung des von Michel Huglo herangezogenen « Psalterium sangermanense» (Pa-
ris, Bibliotheque nationale, fonds latin 11947). In dieser moglicherweise italieni-
schen Handschrift des 6. Jahrhunderts verweist offensichtlich ein durch Gold-
schrift hervorgehobenes « B» auf die « Responsa» im liturgischen Vortrag des
Psalms®. Ein Gesprdch zwischen Max Haas und Michel Huglo kldirte, dass es
sich bei dieser Kennzeichnung in einem liturgischen Psalter um ein Unikum

4 Cf. supra, 54-60.

76



handelt, in dem eine dltere Schicht der liturgischen Praxis ihren Niederschlag
fand. — Der erste Teil schloss mit einem ergdnzenden und resiimierenden Votum,
das die Frage des Gesprdchsleiters nach weiteren Erginzungen aufnahm:

Michel Huglo.: Oui, comme témoins indirects, il y avait aussi la liste des Respon-
sae donnée par Augustin dans la version africaine du psautier’. Mais c’est une
version italique du Psautier. . . Cependant, pour répondre a mon collegue Ken-
neth Levy, je crois qu’on pourrait dire que, du point de vue «temps d’exécution»,
la psalmodie responsoriale devait prendre a peu pres le méme temps d’exécution
qu’un graduel orné. C’est ce qui expliquerait peut-étre la réduction de la psalmo-
die dans le Graduel a un seul verset. La responsa demeure, mais sous une forme
ornementée. Quant a la psalmodie, elle est supprimée au profit de I'ornementa-
tion musicale. Il ne reste en somme qu’un seul verset pour représenter la psal-
modie de tout le psaume. La fonction demeure, mais le mode d’exécution change.
Je vois dans ces transformations des formes, sans modification des fonctions, une
réponse a la question posée par le théme de notre table ronde: « Dérivation des
formes et des genres musicaux du Rite chrétien.»

5 Cf. Jean Claire, «Les répertoires liturgiques latins avant I'octoéchos: 1. L’office férial romano-
franc», Etudes grégoriennes 15 (1975), 179.

77



e e Fesohii e éﬁsﬁﬁiﬁﬁ:ﬂﬁi

mﬁ ﬁmnm%sﬁw&mmw

1&&%&%&%&%3&2&#@@% gyt
m&m xm%m hiel ‘1fd”i‘&1?§ )




	Zur Interpretation der Quellen vor den ersten notierten Zeugnissen
	Zur Psalmodie der christlichen Frühzeit
	Le Répons-Graduel de la Messe : evolution de la forme : permanence de la fonction
	Diskussion


