Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch fur Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 2 (1982)

Artikel: Funktion, Gattung und Form im liturgischen Gesang des friihen und
hohen Mittelalters - eine Einfihrung

Autor: Arlt, Wulf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835289

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Funktion, Gattung und Form im liturgischen Gesang
des frithen und hohen Mittelalters — eine Einfiihrung

WULF ARLT

Seit dem ausgehenden achten Jahrhundert ist die Uberlieferung des lateinischen
Kirchengesangs in Handschriften greifbar. Diese dltesten Quellen bieten zu-
nachst die Gesangstexte der Messe und des Offiziums in der Ordnung des Kir-
chenjahres, teils im Incipit und teils im vollen Wortlaut, und spéter gelegentlich
auch die Zeichen einer neuen und neuartigen musikalischen Aufzeichnungswei-
se, die wohl noch im friihen neunten Jahrhundert entstand und den Anfang der
abendldndischen Tonschrift bildet. Erst aus dem zehnten Jahrhundert sind
Handschriften erhalten, die den gesamten Bestand systematisch mit den Noten-
zeichen der Neumen versehen und damit fiir weite Teile des Repertoires eine
Identifizierung auch der Melodien erlauben. Zwar setzen die frithen Neumen, als
eine Nachschrift des miindlich Uberlieferten, die nicht zuletzt dazu diente, Ein-
zelheiten des Vortrags zu sichern, flir die Tonschritte die Kenntnis der Melodien
voraus; doch ist zumal der Grundbestand der Messgesdnge von den ersten no-
tierten Handschriften an so einheitlich iiberliefert, dass sich der mit den Neumen
gemeinte Melodienverlaufaus dem Vergleich mit spateren Aufzeichnungen wei-
testgehend und bis zur Fixierung kleiner Abweichungen in der Tonfolge er-
schliessen lasst.

Die Konstanz der musikalischen Uberlieferung beim Schritt in die Schrift ist um-
so bedenkenswerter, als es sich um ein umfangreiches und komplexes Repertoire
handelt, dessen Gesdnge auch dort, wo sie sich nach Funktion und Anlage gat-
tungsmassig gruppieren, eine individuelle und differenzierte Gestaltung aufwei-
sen. Das gilt in besonderer Weise fiir die Eigengesdnge der Feste in den rund 200
Messen der frithen Handschriften. So weisen zwar die Introitus aus dem Eingang
der Messe Gemeinsamkeiten in der formalen Gliederung und vor allem in der
Melodiesprache des gleichen Modus auf. Gegeniiber der besonderen Gestaltung
der einzelnen Gesdnge im Vortrag ihrer unterschiedlichen Texte fallen jedoch
diese Gemeinsamkeiten kaum ins Gewicht. Entsprechend verhélt es sich bei der
Communio und erst recht beim wesentlich umfangreicheren Offertorium mit sei-
nen weit angelegten Versen. Selbst dort, wo der formale Ablaufbei Gesangen der
gleichen Tonart nach einem deutlich greifbaren rezitativischen Modell gegliedert
ist — mit bestimmten Wendungen fiir den Anfang, die Zasuren und den Schluss
der Gesidnge sowie ihrer Teile — bildet die Adaptierung verschiedener Texte zu
der selben Melodie, wie sie bei einigen Gesidngen des Graduale und vor allem
beim Alleluia zu beobachten ist, die Ausnahme gegeniiber einer je anderen Ge-
staltung auf der Grundlage des Modells. So ist sogar bei den stark formalisierten
Gradualversen des flinften Modus das zugrundeliegende einfache Geriist mit so
vielen unterschiedlichen, aber auch variierten, je anders verwendeten und vor al-
lem miteinander verbundenen Melismen erweitert, dass die systematische Be-
standsaufnahme dieser Gestaltungsmittel bei vielen Gesangen nur einige Grund-
zuge erfasst, auf denen die individuelle Formulierung beruht.

13



Der gattungsmassige Rahmen der Gesédnge ist in diesem Repertoire eindeutig ab-
gesteckt. Schon auf den ersten Blick hin lassen sich Ubereinstimmungen wie Un-
terschiede zwischen den Gattungen ganz unmittelbar auf die Stellung in der
Liturgie zuriickfiihren und aus ihr erkliren. So entsprechen die Ubereinstim-
mungen zwischen Introitus und Communio einer vergleichbaren Funktion. Bei-
de begleiten eine Handlung, auf die ja bereits die Bezeichnung verweist — diese
die Kommunion der Gldaubigen und jener zunichst den Einzug des Klerus —, und
beide werden chorisch von der Sdangergruppe der Schola vorgetragen. Der vari-
ablen Dauer entspricht die Anlage aus einer Antiphon mit anschliessenden
Psalmversen im einfachen Rezitativ. Und beide wurden — den eingehenden Be-
richten der Ordines romani zufolge, deren dlteste Beschreibung der Papstliturgie
ins spéte siebte Jahrhundert zuriickgeht — in gleicher Weise abgeschlossen: wie
zu Beginn, so erhélt die Schola mit dem Ende der Handlung ein Zeichen, auf das
sie zur Schlussgruppe mit der kleinen Doxologie des Gloria, der wiederholten
Antiphon und einem « Versus ad repetendum» iibergeht. Eine andere Moglich-
keit vertritt in der Messe das Graduale. Hier ist der Gesang selber, als Antwort
aufeine Lesung, ein eigenstidndiger Teil des Ritus. Das gleiche gilt fiir die bereits
damals unmittelbar anschliessenden, also nicht auf eine eigene Lesung bezoge-
nen Gesinge des Alleluia bzw. des Tractus. Und dass sich diese Gattungen mit
thren melismatischen Melodien auch stilistisch von Introitus und Communio
unterscheiden, lasst sich einerseits mit der anderen Stellung im Ritus verbinden
und andererseits damit, dass es sich damals ausschliesslich oder zumindest wei-
testgehend um solistisch vorgetragene Gesdange handelte. Dabei ist es symptoma-
tisch fiir die Fragen, die die ersten notierten Handschriften zur Rolle des Gesangs
in der Liturgie aufgeben, dass ja schon bei diesen einfachen, konkreten und
durchaus plausiblen Zusammenhéangen zwischen der Funktion und den Merk-
malen der Gattung das Offertorium nicht ins Bild passt. Denn hier haben wir
zwar einen Gesang zur Darbietung der Gaben, also in einer begleitenden Rolle,
und im iltesten der romischen Ordines iiberdies den Hinweis darauf, dass der
Vortrag beim Abschluss der Handlung auf ein Zeichen hin zu beenden sei. Doch
bieten die erhaltenen Gesange nicht den geringsten Hinweis auf eine antiphonale
Anlage im Sinne des Introitus und der Communio. Ja sie gehen in der weiten und
kunstvollen musikalischen Gestaltung erheblich iiber das hinaus, was sich in den
responsorialen Gattungen des Graduale, des Alleluia und des Tractus beobach-
ten lasst. Und gerade beim Offertorium wissen wir so gut wie nichts tiber die Aus-
fiihrenden. Der Stil ldsst an einen Vortrag durch sehr kunstfertige Sanger und
weithin eher durch Solisten als durch eine grossere Gruppe denken. Die vage An-
gabe eines im Frankenreich kompilierten Ordo des ausgehenden achten Jahr-
hunderts richtet indes den Hinweis zum Beginn ganz generell an die Schola!'.

I «Deinde descendit pontifex ad suscipiendum oblationes a populo et annuit archidiaconus scolae
ut dicatur offertorium» (Ordo romanus 1V.38: ed. Andrieu I, 161). Ganz abgesehen von den vielen
Fragen, die diese Kompilation aufgibt, konnte der generelle Hinweis auf die Sdngergruppe auch
schon dadurch zu erklédren sein, dass der vorangehende Abschnitt eine Einfligung bietet, die sich
aufeinen Ortswechsel der Schola bezieht: «37. Et revertitur scola in parte sinistra presbiterii». Al-
lerdings kehrt die gleiche Wendung an die Schola beim chorisch vorgetragenen Agnus wieder: «62.
Et revertitur scola in presbiterio, in parte sinistra, et annuit archidiaconus scola, ut dicatur Agnus
Dei», und hier lehnt sich der Text an die entsprechende Aussage des ersten Ordo an: «Et archi-
diaconus. . . respicit in scolam et annuit eis ut dicant Agnus Dei» (op. cit., 165 mit dem Nachweis).

14



Die schriftliche Fixierung der Melodien steht im Ausgang der frinkischen Re-
zeption des cantus romanus — und das meint im weitesten Sinne: der romischen
Liturgie — unter den Karolingern. Als ein tragendes Moment jenes romisch-frian-
kischen Bundes, der in den ersten Jahrhunderten des Mittelalters die entschei-
denden Voraussetzungen auch fiir die Formung einer musikalischen Kultur des
Abendlandes schuf, wurde die Ubernahme der cantilena romana um die Mitte
des achten Jahrhunderts unter Pippin zum Programm erhoben und dann vor al-
lem unter Karl dem Grossen und den Gelehrten seines Kreises, die den Bildungs-
aufschwung der sogenannten «karolingischen Renaissance» bewirkten und auch
trugen, in den Jahrzehnten um 800 mit eindriicklicher Konsequenz in die Tat
umgesetzt. Der frankische Einsatz bedeutete das Ende einer ersten, tiber rund
vier Jahrhunderte zuriickzuverfolgenden Phase der allméhlichen Verfestigung,
des schopferischen Ausbaus und schliesslich der Kodifizierung des Ritus in den
nach Gegenden unterschiedenen Bereichen und Erscheinungen der lateinischen
Liturgie.

Zur entscheidenden Zasur in der Geschichte der Liturgie und damit des Kirchen-
gesangs wurden die Ereignisse des achten und frithen neunten Jahrhunderts dank
der Einheitsbestrebungen der Franken. Den Pdpsten ging es bis ins neunte Jahr-
hundert nicht um eine generelle Vereinheitlichung der Liturgie und des Gesangs.
Sie war das Anliegen der Karolinger, die sich in umgreifender Weise als christ-
liche Herrscher verstanden und damit einerseits die Verantwortung fiir die Kir-
che in ihrem Reich in vollem Umfang iibernahmen und andererseits die Kirche
in ihren Institutionen, als Trager der Kultur und Bildung und damit als Vermitt-
ler des spatantiken Erbes, mit allen Moglichkeiten in ihre Herrschaft einbezogen.
Das Reich sollte eine einzige Liturgie haben. Und diese sollte die richtige sein.
Sie suchte man verstdndlicherweise in der liturgischen Feier‘des Papstes. Dabei
stellten die karolingischen Gelehrten bald schon fest, dass auch die liturgischen
Biicher aus Rom untereinander Unterschiede zeigten, schon deswegen, weil sie
verschiedene Stadien im Werden und Wandel der Liturgie repridsentierten. So
machte man sich auf, aus einem Vergleich der Biicher und der Praktiken, die
man kannte und kennenlernte, eine «richtige» und damit verbindliche Fassung
herzustellen. Sie sollte einerseits den authentischen Grundbestand einer romi-
schen Tradition der Papstliturgie enthalten und damit mdoglichst weit zuriickrei-
chen, andererseits das einschliessen, was mit der Zeit an Erweiterungen und an
gutem eigenen Brauch hinzugekommen war.

Die Gesangbiicher des neunten und zehnten Jahrhunderts sind ein Ergebnis die-
ser Bemiithungen, durch die der in ihnen gesammelte Bestand fiir die weiteren
Jahrhunderte jene Sonderstellung und Auszeichnung erhielt, die im Mythos von
Gregor dem Grossen als dem Urheber oder zumindest Ordner des nach ithm be-
nannten Chorals, des carmen gregorianum, ithren Ausdruck finden. Einer der er-
sten Texte, die diese Vorstellung formulieren, ist der um 800 entstandene Prolog
Gregor presul zu den Gesangbiichern der Messe und der Gebetszeiten, in dem es
heisst, dass Gregor das Erbe der Viter gesammelt, erneuert und zu Handen der
Schola ordnend in liturgische Biicher gebracht hitte, deren Bestand als «ars mu-
sica» bezeichnet wurde, mit allem Anspruch auch des Wissens und der kunst-
vollen Fiigung, fiir die dieser Begriff stand. Das ergdnzen biographische Berichte
des neunten Jahrhunderts und anschaulich die Umformulierung eines Bildtypus,

15



der in einem der ersten notierten Gesangbiicher Gregor im Heiligenschein bei
dieser Tatigkeit zeigt: mit der Taube des heiligen Geistes, die thm die Melodien
eingibt, die dann ein Schreiber nach seinen Anweisungen notiert.

Das Repertoire der frithen Handschriften bildete von nun an den «gregoriani-
schen» Grundbestand der Liturgie. Es bestimmte die Vorstellung vom Kirchen-
gesang und damit — vom Mittelpunkt der Liturgie aus — zugleich die Auffassung
von der Beschaffenheit und Wirkung der Musik. Die Gregorianik prigte das mu-
sikalische Denken schon deswegen in einem kaum zu tiberschdtzenden Ausmass,
weil sie auch nach der Entstehung einer musikalischen Schrift noch fiir Jahrhun-
derte im Gedachtnis bewahrt und aus dem Gedédchtnis vorgetragen wurde. Sie
war der konkrete Gegenstand des Nachdenkens und Redens {iber Musik — bis hin
zur Ausbildung einer musikalischen Fachsprache — und sie war nicht zuletzt der
Bezugspunkt neuer Gestaltung. Denn die Ordnung der Liturgie, die weitgehende
Fixierung des Ritus und die Sicherung eines Grundbestands der Gregorianik wa-
ren zugleich der Ausgangspunkt einer zweiten Phase der schopferischen Neuge-
staltung im liturgischen Gesang. Zwar gab es schon damals durchaus auch die
Vertreter einer radikalen Auffassung, die — den Reformbestrebungen der Zister-
zienser im spateren Mittelalter vergleichbar — Neuerungen ausschlossen und
selbst den iiberlieferten Grundbestand kritisch auf Erweiterungen und Abwei-
chungen gegeniiber der Bibel oder auch der Lehre priiften und korrigierten, wie
es Agobard von Lyon im vierten Jahrzehnt des neunten Jahrhunderts fiir seinen
Bereich tibernahm. Im Vordergrund aber stand bei den frankischen Liturgen eine
ebenso verantwortungsbewusste wie freie Haltung, aus der ein Walafrid Strabo
feststellte, dass zu allen Zeiten «viele Dinge in der Kirche auf neue Weise zusam-
mengefligt werden, welche nicht zu verwerfen sind, sofern sie vom wahren Glau-
ben nicht abweichen»?. Aus einer solchen Grundhaltung wurde eben damals und
in den anschliessenden Jahrhunderten des Mittelalters der dltere Bestand nicht
nur sorgfiltig bewahrt, sondern unter den verschiedensten Gesichtspunkten
selbstverstiandlich ergianzt und erweitert: im Text, in der Musik und mit beiden
zugleich, einstimmig und im mehrstimmigen Gesang, anonym oder durch einen
namentlich bekannten Autor —immer aber im Rahmen des Uberkommenen und
in subtiler Weise auf das Ererbte bezogen.

Die Ergdnzung beginnt damit, dass man den Bestand der dlteren Gattungen dort
erweiterte, wo ein neues Fest oder auch die lokale Aufwertung eines Heiligen es
notwendig machte. Das gilt vor allem fiirs Offizium, aber auch fiir die Messe, bis
hin zur Redaktion ganzer Festtage — oft auf der Grundlage bestehender Gesin-
ge —, wie es etwa beim Jakobsoffizium des Codex Calixtinus aus dem 12. Jahr-
hundert der Fall war. Bei den Eigengesdngen der Messe forderte das Alleluia
schon deswegen zu einer Erweiterung des Bestandes auf, weil es in den iltesten
Handschriften noch mit einer vergleichsweise kleinen Zahl von Gesidngen ver-
treten war, die an verschiedenen Tagen eingesetzt werden konnten. Erweitert
wurde der Bestand der dlteren Gattungen auch im Ausbau liturgischer Handlun-
gen, die das Grundgeriist des Tages aus Messe und Gebetszeiten ergdnzten, so bei

2 Liber de exordiis et incrementis quarundam in observationibus ecclesiasticis rerum xxvi (ed. Knopf-
ler, 78) mit Berufung aufeinen Synodalbeschluss des 7. Jahrhunderts: « His verbis ostenditur, multa
in ecclesia noviter componi, quae non sint, si a fide veritatis non abhorreant, abiicienda.»

16



den verschiedenen Prozessionen, und in der Gestaltung besonderer Feiern, zu de-
nen etwa die Weihehandlungen gehoren. Dabei lasst sich am Beispiel der vielen
Alleluia-Melodien, die nach dem neunten Jahrhundert entstanden, oder auch
am musikalischen Vortrag der neuen Texte in den «Reimoffizien» — und selbst
dort, wo man in grosserem Umfang auf bestehende Gesidnge zuriickgriff — allent-
halben beobachten, wie sich die musikalische Sprache am Grundbestand des al-
teren Chorals orientiert und doch zugleich in vieler Hinsicht zu neuen Formu-
lierungen findet.

Andererseits gab es eben in den Propriumsgesingen der Messe zum Zyklus der
alten Feste des Kirchenjahres einen Grundbestand, der in geradezu paradigma-
tischer Weise die « Gregorianik» reprisentierte. Und wie man sich dieses Erbe
in der «tropierenden» Erweiterung fiir den eigenen Gottesdienst erwarb, gehort
zu den aufschlussreichsten Zeugnissen fiir das liturgische Denken und Tun des
frithen und hohen Mittelalters, fiir das Verhédltnis zur Tradition und nicht zuletzt
fiir das Verstdndnis des Uberkommenen. Das gilt zunéchst fiir die Gesidnge, die
eine Handlung begleiten, und unter ihnen wieder in besonderer Weise flir den In-
troitus, der ungleich haufiger als die anderen Gattungen mit eigentlichen 7Tropen
versehen wurde, und das meint mit Zusdtzen, die in der Regel sowohl im Text
als auch in der Musik neu formuliert waren.

Bezeichnend fur die Stellung der Gregorianik ist es, dass beim Tropieren sowohl
das alte Gut als auch der antiphonale Ablaufin vollem Umfang erhalten blieben.
Die ergidnzenden Teile traten als Einleitung hinzu — allein bei der Antiphon oder
auch bei Psalm und Gloria — und sie wurden zwischen die Abschnitte des Ge-
sangs eingefiigt. Und da die Tropen solistisch vorgetragen wurden, ergab sich aus
dem Wechsel zwischen Alt und Neu eine Erweiterung der herkdmmlichen An-
tiphonie: eine neue mittelalterliche Form des Wechselgesangs, aber eben auf der
Grundlage und unter Wahrung der dlteren Struktur sowie ihrer Stellung im Ri-
tus.

Die Tropen begegnen mit den dltesten notierten Gesangbiichern; auch wenn das
ausgeprégte Tropar, als ein eigener Typus des liturgischen Buches, kaum vor die
Mitte des neunten Jahrhunderts zuriickreichen diirfte. Ihr Ort war, nach Ausweis
der Uberlieferung, zunichst der Chor der Klosterkirche. Einige finden sich nur
in Quellen einer bestimmten Gegend oder gar eines einzigen Klosters, andere wa-
ren weit verbreitet: im Siiden und im Norden Frankreichs, in England, nordlich
der Alpen und 6stlich des Rheins sowie in Italien. Und dass die erhaltenen Re-
pertoires das vielschichtige Ergebnis der Begegnung und des Austauschs bieten,
legt die Uberlieferung auch in anderer Hinsicht nahe. So sind die tropierenden
Abschnitte in den Handschriften jeweils fiir den Vortrag eines bestimmten Introi-
tus zusammengefasst. Die Zahl der ergdnzenden Teile wechselt. In ihrer Zusam-
menstellung jedoch lassen sich wiederkehrende Gruppierungen beobachten. Da-
bei deuten gelegentlich auch Entsprechungen in der Gestaltung auf den gemein-
samen Ursprung einer Gruppe von drei oder mehr solcher «Versus» hin. Nur
war das eben ein Verbund, der der Verdnderung offen stand, der Erweiterung
oder auch der Verkiirzung — wie denn einzelne Abschnitte in ganz unterschied-
lichem Kontext begegnen und vor allem in Handschriften aus dem Norden Ita-
liens vielfach wandernde « Versus» zusammengefasst sind, fiir deren Entstehung
die Uberlieferung nordlich der Alpen auf eine bestimmte Gruppierung verweist.

17



Starker noch variieren die Einleitungen. So spiegelt sich in der Spannung zwi-
schen den konstanten Teilen der Gregorianik und deren wechselnder Erweite-
rung durch Tropen die lebendige Vielfalt eines nach Ort und Zeit unterschiede-
nen liturgischen Gestaltens aus der je anderen Aneignung des gesicherten und
ausgezeichneten Grundbestands.

Vielfiltig sind auch die sprachliche wie die musikalische Erscheinungsform der
Tropen, deren Formulierung — zumal im Melodischen und oft in erstaunlichem
Ausmass —von Ort zu Ort Unterschiede aufweisen kann. Die Textgestalt der Ver-
sus umfasst ein breites Spektrum der Méglichkeiten: von der ungegliederten Pro-
sa liber eine mehr oder weniger ausgepragte Disposition in Versen bis zum kunst-
vollen Hexameter. Die Sprache ist in hohem Masse durch die Bibel gepragt —
vom expliziten Zitat bis zur freien Verbindung von Wortgruppen und Bildern —,
aber auch durch weitere Texte der Liturgie, und gelegentlich zeigt ein Abschnitt
die Vertrautheit des Tropierenden mit antiken Versen, die damals dem spéteren
Mittelalter weitergegeben wurden. Und wie die Formulierung bei den Texten
durch die Priasenz der Bibel und weiterer liturgischer Texte bestimmt ist, so im
Musikalischen durch die Stellung und Rolle des Chorals: auch hier vom direkten
Zitat liber die freie Formulierung aus der adlteren Melodiesprache bis zu neuar-
tigen Tonen und Klangen. Dabei sah der eine mehr auf den Zusammenhang der
Abschnitte des Tropus — untereinander und im Verhéltnis zum tropierten Ge-
sang —; dem anderen ging es mehr um die Gegensidtze und um die lebendige
Wechselrede, aus der dann ja auch das liturgische Drama hervorging.

Die Tropen galten als festliches Lob: festivae laudes. Je hoher der Rang eines Fe-
stes, desto reicher war die Ausgestaltung. Sie konnte in der Eingangsantiphonie
der Messe bis zur mehrfachen Tropierung des gleichen Introitus gehen, so mit
einer ersten fiir den Beginn, einer zweiten flir die Wiederholung nach dem Psalm
und einer dritten fiir diejenige nach dem Gloria. Das erweiterte den Umfang des
Gesangs um ein Mehrfaches. — Die eingehendste Quelle zum Verstdndnis der
Tropen sind deren einleitende Abschnitte in der Aufforderung zum «Lob», in
der Anrede an die Singenden — «sagt» oder «lasst uns sagen» —, in der Hinfiih-
rung zum Festgedanken wie zu dem besonderen Text des Introitus und nicht zu-
letzt in dem Grundton der Freude, die mehrfach im Ausruf des «Eia» oder gar
«Ei1a et eia» ganz unmittelbar aufklingt. Wie die Einleitungen, so gehen auch die
weiteren Versus syntaktisch und inhaltlich oft unmittelbar in die Worte des In-
troitus tiber. Der Sinn der eingefiigten Abschnitte reicht von einer theologischen
Prazisierung und Einordnung des Grundtextes iiber dessen Ergdnzung durch
gleichartige Aussagen bis zur applicatio im Glauben und Handeln der Feiernden.
Darin fiihren die Tropen unmittelbarer als alle anderen Zeugnisse in die litur-
gische Feier jener Tage und damit zu der Mentalitdt und Haltung, aus der es zu
diesen Erweiterungen kam.

Doch war der Wechsel zwischen Alt und Neu im eigentlichen Tropus nur eine
besondere Form der Aneignung des alteren Bestandes, der festlichen Ausgestal-
tung der Liturgie im Gesang und der Erweiterung der « Gregorianik» durch neue
Gattungen. So wurden in der «Prosula» die langen Tonfolgen des melismati-
schen Alleluia, des Offertoriums und weiterer Gesange mit Texten versehen, ent-
stand in der Sequenz eine neue, dem Mittelalter eigene Kunstform. Der eigent-
liche Tropus verliert seit dem 12. Jahrhundert an Bedeutung — auch wenn es in

18



einzelnen Klostern vor allem des deutschen Sprachbereichs bis ins spidte Mittel-
alter zur Formulierung solcher Erweiterungen des dlteren Bestands kommt. Pro-
sula und Sequenz hingegen vertreten je eine der beiden Richtungen, in denen die
cantilena Romana bis libers Mittelalter hinaus zum Ausgangspunkt neuer Ge-
staltung wurde. Bei ersterer geht es um die verdndernde Auseinandersetzung mit
den Gesdngen selber, unter Beibehaltung ihrer Funktion, bei letzterer darum,
dass die Ordnung des Ritus und seiner Gesdnge im einzelnen nach wie vor der
Ergidnzung offen stand.

In der zugrundeliegenden Haltung, in der Vielfalt der Texte zum gleichen Gesang
wie in deren Sinn entspricht die Prosula der Aneignung des Alteren im eigent-
lichen Tropus. Insofern ist es verstandlich, dass die Wissenschaft auch die Hin-
zufligung nur eines Textes, aus einem weiter gefassten Wortgebrauch, in den Be-
grift des Tropierens einschliesst. Das Mittelalter freilich unterschied, wie sich
trotz der wechselnden Bezeichnung beider Formen in den Handschriften erken-
nen ldsst, zwischen dem eigentlichen Tropus und der Textierung. Und auch aus
der historischen Distanz fallt der Unterschied zwischen beiden Verfahren ins Ge-
wicht. Denn obschon die Texte gerade der frithen Prosula dem Gang der Melodie
so subtil folgen, dass sie einen aufschlussreichen Anhaltspunkt fiir deren Ver-
standnis und Lesung bieten, war eben mit dieser Form der Aneignung der Schritt
zu einer verandernden Bearbeitung vollzogen.

Darin ist die Textierung den komplexeren Verfahren des mehrstimmigen Vor-
trags zu vergleichen, wie sie vom neunten Jahrhundert an in Lehrschriften belegt
sind: einem organum, das sich nicht auf den parallelen Vortrag in gleichbleiben-
den Intervallen oder auf die Ergidnzung eines ausgehaltenen Grundtons be-
schriankt, sondern den Gesang auch nach rein musikalischen Kriterien in kurze
Abschnitte gliedert, mit Spielregeln fiir die Gestaltung des Anfangs, der Mitte
und des Abschlusses. Die zunehmende Vielfalt solcher Spielregeln einer ad hoc-
Praxis des mehrstimmigen Vortrags und die Moglichkeit zur schriftlichen Fixie-
rung bestimmter Losungen offneten den Weg fiir die Bearbeitung liturgischer Ge-
sange in der mehrstimmigen Komposition. Das ist — nach den &dltesten Beschrei-
bungen und exempla zum mehrstimmigen Vortrag — vom frithen 11. Jahrhun-
dert an durch die Aufzeichnung ergdnzender Stimmen und mehrstimmiger Sédtze
ausserhalb der Lehrschriften und in liturgischen Quellen belegt. Die Geschichte
der mehrstimmigen Bearbeitung fiihrte rasch zu verschiedenen Satzweisen, zu
deren Reflexion und seit dem spéten 12. Jahrhundert in den Handschriften der
Pariser Musiker um die Notre Dame zu einer ersten Gliederung des Repertoires
auch nach Kriterien der musikalischen Gestaltung. Nur war diese Mehrstimmig-
keit bis ins 13. Jahrhundert in die Funktion der einstimmigen Gesiange und in die
Bedingungen ihres Vortrags eingebunden. Das betrafden Ort im Ritus, aber auch
die Abgrenzung dessen, was einstimmig blieb und was mehrstimmig vorgetragen
werden konnte, ad hoc und in den Verfahren einer schriftlosen Praxis oder eben
im komponierten Organum — bis hin zu den umfangreichen quadrupla Perotins,
bei denen die einzelnen Tone der Gregorianik weithin nurmehr das ausgehaltene
Fundament der kunstvollen formalen Architektonik und einer beziehungsrei-
chen musikalischen Gestaltung in der Fligung der Oberstimmen bildeten, die den
Klangeindruck pragen. Erst mit der weltlichen Motette des 13. Jahrhunderts gibt
es eine spezifisch mehrstimmige Gattung und damit auch die Reflexion anderer
Formen des Mehrstimmigen unter diesem Gesichtspunkt.

19



Eine der Voraussetzungen fiir die Sequenz lag in der textierenden Aneignung.
Das bestimmte auch ihren Ort im Ritus. Entscheidend aber war, dass das friihe
Mittelalter in der Sequenz zu einer neuen und eigenen Form der gesungenen
liturgischen Lyrik fand. Der Tropus blieb Aneignung und darin an die dlteren
Gesidnge gebunden. In der Sequenz wurde das Gefiige der liturgischen Gattungen
um eine neue Kunstform erweitert, die dann 1hre eigene Geschichte hatte. Diesen
Schritt zeigt beispielhaft schon der Riickblick in der Widmung, die Notker der
Dichter um 900 seinem Liber Ymnorum voranstellte. Notker berichtet, wie er
rund vierzig Jahre zuvor durch einen Monch aus dem 851 von den Normannen
zerstorten Kloster Jumiéges eine Handschrift kennenlernte, in der die «liberlan-
gen Melodien» des Alleluia mit Versen versehen waren. Wie das im einzelnen
aussah — ob das ganze Alleluia textiert war, nur einzelne Melismen oder der lange
wortlose «jubilus» mit der Wiederholung melodischer Abschnitte, der nach dem
Vers beim zweiten Vortrag des eigentlichen Alleluia angefligt wurde — wissen wir
nicht. Die Technik gefiel Notker, die Verse jedoch schienen ihm nicht vollkom-
men genug. So entstanden seine ersten Sequenzen, die er selber als «k Hymnen»
bezeichnete und die ihren Ort nach dem Alleluia hatten: an der Stelle des wort-
tbersteigenden «jubilus» ein kunstvoll gefligtes Preislied, dessen Text aufdas Er-
eignis des Festes bezogen war.

Der Prosula entspricht die Sequenz im Gestaltungsprinzip: zu jeder Silbe ein
Ton. In der Disposition der Texte gab es verschiedene Formen. Geschichte
machte die neue Gattung in der strengen Reihung, bei der je zwei gleich lange
Abschnitte zur selben Melodie vorgetragen wurden. Im Westen waren diese
«Versiculi» im ausklingenden «a» des Wortes Alleluia gebunden. Notker ver-
zichtete auf diese Moglichkeit zugunsten seiner reinen Kunstprosa, deren lyri-
scher Klang aus den parallelen Wortgruppen der Verse mit einer ebenso gedan-
kenreichen wie kunstvollen Fiigung der Worte und Bilder iibereinstimmt. — Die
Sequenz war gleichsam ein neuer «Psalm», ein neues «Loblied» aus dem Den-
ken und Kunstverstandnis der eigenen Zeit. So sah es Notker wohl auch. Mit
dem Psalm teilte sie die Gliederung in zwei einander ergianzende Verse bezie-
hungsweise Versteile. Und der einfachen Rezitation der Psalmodie entspricht sie
im Klang darin, dass jede Silbe einen Ton tragt, dass die zusammengehdrigen
Verse auch im musikalischen Vortrag einander ergdnzen und dass sich die Vers-
paare vielfach im Anfang beziehungsweise im Schluss entsprechen. Nur hatten
eben die Sequenzen «Melodien». Sie wurden neu geschaffen oder auch mit neu-
en Texten versehen. Dabei folgte der eine seinem Modell bis ins einzelne der Dis-
position, nahm ein anderer die Vorlage frei auf. Manchmal entstanden Text und
Musik zur gleichen Zeit. So bot die Sequenz im Rahmen der paarigen Gliederung
ihrer Abschnitte neuen Tendenzen Raum. Zu ihnen gehort seit dem elften Jahr-
hundert ein Gestalten im Vers mit regelméssigem Sprachfall, aus der formpri-
genden Kraft des Reims und in der Ordnung der Verse zur kunstvollen Strophe.
Darin entdeckte sich das Mittelalter nach der Sequenz ein weiteres Mal eine
Form der sprachlichen Fiigung, wie sie von nun an fiir Jahrhunderte lyrisches
Gestalten bestimmte und in der Zeit der Klassik zum Inbegriff des Lyrischen
wurde. Gleich lange Verse gab es immer schon, und in der Liturgie vor allem im
Hymnus. Auch die Bindung im Reim hat ihre Geschichte: in einzelnen Texten,
in der Assonanz der «Prosula» und der franzosischen Sequenz, im gereimten

20



Hexameter des Mittelalters und in der Dichtung der Volkssprachen. Jetzt aber
wurde die Verbindung beider im klingenden Vers der Strophe zum tragenden
und formbildenden Prinzip.

Die Wandlung der Sequenz und anderer Gattungen ist der eine Aspekt des neuen
Dichtens in der Liturgie. Der andere lag in der Entstehung eines neuen liturgi-
schen Liedes, wie es um 1100 greifbar ist, als Gegenstlick der ersten erhaltenen
Beispiele des europaischen Minnesangs im provenzalischen vers Wilhelms von
Aquitanien. Auch die neuen lateinischen Lieder hatten einen bestimmten Ort in
der Liturgie. Nur ist gerade in dieser Hinsicht der Unterschied zu den Erweite-
rungen des friithen Mittelalters von besonderem Interesse. So enstand in der Se-
quenz noch einmal eine Gattung, die das Geflige der dlteren Gesdnge erginzte
und bis liber das Mittelalter hinaus als Gesang ein fester Bestandteil des Ritus
blieb. Die neuen Lieder der Zeit um 1100 hingegen traten in bestehende Funk-
tionen des Ritus ein, die auch vorher schon musikalisch ausgestaltet waren oder
zumindest ausgestaltet werden konnten: als Conductus waren sie an einen litur-
gischen Gang gebunden —so vor allem an die actio, die mit der Lesung verbunden
war, der Epistel und des Evangeliums in der Messe sowie bei den Lesungen in
den grossen Horen des Offiziums —, und Gesange zu den verschiedensten Prozes-
sionen im Ritus gab es eben lange schon, als Antiphon oder auch im neu gefiigten
Versus; als Benedicamus traten die Lieder an die Stelle des einfachen Rufs «Be-
nedicamus Domino» zum Abschluss der Horen beziehungsweise der Messe so-
wie an die Stelle der Antwort «Deo gratias», flir deren Vortrag man sich ausge-
wahlter Melismen responsorialer Gesdnge oder auch des Kyrie bedient hatte.
Dabei band man die neuen Verse darin an die dltere Funktion, dass die Worte
des Rufs im Abschluss der Lieder aufgenommen oder zumindest paraphrasiert
wurden; so wie der friihe Conductus im Ausgang vielfach aufdie Lesung und auf
die ihr verbundene Benedictio Bezug nimmt. Dass die neuen liturgischen Lieder
auch heute noch gelegentlich als « paraliturgisch» bezeichnet werden, entspricht
einem spadteren Liturgieverstandnis und insbesondere der durch Historismus und
Romantik gepragten und dann 1903 durch Pius X. sanktionierten Aufsicht, die
den «Gregorianischen Gesang» auch wesensmassig zum Massstab der « Kirchen-
musik» erhob. Die Konzentration der Erweiterung auf den formalen Ausbau ge-
festigter Funktionen hingegen ist fiir die weitere Geschichte der Musik im Ritus
ebenso symptomatisch wie die Tatsache, dass der kiinstlerischen Gestaltung da-
bei auch im Musikalischen ein neues Gewicht zukam.

Der eine Bereich, in dem sich damals fiir die Musik ein weites Feld auftat, war
die einstimmige Melodiegestaltung aus einem subtilen Zusammenhang zwischen
Musik und Text. Denn die neuen Tendenzen der Dichtung gingen mit einem
neuartigen und vielfaltigen melodischen Komponieren liberein. Jedes Gedicht
hatte seine eigene Melodie. Die Formulierung konnte syllabisch, neumatisch
oder melismatisch sein und verband vielfach alle drei Moglichkeiten zur bezie-
hungsreichen und kunstvoll gebauten Liedstrophe. Die musikalische Linie kor-
respondiert in immer wieder anderer Weise mit der Gliederung des Textes, sie
ist weithin durch die Deklamation gepragt und gelegentlich durch den besonde-
ren Charakter und den Sinn der Worte. Das gilt auch dort, wo die Uberlieferung
eines Liedes im einzelnen stiarkere Unterschiede der Formulierung zeigt. — Der
andere Bereich, in dem der musikalischen Gestaltung neue Perspektiven er-

24



schlossen wurden, war die Mehrstimmigkeit. So sind die neuen Lieder mit neuen
und nicht weniger vielfdltigen Formen des mehrstimmigen Setzens verbunden,
wie sie vor allem, wenn auch nicht ausschliesslich, aus dem Siiden Frankreichs
belegt sind. Das ist die erste Mehrstimmigkeit im lateinischen Ritus, die nicht
mehr auf einer Verarbeitung vorgegebener Melodien beruht und ein Komponie-
ren aus der Spannung zwischen den Bedingungen des Textvortrags und einem
freien musikalischen Gestalten zeigt.

Die Liturgie blieb bis ins 13. Jahrhundert das Zentrum musikalischen Gestal-
tens. Das Komponieren geschah im Einstimmigen wie im Mehrstimmigen aus
der festlichen Erweiterung des Gottesdienstes. Ebenso klar jedoch zeigen sich von
der Mitte des 12. zur Mitte des 13. Jahrhunderts die vielfaltigen Konsequenzen
einer neuen Konzentration aufs Kiinstlerische in der musikalischen Ausgestal-
tung der Liturgie. Symptomatisch dafiir, bis zu welchem Extrem damals der Rah-
men des Ritus ausgeweitet werden konnte, ist das Fest der Subdiakone in der
Handschrift 263 des ausgehenden 12. Jahrhunderts aus Laon. So wurde an der
Kathedrale von Laon aus der vergleichsweise kurzen Abendhore der Epiphanie
ein «Completorium infinitum», dessen festliche Gesdnge mehr als zwanzig Sei-
ten umfassen. Und wenn sich im Abschluss dieser Feier die Rubrik findet « Tot
Benedicamus, quot novit quisque canamus», dann gab eben der liturgische Ort
einer Gattung den Anlass dazu, so lange zu singen, wie es dem Interesse der Fei-
ernden und ihrer Freude am kunstvollen Lied entsprach. Ein anderer Aspekt be-
trifft den Umfang der neuen Kunstformen sowie ihr Gewicht gegeniiber der
liturgischen Handlung und den idlteren Gesdngen. Das gilt fiir das einstimmige
Lied wie fiir die mehrstimmige Komposition und lasst sich im 13. Jahrhundert
an den weit angelegten Choralbearbeitungen des « Notre Dame»-Kreises wie an
den einstimmigen Tropen zu Sanctus und Agnus der Wolfenbiitteler Handschrift
englischer Provenienz mit diesem Repertoire beobachten. So gab in diesen Tro-
pen die Erweiterung den Anlass zu einem geradezu schrankenlosen Spiel mit den
Moglichkeiten des virtuosen Solisten und den formelhaften Wendungen einer
neuen Melodiebildung. Entscheidend war schliesslich, dass die Pariser Mehr-
stimmigkeit in einer ersten rhythmischen Aufzeichnungsweise zur Wiedergabe
proportionaler Werte dem Komponieren in grundsitzlicher Weise neue Wege
erschloss. Denn auch das geschah zwar zundchst und einschliesslich des schop-
ferischen Riickgriffs auf die textierende Erweiterung bei der adltesten Motette im
Rahmen der Liturgie und zu deren festlicher Ausgestaltung, erwies sich aber eben
zugleich als eine der Voraussetzungen fiir den Schritt aus den Mauern der Kirche
hinaus. Dass damals das kompositorische Spiel mit den verschiedenen Moglich-
keiten einer neuen Stimme liber dem Choral bis zu einer Klausel reichte, in der
die Melodie des Choralabschnitts « Dominus», wie die Bezeichnung « Nus-mi-
do» anzeigt, riickwirts erklang, blieb zwar ein Einzelfall, war aber durchaus be-
zeichnend fiir eine Emanzipation des kiinstlerischen Interesses, die mit den welt-
lichen Texten iiber einem liturgischen Tenor der vulgarsprachlichen Motette in
eine neue Epoche der abendlandischen Musik fiihrte.

Auch nach dem 13. Jahrhundert wurde der Ritus der lateinischen Liturgie im-
mer wieder und aus ganz unterschiedlichen Voraussetzungen zum Ort der Ent-
stehung neuer Formen und Gattungen: doch war der Rahmen flir eine weitere
musikalische Ausgestaltung des Gottesdienstes abgesteckt. Das gilt sowohl fiir

22



die Vertonung allein der Texte wie auch flir die Choralbearbeitung, sei es im Or-
dinarium der Messe, in der Motette der Renaissance oder auch in den neuen Gat-
tungen des konzertierenden Stils seit dem friihen 17. Jahrhundert, und das
schliesst die Instrumentalmusik ein: als Bearbeitung des Textgebundenen, an der
Stelle des Vokalen oder auch als ein Einschub im Ritus.

Die Liturgie lebt aus der Verbindung von Handlung, Wort und Gesang im Got-
teslob sowie im Vollzug der Eucharistie. Im Ritus hat sie zu sanktionierten Ord-
nungen gefunden, und erst mit ihnen sind in der lateinischen Kirche Anteil und
Rolle der Musik nicht nur durch Aussagen und indirekte Zeugnisse belegt, son-
dern auch in bestimmten Formen und in geschichtlich geprdgten Gattungen
greifbar: als ein Aspekt des Sprachvortrags, aber auch mit allem Reichtum der
musikalischen Gestaltung; eine Handlung begleitend, oder auch als ein selbstan-
diger Teil des Gottesdienstes. Je starker der Ritus gefestigt ist, desto mehr wird
die Entstehung neuer Formen und Gattungen zu einer Sache der Musik im Rah-
men der Liturgie. Umgekehrt fiihrt die Frage nach der « Ableitung musikalischer
Formen und Gattungen aus dem Ritus» umso weiter ins Zentrum des liturgi-
schen Gestaltens, Denkens und der zugrundeliegenden Haltung, je starker sie
sich aufdie Verbindung von Handlung, Wort und Gesang im Werden und Wan-
del des Ritus und seiner Voraussetzungen einlésst. So richtet sich aus dieser Frage
der Blick vor allem in die Friihzeit, und das heisst — sofern die Uberlegungen zur
Einlosung am musikalischen Befund fiihren sollen — zunédchst in die Jahrhunder-
te des fritheren Mittelalters, mit denen die schriftliche Uberlieferung jener Gat-
tungen und ihrer lebendigen Erweiterung in der frinkischen Aneignung einsetzt.
Sie bedeuten, wie der erste Blick auf die Zeit bis ins 13. Jahrhundert zeigte, ei-
nerseits einen Anfang, andererseits stehen sie eben im Abschluss einer langen
Zeit der schriftlosen Uberlieferung, der allmahlichen Verfestigung und der ord-
nenden Redaktion. Damit sind die Fragen und Probleme angesprochen, die in
diesem Band unter drei Gesichtspunkten ausschnittweise aufgenommen und
zur Diskussion gestellt sind. Der erste betrifft die Voraussetzungen einer Verfe-
stigung des lateinischen Ritus in der Psalmodie der christlichen Friihzeit sowie
den Schritt zur Ausbildung einer der dltesten Gattungen des liturgischen Gesangs
auf der Grundlage der Psalmodie im Graduale. Beim zweiten geht es um den
Briickenschlag zwischen den indirekten Zeugnissen sowie frithen Textquellen
und dem Befund der notierten Handschriften. Der dritte Gesichtspunkt schliess-
lich gilt Fragen, die sich aus der Erweiterung des dlteren Bestands im Tropus er-
geben, insbesondere hinsichtlich des Verhaltnisses zwischen Musik und Text.

Die friihe Zeit ldsst die Probleme, die mit der Frage nach dem Verhiltnis zwi-
schen Funktion, Gattung und Form im liturgischen Gesang des lateinischen Ri-
tus aufgeworfen sind, in aller Scharfe hervortreten. Das betrifft zunachst die Tat-
sache, dass die einschldgigen direkten und indirekten Zeugnisse der Geschichte
des Kults und der ihn tragenden Institutionen sehr ungleichmaéssig erschlossen
sind und dass auch das Erschlossene bisher nur bruchstiickhaft unter diesem Ge-

23



sichtspunkt ausgewertet wurde. Und das gilt im weiteren fiir ein Dilemma, das
bei der Arbeit an diesen Fragen immer wieder auftaucht. So steht der grundsatz-
liche Zusammenhang der musikalischen Gestaltung mit Text, Funktion und
Ausfiihrenden als ein zentraler Aspekt der liturgischen Einstimmigkeit ausser
Frage: Singen und Sagen sind liber die Friihzeit hinaus so eng miteinander ver-
hdangt, dass der musikalische Befund nur sehr bedingt ohne den Text und seinen
Ort in der Liturgie zu verstehen ist und dass die Stellung im Ritus in handfesten
Fakten der musikalischen Gestaltung und der Gattungsgeschichte thren Nieder-
schlag fand. Nur fiihrt der Versuch, diese Zusammenhénge der Entstehung und
des Wandels musikalischer Formen und Gattungen in ihren Voraussetzungen zu
verstehen und im einzelnen sowie am Material dingfest zu machen, allenthalben
vor offene Fragen und ungeloste Probleme. Das kam schon eingangs mit der
wahrscheinlichen, aber bis heute historisch nicht befriedigend abzusichernden
Priagung der Offertorien durch eine hoch spezialisierte Gesangsgruppe der Schola
zur Sprache. Ohne Ubertreibung lisst sich feststellen, dass bei der Frage nach
dem Verhéltnis zwischen liturgischer Funktion, Text und Musik bis ins hohe
Mittelalter hinein gerade die offensichtlichen Zusammenhinge im Generellen
die spezifische Problematik im Einzelnen eher verstellt als erhellt haben.
Schliesslich fallt ins Gewicht, dass gerade bei der Erforschung der Liturgie und
des Gesangs verstandlicherweise die Kontinuitdt von einer christlichen Friithzeit
her ungleich stiarker aufgesucht und betont wurde als mogliche Briiche und Neu-
einsdtze und dass die Uberbriickung offener Fragen nicht zuletzt durch dogma-
tische Grundpositionen einer Verbindung von Glauben und Historie gepragt
war. Angesichts dieser Voraussetzungen geht es bei dem hier aufgenommenen
Thema heute nicht zuletzt darum, in einem Ineinander genereller Thesen und
ungeloster Einzelfragen Probleme freizustellen, sinnvolle Fragen zu formulieren
und sich iiber mogliche Losungsstrategien zu verstandigen.

Offen ist ja bezeichnenderweise selbst die Frage, wieweit die Melodiefassungen
der alteren Gesange zur Messe und zum Offizium vor die frankische Rezeption
zuriickgehen und wieweit sie durch diese geprégt sind. Dass die « Gregorianik»
das Resultat einer sehr bewussten Redaktion bietet, bestitigen die beiden ande-
ren erhaltenen Choralfassungen des lateinischen Ritus: die Maildnder Uberlie-
ferung der «<ambrosianischen» Liturgie und insbesondere das sogenannte «altro-
mische» Repertoire einiger Handschriften des hohen Mittelalters. Das «Altro-
mische» trigt sichtlich die Zeichen einer verindernden miindlichen Uberliefe-
rung bis in die Zeit der dltesten erhaltenen Quellen des 11. und 12. Jahrhunderts
und es zeigt in verschiedener Hinsicht die Konsequenzen des Kontakts mit dem
romisch-frankischen Repertoire. Andererseits geht das Altromische im Grund-
bestand aufeine Choralfassung vor der Redaktion zurtick, die in den Quellen der
frankischen Rezeption vorliegt. Der Vergleich der Fassungen erlaubt den Riick-
schluss zumindest auf Grundziige des Alteren und damit zugleich auf die Kri-
terien jener Redaktion. Sie betreffen allgemeine Merkmale des Stils, dann insbe-
sondere das Verhaltnis zwischen Musik und Text und nicht zuletzt eine Formu-
lierung der Gesédnge nach Kriterien der acht Kirchentonarten. Dass diese Tonar-
ten im Kontext der karolingischen Renaissance zum ersten Mal Gegenstand der
lateinischen Lehre sind und dass damals die Sicherung des Uberkommenen auch
mit den Verfahren einer neuartigen musikalischen Schrift geschah, gehort zu den

24



Argumenten derer, die in der Redaktion einen Aspekt der frankischen Rezeption
sehen. Zu fragen aber ist heute aufs neue, wieweit die Gregorianik auf eine Ton-
artenlehre vor der Rezeption verweist, wieweit die Redaktion eine Konstanz der
Uberlieferung auch vor der Schrift sicherstellte, in welchem Kontext und aus
welchen Voraussetzungen sie moglich gewesen wire, was dazu an Quellen des
siebten und achten Jahrhunderts beizubringen ist und wie sich zu diesen Fragen
die indirekten Zeugnisse einer Rezeption der cantilena romana auch schon vor
dem Einsatz Karls und seiner Gelehrten verhalten.

Offen st sodann weiterhin, wie es um die historischen Umsténde einer Arbeit an
den Gesdngen steht, die der Mythos auf die Person Gregors des Grossen konzen-
trierte. Das gilt flir die Texte wie fiir deren musikalische Gestalt und beinhaltet
die Frage, was im einzelnen jene ordnenden Bemiihungen einschlossen, die die
erzdhlenden Quellen den Pdpsten vom flinften zum siebten Jahrhundert zu-
schreiben. Das betrifft die historische Schichtung der Gesangstexte nach Gattun-
gen, Festen und nicht zuletzt aufgrund der in ihnen greifbaren Fassungen einer
dlteren lateinischen Bibellibersetzung, der Vetus latina. Das schliesst neben einer
langen schriftlosen Tradition der musikalischen Formulierung aufgrund be-
stimmter Wendungen und eines Grundbestands von Formeln im Rahmen eines
rezitativischen Modells die Moglichkeit dlterer Redaktionen und nicht zuletzt
der kiinstlerischen Neugestaltung ein. Und das fordert gegentiiber der Grundhal-
tung der dlteren Forschung eine kritische Priifung gerade der Quellen und Aus-
sagen, die das harmonisierende Gesamtbild einer kontinuierlichen Entwicklung
storen.

Offen sind schliesslich grundsitzliche Aspekte einer Riickfrage an die tragenden
Institutionen, ithre Voraussetzungen und ithre Wandlungen. Das gilt fiir die
«Monche» der Basilikakloster wie fiir die vielgenannte romische «Schola can-
torum» und ihre Rolle im grossen Stationsgottesdienst, der dann fiir die franki-
sche Rezeption entscheidend war. Mit ihm waren die Gesange der Messe end-
giiltig zu einer Sache der Spezialisten geworden. Und auch hier ist zu fragen, wie-
weit — liber den generellen Hinweis auf die selbstverstandlichen Konsequenzen
dieses Schritts hinaus — konkretere Folgerungen flir die Schichtung der Gesédnge
und insbesondere fiir ihre musikalische Gestaltung moglich sind.

Im Blick auf diese Voraussetzungen ist die frinkische Rezeption fiir die hier auf-
genommenen Fragen nicht zuletzt darin von besonderem Interesse, dass sich bei
ihr konkret nachvollziehen lisst, wie die programmatische Sicherung des Uber-
kommenen mit dessen schopferischer Erweiterung libereinging. Dass dabei der
Introitus einen bevorzugten Gegenstand der Tropierung bildete, diirfte nicht nur
mit seiner Stellung am Beginn der Messe und mit einem symptomatischen Wan-
del in der Funktion zusammenhéngen, sondern auch aus einer Verlagerung in
den tragenden Institutionen zu verstehen sein, in der wohl ein Schliissel zum Ver-
standnis des Tropierens iiberhaupt liegt. Der Wandel der Funktion betrifft den
Schritt von einem Begleitgesang zum festlichen Einzug des Klerus im romischen
Stationsgottesdienst zu einem Eingangsgesang der Messe. Das geschah schritt-
weise, brachte mit der Verkiirzung des Weges dort, wo die Sakristei in der Nahe
des Altars lag, eine Reduktion der Psalmodie aufeinen einzigen Vers, findet aber
bereits kurz nach der Mitte des achten Jahrhunderts in einer Anweisung seinen
Niederschlag, in der es heisst, dass der Introitus «cum psalmo et gloria» auch dort

25



beizubehalten sei, wo nur der Zelebrant die Messe vollzieht?. Die Uberlieferung
zeigt klar, dass der Ort der Tropen das Kloster war. Ein entscheidender Aspekt
der frankischen Rezeption bestand nun aber darin, dass die Abtei, als eine Klo-
sterstadt, in umgreifender Weise das Gottesdienstsystem der romischen Stadtkir-
che iibernahm. Damit erhielt die Messfeier in der monastischen Kommunitét ei-
nen neuen Stellenwert: «Sie wird integraler Bestandteil der Gottesdienstord-
nung, die die Monchsgemeinde in eigener Autonomie zu erfiillen hat. Die Eu-
charistie kommt nicht mehr nur gleichsam von aussen, von der Gemeindekirche
her, in das Kloster. Die Monchskommunitét steht nun auch in einem anderen
Verhiltnis zur Eucharistiefeier als die iibrigen Laien. Sie trdgt unmittelbare Ver-
antwortung, dass Eucharistie stattfindet und wie sie gehalten wird. Die Eucha-
ristie gehort nun zu den eigentlichen monastischen Pflichten, weil die Kloster-
liturgie Repréasentation einer Stadtliturgie geworden ist.»* Dieser Verlagerung
des Introitus von der romischen «Schola cantorum» in den Moénchschor, von ei-
ner spezialisierten Sangergruppe in den Kreis der Feiernden entsprechen die
Tropen in ihrer Sprachhaltung — in dem « Wir» und in dem «Uns», mit dem der
Einleitungsteil zum Vortrag auffordert —, in der applicatio wie im theologie- und
bildungsgeschichtlichen Hintergrund der Texte. Und auch die Tatsache, dass die
Handschriften bei vielen Festen mehr Tropierungen bieten als sie selbst fiir einen
mehrfach erweiterten Introitus benotigt werden, diirfte nicht nur auf eine Samm-
lung zur freien Verfligung nach dem Entscheid des Cantors zuriickgehen, sondern
auch damit zusammenhéngen, dass eben jene Ausrichtung nach dem Vorbild
der romischen Stadtkirche eine weitere Verwendung des Introitus in der collecta
und einer missa matutinalis der frankischen Klosterstadt mit sich brachte. Das
zeigt einmal mehr, welche Konsequenzen aus der hier aufgenommenen Frage
nach dem Verhiltnis zwischen Funktion, Gattung und Form im liturgischen Ge-
sang flir eine Interpretation des Befundes dann zu erwarten sind, wenn die Ein-
bindung der Gesange in die Liturgie und ihren Ritus als ein komplexes Problem
ernst ggenommen wird.

3 «Hoc tamen sciendum est magnopere atque tenendo in cenubiis, sive in civitatibus, vel in vicis, aut
ubicumque sacerdus missas celebravit, sive dominicis seu cottidianis diebus, vel in aliis solemnita-
tibus tam sanctorum quam et reliquorum martirum, sive cum clero puplice, vel etiam cum duabus
aut unum ministrum, vel etiam si singolorum sacrificium Deo obtulerit, observare debit, ut semper
ad introitum antephona cum psalmo et Gloria adiungat.» (Ordo romanus XV.121: ed. Andrieu I1I,
120).

4 So die zusammenfassende Formulierung in der grundlegenden Arbeit zu diesen Fragen von Angelus
Albert Haussling, der die vorliegende Einfiihrung auch in anderen Akzenten des Gesamtbildes ver-
pflichtet ist: Maonchskonvent und Eucharistiefeier. Eine Studie tiber die Messe in der abendldindi-
schen Klosterliturgie des frithen Mittelalters und zur Geschichte der Messhédufigkeit, Miinster 1973,
314/315 (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 58).

26



	Funktion, Gattung und Form im liturgischen Gesang des frühen und hohen Mittelalters - eine Einführung

