
Zeitschrift: Schweizer Jahrbuch für Musikwissenschaft = Annales suisses de
musicologie = Annuario Svizzero di musicologia

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 2 (1982)

Artikel: Funktion, Gattung und Form im liturgischen Gesang des frühen und
hohen Mittelalters - eine Einführung

Autor: Arlt, Wulf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Funktion, Gattung und Form im liturgischen Gesang
des frühen und hohen Mittelalters - eine Einführung

WULF ARLT

Seit dem ausgehenden achten Jahrhundert ist die Überlieferung des lateinischen
Kirchengesangs in Handschriften greifbar. Diese ältesten Quellen bieten
zunächst die Gesangstexte der Messe und des Offiziums in der Ordnung des

Kirchenjahres, teils im Incipit und teils im vollen Wortlaut, und später gelegentlich
auch die Zeichen einer neuen und neuartigen musikalischen Aufzeichnungsweise,

die wohl noch im frühen neunten Jahrhundert entstand und den Anfang der
abendländischen Tonschrift bildet. Erst aus dem zehnten Jahrhundert sind
Handschriften erhalten, die den gesamten Bestand systematisch mit den
Notenzeichen der Neumen versehen und damit für weite Teile des Repertoires eine
Identifizierung auch der Melodien erlauben. Zwar setzen die frühen Neumen, als
eine Nachschrift des mündlich Überlieferten, die nicht zuletzt dazu diente,
Einzelheiten des Vortrags zu sichern, für die Tonschritte die Kenntnis der Melodien
voraus; doch ist zumal der Grundbestand der Messgesänge von den ersten
notierten Handschriften an so einheitlich überliefert, dass sich der mit den Neumen
gemeinte Melodienverlauf aus dem Vergleich mit späteren Aufzeichnungen
weitestgehend und bis zur Fixierung kleiner Abweichungen in der Tonfolge er-
schliessen lässt.
Die Konstanz der musikalischen Überlieferung beim Schritt in die Schrift ist umso

bedenkenswerter, als es sich um ein umfangreiches und komplexes Repertoire
handelt, dessen Gesänge auch dort, wo sie sich nach Funktion und Anlage gat-
tungsmässig gruppieren, eine individuelle und differenzierte Gestaltung aufweisen.

Das gilt in besonderer Weise für die Eigengesänge der Feste in den rund 200
Messen der frühen Handschriften. So weisen zwar die Introitus aus dem Eingang
der Messe Gemeinsamkeiten in der formalen Gliederung und vor allem in der
Melodiesprache des gleichen Modus auf. Gegenüber der besonderen Gestaltung
der einzelnen Gesänge im Vortrag ihrer unterschiedlichen Texte fallen jedoch
diese Gemeinsamkeiten kaum ins Gewicht. Entsprechend verhält es sich bei der
Communio und erst recht beim wesentlich umfangreicheren Offertorium mit
seinen weit angelegten Versen. Selbst dort, wo der formale Ablaufbei Gesängen der
gleichen Tonart nach einem deutlich greifbaren rezitativischen Modell gegliedert
ist - mit bestimmten Wendungen für den Anfang, die Zäsuren und den Schluss
der Gesänge sowie ihrer Teile - bildet die Adaptierung verschiedener Texte zu
der selben Melodie, wie sie bei einigen Gesängen des Graduate und vor allem
beim Alleluia zu beobachten ist, die Ausnahme gegenüber einer je anderen
Gestaltung auf der Grundlage des Modells. So ist sogar bei den stark formalisierten
Gradualversen des fünften Modus das zugrundeliegende einfache Gerüst mit so
vielen unterschiedlichen, aber auch variierten, je anders verwendeten und vor
allem miteinander verbundenen Melismen erweitert, dass die systematische
Bestandsaufnahme dieser Gestaltungsmittel bei vielen Gesängen nur einige Grundzüge

erfasst, auf denen die individuelle Formulierung beruht.

13



Der gattungsmässige Rahmen der Gesänge ist in diesem Repertoire eindeutig
abgesteckt. Schon auf den ersten Blick hin lassen sich Übereinstimmungen wie
Unterschiede zwischen den Gattungen ganz unmittelbar auf die Stellung in der
Liturgie zurückführen und aus ihr erklären. So entsprechen die Übereinstimmungen

zwischen Introitus und Communio einer vergleichbaren Funktion. Beide

begleiten eine Flandlung, auf die ja bereits die Bezeichnung verweist - diese
die Kommunion der Gläubigen und jener zunächst den Einzug des Klerus -, und
beide werden chorisch von der Sängergruppe der Schola vorgetragen. Der
variablen Dauer entspricht die Anlage aus einer Antiphon mit anschliessenden
Psalmversen im einfachen Rezitativ. Und beide wurden - den eingehenden
Berichten der Ordines romani zufolge, deren älteste Beschreibung der Papstliturgie
ins späte siebte Jahrhundert zurückgeht - in gleicher Weise abgeschlossen: wie
zu Beginn, so erhält die Schola mit dem Ende der Handlung ein Zeichen, auf das
sie zur Schlussgruppe mit der kleinen Doxologie des Gloria, der wiederholten
Antiphon und einem «Versus ad repetendum» übergeht. Eine andere Möglichkeit

vertritt in der Messe das Graduale. Hier ist der Gesang selber, als Antwort
auf eine Lesung, ein eigenständiger Teil des Ritus. Das gleiche gilt für die bereits
damals unmittelbar anschliessenden, also nicht auf eine eigene Lesung bezogenen

Gesänge des Alleluia bzw. des Tractus. Und dass sich diese Gattungen mit
ihren melismatischen Melodien auch stilistisch von Introitus und Communio
unterscheiden, lässt sich einerseits mit der anderen Stellung im Ritus verbinden
und andererseits damit, dass es sich damals ausschliesslich oder zumindest
weitestgehend um solistisch vorgetragene Gesänge handelte. Dabei ist es symptomatisch

für die Fragen, die die ersten notierten Handschriften zur Rolle des Gesangs
in der Liturgie aufgeben, dass ja schon bei diesen einfachen, konkreten und
durchaus plausiblen Zusammenhängen zwischen der Funktion und den Merkmalen

der Gattung das Ojfertorium nicht ins Bild passt. Denn hier haben wir
zwar einen Gesang zur Darbietung der Gaben, also in einer begleitenden Rolle,
und im ältesten der römischen Ordines überdies den Hinweis darauf, dass der
Vortrag beim Abschluss der Handlung auf ein Zeichen hin zu beenden sei. Doch
bieten die erhaltenen Gesänge nicht den geringsten Hinweis auf eine antiphonale
Anlage im Sinne des Introitus und der Communio. Ja sie gehen in der weiten und
kunstvollen musikalischen Gestaltung erheblich über das hinaus, was sich in den
responsorialen Gattungen des Graduale, des Alleluia und des Tractus beobachten

lässt. Und gerade beim Offertorium wissen wir so gut wie nichts über die
Ausführenden. Der Stil lässt an einen Vortrag durch sehr kunstfertige Sänger und
weithin eher durch Solisten als durch eine grössere Gruppe denken. Die vage
Angabe eines im Frankenreich kompilierten Ordo des ausgehenden achten
Jahrhunderts richtet indes den Hinweis zum Beginn ganz generell an die Schola1.

1 «Deinde descendit pontifex ad suscipiendum oblationes a populo et annuit archidiaconus scolae
ut dicatur ofTertorium» (Orclo romanus IV.38: ed. Andrieu II, 161). Ganz abgesehen von den vielen
Fragen, die diese Kompilation aufgibt, könnte der generelle Hinweis auf die Sängergruppe auch
schon dadurch zu erklären sein, dass der vorangehende Abschnitt eine Einfügung bietet, die sich
auf einen Ortswechsel der Schola bezieht: «37. Et revertitur scola in parte sinistra presbiterii».
Allerdings kehrt die gleiche Wendung an die Schola beim chorisch vorgetragenen Agnus wieder: «62.
Et revertitur scola in presbiterio, in parte sinistra, et annuit archidiaconus scola, ut dicatur Agnus
Dei», und hier lehnt sich der Text an die entsprechende Aussage des ersten Ordo an: «Et
archidiaconus respicit in scolam et annuit eis ut dicant Agnus Dei» (op. cit., 165 mit dem Nachweis).

14



Die schriftliche Fixierung der Melodien steht im Ausgang der fränkischen
Rezeption des cantus romanus - und das meint im weitesten Sinne: der römischen
Liturgie - unter den Karolingern. Als ein tragendes Moment jenes römisch-fränkischen

Bundes, der in den ersten Jahrhunderten des Mittelalters die entscheidenden

Voraussetzungen auch für die Formung einer musikalischen Kultur des
Abendlandes schuf, wurde die Übernahme der cantilena romana um die Mitte
des achten Jahrhunderts unter Pippin zum Programm erhoben und dann vor
allem unter Karl dem Grossen und den Gelehrten seines Kreises, die den
Bildungsaufschwung der sogenannten «karolingischen Renaissance» bewirkten und auch
trugen, in den Jahrzehnten um 800 mit eindrücklicher Konsequenz in die Tat
umgesetzt. Der fränkische Einsatz bedeutete das Ende einer ersten, über rund
vier Jahrhunderte zurückzuverfolgenden Phase der allmählichen Verfestigung,
des schöpferischen Ausbaus und schliesslich der Kodifizierung des Ritus in den
nach Gegenden unterschiedenen Bereichen und Erscheinungen der lateinischen
Liturgie.
Zur entscheidenden Zäsur in der Geschichte der Liturgie und damit des Kirchengesangs

wurden die Ereignisse des achten und frühen neunten Jahrhunderts dank
der Einheitsbestrebungen der Franken. Den Päpsten ging es bis ins neunte
Jahrhundert nicht um eine generelle Vereinheitlichung der Liturgie und des Gesangs.
Sie war das Anliegen der Karolinger, die sich in umgreifender Weise als christliche

Herrscher verstanden und damit einerseits die Verantwortung für die Kirche

in ihrem Reich in vollem Umfang übernahmen und andererseits die Kirche
in ihren Institutionen, als Träger der Kultur und Bildung und damit als Vermittler

des spätantiken Erbes, mit allen Möglichkeiten in ihre Herrschaft einbezogen.
Das Reich sollte eine einzige Liturgie haben. Und diese sollte die richtige sein.
Sie suchte man verständlicherweise in der liturgischen Feier-des Papstes. Dabei
stellten die karolingischen Gelehrten bald schon fest, dass auch die liturgischen
Bücher aus Rom untereinander Unterschiede zeigten, schon deswegen, weil sie

verschiedene Stadien im Werden und Wandel der Liturgie repräsentierten. So

machte man sich auf, aus einem Vergleich der Bücher und der Praktiken, die

man kannte und kennenlernte, eine «richtige» und damit verbindliche Fassung
herzustellen. Sie sollte einerseits den authentischen Grundbestand einer
römischen Tradition der Papstliturgie enthalten und damit möglichst weit zurückreichen,

andererseits das einschliessen, was mit der Zeit an Erweiterungen und an
gutem eigenen Brauch hinzugekommen war.
Die Gesangbücher des neunten und zehnten Jahrhunderts sind ein Ergebnis dieser

Bemühungen, durch die der in ihnen gesammelte Bestand für die weiteren
Jahrhunderte jene Sonderstellung und Auszeichnung erhielt, die im Mythos von
Gregor dem Grossen als dem Urheber oder zumindest Ordner des nach ihm
benannten Chorals, des carmen gregorianum, ihren Ausdruck finden. Einer der
ersten Texte, die diese Vorstellung formulieren, ist der um 800 entstandene Prolog
Gregor presul zu den Gesangbüchern der Messe und der Gebetszeiten, in dem es

heisst, dass Gregor das Erbe der Väter gesammelt, erneuert und zu Händen der
Schola ordnend in liturgische Bücher gebracht hätte, deren Bestand als «ars mu-
sica» bezeichnet wurde, mit allem Anspruch auch des Wissens und der kunstvollen

Fügung, für die dieser Begriff stand. Das ergänzen biographische Berichte
des neunten Jahrhunderts und anschaulich die Umformulierung eines Bildtypus,

15



der in einem der ersten notierten Gesangbücher Gregor im Heiligenschein bei
dieser Tätigkeit zeigt: mit der Taube des heiligen Geistes, die ihm die Melodien
eingibt, die dann ein Schreiber nach seinen Anweisungen notiert.
Das Repertoire der frühen Handschriften bildete von nun an den «gregorianischen»

Grundbestand der Liturgie. Es bestimmte die Vorstellung vom Kirchengesang

und damit - vom Mittelpunkt der Liturgie aus - zugleich die Auffassung
von der Beschaffenheit und Wirkung der Musik. Die Gregorianik prägte das
musikalische Denken schon deswegen in einem kaum zu überschätzenden Ausmass,
weil sie auch nach der Entstehung einer musikalischen Schrift noch für Jahrhunderte

im Gedächtnis bewahrt und aus dem Gedächtnis vorgetragen wurde. Sie

war der konkrete Gegenstand des Nachdenkens und Redens über Musik - bis hin
zur Ausbildung einer musikalischen Fachsprache - und sie war nicht zuletzt der
Bezugspunkt neuer Gestaltung. Denn die Ordnung der Liturgie, die weitgehende
Fixierung des Ritus und die Sicherung eines Grundbestands der Gregorianik waren

zugleich der Ausgangspunkt einer zweiten Phase der schöpferischen
Neugestaltung im liturgischen Gesang. Zwar gab es schon damals durchaus auch die
Vertreter einer radikalen Auffassung, die - den Reformbestrebungen der
Zisterzienser im späteren Mittelalter vergleichbar - Neuerungen ausschlössen und
selbst den überlieferten Grundbestand kritisch auf Erweiterungen und
Abweichungen gegenüber der Bibel oder auch der Lehre prüften und korrigierten, wie
es Agobard von Lyon im vierten Jahrzehnt des neunten Jahrhunderts für seinen
Bereich übernahm. Im Vordergrund aberstand bei den fränkischen Liturgen eine
ebenso verantwortungsbewusste wie freie Haltung, aus der ein Walafrid Strabo
feststellte, dass zu allen Zeiten «viele Dinge in der Kirche auf neue Weise
zusammengefügt werden, welche nicht zu verwerfen sind, sofern sie vom wahren Glauben

nicht abweichen»2. Aus einer solchen Grundhaltung wurde eben damals und
in den anschliessenden Jahrhunderten des Mittelalters der ältere Bestand nicht
nur sorgfältig bewahrt, sondern unter den verschiedensten Gesichtspunkten
selbstverständlich ergänzt und erweitert: im Text, in der Musik und mit beiden
zugleich, einstimmig und im mehrstimmigen Gesang, anonym oder durch einen
namentlich bekannten Autor- immer aber im Rahmen des Überkommenen und
in subtiler Weise auf das Ererbte bezogen.
Die Ergänzung beginnt damit, dass man den Bestand der älteren Gattungen dort
erweiterte, wo ein neues Fest oder auch die lokale Aufwertung eines Heiligen es

notwendig machte. Das gilt vor allem fürs Offizium, aber auch für die Messe, bis
hin zur Redaktion ganzer Festtage - oft auf der Grundlage bestehender Gesänge-,

wie es etwa beim Jakobsoffizium des Codex Calixtinus aus dem 12.
Jahrhundert der Fall war. Bei den Eigengesängen der Messe forderte das Alleluia
schon deswegen zu einer Erweiterung des Bestandes auf, weil es in den ältesten
Handschriften noch mit einer vergleichsweise kleinen Zahl von Gesängen
vertreten war, die an verschiedenen Tagen eingesetzt werden konnten. Erweitert
wurde der Bestand der älteren Gattungen auch im Ausbau liturgischer Handlungen,

die das Grundgerüst des Tages aus Messe und Gebetszeiten ergänzten, so bei

2 Liber de exordiis et increments quarundam in observationibus ecclesiasticis rerum xxvi(ed. Knöpfler,
78) mit Berufung aufeinen Synodalbeschluss des 7. Jahrhunderts: «His verbis ostenditur, multa

in ecclesia noviter componi, quae non sint, si a fide veritatis non abhorreant, abiicienda.»

16



den verschiedenen Prozessionen, und in der Gestaltung besonderer Feiern, zu
denen etwa die Weihehandlungen gehören. Dabei lässt sich am Beispiel der vielen
Alleluia-Melodien, die nach dem neunten Jahrhundert entstanden, oder auch
am musikalischen Vortrag der neuen Texte in den «ReimofFizien» - und selbst
dort, wo man in grösserem Umfang auf bestehende Gesänge zurückgriff-
allenthalben beobachten, wie sich die musikalische Sprache am Grundbestand des
älteren Chorals orientiert und doch zugleich in vieler Hinsicht zu neuen
Formulierungen findet.
Andererseits gab es eben in den Propriumsgesängen der Messe zum Zyklus der
alten Feste des Kirchenjahres einen Grundbestand, der in geradezu paradigma-
tischer Weise die «Gregorianik» repräsentierte. Und wie man sich dieses Erbe
in der «tropierenden» Erweiterung für den eigenen Gottesdienst erwarb, gehört
zu den aufschlussreichsten Zeugnissen für das liturgische Denken und Tun des

frühen und hohen Mittelalters, für das Verhältnis zur Tradition und nicht zuletzt
für das Verständnis des Überkommenen. Das gilt zunächst für die Gesänge, die
eine Handlung begleiten, und unter ihnen wieder in besonderer Weise für den In-
troitus, der ungleich häufiger als die anderen Gattungen mit eigentlichen Tropen
versehen wurde, und das meint mit Zusätzen, die in der Regel sowohl im Text
als auch in der Musik neu formuliert waren.
Bezeichnend für die Stellung der Gregorianik ist es, dass beim Tropieren sowohl
das alte Gut als auch der antiphonale Ablauf in vollem Umfang erhalten blieben.
Die ergänzenden Teile traten als Einleitung hinzu - allein bei der Antiphon oder
auch bei Psalm und Gloria - und sie wurden zwischen die Abschnitte des

Gesangs eingefügt. Und da die Tropen solistisch vorgetragen wurden, ergab sich aus
dem Wechsel zwischen Alt und Neu eine Erweiterung der herkömmlichen An-
tiphonie: eine neue mittelalterliche Form des Wechselgesangs, aber eben auf der
Grundlage und unter Wahrung der älteren Struktur sowie ihrer Stellung im
Ritus.

Die Tropen begegnen mit den ältesten notierten Gesangbüchern ; auch wenn das

ausgeprägte Tropar, als ein eigener Typus des liturgischen Buches, kaum vor die
Mitte des neunten Jahrhunderts zurückreichen dürfte. Ihr Ort war, nach Ausweis
der Überlieferung, zunächst der Chor der Klosterkirche. Einige finden sich nur
in Quellen einer bestimmten Gegend oder gar eines einzigen Klosters, andere waren

weit verbreitet: im Süden und im Norden Frankreichs, in England, nördlich
der Alpen und östlich des Rheins sowie in Italien. Und dass die erhaltenen
Repertoires das vielschichtige Ergebnis der Begegnung und des Austauschs bieten,
legt die Überlieferung auch in anderer Hinsicht nahe. So sind die tropierenden
Abschnitte in den Handschriften jeweils für den Vortrag eines bestimmten Introi-
tus zusammengefasst. Die Zahl der ergänzenden Teile wechselt. In ihrer Zusam-
menstellungjedoch lassen sich wiederkehrende Gruppierungen beobachten. Dabei

deuten gelegentlich auch Entsprechungen in der Gestaltung auf den gemeinsamen

Ursprung einer Gruppe von drei oder mehr solcher «Versus» hin. Nur
war das eben ein Verbund, der der Veränderung offen stand, der Erweiterung
oder auch der Verkürzung - wie denn einzelne Abschnitte in ganz unterschiedlichem

Kontext begegnen und vor allem in Handschriften aus dem Norden
Italiens vielfach wandernde «Versus» zusammengefasst sind, für deren Entstehung
die Überlieferung nördlich der Alpen auf eine bestimmte Gruppierung verweist.

17



Stärker noch variieren die Einleitungen. So spiegelt sich in der Spannung
zwischen den konstanten Teilen der Gregorianik und deren wechselnder Erweiterung

durch Tropen die lebendige Vielfalt eines nach Ort und Zeit unterschiedenen

liturgischen Gestaltens aus der je anderen Aneignung des gesicherten und
ausgezeichneten Grundbestands.
Vielfaltig sind auch die sprachliche wie die musikalische Erscheinungsform der
Tropen, deren Formulierung - zumal im Melodischen und oft in erstaunlichem
Ausmass- von Ort zu Ort Unterschiede aufweisen kann. Die Textgestalt der Versus

umfasst ein breites Spektrum der Möglichkeiten : von der ungegliederten Prosa

über eine mehr oder weniger ausgeprägte Disposition in Versen bis zum kunst-
vollen Hexameter. Die Sprache ist in hohem Masse durch die Bibel geprägt -
vom expliziten Zitat bis zur freien Verbindung von Wortgruppen und Bildern -,
aber auch durch weitere Texte der Liturgie, und gelegentlich zeigt ein Abschnitt
die Vertrautheit des Tropierenden mit antiken Versen, die damals dem späteren
Mittelalter weitergegeben wurden. Und wie die Formulierung bei den Texten
durch die Präsenz der Bibel und weiterer liturgischer Texte bestimmt ist, so im
Musikalischen durch die Stellung und Rolle des Chorals: auch hier vom direkten
Zitat über die freie Formulierung aus der älteren Melodiesprache bis zu neuartigen

Tönen und Klängen. Dabei sah der eine mehr auf den Zusammenhang der
Abschnitte des Tropus - untereinander und im Verhältnis zum tropierten
Gesang-; dem anderen ging es mehr um die Gegensätze und um die lebendige
Wechselrede, aus der dann ja auch das liturgische Drama hervorging.
Die Tropen galten als festliches Lob : festivae laudes. Je höher der Rang eines
Festes, desto reicher war die Ausgestaltung. Sie konnte in der Eingangsantiphonie
der Messe bis zur mehrfachen Tropierung des gleichen Introitus gehen, so mit
einer ersten für den Beginn, einer zweiten für die Wiederholung nach dem Psalm
und einer dritten für diejenige nach dem Gloria. Das erweiterte den Umfang des

Gesangs um ein Mehrfaches. - Die eingehendste Quelle zum Verständnis der
Tropen sind deren einleitende Abschnitte in der Aufforderung zum «Lob», in
der Anrede an die Singenden - «sagt» oder «lasst uns sagen»-, in der Hinführung

zum Festgedanken wie zu dem besonderen Text des Introitus und nicht
zuletzt in dem Grundton der Freude, die mehrfach im Ausruf des «Eia» oder gar
«Eia et eia» ganz unmittelbar aufklingt. Wie die Einleitungen, so gehen auch die
weiteren Versus syntaktisch und inhaltlich oft unmittelbar in die Worte des
Introitus über. Der Sinn der eingefügten Abschnitte reicht von einer theologischen
Präzisierung und Einordnung des Grundtextes über dessen Ergänzung durch
gleichartige Aussagen bis zur applicatio im Glauben und Handeln der Feiernden.
Darin führen die Tropen unmittelbarer als alle anderen Zeugnisse in die
liturgische Feier jener Tage und damit zu der Mentalität und Haltung, aus der es zu
diesen Erweiterungen kam.
Doch war der Wechsel zwischen Alt und Neu im eigentlichen Tropus nur eine
besondere Form der Aneignung des älteren Bestandes, der festlichen Ausgestaltung

der Liturgie im Gesang und der Erweiterung der «Gregorianik» durch neue
Gattungen. So wurden in der «Prosula» die langen Tonfolgen des melismati-
schen Alleluia, des Offertoriums und weiterer Gesänge mit Texten versehen,
entstand in der Sequenz eine neue, dem Mittelalter eigene Kunstform. Der eigentliche

Tropus verliert seit dem 12. Jahrhundert an Bedeutung - auch wenn es in

18



einzelnen Klöstern vor allem des deutschen Sprachbereichs bis ins späte Mittelalter

zur Formulierung solcher Erweiterungen des älteren Bestands kommt. Pro-
sula und Sequenz hingegen vertreten je eine der beiden Richtungen, in denen die
cantilena Romana bis übers Mittelalter hinaus zum Ausgangspunkt neuer
Gestaltung wurde. Bei ersterer geht es um die verändernde Auseinandersetzung mit
den Gesängen selber, unter Beibehaltung ihrer Funktion, bei letzterer darum,
dass die Ordnung des Ritus und seiner Gesänge im einzelnen nach wie vor der
Ergänzung offen stand.
In der zugrundeliegenden Haltung, in der Vielfalt der Texte zum gleichen Gesang
wie in deren Sinn entspricht die Prosula der Aneignung des Älteren im eigentlichen

Tropus. Insofern ist es verständlich, dass die Wissenschaft auch die
Hinzufügung nur eines Textes, aus einem weiter gefassten Wortgebrauch, in den
Begriff des Tropierens einschliesst. Das Mittelalter freilich unterschied, wie sich

trotz der wechselnden Bezeichnung beider Formen in den Handschriften erkennen

lässt, zwischen dem eigentlichen Tropus und der Textierung. Und auch aus
der historischen Distanz fällt der Unterschied zwischen beiden Verfahren ins
Gewicht. Denn obschon die Texte gerade der frühen Prosula dem Gang der Melodie
so subtil folgen, dass sie einen aufschlussreichen Anhaltspunkt für deren
Verständnis und Lesung bieten, war eben mit dieser Form der Aneignung der Schritt
zu einer verändernden Bearbeitung vollzogen.
Darin ist die Textierung den komplexeren Verfahren des mehrstimmigen
Vortrags zu vergleichen, wie sie vom neunten Jahrhundert an in Lehrschriften belegt
sind: einem Organum, das sich nicht auf den parallelen Vortrag in gleichbleibenden

Intervallen oder auf die Ergänzung eines ausgehaltenen Grundtons
beschränkt, sondern den Gesang auch nach rein musikalischen Kriterien in kurze
Abschnitte gliedert, mit Spielregeln für die Gestaltung des Anfangs, der Mitte
und des Abschlusses. Die zunehmende Vielfalt solcher Spielregeln einer ad hoc-
Praxis des mehrstimmigen Vortrags und die Möglichkeit zur schriftlichen Fixierung

bestimmter Lösungen öffneten den Weg für die Bearbeitung liturgischer
Gesänge in der mehrstimmigen Komposition. Das ist - nach den ältesten Beschreibungen

und exempta zum mehrstimmigen Vortrag - vom frühen 11. Jahrhundert

an durch die Aufzeichnung ergänzender Stimmen und mehrstimmiger Sätze

ausserhalb der Lehrschriften und in liturgischen Quellen belegt. Die Geschichte
der mehrstimmigen Bearbeitung führte rasch zu verschiedenen Satzweisen, zu
deren Reflexion und seit dem späten 12. Jahrhundert in den Handschriften der
Pariser Musiker um die Notre Dame zu einer ersten Gliederung des Repertoires
auch nach Kriterien der musikalischen Gestaltung. Nur war diese Mehrstimmigkeit

bis ins 13. Jahrhundert in die Funktion der einstimmigen Gesänge und in die
Bedingungen ihres Vortrags eingebunden. Das betrafden Ort im Ritus, aber auch
die Abgrenzung dessen, was einstimmig blieb und was mehrstimmig vorgetragen
werden konnte, ad hoc und in den Verfahren einer schriftlosen Praxis oder eben
im komponierten Organum - bis hin zu den umfangreichen quadrupla Perotins,
bei denen die einzelnen Töne der Gregorianik weithin nurmehr das ausgehaltene
Fundament der kunstvollen formalen Architektonik und einer beziehungsreichen

musikalischen Gestaltung in der Fügung der Oberstimmen bildeten, die den

Klangeindruck prägen. Erst mit der weltlichen Motette des 13. Jahrhunderts gibt
es eine spezifisch mehrstimmige Gattung und damit auch die Reflexion anderer
Formen des Mehrstimmigen unter diesem Gesichtspunkt.

19



Eine der Voraussetzungen für die Sequenz lag in der textierenden Aneignung.
Das bestimmte auch ihren Ort im Ritus. Entscheidend aber war, dass das frühe
Mittelalter in der Sequenz zu einer neuen und eigenen Form der gesungenen
liturgischen Lyrik fand. Der Tropus blieb Aneignung und darin an die älteren
Gesänge gebunden. In der Sequenz wurde das Gefüge der liturgischen Gattungen
um eine neue Kunstform erweitert, die dann ihre eigene Geschichte hatte. Diesen
Schritt zeigt beispielhaft schon der Rückblick in der Widmung, die Notker der
Dichter um 900 seinem Liber Ymnorum voranstellte. Notker berichtet, wie er
rund vierzig Jahre zuvor durch einen Mönch aus dem 851 von den Normannen
zerstörten Kloster Jumièges eine Handschrift kennenlernte, in der die «überlangen

Melodien» des Alleluia mit Versen versehen waren. Wie das im einzelnen
aussah - ob das ganze Alleluia textiert war, nur einzelne Melismen oder der lange
wortlose «jubilus» mit der Wiederholung melodischer Abschnitte, der nach dem
Vers beim zweiten Vortrag des eigentlichen Alleluia angefügt wurde - wissen wir
nicht. Die Technik gefiel Notker, die Verse jedoch schienen ihm nicht vollkommen

genug. So entstanden seine ersten Sequenzen, die er selber als «Hymnen»
bezeichnete und die ihren Ort nach dem Alleluia hatten: an der Stelle des
wortübersteigenden «jubilus» ein kunstvoll gefugtes Preislied, dessen Text aufdas
Ereignis des Festes bezogen war.
Der Prosula entspricht die Sequenz im Gestaltungsprinzip: zu jeder Silbe ein
Ton. In der Disposition der Texte gab es verschiedene Formen. Geschichte
machte die neue Gattung in der strengen Reihung, bei der je zwei gleich lange
Abschnitte zur selben Melodie vorgetragen wurden. Im Westen waren diese
«Versiculi» im ausklingenden «a» des Wortes Alleluia gebunden. Notker
verzichtete auf diese Möglichkeit zugunsten seiner reinen Kunstprosa, deren
lyrischer Klang aus den parallelen Wortgruppen der Verse mit einer ebenso
gedankenreichen wie kunstvollen Fügung der Worte und Bilder übereinstimmt. - Die
Sequenz war gleichsam ein neuer «Psalm», ein neues «Loblied» aus dem Denken

und Kunstverständnis der eigenen Zeit. So sah es Notker wohl auch. Mit
dem Psalm teilte sie die Gliederung in zwei einander ergänzende Verse
beziehungsweise Versteile. Und der einfachen Rezitation der Psalmodie entspricht sie
im Klang darin, dass jede Silbe einen Ton trägt, dass die zusammengehörigen
Verse auch im musikalischen Vortrag einander ergänzen und dass sich die
Verspaare vielfach im Anfang beziehungsweise im Schluss entsprechen. Nur hatten
eben die Sequenzen «Melodien». Sie wurden neu geschaffen oder auch mit neuen

Texten versehen. Dabei folgte der eine seinem Modell bis ins einzelne der
Disposition, nahm ein anderer die Vorlage frei auf. Manchmal entstanden Text und
Musik zur gleichen Zeit. So bot die Sequenz im Rahmen der paarigen Gliederung
ihrer Abschnitte neuen Tendenzen Raum. Zu ihnen gehört seit dem elften
Jahrhundert ein Gestalten im Vers mit regelmässigem Sprachfall, aus der formprägenden

Kraft des Reims und in der Ordnung der Verse zur kunstvollen Strophe.
Darin entdeckte sich das Mittelalter nach der Sequenz ein weiteres Mal eine
Form der sprachlichen Fügung, wie sie von nun an für Jahrhunderte lyrisches
Gestalten bestimmte und in der Zeit der Klassik zum Inbegriff des Lyrischen
wurde. Gleich lange Verse gab es immer schon, und in der Liturgie vor allem im
Hymnus. Auch die Bindung im Reim hat ihre Geschichte: in einzelnen Texten,
in der Assonanz der «Prosula» und der französischen Sequenz, im gereimten

20



Hexameter des Mittelalters und in der Dichtung der Volkssprachen. Jetzt aber
wurde die Verbindung beider im klingenden Vers der Strophe zum tragenden
und formbildenden Prinzip.
Die Wandlung der Sequenz und anderer Gattungen ist der eine Aspekt des neuen
Dichtens in der Liturgie. Der andere lag in der Entstehung eines neuen liturgischen

Liedes, wie es um 1100 greifbar ist, als Gegenstück der ersten erhaltenen
Beispiele des europäischen Minnesangs im provenzalischen vers Wilhelms von
Aquitanien. Auch die neuen lateinischen Lieder hatten einen bestimmten Ort in
der Liturgie. Nur ist gerade in dieser Hinsicht der Unterschied zu den Erweiterungen

des frühen Mittelalters von besonderem Interesse. So enstand in der
Sequenz noch einmal eine Gattung, die das Gefüge der älteren Gesänge ergänzte
und bis über das Mittelalter hinaus als Gesang ein fester Bestandteil des Ritus
blieb. Die neuen Lieder der Zeit um 1100 hingegen traten in bestehende
Funktionen des Ritus ein, die auch vorher schon musikalisch ausgestaltet waren oder
zumindest ausgestaltet werden konnten: als Conductus waren sie an einen
liturgischen Gang gebunden - so vor allem an die actio, die mit der Lesung verbunden
war, der Epistel und des Evangeliums in der Messe sowie bei den Lesungen in
den grossen Hören des Offiziums -, und Gesänge zu den verschiedensten Prozessionen

im Ritus gab es eben lange schon, als Antiphon oder auch im neu gefügten
Versus; als Benedicamus traten die Lieder an die Stelle des einfachen Rufs
«Benedicamus Domino» zum Abschluss der Hören beziehungsweise der Messe
sowie an die Stelle der Antwort «Deo gratias», für deren Vortrag man sich
ausgewählter Melismen responsorialer Gesänge oder auch des Kyrie bedient hatte.
Dabei band man die neuen Verse darin an die ältere Funktion, dass die Worte
des Rufs im Abschluss der Lieder aufgenommen oder zumindest paraphrasiert
wurden ; so wie der frühe Conductus im Ausgang vielfach auf die Lesung und auf
die ihr verbundene Benedictio Bezug nimmt. Dass die neuen liturgischen Lieder
auch heute noch gelegentlich als «paraliturgisch» bezeichnet werden, entspricht
einem späteren Liturgieverständnis und insbesondere der durch Historismus und
Romantik geprägten und dann 1903 durch Pius X. sanktionierten Aufsicht, die
den «Gregorianischen Gesang» auch wesensmässig zum Massstab der « Kirchenmusik»

erhob. Die Konzentration der Erweiterung auf den formalen Ausbau
gefestigter Funktionen hingegen ist für die weitere Geschichte der Musik im Ritus
ebenso symptomatisch wie die Tatsache, dass der künstlerischen Gestaltung dabei

auch im Musikalischen ein neues Gewicht zukam.
Der eine Bereich, in dem sich damals für die Musik ein weites Feld auftat, war
die einstimmige Melodiegestaltung aus einem subtilen Zusammenhang zwischen
Musik und Text. Denn die neuen Tendenzen der Dichtung gingen mit einem
neuartigen und vielfaltigen melodischen Komponieren überein. Jedes Gedicht
hatte seine eigene Melodie. Die Formulierung konnte syllabisch, neumatisch
oder melismatisch sein und verband vielfach alle drei Möglichkeiten zur
beziehungsreichen und kunstvoll gebauten Liedstrophe. Die musikalische Linie
korrespondiert in immer wieder anderer Weise mit der Gliederung des Textes, sie

ist weithin durch die Deklamation geprägt und gelegentlich durch den besonderen

Charakter und den Sinn der Worte. Das gilt auch dort, wo die Überlieferung
eines Liedes im einzelnen stärkere Unterschiede der Formulierung zeigt. - Der
andere Bereich, in dem der musikalischen Gestaltung neue Perspektiven er-

21



schlössen wurden, war die Mehrstimmigkeit. So sind die neuen Lieder mit neuen
und nicht weniger vielfaltigen Formen des mehrstimmigen Setzens verbunden,
wie sie vor allem, wenn auch nicht ausschliesslich, aus dem Süden Frankreichs
belegt sind. Das ist die erste Mehrstimmigkeit im lateinischen Ritus, die nicht
mehr auf einer Verarbeitung vorgegebener Melodien beruht und ein Komponieren

aus der Spannung zwischen den Bedingungen des Textvortrags und einem
freien musikalischen Gestalten zeigt.
Die Liturgie blieb bis ins 13. Jahrhundert das Zentrum musikalischen Gestaltens.

Das Komponieren geschah im Einstimmigen wie im Mehrstimmigen aus
der festlichen Erweiterung des Gottesdienstes. Ebenso klar jedoch zeigen sich von
der Mitte des 12. zur Mitte des 13. Jahrhunderts die vielfältigen Konsequenzen
einer neuen Konzentration aufs Künstlerische in der musikalischen Ausgestaltung

der Liturgie. Symptomatisch dafür, bis zu welchem Extrem damals der Rahmen

des Ritus ausgeweitet werden konnte, ist das Fest der Subdiakone in der
Handschrift 263 des ausgehenden 12. Jahrhunderts aus Laon. So wurde an der
Kathedrale von Laon aus der vergleichsweise kurzen Abendhore der Epiphanie
ein «Completorium infinitum», dessen festliche Gesänge mehr als zwanzig Seiten

umfassen. Lind wenn sich im Abschluss dieser Feier die Rubrik findet «Tot
Benedicamus, quot novit quisque canamus», dann gab eben der liturgische Ort
einer Gattung den Anlass dazu, so lange zu singen, wie es dem Interesse der
Feiernden und ihrer Freude am kunstvollen Lied entsprach. Ein anderer Aspekt
betrifft den Umfang der neuen Kunstformen sowie ihr Gewicht gegenüber der
liturgischen Handlung und den älteren Gesängen. Das gilt für das einstimmige
Lied wie für die mehrstimmige Komposition und lässt sich im 13. Jahrhundert
an den weit angelegten Choralbearbeitungen des «Notre Dame »-Kreises wie an
den einstimmigen Tropen zu Sanctus und Agnus der Wolfenbütteler Handschrift
englischer Provenienz mit diesem Repertoire beobachten. So gab in diesen Tropen

die Erweiterung den Anlass zu einem geradezu schrankenlosen Spiel mit den

Möglichkeiten des virtuosen Solisten und den formelhaften Wendungen einer
neuen Melodiebildung. Entscheidend war schliesslich, dass die Pariser
Mehrstimmigkeit in einer ersten rhythmischen Aufzeichnungsweise zur Wiedergabe
proportionaler Werte dem Komponieren in grundsätzlicher Weise neue Wege
erschloss. Denn auch das geschah zwar zunächst und einschliesslich des
schöpferischen Rückgriffs auf die textierende Erweiterung bei der ältesten Motette im
Rahmen der Liturgie und zu deren festlicher Ausgestaltung, erwies sich aber eben

zugleich als eine der Voraussetzungen für den Schritt aus den Mauern der Kirche
hinaus. Dass damals das kompositorische Spiel mit den verschiedenen Möglichkeiten

einer neuen Stimme über dem Choral bis zu einer Klausel reichte, in der
die Melodie des Choralabschnitts «Dominus», wie die Bezeichnung «Nus-mi-
do» anzeigt, rückwärts erklang, blieb zwar ein Einzelfall, war aber durchaus
bezeichnend für eine Emanzipation des künstlerischen Interesses, die mit den
weltlichen Texten über einem liturgischen Tenor der vulgärsprachlichen Motette in
eine neue Epoche der abendländischen Musik führte.
Auch nach dem 13. Jahrhundert wurde der Ritus der lateinischen Liturgie
immer wieder und aus ganz unterschiedlichen Voraussetzungen zum Ort der
Entstehung neuer Formen und Gattungen: doch war der Rahmen für eine weitere
musikalische Ausgestaltung des Gottesdienstes abgesteckt. Das gilt sowohl für

22



die Vertonung allein der Texte wie auch für die Choralbearbeitung, sei es im Or-
dinarium der Messe, in der Motette der Renaissance oder auch in den neuen
Gattungen des konzertierenden Stils seit dem frühen 17. Jahrhundert, und das
schliesst die Instrumentalmusik ein : als Bearbeitung des Textgebundenen, an der
Stelle des Vokalen oder auch als ein Einschub im Ritus.

*

Die Liturgie lebt aus der Verbindung von Handlung, Wort und Gesang im
Gotteslob sowie im Vollzug der Eucharistie. Im Ritus hat sie zu sanktionierten
Ordnungen gefunden, und erst mit ihnen sind in der lateinischen Kirche Anteil und
Rolle der Musik nicht nur durch Aussagen und indirekte Zeugnisse belegt,
sondern auch in bestimmten Formen und in geschichtlich geprägten Gattungen
greifbar: als ein Aspekt des Sprachvortrags, aber auch mit allem Reichtum der
musikalischen Gestaltung; eine Handlung begleitend, oder auch als ein selbständiger

Teil des Gottesdienstes. Je stärker der Ritus gefestigt ist, desto mehr wird
die Entstehung neuer Formen und Gattungen zu einer Sache der Musik im Rahmen

der Liturgie. Umgekehrt führt die Frage nach der «Ableitung musikalischer
Formen und Gattungen aus dem Ritus» umso weiter ins Zentrum des liturgischen

Gestaltens, Denkens und der zugrundeliegenden Haltung, je stärker sie
sich auf die Verbindung von Handlung, Wort und Gesang im Werden und Wandel

des Ritus und seiner Voraussetzungen einlässt. So richtet sich aus dieser Frage
der Blick vor allem in die Frühzeit, und das heisst - sofern die Überlegungen zur
Einlösung am musikalischen Befund führen sollen-zunächst in die Jahrhunderte

des früheren Mittelalters, mit denen die schriftliche Überlieferung jener
Gattungen und ihrer lebendigen Erweiterung in der fränkischen Aneignung einsetzt.
Sie bedeuten, wie der erste Blick auf die Zeit bis ins 13. Jahrhundert zeigte,
einerseits einen Anfang, andererseits stehen sie eben im Abschluss einer langen
Zeit der schriftlosen Überlieferung, der allmählichen Verfestigung und der
ordnenden Redaktion. Damit sind die Fragen und Probleme angesprochen, die in
diesem Band unter drei Gesichtspunkten ausschnittweise aufgenommen und
zur Diskussion gestellt sind. Der erste betrifft die Voraussetzungen einer
Verfestigung des lateinischen Ritus in der Psalmodie der christlichen Frühzeit sowie
den Schritt zur Ausbildung einer der ältesten Gattungen des liturgischen Gesangs
auf der Grundlage der Psalmodie im Graduate. Beim zweiten geht es um den

Brückenschlag zwischen den indirekten Zeugnissen sowie frühen Textquellen
und dem Befund der notierten Handschriften. Der dritte Gesichtspunkt schliesslich

gilt Fragen, die sich aus der Erweiterung des älteren Bestands im Tropus
ergeben, insbesondere hinsichtlich des Verhältnisses zwischen Musik und Text.

Die frühe Zeit lässt die Probleme, die mit der Frage nach dem Verhältnis
zwischen Funktion, Gattung und Form im liturgischen Gesang des lateinischen Ritus

aufgeworfen sind, in aller Schärfe hervortreten. Das betrifft zunächst die
Tatsache, dass die einschlägigen direkten und indirekten Zeugnisse der Geschichte
des Kults und der ihn tragenden Institutionen sehr ungleichmässig erschlossen
sind und dass auch das Erschlossene bisher nur bruchstückhaft unter diesem Ge-

23



sichtspunkt ausgewertet wurde. Und das gilt im weiteren fur ein Dilemma, das

bei der Arbeit an diesen Fragen immer wieder auftaucht. So steht der grundsätzliche

Zusammenhang der musikalischen Gestaltung mit Text, Funktion und
Ausführenden als ein zentraler Aspekt der liturgischen Einstimmigkeit ausser
Frage: Singen und Sagen sind über die Frühzeit hinaus so eng miteinander
verhängt, dass der musikalische Befund nur sehr bedingt ohne den Text und seinen
Ort in der Liturgie zu verstehen ist und dass die Stellung im Ritus in handfesten
Fakten der musikalischen Gestaltung und der Gattungsgeschichte ihren Niederschlag

fand. Nur führt der Versuch, diese Zusammenhänge der Entstehung und
des Wandels musikalischer Formen und Gattungen in ihren Voraussetzungen zu
verstehen und im einzelnen sowie am Material dingfest zu machen, allenthalben
vor offene Fragen und ungelöste Probleme. Das kam schon eingangs mit der
wahrscheinlichen, aber bis heute historisch nicht befriedigend abzusichernden
Prägung der Offertorien durch eine hoch spezialisierte Gesangsgruppe der Schola
zur Sprache. Ohne Übertreibung lässt sich feststellen, dass bei der Frage nach
dem Verhältnis zwischen liturgischer Funktion, Text und Musik bis ins hohe
Mittelalter hinein gerade die offensichtlichen Zusammenhänge im Generellen
die spezifische Problematik im Einzelnen eher verstellt als erhellt haben.
Schliesslich fällt ins Gewicht, dass gerade bei der Erforschung der Liturgie und
des Gesangs verständlicherweise die Kontinuität von einer christlichen Frühzeit
her ungleich stärker aufgesucht und betont wurde als mögliche Brüche und
Neueinsätze und dass die Überbrückung offener Fragen nicht zuletzt durch dogmatische

Grundpositionen einer Verbindung von Glauben und Historie geprägt
war. Angesichts dieser Voraussetzungen geht es bei dem hier aufgenommenen
Thema heute nicht zuletzt darum, in einem Ineinander genereller Thesen und
ungelöster Einzelfragen Probleme freizustellen, sinnvolle Fragen zu formulieren
und sich über mögliche Lösungsstrategien zu verständigen.
Offen ist ja bezeichnenderweise selbst die Frage, wieweit die Melodiefassungen
der älteren Gesänge zur Messe und zum Offizium vor die fränkische Rezeption
zurückgehen und wieweit sie durch diese geprägt sind. Dass die «Gregorianik»
das Resultat einer sehr bewussten Redaktion bietet, bestätigen die beiden anderen

erhaltenen Choralfassungen des lateinischen Ritus: die Mailänder Überlieferung

der «ambrosianischen» Liturgie und insbesondere das sogenannte
«altrömische» Repertoire einiger Handschriften des hohen Mittelalters. Das
«Altrömische» trägt sichtlich die Zeichen einer verändernden mündlichen Überlieferung

bis in die Zeit der ältesten erhaltenen Quellen des 11. und 12. Jahrhunderts
und es zeigt in verschiedener Hinsicht die Konsequenzen des Kontakts mit dem
römisch-fränkischen Repertoire. Andererseits geht das Altrömische im
Grundbestand aufeine Choralfassung vor der Redaktion zurück, die in den Quellen der
fränkischen Rezeption vorliegt. Der Vergleich der Fassungen erlaubt den Rück-
schluss zumindest auf Grundzüge des Älteren und damit zugleich auf die
Kriterien jener Redaktion. Sie betreffen allgemeine Merkmale des Stils, dann
insbesondere das Verhältnis zwischen Musik und Text und nicht zuletzt eine Formulierung

der Gesänge nach Kriterien der acht Kirchentonarten. Dass diese Tonar-
ten im Kontext der karolingischen Renaissance zum ersten Mal Gegenstand der
lateinischen Lehre sind und dass damals die Sicherung des Überkommenen auch
mit den Verfahren einer neuartigen musikalischen Schrift geschah, gehört zu den

24



Argumenten derer, die in der Redaktion einen Aspekt der fränkischen Rezeption
sehen. Zu fragen aber ist heute aufs neue, wieweit die Gregorianik auf eine
Tonartenlehre vor der Rezeption verweist, wieweit die Redaktion eine Konstanz der
Überlieferung auch vor der Schrift sicherstellte, in welchem Kontext und aus
welchen Voraussetzungen sie möglich gewesen wäre, was dazu an Quellen des
siebten und achten Jahrhunderts beizubringen ist und wie sich zu diesen Fragen
die indirekten Zeugnisse einer Rezeption der cantilena romana auch schon vor
dem Einsatz Karls und seiner Gelehrten verhalten.
Offen ist sodann weiterhin, wie es um die historischen Umstände einer Arbeit an
den Gesängen steht, die der Mythos auf die Person Gregors des Grossen konzentrierte.

Das gilt für die Texte wie für deren musikalische Gestalt und beinhaltet
die Frage, was im einzelnen jene ordnenden Bemühungen einschlössen, die die
erzählenden Quellen den Päpsten vom fünften zum siebten Jahrhundert
zuschreiben. Das betrifft die historische Schichtung der Gesangstexte nach Gattungen,

Festen und nicht zuletzt aufgrund der in ihnen greifbaren Fassungen einer
älteren lateinischen Bibelübersetzung, der Vetus latina. Das schliesst neben einer
langen schriftlosen Tradition der musikalischen Formulierung aufgrund
bestimmter Wendungen und eines Grundbestands von Formeln im Rahmen eines
rezitativischen Modells die Möglichkeit älterer Redaktionen und nicht zuletzt
der künstlerischen Neugestaltung ein. Und das fordert gegenüber der Grundhaltung

der älteren Forschung eine kritische Prüfung gerade der Quellen und
Aussagen, die das harmonisierende Gesamtbild einer kontinuierlichen Entwicklung
stören.
Offen sind schliesslich grundsätzliche Aspekte einer Rückfrage an die tragenden
Institutionen, ihre Voraussetzungen und ihre Wandlungen. Das gilt für die
«Mönche» der Basilikaklöster wie für die vielgenannte römische «Schola can-
torum» und ihre Rolle im grossen Stationsgottesdienst, der dann für die fränkische

Rezeption entscheidend war. Mit ihm waren die Gesänge der Messe
endgültig zu einer Sache der Spezialisten geworden. Und auch hier ist zu fragen,
wieweit - über den generellen Hinweis auf die selbstverständlichen Konsequenzen
dieses Schritts hinaus - konkretere Folgerungen für die Schichtung der Gesänge
und insbesondere für ihre musikalische Gestaltung möglich sind.
Im Blick auf diese Voraussetzungen ist die fränkische Rezeption für die hier
aufgenommenen Fragen nicht zuletzt darin von besonderem Interesse, dass sich bei
ihr konkret nachvollziehen lässt, wie die programmatische Sicherung des
Überkommenen mit dessen schöpferischer Erweiterung übereinging. Dass dabei der
Introitus einen bevorzugten Gegenstand der Tropierung bildete, dürfte nicht nur
mit seiner Stellung am Beginn der Messe und mit einem symptomatischen Wandel

in der Funktion zusammenhängen, sondern auch aus einer Verlagerung in
den tragenden Institutionen zu verstehen sein, in der wohl ein Schlüssel zum
Verständnis des Tropierens überhaupt liegt. Der Wandel der Funktion betrifft den
Schritt von einem Begleitgesang zum festlichen Einzug des Klerus im römischen
Stationsgottesdienst zu einem Eingangsgesang der Messe. Das geschah schrittweise,

brachte mit der Verkürzung des Weges dort, wo die Sakristei in der Nähe
des Altars lag, eine Reduktion der Psalmodie auf einen einzigen Vers, findet aber
bereits kurz nach der Mitte des achten Jahrhunderts in einer Anweisung seinen

Niederschlag, in der es heisst, dass der Introitus «cum psalmo et gloria» auch dort

25



beizubehalten sei, wo nur der Zelebrant die Messe vollzieht3. Die Überlieferung
zeigt klar, dass der Ort der Tropen das Kloster war. Ein entscheidender Aspekt
der fränkischen Rezeption bestand nun aber darin, dass die Abtei, als eine
Klosterstadt, in umgreifender Weise das Gottesdienstsystem der römischen Stadtkirche

übernahm. Damit erhielt die Messfeier in der monastischen Kommunität
einen neuen Stellenwert: «Sie wird integraler Bestandteil der Gottesdienstordnung,

die die Mönchsgemeinde in eigener Autonomie zu erfüllen hat. Die
Eucharistie kommt nicht mehr nur gleichsam von aussen, von der Gemeindekirche
her, in das Kloster. Die Mönchskommunität steht nun auch in einem anderen
Verhältnis zur Eucharistiefeier als die übrigen Laien. Sie trägt unmittelbare
Verantwortung, dass Eucharistie stattfindet und wie sie gehalten wird. Die Eucharistie

gehört nun zu den eigentlichen monastischen Pflichten, weil die Klosterliturgie

Repräsentation einer Stadtliturgie geworden ist.»4 Dieser Verlagerung
des Introitus von der römischen «Schola cantorum» in den Mönchschor, von
einer spezialisierten Sängergruppe in den Kreis der Feiernden entsprechen die
Tropen in ihrer Sprachhaltung - in dem «Wir» und in dem «Uns», mit dem der
Einleitungsteil zum Vortrag auffordert -, in der applicatio wie im theologie- und
bildungsgeschichtlichen Hintergrund der Texte. Und auch die Tatsache, dass die
Handschriften bei vielen Festen mehr Tropierungen bieten als sie selbst für einen
mehrfach erweiterten Introitus benötigt werden, dürfte nicht nur auf eine Sammlung

zur freien Verfügung nach dem Entscheid des Cantors zurückgehen, sondern
auch damit zusammenhängen, dass eben jene Ausrichtung nach dem Vorbild
der römischen Stadtkirche eine weitere Verwendung des Introitus in der collecta
und einer missa matutinalis der fränkischen Klosterstadt mit sich brachte. Das
zeigt einmal mehr, welche Konsequenzen aus der hier aufgenommenen Frage
nach dem Verhältnis zwischen Funktion, Gattung und Form im liturgischen
Gesang für eine Interpretation des Befundes dann zu erwarten sind, wenn die
Einbindung der Gesänge in die Liturgie und ihren Ritus als ein komplexes Problem
ernst genommen wird.

3 «Hoc tarnen sciendum est magnopere atque tenendo in cenubiis, sive in civitatibus, vei in vicis, aut
ubicumque sacerdus missas celebravit, sive dominicis seu cottidianis diebus, vel in aliis solemnita-
tibus tarn sanctorum quam et reliquorum martirum, sive cum clero puplice, vel etiam cum duabus
aut unum ministrum, vel etiam si singolorum sacrificium Deo obtulerit, observare debit, ut semper
ad introitum antephona cum psalmo et Gloria adiungat.»(Orc/o romanus XV.121 : ed. Andrieu III,
120).

4 So die zusammenfassende Formulierung in der grundlegenden Arbeit zu diesen Fragen von Angelus
Albert Häussling, der die vorliegende Einführung auch in anderen Akzenten des Gesamtbildes
verpflichtet ist: Mönchskonvent und Eucharistiefeier. Eine Studie über die Messe in der abendländischen

Klosterliturgie des frühen Mittelalters und zur Geschichte der Messhäufigkeit, Münster 1973,
314/315 (Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 58).

26


	Funktion, Gattung und Form im liturgischen Gesang des frühen und hohen Mittelalters - eine Einführung

