
Zeitschrift: Schweizer Beiträge zur Musikwissenschaft : Publikationen der
Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft. Serie 3

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 4 (1980)

Artikel: Luigi Dallapiccolas "Goethe-Lieder"

Autor: Horst Neumann, Peter / Stenzl, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835368

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835368
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Luigi Dallapiccolas „Goethe-Lieder"

PETER HORST NEUMANN UND JÜRG STENZL

Peter Horst Neumann

Textveränderung durch Musik1

Die Frage nach der Angemessenheit von Musik und Poesie bei Vertonungen ist eine der

unerledigten Fragen der Ästhetik. Man stellt sie auch nicht in der Hoffnung auf eine
endlich beruhigende Antwort, sondern um einer speziellen Beunruhigung rechtzugeben,
die ein wesentliches Element der ästhetischen Erfahrung ist, wenn Wort- und Tonkunst
gleichzeitig wahrgenommen werden. Diese Beunruhigung muss sich verstärken, sobald
Text und Musik die künstlerischen Standards verschiedener Epochen repräsentieren wie in
Dallapiccolas Goethe-Liedern. Die noch weiter gehende Frage, ob es im Verhältnis von
Musik und Dichtung eine Angemessenheit überhaupt geben könne, wird meist mit Ja

beantwortet, gelegentlich etwas rasch. Jeder beruft sich auf seine eigenen Hörerfahrungen,
es fehlt nicht an Beispielen. Sollte auch jedem dieser subjektiven Beweisstücke die letzte
Verbindlichkeit fehlen, so müsste ihre Fülle am Ende die Zweifel doch zerstreuen. Die

Ratlosigkeit beginnt beim Vergleich. Wie ist es möglich, dass wir zwei oder mehrere

Vertonungen eines Gedichtes und sogar Kompositionen aus verschiedenen
musikgeschichtlichen Epochen als text-adäquat empfinden, Reichardts schlichtes Strophenlied
Kennst du das Land ebenso wie die musikalische Auslegung derselben Verse durch Hugo
Wolf? Offenbar deshalb, weil jene Angemessenheit, die wir im Verhältnis von Wort und
Ton zu erfahren glauben, ein Phänomen des perspektivischen Wahrnehmens ist.
Sicher wird der naive Hörer immer einer Vertonung den Vorzug geben, die seinen
Hörgewohnheiten am nächsten steht. Der „historisch" Hörende, der die geschichtlichen
Voraussetzungen einer Komposition zu bedenken versucht, muss dagegen die Möglichkeit
verschiedener Angemessenheiten anerkennen. Die historische Gleichzeitigkeit der stilistischen

Standards kann kein ausreichendes Kriterium für die Angemessenheit von Text und
Musik sein.
Dies ist leider nur eine negative Bestimmung; es könnte aber sein, dass sich die
textmusikalische Adäquatio überhaupt nur in Negationen erfassen lässt. Sie ist eine
rezeptionsästhetische Kategorie, sie entzieht sich ebenso den normativen Voraussagen wie den

analytischen „Beweisen". Auch die umfassendste Analyse wird unsere ästhetische Erfahrung

immer nur teilweise rationalisieren. Sie mag das Hörerlebnis ergänzen und bestätigen
und so eine andere Qualität der Wahrnehmung vorbereiten, sie muss aber schliesslich
selbst durch neue ästhetische Erfahrung bestätigt werden.

1 Dieser Aufsatz ist aus der Zusammenarbeit mit Jürg Stenzl in Lehrveranstaltungen an der Universität

Freiburg/Schweiz entstanden. Stenzl behandelt in einem parallelen Aufsatz die musikalische
Eigenart der Goethe-Lieder. Diese Rollenverteilung verschleiert zwar die gegenseitigen Abhängigkeiten,

erleichterte aber die Formulierung dessen, was gemeinsam bedacht wurde.

171



Noch eine andere Vorüberlegung ist nötig, ehe wir uns den Goethe-Liedern von Luigi
Dallapiccola zuwenden. Sie betrifft das Problem der Textveränderung durch Musik. Man

vergisst leicht, dass jede musikalische Textaneignung immer bereits eine Textveränderung
bedeutet. Dazu bedarf es nicht einmal äusserer Eingriffe wie Wiederholungen, Kürzungen,
Einschübe oder des Umstellens von Versen und Strophen. Schon das Zusammentreten von
Wort und Musik lässt uns Texte als andere wahrnehmen. Ob wir diesen Veränderungs-
Effekt als Steigerung oder Verfremdung der poetischen Intention empfinden, bleibt von
zweitrangiger Bedeutung. Selbst die vor-Schubertsche Liedästhetik, der Goethe in seinem
musikalischen Konservativismus anhing, konnte kein Gedicht unberührt lassen. Zwar
verpflichtete sie den Komponisten zur Pietät gegenüber den Versen, sie hielt ihn zu musikalischer

Kommodität, schlichter Sangbarkeit, „natürlichen" Intervallen, sparsamer Chroma-
tik und Modulation, zu musikalischer Assistenz beim Deklamieren der Dichterworte an.
Aber der Schritt vom Gedicht zum Lied führt auch hier über eine Schwelle, hinter der wir
den Text als einen anderen aufnehmen müssen. Und um so stärker verändernd wirkt die

Musik, je ausgeprägter ihr individuelles, je entfernter vom Text ihr historisches Idiom ist.
Zwar hat sich das Liederkomponieren vor Beethoven und Schubert als ein musikalisches
Präsentieren von Gedichten verstanden, und es mag historisch sinnvoll sein, dieses
Selbstverständnis den späteren musikalischen Text-Interpretationen entgegenzustellen — was
beide aber wirklich trennt, ist schliesslich nur ihre andere Intention.
Warum vergessen wir die historische, vor allem aber auch die mediale Verschiedenheit von
Wort und Musik beim Hören so leicht? Weil uns in jedem wort-musikalischen Werk die
Texte immer bereits als musikalisch gedeutete Texte begegnen. Damit ist der musikalischen

Analyse eine unüberschreitbare Grenze gezogen. Wenn im ersten der Goethe-
Lieder von Dallapiccola die Zwölftonreihe, die durch das ganze Werk hin mit der Gestalt
Suleikas verbunden bleibt, erstmals zu den Worten „Allgegenwärt'ge, gleich erkenn ich
dich" erklingt, wird man aus der Kenntnis des Ganzen diese Zuordnung als eine Illuminierung

der gesungenen Worte verstehen. Ebenso sinnvoll und intellektuell befriedigend muss
es sein, wenn wir bemerken, dass im fünften Lied („Der Spiegel sagt mir") die B-Klarinette
in Takt 2 mit der „Spiegelung" der gesungenen Tonreihe einsetzt. In beiden Fällen handelt

es sich um die geistreiche Ausnutzung traditioneller Möglichkeiten des polyphonen
Satzes in textillustrierender, mimetischer Absicht. Die Beschreibung der kompositorischen

Mittel, die in den Dienst der Textdeutung treten, kann nur Deutungs-Absichten
des Komponisten zu erkennen geben, nie einen Deutungs-Effekt.
Dallapiccolas Goethe-Lieder für Mezzosopran und drei Klarinetten, dodekaphon komponiert,

sind ein besonders interessantes Dokument der neueren musikalischen Goethe-

Rezeption. Zwar ist die Dodekaphonie seit mehr als einem halben Jahrhundert ein
verbreitetes Idiom der modernen Musik, hinter der Selbstverständlichkeit ihres Gebrauchs
steht aber die Entwicklung neuer Hörgewohnheiten bis heute zurück. Man könnte sogar

sagen, dass die von Schönberg durchgesetzte Weise des Komponierens ihre anhaltende
Modernität gerade der Eigenschaft verdankt, neue Hörgewöhnungen zu behindern. Dies
auch deshalb, weil der Gegensatz zur vor-dodekaphonen Musik weiterbesteht, die in
Konzertsaal und Unterricht die alten Musikerwartungen lebendig erhält. Die Anwendung der
Zwölftontechnik bei der Vertonung Goethescher Gedichte dürfte deshalb beim grösseren

172



Teil des deutschsprachigen Konzert-Publikums zu einem Befremden führen, von dem man
vermuten kann, dass es sich von den auch bei traditionellen Werken möglichen
Fremdheits-Erfahrungen vor allem dadurch unterscheidet, dass sich die Verhältnisse, die sonst
für die gleichzeitige Wahrnehmung von Text und Musik gelten, hier auf prekäre Weise

verdrehen. Goethes Verse gehören einer fernen Epoche an; ihre Dichtungs-Sprache ist in
die literarischen Konventionen eingegangen, deren Überwindung eine wesentliche Voraussetzung

der modernen Poesie ist. In der Verbindung mit neuer Musik werden diese Verse

nun aber als etwas besonders Vertrautes empfunden, und dies nicht etwa dank der

Überredungskraft der Musik, sondern vielmehr gegen eine Musiksprache, die noch immer
Irritationen bewirkt, obwohl sie seit über fünfzig Jahren gebräuchlich ist. Die prinzipielle
Fremdheit der historischen Dichtung erscheint gegenüber der anders begründeten, offenbar

stärkeren Fremdheit der modernen Musik als Vertrautheit. Wie es eine historisch
„falsche" Vertraulichkeit gibt, so gibt es eben auch eine historisch „falsche" Fremdheit.
Durch ihr Zusammenwirken entsteht für die Goethe-Lieder von Dallapiccola eine
Rezeptions-Barriere, die der Hörer überwinden muss, will er zu jener perspektivischen
Wahrnehmung gelangen, die nicht von vornherein eine positive Antwort auf die Frage nach der

Angemessenheit von Musik und Gedicht ausschliesst. Die historische Differenz zwischen
den ästhetischen Standards von Text und Musik wird also im Fall dieser Lieder wegen der

ungleichen Geläufigkeit der ihnen zugeordneten Konventionen der Wahrnehmung besonders

stark empfunden werden. Entsprechend gross ist die textverändernde Wirkung der
Musik. So zweifelsfrei wir sie erfahren, so hoffnungslos ist der Versuch, sie in Worte zu
fassen.

Um so spektakulärer sind Textveränderungen, die bereits im Vorfeld des Komponierens
geschehen sind. Sie lassen sich leicht beschreiben, und ebenso leicht fällt uns ihre Kritik.
Dallapiccola hat sieben Vierzeiler aus dem „West-östlichen Divan" gewählt, sechs aus dem

„Buch Suleika", einen aus dem „Buch der Betrachtungen". Vier davon sind Partikel aus

mehrstrophigen Gedichten, deren Textgestalt der Willkür des Komponisten zum Opfer
fiel. Dass es sich um „geschickte" Zerschneidungen handelt, die eine wirkliche Vertrautheit

mit Goethes Altersdichtung bezeugen, wird auch anerkennen, wer den Vorgang selbst

etwa für unschicklich hält. Dass solche Willkür aber eine geradezu philologische Sorgfalt
gegenüber den bevorzugten Versen nicht ausschliesst, ja dass Respekt und Eigenwille
einander ergänzen können, erkennt man als die Besonderheit dieser Goethe-Aneignung,
wenn man jenen Brief Dallapiccolas an seinen Mailänder Verleger Suvini Zerboni (30. Mai

1953) liest, in dem sich der Komponist besorgt zeigt, die Apostrophen im Text der

Goethe-Ausgabe von Gräf (z. B. Allgegenwärt'ge) möchten nicht authentisch sein, da sie

in Burdachs Ausgabe fehlen2. (Dallapiccola hat in seinem Einführungs-Text den
literarischen Bildungsweg skizziert, auf dem die Gestalt der Suleika ihm wichtig wurde. Er hebt
darin besonders die Identität von Suleika mit Potiphars Weib hervor, auf die er durch
Thomas Manns Joseph-Ykomm aufmerksam wurde.3)

2 Fiamma Nicolodi (Ed.), Luigi Dallapiccola, Saggi, Testimonianze, Carteggio. Milano 1975, 87.
3 Katalog Edizioni Suvini Zerboni, Milano 1953, S. 9. (in englischer Sprache), deutsch unten, 192.

173



Das Wissen um die vollständige Gestalt der berühmten Gedichte wird beim Hörer vermutlich

die Wirkung der Komposition beeinträchtigen. Dallapiccolas Eingriffe in die Texte
sind aber die notwendige Voraussetzung für den zyklischen Zusammenhang der sieben

Vierzeiler, deren Auswahl und Anordnung selbst eine Art Kunstleistung genannt werden
dürfen. Man erkennt deren geistigen Rang, sobald man aus der Partitur begriffen hat, was
in dieser Strophen-Folge für die Musik vorbereitet wird. Wie die vorausgegangenen Lieder-
Folgen Dallapiccolas, die Liriche greche (1942/45), die Rencesvals (1946) und die Quatro
liriche di Antonio Machado (1948), sind auch die 1953 veröffentlichten Goethe-Lieder
ein durchgestalteter Zyklus, in dem der einzelne Satz eine festumrissene Position innerhalb

des Ganzen besitzt. Diese Einheit der Teile ergibt sich nicht nur aus der strengen
musikalischen Faktur, sie entsteht ebenso aus dem innern Zusammenhang der Texte,
einem Zusammenhang, der die geistige und sprachliche Einheit des Goetheschen Divan
zwar zur Voraussetzung hat, sich zuletzt aber dem inspirierten Arrangement des Komponisten

verdankt.

Die folgenden Anmerkungen zu den sieben vertonten Strophen gehen von der Originalgestalt

der Gedichte aus, um das Ausmass und die Wirkungsabsicht der Text-Veränderung
und des zyklischen Baus zu verdeutlichen.

1. Lied

Dallapiccola hat im ersten Lied von den vierundzwanzig Versen des Schluss-Ghasels aus

dem „Buch Suleika" nur vier vertont. Die komponierte Strophe eröffnet bei Goethe eine

Litanei auf Suleika. Die in der Form des Ghasels vorgegebene orientalische Beredsamkeit

bringt immer neue Attribute der Geliebten ins Spiel: eine enthusiastische Deklination
ihres Wesens.

IN tausend Formen magst du dich verstecken,
Doch, Allerliebste, gleich erkenn ich dich;
Du magst mit Zauberschleiern dich bedecken,
Allgegenwärtige, gleich erkenn ich dich.

An der Zypresse reinstem jungem Streben,
Allschöngewachsne, gleich erkenn ich dich;
In des Kanales reinem Wellenleben,
Allschmeichelhafte, wohl erkenn ich dich.

Wenn steigend sich der Wasserstrahl entfaltet,
Allspielende, wie froh erkenn ich dich;
Wenn Wolke sich gestaltend umgestaltet,
Allmannigfaltige, dort erkenn ich dich.

An des geblümten Schleiers Wiesenteppich,
Allbuntbesternte, schön erkenn ich dich;
Und greift umher ein tau send arm'ger Eppich,
O Allumklammernde, da kenn ich dich.

174



Wenn am Gebirg der Morgen sich entzündet,
Gleich, Allerheiternde, begrüß ich dich;
Dann über mir der Himmel rein sich ründet,
Allherzerweiternde, dann atm ich dich.

Was ich mit äusserm Sinn, mit innerm kenne,
Du Allbelehrende, kenn ich durch dich;
Und wenn ich Allahs Namenhundert nenne,
Mit jedem klingt ein Name nach für dich.*

Dallapiccolas Schnitt nach dem vierten Vers macht aus Goethes Ghasel ein Epigramm.
Epigrammatisch sind auch alle übrigen Vierzeiler des Zyklus. Die Fragmentierung zum
Epigramm folgt also einem Prinzip, das Auswahl und Zusammenstellung der sieben

Strophen bestimmt. — Man darf das Sich-Offenbaren Suleikas „in tausend Formen" einen
erotischen Pantheismus nennen, ohne dem Wort damit etwa eine säkularisierte Bedeutung
zu geben. Suleikas Attribute (Allgegenwärtige sind nach dem Vorbild mystischen
Sprachgebrauchs gebildet. Es ist ein superlativisches Sprechen, das den Namen der Geliebten

sogleich in die Nähe des Gottesnamens rückt; die Engführung beider Namen ist die

Pointe des Goetheschen Ghasels. Diese Engführung, die das Gedicht beschliesst, hat Dalla-

piccola dennoch in seinen Zyklus eingebracht: im abschliessenden Epigramm, das die

Unmöglichkeit ausspricht, Gott und die Schönheit in der Fülle ihrer Erscheinungen zu
begreifen. Dadurch wird der Grundgedanke des (verkürzten) Ghasels nicht nur in den

Zyklus hinübergerettet: er erweist sich (man lese den Text auch des fünften Liedes!) als

der Grundgedanke des ganzen Werkes. Die erste Zeile des ersten Liedes („In tausend

Formen magst du dich verstecken") ist darum mehr als nur die Initiale des Zyklus. Die ihr
zugewiesene Ton-Reihe exponiert das musikalische Material, aus dem sich die Komposition

entwickelt.

2. Lied

Der vertonte Vierzeiler leitet bei Goethe ein dreistrophiges Frage-Antwort-Spiel zwischen
Suleika und Hatem ein:

Suleika

DIE Sonne kommt! Ein Prachterscheinen!
Der Sichelmond umklammert sie.

Wer konnte solch ein Paar vereinen?
Dies Rätsel, wie erklärt sich's? Wie?

Hatem

Der Sultan könnt es, der vermählte
Das allerhöchste Weltenpaar,
Um zu bezeichnen Auserwählte,
Die tapfersten der treuen Schar.

Auch sei's ein Bild von unsrer Wonne!
Schon seh ich wieder mich und dich,
Du nennst mich, Liebchen, deine Sonne,

Komm, süßer Mond, umklammre mich!

* Alle „Divan"-Texte nach Ernst Grumachs historisch-kritischer Ausgabe, Berlin 1952. 175



Da Mond und Sonne alte erotische Symbole der Dichtersprache sind, ist in Suleikas Frage
eine Antwort zwar bereits vorgegeben, verloren geht aber die Eleganz der doppelten
Rätsellösung — erst eine heraldische (ein Orden, mit dem der Sultan seine „tapfersten"
auszeichnet), dann die erotische Erklärung —, und mit ihr der geistreiche Charme des

Gedichts. Bei einer solchen Verlustanzeige hat man freilich nur die Dichtung im Auge. Die

Partitur-Analyse macht deutlich, welchen Gewinn die Musik der isolierten Strophe
zubringt.

3. Lied

Der Text des dritten Liedes hat die von Goethe gewollte Vollständigkeit. Er spricht von
der verwundenden und heilenden Wirkung der Liebe, und er ist, was die voranstehenden
Gedichte erst durch die Textverkürzungen wurden: ein Epigramm.

LASS deinen süßen Rubinenmund
Zudringlichkeiten nicht verfluchen;
Was hat Liebesschmerz andern Grund,
Als seine Heilung zu suchen?

4. Lied

Die Kürzung des folgenden Gedichtes auf seine letzte Strophe ist sicher der
schwerwiegendste Verstoss gegen Goethes Intention in diesem Zyklus:

Suleika

AN des lust'gen Brunnens Rand,
Der in Wasserfäden spielt,
Wüßt ich nicht, was fest mich hielt;
Doch da war von deiner Hand
Meine Chiffer leis gezogen:
Nieder blickt ich dir gewogen.

Hier, am Ende des Kanals
Der gereihten Hauptallee,
Blick ich wieder in die Höh,
Und da seh ich abermals
Meine Lettern fein gezogen:
Bleibe, bleibe mir gewogen!

Hatem

Möge Wasser springend, wallend,
Die Zypressen dir gestehn:
Von Suleika zu Suleika
Ist mein Kommen und mein Gehn.

176



Auf eine Analyse des kunstvollen Textes soll hier verzichtet werden. Es ist deutlich, dass

die abschliessende Hatem-Strophe die Wirkung einer Coda besitzt und dass ihre Emphase
in einem artistischen Kalkül steht, von dem die isolierten Verse nichts ahnen lassen. Der

Komponist hat diesen Vierzeiler genau in der Mitte des Zyklus plaziert. Die arithmetische
Achse, um die sich die sieben Epigramme ordnen, verläuft zwischen der zweiten und der

dritten Zeile: nach dem Doppelpunkt, so dass in der Mitte des Werkes, das die Gestalt
Suleikas musikalisch verherrlicht, das Zeitwort „gestehen" und die Wortgruppe „von
Suleika zu Suleika" erscheinen. Dabei deuten die Richtungsadverben „von" und „zu" auf
den Ort der Liebe, nämlich auf das liebende Ich, das sich von Suleika her und zu ihr hin
als liebend begreift. (Wobei an zwei andere Suleika-Verse erinnert sei: „Denn das Leben

ist die Liebe, / Und des Lebens Leben Geist.")

5. Lied

Der nächste Vierzeiler steht in dieser Lorm am Ende des „Buches der Betrachtungen".
Das Epigramm entfaltet den visuellen und kontemplativen Doppelsinn des Wortes

„Betrachtung":

Suleika spricht

DER Spiegel sagt mir, ich bin schön!
Ihr sagt, zu altern sei auch mein Geschick.
Vor Gott muss alles ewig stehn,
In mir liebt Ihn, für diesen Augenblick.

Suleika spricht in diesen Versen als Dialektikerin und als Mystikerin. Als Dialektikerin,
indem sie den Gegensatz von Vergänglichkeit und Ewigkeit in der Goetheschen Denkfigur
der „Dauer im Wechsel" aufhebt. Als Mystikerin, indem sie die irdische Schönheit als eine

Verkörperung des Göttlichen begreift. (Das Spiegelmotiv ist bereits in den Lais-Versen der

Anthologia Graeca vorgebildet.) Die ihrer selbst bewusste Schönheit hat das Wort. Ohne

dass dabei die erotische Koketterie und der in der Spiegelsituation vorgegebene Narzissmus

verloren gingen, sind Selbst- und Gottesliebe, Selbstgefallen und Gottgefälligkeit
eines. Suleika empfiehlt sich als das Objekt solcher doppelt gerichteten Liebe. Ihre
Kühnheit geht sogar soweit, sich nicht etwa nur dem einen Geliebten (Hatem) zum Lieben
anzubieten: ihre Anrede geschieht im Plural („in mir liebt ihn"). Wie eine Monstranz des

Göttlichen bietet sie sich dar als eine von vielen, vielleicht allen zu Liebende. Der
Vierzeiler ist ein grosser Augenblick Goethescher Alterslyrik, und es spricht für Dallapiccolas
Kennerschaft, dass er diese Strophe in seinem Zyklus nicht missen wollte.

177



6. Lied

Wiederum eine Suleika-Strophe. Im Divan eröffnet sie ein siebenstrophiges dialogisches
Gedicht: Hatem beantwortet Suleikas Frage mit einer Gegenfrage, die durch Suleika in
der Schlussstrophe überraschend befriedigt wird. Auf diese Antwort zielt das Gedicht,
und es bedarf des ganzen Gedichtes, um sie vorzubereiten:

Suleika

KAUM daß ich dich wieder habe,
Dich mit Kuss und Liedern labe,
Bist du stül in dich gekehret;
Was beengt und drückt und störet?

Hatem

Ach, Suleika, soll ich's sagen?

Statt zu loben, möcht ich klagen!
Sangest sonst nur meine Lieder,
Immer neu und immer wieder.

Sollte wohl auch diese loben,
Doch sie sind nur eingeschoben;
Nicht von Hafis, nicht Nisami,
Nicht Saadi, nicht von Dschami.

Kenn ich doch der Väter Menge,
Silb um Silbe, Klang um Klänge,
Im Gedächtnis unverloren;
Diese da sind neu geboren.

Gestern wurden sie gedichtet.
Sag, hast du dich neu verpflichtet?
Hauchest du so froh-verwegen,
Fremden Atem mir entgegen!

Der dich ebenso belebet,
Ebenso in Liebe schwebet,
Lockend, ladend zum Vereine
So harmonisch als der meine?

Suleika

War Hatem lange doch entfernt,
Das Mädchen hatte was gelernt,
Von ihm war sie so schön gelobt,
Da hat die Trennung sich erprobt.
Wohl, daß sie dir nicht fremde scheinen;
Sie sind Suleikas, sind die deinen!

Anders als in den Lied-Texten zwei und drei ist dieser von Dallapiccola herausgehobenen
Frage-Strophe die Antwort nicht bereits mitgegeben. Sie wird vom nachstehenden Lied
erwartet. Besonders gut ist die Zuordnung der beiden Texte wohl nicht gelungen. Zwar

178



charakterisiert Suleika den Zustand des Hatem als ein Nachdenken und In-sich-selbst-

Versunkenseins, und durch die vom Komponisten gefundene Erwiderung wird Hatems

Versunkenheit in Text sieben als ein mystisch-insbrünstiges Meditieren interpretiert —

dem In-sich-Gekehrtsein folgt ein enthusiastisches Aussersichsein! —, der vierte Vers (mit
den Verben beengen, drücken, stören) legt aber Hatems Selbstversunkenheit einen Zug
von Verdrossenheit bei, der nur im Zusammenhang der vom Komponisten unterdrückten
Strophen sinnvoll ist. Ob wir diese Stömng, die bei der isolierten Betrachtung des Textes
bemerkt wird, auch im Zusammenhang der Komposition empfinden, ist eine andere

Sache.

7. Lied

Das letzte Gedicht erscheint in seiner Originalgestalt, erfährt aber eine Veränderung durch
die dreifache Wiederholung der Eingangsfrage „Ist's möglich" (einmal nach Zeile zwei,
zweimal am Ende). In dieser Frage ist der ganze Affekt erotisch-religiöser Begeisterung
konzentriert:

IST'S möglich, daß ich, Liebchen, dich kose,
Vernehme der göttlichen Stimme Schall!

Unmöglich scheint immer die Rose,

Unbegreiflich die Nachtigall.

Die Ambivalenz von Erkenntnis-Klarheit und enthusiastischem Verwirrtsein spricht sich

hier aus. In der geistigen und sinnlichen Realität einer Erfahrung wird die Möglichkeit des

Unmöglichen begriffen. — Die Frage „Ist's möglich" ist eine rhetorische Frage, insofern
sie ihr Ja bereits mitspricht. Diese Antwort hebt aber die Paradoxie des begriffenen
Unbegreiflichen und möglichen Unmöglichen nicht auf. Sie kann deshalb auch nicht wie
andere Antworten ausgesprochen werden, sondern muss die Sprachform der Frage behalten.

Dieses Eins-sein von Frage und Antwort ist das sprachliche Äquivalent einer mystischen

Coincidentia oppositorum. Darin, dass in der Antwort die Frage nicht aufhört, liegt
der hohe emotionale Wert dieser beiden Worte. Dass Dallapiccola diesen Vers ans Ende
des Zyklus stellt und die Frage wiederholt, muss man einen besonders glücklichen Kunstgriff

nennen: die Coincidentia oppositorum ist der Grundgedanke des ganzen Zyklus. In
jedem der Texte spricht er sich aus: als der aufgehobene Gegensatz von „Verstecken" und
„Allgegenwärtigkeit" (in „tausend Formen" die Eine); als Vereinigung von Mond und
Sonne; als Gleichzeitigkeit von Heilung und Schmerz (das Geheilt-werden-wollen ist der

„Grund" des Liebesschmerzes!); als Einheit von Kommen und Gehen; als Ewigkeit im
Augenblick; als gleichzeitiges Zu-zweit- und Einsam-sein („in dich gekehrt"). Die Vermittlungen

dieser Gegensätze sind Variationen oder in der Sprache Goethes: die „tausend
Formen" der einen Coincidentia oppositorum. Die doppelte Wiederholung der Frage am
Ende des Zyklus klingt wie ein verzücktes Gebet.
Auch das dritte Lied schliesst übrigens mit einer Wortwiederholung („zu suchen")4. Wichtiger

und wesentlich für die symmetrische Anlage des Werkes sind aber die Schlüsse der

4 Eine weitere, ebenfalls unterstreichende Wiederholung in Takt 15 des zweiten Liedes.

179



Lieder eins und vier. Beide enden mit einer emphatischen Vokalise. Das erste Lied klingt
mit einem gehauchten (ppp) „O", im Affekt des Staunens aus. Das vierte endet mit einem
emotionalen Ausbruch („Ah!" im Fortissimo). Es sind zwei Gefühlsartikulationen jenseits
der Sprache. Auch das siebente Lied, und mit ihm der Zyklus, endet in Sprachlosigkeit,
hier aber ist es eine Sprachlosigkeit im Wort. Die Klarinetten verstummen in vierfachem
Piano in der Mitte des letzten Taktes. Die Singstimme beendet ihre Frage verzückt und
der Antwort gewiss, („quasi parlato", „ersterbend") allein.

Diese Anmerkungen zum Text des siebenstrophigen Zyklus sollten darauf aufmerksam

machen, dass die Vertonung von Gedichten immer bereits im Vorfeld des Komponierens
beginnt. Im Fall der Goethe-Lieder begann sie mit einer Dekomposition von vier Divan-
Gedichten, deren Fragmente in ein Ensemble von Epigrammen eingefügt wurden, das

einen eigenen, wenn auch sekundären Kunstwert beanspruchen darf; sekundär im
Hinblick auf den Divan, nicht aber im Verhältnis zur Musik, die sich am Text inspiriert und
die es ohne die Verse nicht gäbe. Die nachfolgende Kompositions-Analyse wird zeigen,
dass der epigrammatische Charakter der zum Zyklus gefügten Strophen in einer Musik
seine Entsprechung fand, die Emotion und Intellektualitât in einer Weise verbindet, die

dem Wesen der Goetheschen Altersdichtung von Suleika wohl entsprechen mag. Die

Zulässigkeit solcher Text-Collagen wird mit Argumenten der Ehrfurcht (an ihr fehlt es

hier wahrlich nicht) immer nur dann überzeugend bestritten werden können, wenn das

Werk am geistigen Rang der Fragmente, die seinen Bau ermöglichten, scheitert. Der

Dichter selbst hat die Vertonung solcher Text-Fragmente übrigens sanktioniert, indem er

Reichardt die Komposition jenes Teils aus der Harzreise im Winter gestattete, den später
Brahms in der Rhapsodie op. 53 noch einmal aufgriff. — So stehen wir wieder (d. h. noch

immer) am Ausgangspunkt unserer Überlegungen: bei der Frage nach der Angemessenheit
im Verhältnis von Poesie und Musik.

180



Jürg Stenzl

Musikveränderung durch Text5

In den früheren Werken für Gesang und Instrumente — man denke etwa an die Liriche
greche von 1942/45 — ging Luigi Dallapiccola über Anton Weberns Lieder-Opera
für Singstimme und Instrumente hinaus, so bedeutungsvoll gerade diese Werke für
den italienischen Komponisten auch gewesen sind. Dallapiccola gestaltete sie als

Zyklen, bei denen dem einzelnen Satz eine festumrissene Position innerhalb eines als

geschlossene Einheit verstandenen Ganzen zukam. Es ging dem Komponisten dabei um
wesentlich mehr als bloss dämm, unterschiedliche musikalische Ausdrucksformen
zusammenzuhalten und diese Unterschiedlichkeit bewusst zu komponieren; auch um mehr als

bloss eine textliche Einheitlichkeit {griechische Lyrik, die Quattro liriche di Antonio
Machado usf.) nicht durch unverbundene musikalische Uneinheitlichkeit wieder aufzulösen.

Wie die Goethe-Lieder erweisen, ist die musikalische Einheitlichkeit, sind die auf
verschiedenen Ebenen angestrebten Querbezüge innerhalb des mehrgliedrigen Zyklus
wesentlich inhaltlich bestimmt.
Die Anlage des Zyklus ist zentralsymmetrisch: Die je vier Verse eines jeden der sieben

Lieder werden bei wechselnder Besetzung der Instrumente vorgetragen. Nur die Rahmenlieder

Nr. 1 und 7 und das zentrale (Nr. 4) verwenden alle drei Klarinetten, während die

Besetzung der übrigen symmetrisch diese Tutti-Lieder verbindet. Die Es-Klarinette spielt
durchgehend in den Liedern Nr. 1—4, die Bass-Klarinette in den Liedern Nr. 4—7. Die

B-Klarinette flankiert in Nr. 3—5 die Mittelachse:

Klarinetten in:

1 Es B Bass

2
Mezzosopran

Mezzosopran
3

Mezzosopran
Çs B

4 Mezzosopran Es Ö Ba|ss

5 Mezzosopran B Bajss

6 Mezzosopran Bajss

7 Mezzosopran Es B Bass

5 Dieser Aufsatz ist aus der Zusammenarbeit mit Peter Horst Neumann in Lehrveranstaltungen an
der Universität Freiburg/Schweiz entstanden. Neumann behandelt im vorausgehenden Teil die
textliche Eigenart der Goethe-Lieder. Diese Rollenverteilung verschleiert zwar die gegenseitigen
Abhängigkeiten, erleichterte aber die Formulierung dessen, was gemeinsam bedacht wurde.

181



Eine entsprechende Zentralsymmetrie zeigt die Anordnung der Tempi: Lento (Nr. 1) und
Quasi lento (Nr. 7), die langsamen Zeitmasse, bilden Ausgangs- und Endpunkt; in der

Mitte steht der schnellste Satz (Nr. 4: Impetuoso, appassionato), auf den hin die Tempi
zu-, und von dem weg sie wieder abnehmen:

1 Lento > 69 *

2 Sostenuto J 58

3 Volante, leggero J. 52-54

4 Impetuoso, appassionato J 69

5 Estatico, contemplativo J 50

6 Molto moderato; teneramente * 76-80

7 Quasi lento J 40

Diese „Tempobezeichnungen", die mehr als blosse Zeitangaben sind, verraten, dass die

durch sie verstärkte Werksymmetrie auch einem auf- und wieder absteigenden Bogen des

Affektausdrucks entspricht.

Man hat oft hervorgehoben, dass die Zwölftontechnik dem Komponisten eine Fülle von
Möglichkeiten anbietet, um den in der Reihe — die mehr als blosse „Materialverordnung"
ist — angelegten Grundgedanken in den verschiedenen Sätzen verschieden auszuprägen.
Dallapiccola hat solche Möglichkeiten in den Goethe-Liedern konsequent genutzt.
Auch bei seinen anderen reihentechnisch komponierten Werken pflegte Dallapiccola von
einer zwölftönigen textgebundenen Melodie auszugehen, einem eigentlichen „Grundeinfall,

auszugehen6. Bei den Goethe-Liedern wissen wir, dass es die T. 2—5 der Singstimme
des siebten Liedes waren. (Sie sind ihm Mitte Januar 1953 in der Eisenbahn zwischen
Genua und Mailand eingefallen7.) Dieser erste Einfall bildet die Oe-Gestalt der Reihe8.
Sie wird — wie bei Dallapiccola üblich — meist linear verarbeitet. Dabei werden Umkehrung

(U), Krebs (K) und Krebsumkehrung (KU) verwendet, Originalgestalt und Krebs
aber treten am häufigsten auf.
Der musikalische Satz der Goethe-Lieder ist wesentlich polyphon, meist kanonisch
gearbeitet, wobei die Reihe zur „Stimme" wird. Dabei gibt es allerdings einige charakteristische

Ausnahmen in den Nrn. 1, 4 und 7 (den Tutti-Liedern) und — anders geartet — in

6 Hans Nathan, „Considération sur la manière de travailler de Luigi Dallapiccola", SMZ CXV (1975),
180-193. Englisch in Perspectives ofNew Music (spring/summer 1977), 34-57.

7 Hans Nathan, a. a. O.
8 Vergleiche jeweilen die am Schlüsse dieses Aufsatzes abgedruckte vollständige Reihentabelle; die

Reihen werden nach Gestalttyp (0[riginal], Kfrebs], U[mkehrung] und K[rebs]U[mkehrung]) und
Anfangston bezeichnet.

182



Nr. 6. Auch diese Ausnahmen unterstreichen einmal mehr die zentralsymmetrische
Gesamtanlage und die „Pfeilerfunktion" der Tutti-Lieder innerhalb des Zyklus.
Prüft man das ganze Werk auf seine zwölftönige Faktur, so ist ausgerechnet der Anfang
des ersten Liedes (T. 1—3, Notenbeispiel 1) am irregulärsten: Verwendet wird OeSj wobei
sich die Töne auf die drei Stimmen verteilen:

* In C notiert

Von den 12 Tönen werden ausser 11 und 12 alle je einmal wiederholt. Jede Stimme
verläuft intervallisch verschieden, wobei sich allerdings die letzten vier Töne der Es-Klari-
nette (a1—gis1—a1—as1), die ersten vier der B-Klarinette (es2—d2—es2—d2) und ihre vier

folgenden (h2 —ais2 —h2 —b2 in ihrem Ondulieren in der kleinen Sekunde entsprechen.
Der Zusammenhalt der Stimmen durch die Reihe Oes ist verborgen; genauso in den

T. 4—6 in den Klarinetten die Reihe Kas (man beachte das Quintverhältnis der Anfangstöne

von Oes und KaS; das insbesondere bei Schönberg häufig zu beobachten ist9), welche

Kf in der Singstimme kontrapunktiert. Dass diese „Verborgenheit" der Reihe kein Selbstzweck

ist, sondern inhaltliche Bedeutung hat, wird durch die ersten beiden Verse in der

Singstimme deutlich:

In tausend Formen magst du dich verstecken,
Doch, Allerliebste, gleich erkenn ich dich;

Wird zuerst Oes, dann Kas und (T. 7—9) Uj in den Klarinetten „versteckt", so bringt
auch die Singstimme die lineare Grundgestalt bloss als Krebs (Kf) und Krebsumkehrung
(KUe), also nicht in der Originalgestalt 0. - Zugleich aber werden die Stimmen, wenn

9 Christian Möllers, Reihentechnik und musikalische Gestalt bei Arnold Schönberg. Eine
Untersuchung zum III. Streichquartett op. 30, Wiesbaden 1977, 77-80. (Beihefte zum Archiv fir
Musikwissenschaft XVII).

183



auch nicht linearmelodisch, so doch rhythmisch, aneinander gebunden: Die Dauernfolge
der B-Klarinette in T. 1—4 wird T. 7—9/10 in die Bass-Klarinette und jene der Bass-Klarinette

in T. 2/3 in T. 8/9 in die Es-Klarinette übernommen.
Die Singstimme erkennt „Sie" trotz des Versteckenspiels: Was in T. 10—13 folgt, ist zwar
rhythmisch ein in kontinuierlicher Sechzehntelbewegung fliessender „Zauberschleier",
gleichzeitig aber ein Enthüllen. In Singstimme und Klarinetten erklingen unaufhörlich die
Töne 1—3 von 0- und U-Reihen, wobei die ersten und letzten Dreiergruppen zueinander
in numerischer Krebsfolge stehen (3 2 1 -> 1 2 3, respektive 1 23—>3 2 1).

1

Y

Singstimme 0^ '3 2 1' (3 2) Oe 1 2 3 Ofis '1 2 3

i
Es-Klarinette Of 1 2 3' Uf 1 2 3 Ug 1 2 3 Oes 5 2 1'

i i
B-Klarinette Ob 3 2 l' Uh 1 2 3 Ocis 2 3 1 Oa 12 3

[=ucis 2 1 3]

r~ Y

Bass-Klarinette Ogjs 1 2 3 Uas 1 2 3 Ub 3 2 1 Oc 3 2 1'

Erst jetzt, wo — auch durch den „Zauberschleier" hindurch — die Gestalt erkannt ist,
erklingt die O-Reihe linear in Singstimme (Oh) und B-Klarinette (Oa). Die Gestalt ist
erkannt, genauer: Suleika selber, denn in dieser O-Reihe erscheint Suleika musikalisch

„personifiziert"; wir nennen sie deshalb Suleika-Reihe. Zusammen mit den beiden O-Rei-
hen erklingt die Umkehrung Uas (Es-Klarinette) und U^es (B-Klarinette), wobei das

Quintverhältnis der Reihen Uas/Uües> das hier offen darliegt (im Unterschied zu Oes/Kas
in T. 1—6) zu beachten ist.
Die Verbindung von zwei linear verwendeten 0- und zwei U-Reihen ergibt einen
Umkehrungskanon, auch wenn dieser bei den Dauern nicht streng durchgeführt wird. Die

rhythmische Gestaltung der vier Stimmen ist vielmehr als simultane rhythmische Variation

zu verstehen. Ein gemeinsamer Ausgangspunkt (drei gleichlange Werte für die
Töne 1—3) erscheint in drei unterschiedlichen Grundwerten Hl, JTJ, JXL>d.h.
1:2:3), wobei nur die Dauernfolge der Singstimme (JTJ doppelt vorhanden ist
(T. 13/14 und 14). Die Töne 6—12 können dann wiederum als rhythmische Variationen
der Töne 1—5 angesehen werden, diesmal mit zwei neuen Grundwerten der drei Anfangstöne

und J J J Die Singstimme übernimmt hier als einzige einen Wert (J~J"J)
des Anfangs (dort in3der B-Klarinette).
Wesentlich — und dies gilt für alle Teile des Zyklus — ist, dass hier die Kompositionstechnik

selber in besonderer Weise bedeutungstragend geworden ist, dass also die dodeka-

phonen und polyphonen Verfahren den Goethe-Text „illustrieren" und — davon später —

recht eigentlich interpretieren.
Das erste Lied wies in seiner Mitte eine Anzahl von wechselnden dreitönigen Reihenköpfen

auf. Dies finden wir wieder im zentralen vierten Lied: Den Anfang bilden dort die
Töne 1—3 von Ob und Og (rückläufig) in der Es-Klarinette, Oe (rückläufig) in der B-Klari-

184



nette und Ocjs in der Bass-Klarinette. Entsprechend, eine kleine Septime nach oben

transponiert, bei beibehaltener Rhythmik, der Schhiss: Of (rückläufig) in der Singstimme,

Ogis in der Es-Klarinette, Oci in der B-Klarinette und Oh in der Bass-Klarinette.

Die vier O-Anfänge bilden aber auch die Mitte, das „Herzstück" (um Klaus Hubers
Ausdruck zu verwenden10) dieses vierten Liedes und damit das „Herzstück" des ganzen

Zyklus, allerdings in nur zwei Instrumenten. Sie sind mit einem Augmentationskanon 1:2

von Kf in Singstimme und Es-Klarinette verbunden. Dabei vertauscht Dallapiccola die

Reihenfolge der Töne 10-11-12 zu 12-11-10 (g1 —gis1 —fis2) und erreicht damit eine

Tonhöhenübereinstimmung zu Og 1 2 3 in der B-Klarinette (T. 10/11). In der Mitte des

Werkes erklingt diese Tonfolge g—gis—fis somit drei Mal und unterstreicht nochmals die

axialsymmetrische Anlage des Zyklus.
Die selben Verfahren finden wir schliesslich im letzten Lied: Die ersten drei Töne von Of,

(rückläufig, augmentiert wiederholt) und von Oe in der Es-Klarinette, zwei Mal Og (die
Wiederholung diminuiert) in der B-Klarinette und rückläufig Ocjs in der Bass-Klarinette

kontrapunktieren die Exposition von Oe in der Singstimme, die der „erste Einfall" des

Werkes ist und mit den Worten „Ist's möglich, dass ich Liebchen dich kose" zusammenklingt.

Kh in der Singstimme bildet die Brücke zu einer neuen Gruppe von Dreiton-

Reihenköpfen zur wiederholten Frage „Ist's möglich? " (Ob 3 2 1), nämlich Og—Oe (zwei
Mal rückläufig wiederholt) in der Es-Klarinette, Ocis rückläufig (zwei Mal vorwärts wiederholt)

in der B-Klarinette und Ob (rückläufig) — Og (wiederholt) in der Bass-Klarinette.

Hier, wie zu Beginn, stehen die Dreitongmppen in Augmentations- und Diminutionsver-
hältnissen zueinander. Das „Nachtigallen"-Schlagen am Ende wird ebenso mit wiederholten

Reihenanfängen gebildet (Oe und Og in der Es-Klarinette, Ob rückwärts in der

Bass-Klarinette). Dazu werden die Töne 11 und 12 von Oa in der Bass-Klarinette wiederholt

und darüber verklingt im Pianissimo — quasi parlato, mormorando — die Singstimme
mit Ocis 12 3 mit der Frage: „Ist's möglich? "
Als zweistimmmiger Kanon ist das zweite Lied angelegt: Die Singstimme bringt die

Grundgestalt (Ogjs) und die Umkehrung (Ua), dann deren Krebs (KUb und Kfls). Sie ist
also wiederum in sich zentralsymmetrisch. Mit dem 10. Ton von Ua setzt tonhöhengleich
die Es-Klarinette ein und spielt die erste Hälfte der Singstimme als Kontrapunkt.
Bemerkenswert ein kleiner Madrigalismus in T. 6: Zum Text „Der Sichelmond umklammert sie"
wiederholt Dallapiccola die Töne 2 und 1 und erhält so ein Klang-Bild der Einheit von
Sonne und Mond.

10 Johann Kjell Keller, Aspekte der Musik von Klaus Huber, Diss. phil. Bern 1976 (Ms), 34

185



Canto

Sostenuto; declamando (J=58)

-mond um-klam - mert
4 5 6 „poco rail.

sie. Wer konnte solch ein Paar,solcheinPäar
più tranquillo (J= 54)

Clar. pico.
(Mil,)

corta
semvre dolcissimo

ver - ei - nen?

* In C notiert

Die Son - ne kommt! EinPrachterschei - nen!_ Der Si - chel -

10 11 12
corta

r\

Vergleichbares geschieht in T. 12 zum Wort „vereinen", wo zwischen Ton 9 (c')und 10

(b1) die Töne 11 und 12 vorgezogen sind. Dadurch „vereinen" sich der nach oben
gewölbte „Mondbogen" gis1 — a1 —b1 —gis1 — a1 und der nach unten sich biegende der

„Prachterscheinung" Sonne (Ogjs 7—12) zum Kreis. Einen grösseren Kreis, jenen der vier
Gestalten der Reihe, bildet der zweistimmige Teil des Kanons:

Singstimme: KU K
Klarinette: 0 U

Die Rätselfrage, die der Text stellt, wird als „Rätselkanon" klingend 11
: Die Musik lässt

eine Antwort auf die Frage der Singstimme hören: Sonne und Mond durchlaufen als

Originalgestalt und deren Umkehrung einen Kreis, der ein Ganzes umfasst. Und innerhalb dieses

Kreises bildet die Suleika-Reihe Ogjs Anfang und — rückläufig als Kfjs — den Schluss.

Ebenfalls kanonisch ist das dritte Lied gefasst: Volante, leggero jagen sich die Stimmen.
Der Gesang hebt mit der Grundgestalt auf gleicher Ausgangsstufe wie der „erste Einfall"
Oe (T. 2—5 in Nr. 7) an; wieder können die Dauern als Variation des ,,ersten Einfalls"
verstanden werden. Darauf folgt Kb mit einer leicht variierten Dauernfolge Rhjv, wobei
aus harmonischen Gründen (Einklang mit a1 in der Klarinette) das a1 (Ton 9 zwischen
dis1 und h1) ausfällt. Eine neue Dauernreihe RT12 mit Of wird für den dritten Vers

verwendet, und wieder ein Krebs (Kfis) mit einer dritten Dauernreihe RI13 steht am
Schluss. Die Dauerrireihen Rh 1, Rh2 und Rh3 aber weisen untereinander wieder
Korrespondenzen auf:

11 Vgl. Dallapiccolas Brief vom 7. Juli 1957 an Hans Nathan, den der Empfänger zitiert in Anm. 25
seines Aufsatzes „The Twelve-Tone Compositions of Luigi Dallapiccola", The Musical Quarterly
XL1V (1958), 306.

186



Rhi J JJJJJ J. J. J j
Rhjv J J J J JJ J JJ1 J J oj
Rh2 J. J J "TJ.J.J J- n. J.

Rh3 J
1 1

JJ-KhJ. J j. * J

Rhj Rh2

Die Unterstimme (B-Klarinette) spielt Ocjs und 0^ mit Rhj und RI12, beide im Verhältnis

2:1 augmentiert. Die mittlere Stimme schliesslich verwendet alleine die beiden
Umkehrungen: Zuerst Ua mit Rhj, dann KUf mit Rhj.
Wir sprachen von sich jagenden Stimmen; der Hinweis auf die französische „chace" des

14. Jahrhunderts liegt nahe, man darf aber auch, um in Italien zu bleiben, an Laurentius'
de Florentinas (Ser Lorenzos) „A poste messe" denken, eine der „chace" nachgebildete
ganzkanonische dreistimmige Caccia. Die Wiederholung des abschliessenden „zu suchen",
die stürmischen „Zudringlichkeiten" (zweiter Vers) sind wieder Klang-Bild geworden:
eine Miniaturszene, in der Singstimme und Instrumente sich jagen. Sieht man sich aber die

Gestaltfolge 0 K 0 K an, bei der jeder zweite Schritt den ersten gleichsam rückgängig
macht, so könnte man vermuten, der Komponist hätte durch dieses „hin und zurück"
feinsinnig andeuten wollen, dass der „süsse Rubinenmund" die „Zudringlichkeiten" ja gar
nicht „verflucht", sondern eben durchaus sucht.
Estatico und contemplativo sind die Vortragsbezeichnungen des fünften Liedes, Die
musikalische Meditation konzentriert sich auf „Spiegel" und den zentralen Vers „Vor
Gott muss alles ewig stehn". In T. 1-10 (Verse 1 und 2) singt der Sopran Oh und Uc, die

B-Klarinette spielt ab T. 2 einen Spiegelkanon (Ug und Ocjs) mit 2:3-Diminution der

Dauern, wobei in T. 3 die Dauern 4 und 5 vertauscht sind. Im Mittelteil (T. 9—14)
erklingt in der hinzutretenden Bass-Klarinette Ogjs. Die beiden Oberstimmen führen ihren
Spiegelkanon weiter — allerdings mit einer neuen Reihe, die in der Spiegelstimme der
Klarinette beginnt14 :

12 Neuausgabe unter anderen durch Nino Pirrotta, The Music of Fourteenth-Century Italy, III, Ant¬

werpen 1962 (Corpus Mensurabilis Musicae VIII).
13 Dazu auch die in Anm. 11 zitierte Aussage des Komponisten.
14 Bemerkenswert ist, dass gerade an dieser Stelle der tonale Sextakkord g-h—e^ entsteht! - Die

Folge disl-el-dl (Oes 1-3) zu Beginn der zweiten Hälfte der Bass-Klarinettenreihe ist identisch
mit der zentralen Frage in der Oper Ulisse: „Chi sono? " (1. Akt, T. 899 f.).

187



f fis 1

gis
1 ,1

Kh 12 3

B-Klarinette

Kd 12 3

rÇ
>1

es des^ cl

KUb 1 2 3 KU„ 1 2 3

eis*

U„ 2 3

gl fis^
l 1

Ufis 3 2 1

[=KUgis 10 11 12]

dis 1 el d^

Oes 12 3

as' b

Oa 3 2

[= Kg 10 11 12]

Diese neue Reihe (und ihre Umkehrung) umfasst nur zehn Töne. Die ersten drei werden
in der zweiten Hälfte wiederholt. Aber die ersten sechs Töne der Reihe ergeben zusammen

mit der ersten Reihenhälfte der Umkehrung das chromatische Total. Die wird — im
Vergleich mit dem Beginn des Liedes — dadurch möglich, dass der Komponist mit der
kleinen Sekunde eine andere Reihentransposition wählt. Die ersten beiden Dreiergruppen
der wechselnden Reihenköpfe weisen gleiche Intervalle auf (Tritonus und kleine Sekunde,
respektive grosse Septime). Ähnlich wie im zweiten Lied (Sonne- und Mondpaar) durchlaufen

die 24 Töne wieder den vollen Kreis aller vier Reihengestalten, womit jenes
zusammenfassendes „Alles", das „vor Gott ewig stehn" muss, symbolisiert wird. Nur steht diese

neue, gespiegelte Reihe nicht alleine: Sie wird verbunden mit der Suleika-Reihe Ogjs in
der Bass-Klarinette. Die Musik vollzieht hier die Verbindung von Gott (der alle Gestalten
umfassende Kreis) und Suleika, von welcher der nächste Vers erst spricht: „In mir liebt
ihn für diesen Augenblick".
Die T. 14—20 bilden eine Reprise: Was im Expositions-Spiegelkanon T 1—9 zweistimmig
erklang, kommt verändert wieder. Im nun dreistimmigen Satz erscheint im Gesang die

vollständige Anfangsreihe Oh, aber mit umgekehrter Bewegung und in der Dauern-
Diminution der früheren Spiegelstimme (T. 2-6): Suleika ist, im Bild ihrer Reihe, gespiegelt

worden. Die Bass-Klarinette verdoppelt die Gesangsreihe Oh variiert augmentiert
(Töne 1 — 10) und die B-Klarinette spielt mit Ug (Töne 1—11) die Spiegelstimme sowohl

zum Gesang wie zur Bassklarinette. Vollständig aber ist nur die Suleika-Reihe in der

Singstimme.
Wie bereits früher angedeutet, verwendet auch das sechste Lied keine linearen Formen der
Grundreihe. Zu Beginn exponiert die Singstimme die folgende Reihe:

A

gis

0, 3 2 1

B

c

U„

eis

1 2 3

fis eis g

U^s 1 2 3

D

es

Oes 12 3

Diese Reihe lässt sich wieder nur auf Reihenköpfe von 0- und U-Formen zurückführen;
gleichzeitig aber ist sie identisch mit den zweiten Hälften der im fünften Lied bei „Vor
Gott muss alles ewig stehn" neu gebildeten Reihe und ihrer Umkehrung. Nur wird sie hier

188



nicht als ganze Reihe, sondern nur in Form
diese mit A, B, C und D, so ist der Verlauf d

A BCD
BCD A(A)

:r Dreiergruppen verwendet. Bezeichnen wir
Lieds schematisch:

A(AA) D A C

D C B(BB)

Dabei fällt auf, dass A 7 mal, B 5 mal, C 4 mal und D 3 mal Verwendung finden. Allerdings

ändern die Gruppen die Reihenfolge ihrer drei Töne, indem diese im Krebs erscheinen

oder indem ein einzelner Ton vertauscht wird. Nur unmittelbar wiederholte Gruppen
(oben in Klammer gesetzt) behalten die Reihenfolge ihrer Töne bei. Die Gruppen verändern

sich — und bleiben doch gleich.
Alle diese Gruppen bestehen nur aus grossen und kleinen Sekunden (respektive deren

Umkehrungen als Septimen) und sind im Halb tonschritt um einen Mittelton gelagert;
dadurch haben sie keine eigentliche charakteristische Gestalt, die sie gegeneinander
abhöbe. — Der Grund für dieses ungewöhnliche Verfahren darf wohl in der Textstelle „Bist
du still in dich gekehret" (dritter Vers) gesucht werden. (Das zusätzliche b1 am Ende von
T.9 dient der Wiedergewinnung des Anfangstons am Beginn von T.18!1S). Eine Gestalt
erscheint, in sich kreisend, in stets neuen Formationen, die aber kaum das in sich ruhend
stets Gleichbleibende verhüllen. Dies gilt insbesondere auch für die Dauern: Die T.4—7 der

Singstimme werden in T. 6—9 in der Klarinette als Umkehrungskanon zugleich mit dem
Dauern der Dreitongruppen übernommen. Sieht man von der Sechzehntelfigur in T. 2/3
der Klarinette ab, so hat sonst keine Dreiergruppe die gleiche Dauerngestalt. Auch hier
dient der Kanon der Textinterpretation in Form eines Klang-Bildes: Die Zweisamkeit —

Original und Umkehrung — ist Mimesis der im Text ausgesprochenen Selbstbezogenheit
Hatems, die eine Einsamkeit in der Zweisamkeit ist.

Seit dem bekannten und vielzitierten Brief16 Schönbergs an Rudolf Kolisch wurde immer
wieder betont, dass es bei der Analyse von dodekaphonen Kompositionen nicht darum
gehen könne, sie als Zwölftonmusik, sondern als Zwölftonmusik zu verstehen. Die
Forderung hatte und hat ihre Berechtigung, besonders bei Schönbergs Werken. Zumindest bis

zu einem gewissen Grade. Bei der nachfolgenden Generation allerdings, zu der Luigi
Dallapiccola gehört, sind die Reihe und die reihentechnischen Verfahren den Schönberg-
schen nicht mehr blank gleichzusetzen. Die Goethe-Lieder sind dafür durchaus ein treffendes

Beispiel. Wesentlich sind letztlich nicht die höchst kunstvollen polyphonen Satztechniken

und Reihenmanipulationen, sondern ihre hier inhaltlichen, bildlichen Bedeutungen.
Der Komponist hat sich zur Genesis der Goethe-Lieder selbst anschaulich geäussert17 und

15 Darauf wies summarisch bereits Roman Vlad in seinem Luigi Dallapiccola, Milano 1957, 49 hin.
16 Arnold Schönberg, Briefe. Ausgewählt und herausgegeben von Erwin Stein, Mainz 1958, 178 f.
17 „Genesis of the Goethe-Lieder", Katalog Edizioni Suvini Zerboni, Milano 1953, 9. Eine deutsche

Übersetzung im Anhang zu dieser Studie. Für die Übersetzungs- und Abdruckerlaubnis danken wir
Frau Laura Dallapiccola und dem Direktor des Verlags, Herrn Paolo Ruzicka.

189



dabei die Person Suleikas so hervorgehoben, dass sie als ideelle Mitte des Werkes erscheint.

Im Werk führte er mit musikalischen Mitteln durch, wovon der Text spricht. Der Zyklus
beginnt mit den Worten: „In tausend Formen magst du dich verstecken". Seine musikalische

Grundgestalt ist eine Suleika-Reihe ; sie war der erste Einfall, die erste musikalische

„Form" der Person, die sich dem Komponisten zeigte. Sein Zyklus bringt diese „tausend
Formen" der einen Suleika zur klingenden Erscheinung. Die Reihentechnik wird genutzt,
um diese Eine in immer neuen Gestalten zu Gehör zu bringen, das Gleiche immer anders,
das Andere als Erscheinung der immer gleichen Suleika hörbar zu machen. Ein Wechsel im
Dauern und — gleichzeitig — ein Dauern im Wechsel.

Wollte man die „Goethe-Lieder" nur von den Gedichten her beurteilen, so müsste es

schwerfallen, für die textzerstörende Willkür des Komponisten, die aus ungeheim diffizilen

Sprachgebilden einen Zyklus von Epigrammen arrangiert, eine Rechtfertigung zu
finden. Nur aus dem Zusammenspiel von Musik und Text, letztlich also aus dem Eigensten
der Partitur, kann eine solche Rechtfertigung gefunden werden. Nicht dass die Musik den

Gedichten zurückerstatten könnte, was ihnen im Vorfeld der Komposition genommen
wurde. Aber sie fügt ihnen etwas unverwechselbar Eigenes hinzu, wodurch das Verlorene
in Vergessenheit gerät (vorausgesetzt, es sei überhaupt gewusst gewesen). Nicht ob Dalla-

piccolas Lieder den Gedichten aus Goethes Divan-Zyklus adäquat seien, steht zur
Debatte, sondern ob zwischen dem aus ZVwzu-Strophen kunstvoll gefügten Zyklus der sieben

Epigramme und Dallapiccolas Musik eine Äquivatio besteht, die der Hörer wahrzunehmen
imstande ist. Vom Text aus gesehen sind die Goethe-Lieder Beschwörung der Suleika-
Gestalt in Zitaten. Die Musik macht diesen Zitaten-Charakter vergessen. Etwas ganz Neues

ist entstanden: ein Werk, in dem sich die Musiksprache des 20. Jahrhunderts mit der

Sprache der Goetheschen Alterslyrik verbindet. Am Ende der Goethe-Lieder steht ein
Satz, den wir am Schluss unserer Analyse von Text und Musik wiederholten möchten. Er
formuliert eine Frage und ist zugleich der Ausdruck einer staunenden Bewunderung:
„Ist's möglich? "

190



Luigi Dallapiccola: Goethe-Lieder -Reihentabelle

O KU KU

S H, » =1
^ l lt. 1" lm ^ g^=

>1-

i|-|(- "i-l l*,-^ ^11-
k-

"
km fi- i|- b. " #• l|- If II- »' t,. q"

TW

L. h» ht ^ i._ l.

1im.

Il* h. 1» n^Ei=^

' irw 1\*-b[T —fr-- 'l*
<F~



Luigi Dallapiccola
Die Entstehung der Goethe-Lieder

Ich wartete nicht bis ,,il mezzo del cammin di nostra vita" vorüber war, bevor ich den
Westöstlichen Divan las. Im Gegenteil: Von allen Werken Goethes gehörte dieses zu
denen, welche ich in meiner Jugendzeit am häufigsten gelesen habe. Doch erst vor einigen
Jahren gewann Suleikas (Suleichas) Charakter in meiner Vorstellung feste Konturen. Die
Tatsache, dass Schubert verschiedene „Lieder der Suleika" geschrieben hat, führte mich
nicht dazu, tiefer in diese Person einzudringen, noch bewirkte jene, dass Goethe von
einem gewissen „Jussefi gesprochen hatte, eine Untersuchung der wirklichen Bedeutung
derselben.

Von all den vielen Dingen, die ich als ein begeisterter Thomas-Mann-Leser, vor allem der

Trilogie Joseph und seine Brüder, gelernt habe, verdanke ich ihm vor allem die Klarstellung

der Figuren von Suleika und Jussuf. Mann rekonstruiert den „Prozess" der unglücklichen

Frau von Potipher (zugebend, dass er bezüglich Mut-em-enets voreingenommen
sei); es gelingt ihm dabei, ein neues Licht auf die Figur dieser Frau zu werfen („Nach
diesen Ereignissen warf die Frau seines Herrn ihr Auge auf Joseph und sprach: „Schlafe
bei mir!'"; Genesis XXXIX, 7). So erscheint sie durchaus andersartig als jene Figur in der
äusserst kurzen biblischen Erzählung und auf unzähligen Bildern und Teppichen. Mann
neigt dazu, Mut-em-enet Vieles zu verzeihen und letztlich bedauert er nur eines: Die
„bekannte Anrede" welche sie, in demagogischem Ton, an die Ägypter richtete um sie

gegen Joseph aufzubringen. Hier steht Thomas Mann Dante in der Gewichtung der
Tatsachen sehr nahe: „L'una è la falsa ch'accusö Giuseppe"; Dante (Inferno XXX, 97) ordnet
die Frau den Wortverfälschern zu. In Joseph der Ernährer (vgl. das lange Kapitel „Der
versunkene Schatz") erzählt Mann wie und mit welchen Veränderungen die Legende von
Mut-em-enet nach Persien gelangte. Suleika ist der Name, den die persische Legende der
Frau von Peteprê gibt, Jussuf heisst der Sohn von Jakob und Rachel. Erst nach einer
ähnlichen Klärung erschien die Figur von Suleika umrissen, zum mindesten soweit es zur
Aktivierung meiner Vorstellung nötig war.

192


	Luigi Dallapiccolas "Goethe-Lieder"

