
Zeitschrift: Schweizer Beiträge zur Musikwissenschaft : Publikationen der
Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft. Serie 3

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 3 (1978)

Artikel: Zum Ambrosianischen "Organum"

Autor: Römer, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Ambrosianischen «Organum»

MARKUS RÖMER

Unsere Kenntnisse über das sogenannte Sekund-Quart-Organum der Mailänder
sind sehr begrenzt und stützen sich im wesentlichen auf vier Quellen: auf den Traktat

Practica musicae (1496) des Mailänders Franchinus Gaffurius 1, auf die

anonyme Theoretikerhandschrift Mailand, Ambrosiana J 20 (ebenfalls 15. Jahrhundert)

2, auf Beispiele aus einem Kommentar zu Guidos Micrologus 3 und auf die

bekannte Stelle aus Elias Salomonis' Scientia artis musicae (c. 1274), wo vom
Gesang der Langobarden als einem «Geheul von Wölfen» gesprochen wird 4. Ernst
Th. Ferand hat in seinem Artikel «The howling in seconds of the Lombards» 5 die

Verbindung dieser Textstelle mit dem Gesang in Sekunden der Langobarden negiert,
indem er die Ausdrücke «tertia» und «secunda» nicht als Intervalle, sondern aus

dem Zusammenhang heraus als dritte oder zweite Stimme des vierstimmigen Quint-
Oktav-Duodezim-Organums interpretierte, was bedeutet, dass die Langobarden bei

ihren Gesängen oktaviert hätten. Es scheint mir in diesem Fall allerdings kaum
verständlich, warum Elias Salomonis für diese Art des oktavierten Gesanges den harten
Ausdruck «ad modum luporum» gebraucht hätte. Dazu kommt, dass auch der
Engländer Anonymus IV im gleichen Jahrhundert die Sekundenfreudigkeit der Lombarden

andeutet6.
Ich will jedoch nicht speziell auf diese Besonderheit des Ambrosianischen Gesanges

eingehen, sondern die beiden Texte aus dem 15. Jahrhundert eingehender betrachten:

Es fällt auf, dass Gaffurius, der am Mailänder Dom Kapellmeister war, von
den «ambrosiani nostri» spricht. Im Zusammenhang mit dem beschriebenen Gesang
braucht Gaffurius nie Ausdrücke im Sinne von «wir Mailänder», sondern lässt durch

1 Buch 3, Kapitel 14 «De falso contrapuncto». Faksimile-Ausgabe des Mailänderdruckes von 1496,

Farnborough 1967. Engl. Übersetzung: Clement A. Miller, Musicological Studies and Documents

XX, American Institute of Musicology, 1968, 147 ss. - Siehe auch: Enrico Cattaneo, «Franchino

Gaffurio e il Canto Ambrosiano», Ambrosius XXV (1949), 8-14.
2 Fol. 25, Kapitel «Ratio sequitus est ista» zitiert in J. Handschin, «Aus der alten Musiktheorie III.

Zur ambrosianischen Mehrstimmigkeit», AMI XV (1943), 5.

3 Alberto Gallo, «Esempi dell'Organum dei Lumbardi nel XII Secolo», Quadrivium VIII (1967),
23 ss.

4 GS III, 60.

5 MQ XXV (1939), 313 ss., bes. 316/17.
6 Fritz Reckow, Der Musiktraktat des Anonymus 4, Wiesbaden 1967, 79 (BzAfMw IV).

49



die Verwendung des Possessivpronomens («unsere .») das Abseitsstehen seiner
Person und mit ihr wohl auch das der Sänger am Dom durchblicken. Deutlich wird
seine Distanzierung von dieser Gesangspraxis aber im folgenden: Gaffurius diffamiert

ausdrücklich die Sänger dieses Stiles, der offenbar immer noch gepflegt wird
(«Hoc enim utuntur .»). Er schreibt, es seien Sänger, die wegen ihrer musikalischen

Unwissenheit («. ignoratae musicae .») neidisch seien und, um das Ansehen

ihres Gesanges zu stärken, ihn auf Ambrosius zurückführen. Anscheinend handelt

es sich also hier um eine Gesangspraxis, die neben der kunstvollen Musik am
Dom, in andern Kirchen Mailands, vielleicht sogar in Kreisen der Compagnie, der

Laienbruderschaften, «ex tempore» gepflegt wurde 7. Diese Feststellung ist von
Bedeutung, da wir hier offensichtlich auf eine der musiksoziologisch inferioreren
Schichten stossen, die ihre eigene Gesangstradition bewahrt haben und von denen wir
im allgemeinen recht wenig wissen. Dabei ist es durchaus möglich, dass quantitativ die

Bedeutung dieser Musik im lokalen Rahmen fürs damalige Musikleben nicht kleiner

war, als die Musik, die der Überlieferung für würdig befunden wurde. So hat sich

zum Beispiel in Korsika im Kreise der Laienbruderschaften ein reiches Repertoire
liturgischer und paraliturgischer Gesänge erhalten, die von Generation zu Generation

mündlich weitergegeben werden. Wenn wir nun das Repertoire dieser
Confréries mit dem Repertoire der von Gaffurius überlieferten Ambrosianischen
Mehrstimmigkeit vergleichen, sind gattungsmässige Übereinstimmungen nicht zu
verkennen (obwohl die Musik verschieden ist). So finden sich bei beiden: Totenoffi-
zium, Vigilien von Märtyrerfesten (Patronatsfeste?), Litaneien zu Prozessionen

und als besonders beliebtes Stück das Te Deum 8.

Doch nicht nur das Repertoire, sondern auch die Art der Mehrstimmigkeit weist auf
Bruderschaftskreise: Herr Prof. Dr. Kurt von Fischer hat mich freundlicherweise
auf eine Motette aus dem Ms. Firenze, Bibl. Naz., Banco Rari 18, fol. 150v-151v
aufmerksam gemacht. Die zweistimmige Motette (Ave Maria) steht in einem

Laudenmanuskript der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts, das im Besitz der Com-

pagnia di S. Maria (Florenz) war. Ähnlich wie bei den Mailänder Beispielen kreist
auch hier die untere Stimme (Tenor) um einen Ton (d). Auffallend sind auch die
vielen Quartklänge und -parallelen zwischen Tenor und Oberstimme.

7 Das Nebeneinander einer antiquierten «ex tempore» praktizierten Mehrstimmigkeit und einer

«neuen» Mehrstimmigkeit im Sinne einer «res facta» wurde auch an verschiedenen andern Orten
festgestellt. Siehe u. a.: Manfred Bukofzer, «Popular Polyphony in the Middle Ages», MQ XXVI
(1940), 31 ss.; Kurt v. Fischer, «Die Rolle der Mehrstimmigkeit im Dome von Siena zu Beginn
des 13. Jahrhunderts», AfMw XVIII (1961), 167 ss.; Judith Marshall, «Hidden Polyphony in a

Ms. from St. Martial de Limoges», JAMS XV (1962), 136/137.
8 Zum Repertoire der «Ambrosianischen Mehrstimmigkeit» siehe Handschin, op. cit., 2, und Gallo,

op. cit., 26.

50



Beginn des Tenors:

Die Situierung der Ambrosianischen Mehrstimmigkeit in Kreise der Laienbruderschaften

wird weiter gestützt durch die Bemerkung Enrico Cattaneos, dass sich solche

Discantus (wie sie Gaffurius beschreibt) zwar nicht in den Handschriften, die
im Dom gebraucht wurden, finden, wohl aber in andern, die in Stadtkirchen
verwendet wurden 9.

Betrachten wir nun die einzelnen Stimmen der beiden Beispiele, die uns Gaffurius
überliefert10 :

9 Bruno Stäblein, «Zur archaischen Ambrosianischen (Mailänder) Mehrstimmigkeit», Festschrijt
A. Ettore Desderi, Bologna 1963, 169 n. 1; Cattaneo, op. cit., 13/14. Cattaneo schreibt, leider ohne

anzugeben, in welchen Quellen solche «Discanti» zu finden sind: «Inoltre i manoscritti, già in uso

nella cattedrale, non rivelano tali discanti, mentre sono scritti in altri, usati in chiese cittadine» 14).
10 Die von A. Gallo, op. cit., zitierten Beispiele zeigen wohl grosse Ähnlichkeit mit den von Gaffu¬

rius überlieferten Beispielen, besonders was das Verharren der tieferen, begleitenden Stimme

betrifft (Beispiel «Ipsi soli»: lOmal c; 2mal d. Beispiel «Tu patris»: 5mal c; 5mal d; lmal e).
Nicht vorhanden sind allerdings die der Lombardischen Mehrstimmigkeit eigenen Sekundparallelen.
Die hier auftretenden Sekundklänge mahnen stark an die organale Occursus-Technik.

Die Beispiele a) und b) wurden der englischen Übersetzung von Clement A. Miller, op. cit., 148,

Beispiel 42 und 43, entnommen.

51



Beim Beispiel a) bewegt sich die obere Stimme, der Cantus, im Ambitus einer

Septime, während die begleitende sich im wesentlichen im engen Raum von f—g-a
aufhält und nur zu d hinunterschreitet, um eine Stimmkreuzung mit der Oberstimme
zu vermeiden. Beim zweiten Beispiel b) ist dieses Verharren der begleitenden
Stimme noch deutlicher, sind doch nur mehr die Töne f und g zu finden. Beim
ersten, bewegteren Beispiel ist in der Unterstimme deutlich ein Ton vorherrschend

(23mal g; 12mal f; 3mal a; 3mal d und 2mal e). Beim zweiten Beispiel onduliert
die untere Stimme ausschliesslich zwischen zwei Tönen.
Der anonyme Mailänder Traktat braucht für die Funktion der «Begleiter» in einer
ersten Regel (wohl zur Begleitung des ersten Tonschrittes) den Ausdruck «unus
stet jirmus in una nota». Die folgenden Regeln (in Einzelheiten zum Teil sehr

widersprüchlich11) lassen sich folgendermassen zusammenfassen: Bei aufsteigendem
Cantus wird im Einklang oder in der Sekunde begonnen und begleitet, während
bei absteigendem Cantus mit Quarten begleitet wird. «Es wird also das grössere
Intervall der absteigenden und das kleinere Intervall der aufsteigenden Melodie
zugewiesen» 12. Dies heisst aber im Prinzip nichts anderes, als dass dort, wo der
Cantus noch tief liegt (also aufsteigend) mit Sekunden und dort, wo der Cantus
hoch liegt (also absteigend) mit Quarten begleitet werden muss 13. Das Resultat
der Anwendung dieser Regeln ist eine relative Stabilität der Begleitstimme inbezug
auf die Tonhöhe.
Es scheint, als ob es sich hier um den Versuch handeln würde, die Praxis der Begleitung

einer Melodie durch einen oszillierenden Bordun in Regeln zu fassen, die aus

der Organaltechnik stammen 14.

Fassen wir das bisher Gesagte zusammen: Vieles weist darauf hin, dass die «archaische»

Ambrosianische Mehrstimmigkeit durch Bruderschaften gepflegt wurde.

11 Siehe dazu: Handschin, op. cit., 6/7.
12 ib., 6.

13 Auf diese Eigenheit des lombardischen Gesanges hat auch Bruno Stäblein im oben zitierten Artikel,
p. 170, hingewiesen.

14 Dies ist wohl nicht das erste Mal, dass sich Theoretiker einer Praxis gegenüber sahen, die nicht

ganz ins Konzept der Regeln passte. Auch die Theoretiker des alten Parallel-Organums mussten
der Ausnahme von der Regel der Parallelbewegung Rechnung tragen und nannten diese Erscheinung

(Seitenbewegung) «Occursus». Marius Schneider prägt für diese Abweichung von der
Parallelbewegung den Namen «Initialbordunbildung» (Geschichte der Mehrstimmigkeit II, 72), wobei

allerdings zu bemerken ist, dass die Seitenbewegung im alten Parallel-Organum nicht nur beim

Initium, sondern auch vor der Finalis vorkommt. Weiter in der Deutung des Occursus geht Georg
Schünemann, der in der liegenden Organalstimme alte Relikte des Borduns vermutet und glaubt,
der Autor der Musica Enchiriadis und Guido hätten auf die Bordunpraxis zurückgegriffen, «um
die nötig werdenden Abweichungen von der Parallelbewegung durch eine allgemein gebräuchliche
Spielmanier zu stützen» «Über die Beziehungen der vergleichenden Musikwissenschaft zur
Musikgeschichte», AfMw II [1920], 186).

52



Dafür sprach die harte, selbstbewusste Kritik des Mailänder Domkapellmeisters,
in dieselbe Richtung weisen aber auch die Analogie zum Repertoire heute noch
existierender Confréries und das Vorkommen ähnlicher stilistischer Erscheinungen in
Handschriften, die nachgewiesenermassen in Beziehung zu Laienbruderschaften
standen. Die Bordun-artige Satztechnik andererseits und die gezwungene Art, eine

vorhandene, für die damalige Zeit regelwidrige Praxis doch noch in Regeln zu
fassen, zeigen ebenfalls, dass es sich hier um eine Überlieferung handelt, die weit ab

steht von der damaligen Kunstmusikentwicklung. Beide Feststellungen deuten darauf

hin, dass die Hintergründe der Ambrosianischen Mehrstimmigkeit weniger in
der Kunstmusik, als vielmehr in der Volksmusik zu suchen sind.
Das Vorkommen eines oszillierenden Borduns in der Volksmusik ist zwar nicht sehr

häufig, doch finden wir auf dem Balkan die (allerdings etwas stabilere) Borduntechnik

verbunden mit der Vorliebe für den Sekundklang15! Auch wenn die
Lombardei nicht in unmittelbarer Nähe des Balkans liegt, ist doch eine Beeinflussung
über Istrien nicht undenkbar. Zur Illustration sei ein Ausschnitt aus einem vokal

ausgeführten mazedonischen Tanzstück angeführt, der einen oszillierenden Bordun

zusammen mit dem häufigen Erscheinen des Sekundklanges zeigt16:

15 Cvjetko Rihtman, «Mehrstimmigkeit in der Volksmusik Jugoslaviens» in Journal of the IFMC
XVIII (1966), 23 ss.; Nikolay Kaufman, «Part-Singing in Bulgarian Folk Music» in Journal of
the IFMC XV (1963), 48 ss.; R. Katzarova-Koukoudova, «Phénomènes polyphoniques dans la

musique populaire bulgare», Studia Musicologica III (1962), 161 ss. Über die Bedeutung der

instrumentalen Bordune in der Volksmusik und ihre Beziehung zur abendländischen Mehrstimmigkeit

siehe Edith Gerson-Kiwi, «Drone and Dyaphonia Basilica» in Yearbook of the IFMC IV
(1972), 9 ss.

Im Codex Jadrensis (13. Jahrhundert) aus Zadar, fol. 36v, findet sich ein eigentümliches, tropiertes
Sanctus, auf das mich Herr Dr. Max Lütolf freundlicherweise aufmerksam machte. Dieses, in
Jugoslawien niedergeschriebene Sanctus zeigt ebenfalls die in der Volksmusik des Balkan so häufige

Abschnittbildung mit dem Sekundklang bei den Finales. Im Sanctus der erwähnten
Handschrift hat die Oberstimme einen grössern Ambitus als die untere Stimme, die den Quartraum nur
dreimal um einen Ton überschreitet. Trotz der vielen Tonwiederholungen darf diese Stimme jedoch
kaum als oszillierender Bordun bezeichnet werden. Auf Zusammenhänge dieses Stückes mit
Volksmusikpraktiken hat auch M. Lütolf hingewiesen: Max Lütolf: Die mehrstimmigen Ordinarium
Missae-Sätze vom ausgehenden 11. bis zur Wende des 13. zum 14 Jahrhundert, Bern 1970, Vol. I,
104-108, Vol. II, 89.

16 Danse des Terrassiers (Coll. Univ. Disque VIII enregistrement C. Brailoiu, R. Laufer 1951).
Übertragung des Verfassers. Vergleiche dazu auch: Paul Collaer «Polyphonies de tradition populaire
en Europe méditerranéenne», AMI XXXII (I960), 60.

53



Das Zusammentreffen von Sekundbildungen und -parallelen mit einem oszillierenden

Bordun wird noch deutlicher in einem Beispiel aus Bulgarien, das uns Marius
Schneider überliefert17 :

L J l~J J J :J J J ;J J J J :J=^=7=H:"JrJ r rr 11 l;tf r TjT I t
Eine weitere Übereinstimmung dieser Volksmusik mit den ambrosianischen Quellen
besteht in der Praxis vieler Gesänge aus dem Balkan, den Cantus solistisch und den

Bordun chorisch zu singen 1S, was auch Gaffurius ausdrücklich für den Ambrosianischen

Gesang bestätigt: «Solus quidem cantor acutiore voce pronuntiat notulas

cantus plani: duo vero aut très succinunt unico sono .»
Es ist vielleicht ungewöhnlich, im Zusammenhang mit einer nicht stabilen Stimme

von Bordun zu sprechen, dass aber der vokale Bordun in der Volksmusik gelegentlich

die Tendenz aufweist, die Richtung der Hauptstimme im Ductus mitzuvoll-
ziehen, ist auch für andere Orte belegt19, zeigt sich aber deutlich im Beispiel eines

zweistimmigen yemenitischen Psalmes, den Edith Gerson-Kiwi in ihrem umfangreichen

Artikel «Vocal Folk Polyphonies of the Western Orient in Jewish Tradition»

20 veröffentlicht hat. Eine tiefere Zusatzstimme zum Psalm macht zuerst in
einer Art Heterophonie die Bewegung des Cantus mit, zeigt sich aber viel träger.
Während der Cantus bei den folgenden Psalmversen steigt, bleibt die begleitende
Stimme in ihrem früheren Bereich und entwickelt sich zu einer Art kreisendem
Bordun (später zu einem Ostinato).
Es ist durchaus möglich, dass sich auch beim Ambrosianischen Gesang ein ursprünglich

starrer Bordun in der oben erwähnten Art verändert hat. Im 13. Jahrhundert
wurde bereits auf die Besonderheit des Lombardischen Gesanges hingewiesen. Die
ersten Regeln finden wir jedoch erst im 15. Jahrhundert. Wir dürfen daher annehmen,

dass in einem musikalisch nicht isolierten Kreis, wie dies Mailand während
dieser Zeitspanne war, auch auf diese improvisierte Mehrstimmigkeit verschiedene

Einflüsse wirksam waren, so dass wir mit der Niederschrift (die ebenfalls keine

17 Marius Schneider, «Wurzeln und Anfänge der abendländischen Mehrstimmigkeit», Kgr.-Ber. New
York 1961, Vol. I, Kassel usw. 1961, 168.

18 C. Rihtman, op. cit., 25: Doris und Erich Stockmann, «Die vokale Bordun-Mehrstimmigkeit in
Südalbanien», Colloques de Wégimont IV, Paris 1964, 94; Erich Stockmann, «Kaukasische und

albanische Mehrstimmigkeit», Kgr.-Ber. Hamburg 1956, Kassel usw. 1957, 230; C. Rihtman, «Les

Formes polyphoniques dans la Musique populaire de Bosnie et d'Herzegovine», Journal of the

IFMC VI (1952), 32; Samuel Baud-Bovy, «Chansons d'Epire du Nord et du Pont», Yearbook of
the IFMC III (1971), 122.

19 Cf. Beispiel bei C. Rihtman, «Les Formes polyphoniques», op. cit., 34/35.
20 Yuval, Studies of the Jewish Music Research Centre, Jerusalem 1968, Music Examples, 17, Nr. 3.

54



Garantie für die Wirklichkeitstreue bietet) keine «unverfälschte» Praxis mehr
vorfinden. Die zum Teil widersprüchliche und unklare Ausdrucksweise des Anonymus
aus Mailand 21 zeigt uns immerhin, dass der Schreiber gewissermassen ratlos vor
dem Phänomen dieser ambrosianischen Gesangspraxis gestanden ist und zwar nicht

nur, was die Dissonanzen, sondern auch was die Stimmführung des «Sequitus»
betrifft.
Die schmale Quellenbasis lässt keine definitiven Entscheide über die Grundzüge
des Ambrosianischen Gesanges zu. Ein Vergleich mit ähnlichen Erscheinungen in
der Volksmusik weitet aber das Feld der Deutungsmöglichkeiten. Wenn wir in
diesem Licht die Quellen betrachten, scheint die Hypothese berechtigt zu sein, dass

dem Ambrosianischen «Organum» weniger der Parallelgesang zugrunde liegt, als

das Prinzip eines oszillierenden Borduns, dessen Wurzeln in der Volksmusik zu
suchen sind.

21 Der Schreiber behandelt im gleichen Kapitel eine andere Art Mehrstimmigkeit, die mit der
Ambrosianischen Mehrstimmigkeit nichts zu tun hat - cf. Handschin, op. cit., 7.

55




	Zum Ambrosianischen "Organum"

