
Zeitschrift: Schweizer Beiträge zur Musikwissenschaft : Publikationen der
Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft. Serie 3

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 2 (1974)

Artikel: Der Epilog des Mailänder Organum-Traktates : zum Problem von
Dialektik und Sachbezug in der Musiktheorie des ausgehenden elften
Jahrhunderts

Autor: Haas, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835387

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Epilog des Mailänder Organum-Traktates

Zum Problem von Dialektik und Sachbezug in der Musiktheorie
des ausgehenden elften Jahrhunderts

MAX HAAS

Als Remigius von Auxerre gegen Ende des neunten Jahrhunderts zu Reims, dann

um 900 in Paris die sieben freien Künste lehrte, war es bereits selbstverständlich

geworden, auf der umfassenden Grundlage von De nuptiis Philologiae et Mercurii
des Martianus Capella zum Verständnis dieser Artes anzuleiten1. Denn auch vor
Remigius hatten berühmte Lehrer dieses um 430 geschriebene Werk vielfach
herangezogen und gelegentlich kommentiert; galt doch die Schrift des heidnischen Rhetors

schon darum als vorbildlich, weil in ihr die Zahl der Artes liberales auf sieben

festgelegt und damit eine Verbindung etwa zu den sieben Säulen der Weisheit
hergestellt war, von denen es bei Salomo heißt: «Sapientia aedificavit sibi domum,
excidit columnas septem.» (Prov. 9,1) 2. Aber nicht allein die Siebenzahl stiftete
eine Beziehung zwischen der Schrift des Martianus und jenem Worte Salomos,

sondern auch die auf Augustin gegründete Überzeugung, daß die Artes liberales zur
sapientia hinzuführen vermöchten3. Wie Johannes Scottus (Eriugena) und viel später,

im ausgehenden zwölften Jahrhundert, vor allem Hugo von Saint Victor, wies

auch Remigius in seinem umfangreichen, im Mittelalter oft gelesenen Kommentar
zur Schrift des Martianus auf dieses Vermögen der Artes hin 4.

1 Über das Leben des Remigius berichtet Cora E. Lutz zusammenfassend in ihrer Edition des Mar-
tianus-Kommentars (Remigii antissiodorensis commentum in Martianum Capellam I, Leiden 1962,

5—10). Das Werk des Martianus wurde von Adolf Dick ediert: Martiani Minnei Felicis Capellae
De nuptiis Philologiae et Mercurii libri VIII, Leipzig 1925.

2 Zur Proverbia-Stelle: Joseph A. Endres, Forschungen zur Geschichte der frühmittelalterlichen
Philosophie, Münster i. W. 1915, 1 (Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters.
Texte und Untersuchungen XVII.2/3). —- Über Martianus-Kommentare vor Remigius vergleiche
etwa C. Lutz, op. cit., 17; ead., «The Commentary of Remigius of Auxerre on Martianus Capella»,
Mediaeval Studies XIX (1957), 139 ss.

3 cf. Marie-Thérèse d'Alverny, «La sagesse et ses sept filles. Recherches sur les allégories de la
philosophie et des arts libéraux du IXe au XIIe siècle», Mélanges dédiés à la mémoire de Félix Grat I,
Paris 1946, 246, 248 ss; C. Lutz, «Remigius' Ideas on the Classification of the Seven Liberal Arts»,
Traditio XII (1956), 79 ss.

4 cf. Lutz, Remigius' Ideas, 79—81, 83.

7



Von sapientia spricht Remigius in zweifachem Sinne, wobei die jeweilige Bedeutung
von einer weiteren oder engeren Auffassung des Begriffes philo-sophia (amor sapien-
tiae) abhängig ist5. Allgemein bezeichnet philosophia bei ihm alle Artes 6. In
einem engeren Sinne aber und auf die Eigentümlichkeit der einzelnen Artes hin
gesehen gilt ihm philosophia als Oberbegriff der um die Erkenntnis der ratio als

der «natürlichen», also vorgegebenen Gesetzlichkeit bemühten, im Quadrivium
zusammengefaßten Fächer: Arithmetik, Geometrie, Musik und Astronomie 7. Diesen

zu ratio und sapientia hinführenden Artes steht das Trivium (Grammatik,
Dialektik und Rhetorik) gegenüber, dessen Disziplinen dem sermo beziehungsweise
der eloquentia gelten.
Die Zweiteilung der Artes liberales schien Remigius in der Schrift des Martianus
vorgezeichnet; geht es doch darin um die Verbindung der Philologia, die personhaft
den Bereich von ratio und sapientia vorstellt, mit Mercurius, der die jacundia ser-
monis, die eloquentia also, vertritt: «Philologia ponitur in persona sapientiae et

rationis, Mercurius in similitudine facundiae et sermonis.» Daß dabei für einen
Weisen eloquentia notwendigerweise mit sapientia verbunden werden muß, begründet

Remigius in der Einleitung zum ersten Buch seines Kommentars nicht nur
aufgrund der sinnbildlichen Darstellung des Martianus, sondern vor allem mit einem
Worte Ciceros, das für das ganze Mittelalter von maßgebender Bedeutung war: «Ut
autem Cicero dicit [De inventione 1.1], eloquentia, id est sermonis copia, sine ratione
et sapientia nocet aliquando, raro aut numquam prodest; sapientia vero sine

eloquentia prodest semper, numquam obest. Cum ergo in sapienti hac duo convenerint,
et acumen videlicet rationis et facundia sermonis, tunc quodam modo sociantur
Mercurius et Philologia, tuncque promptissimum est unicuique ad scientiam VII libera-
lium artium posse accedere.» 8

Für die Musik zeigt Remigius die Notwendigkeit der Verbindung von Mercurius
mit der Philologia, von eloquentia und sapientia beziehungsweise sermo und ratio
am carmen jabulosum von Orpheus und Eurydike: jener vertritt den Bereich der vox,
des stimmhaften Lautes, diese als profunda intentio die ratio 9: «Euridice interpreta-
tur profunda intentio. Ipsa ars musica in suis profundissimis rationibus Euridice
dicitur, cuius quasi maritus Orpheus dicitur, hoc est wpcoo <pœurj, id est pulchra vox.

5 Zur Gleichsetzung von philosophia und amor sapientiae: Commentum 57.14 — cf. Lutz, Remigius'
Ideas, 79.

6 Commentum 287.23 — cf. Lutz, loc. cit.
7 cf. Lutz, op. cit., 75/76, 79 n. 88.
8 Commentum I, pag. 66.23—29 — cf. Lutz, op. cit., 78 ss; Gabriel Nuchelmans, «Philologia et son

mariage avec Mercure jusqu'à la fin du XIIe siècle», Latomus XVI (1957), 84—107.
9 Von carmen jabulosum spricht Remigius in seinem Kommentar zu De consolatione Philosophiae —

cf. John Block Friedman, Orpheus in the Middle Ages, Cambridge (Mass.) 1970, 98/99. — Über
die Etymologie von «Eurydike» nach mittelalterlicher Vorstellung: ib., 101 et n. 24, 106—108 et

passim.

8



Qui maritus si aliqua neglegentia artis virtutem perdiderit velut in quandam infer-
num profundae disciplinae descendit, de qua iterum artis régulas iuxta quas musicae

voces disponuntur reducit. Sed dura voces corporeas et transitorias profundae artis
intentioni comparât fugit iterum in profunditatem disciplinae ipsa intentio quoniam
in vocibus apparere non potest, ac per hos tristis remanet Orpheus, vocem musicam

absque ratione retinens.» 10

Die Unterscheidung zwischen der vox corporea et transitoria oder dem artificium
corporale, wie es bei anderen Gelehrten jener Zeit hieß, und der diesen Begriffen
zugrundeliegenden ratio, die Unterscheidung also zwischen trivialem und quadri-
vialem Bereich, war im ganzen Mittelalter geläufig Doch berücksichtigte die
Musiklehre jener Tage die von Remigius betonte Dualität von ratio und sermo

beziehungsweise — im Falle der musikalischen und nicht sprachlichen Verlautbarung

der ratio — von ratio und artificium corporale meist von einem anderen

Gesichtspunkt her12. Bereits Aurelian von Réôme ging es im Anschluß an eine auf
Boethius und Isidor von Sevilla zurückreichende Tradition weniger um die Verbindung

als um das unterschiedliche Gewicht von artificium corporale und ratio und
damit um die unterschiedliche Bedeutung des cantor, der sich des artificium corporale

annimmt gegenüber dem musicus, der sich um die Erkenntnis der ratio müht:
«Tantum inter musicum distat et cantorem, quantum inter grammaticum et simpli-
cem lectorem, et quantum inter corporale artificium et rationem. Etenim artificium
corporale quasi serviens famulatur, ratio vero quasi domina imperat. Multo enim
est maius scire quod quisque faciat, quam illud facere quod sciat.» 13 Damit weiß
sich Regino von Prüm, der im Anschluß an die möglicherweise von Remigius über-

10 Commentum 480.19 — cf. I, 42 n. 31; Friedman, op. cit., 101/102. Zur Orpheus-Sage im Mittel¬
alter vergleiche neben der Arbeit von Friedman vor allem: Klaus Heitmann, «Orpheus im Mittelalter»,

Archiv für Kulturgeschichte XLV (1963), 253—294.
11 In diesem Zusammenhang ist eine Stelle in der Musica Enchiriadis zu erwähnen: «. Et voces

quidem celeriter transeunt, numeri autem, qui corporea vocum et motuum materia decolorantur,
manent.» (GS I, 195b — cf. Hans Heinrich Eggebrecht, «Ars musica. Musikanschauung des Mittelalters

und ihre Nachwirkungen», Die Sammlung. Zeitschrift für Kultur und Erziehung XII [1957],
314). Hier wird die Spannung zwischen den Begriffen vox corporea und ratio durch das Abheben
des (Formalobjekts) numerus von der vergänglichen Materie ausgedrückt.

12 Die Unterscheidung von einer musikalischen und einer sprachlichen Verlautbarung der ratio ist
der besseren Verständlichkeit wegen vorgenommen worden. Sie wird aber im Sprachgebrauch des

Remigius nicht explizit; denn für ihn sind die voces corporeae et transitoriae unter dem Begriff
sermo subsumierbar.

13 ed. Lawrence A. Gushee, The Musica disciplina of Aurelian of Réôme: A Critical Text and

Commentary, Diss. Yale 1963 — cf. GS I, 38b/39a. Zu musicus und cantor: Wilibald Gurlitt, «Zur

Bedeutungsgeschichte von musicus und cantor bei Isidor von Sevilla», Musikgeschichte und Gegenwart

I, Wiesbaden 1966, 18—30 (Beihefte zum AfMw I); Heinrich Hüschen, «Berufsbewußtsein

und Selbstverständnis von Musicus und Cantor im Mittelalter», Beiträge zum Berufsbewußtsein
des mittelalterlichen Menschen, Berlin 1964, 225—238 (Miscellanea mediaevalia III).

9



nommene jabula von Orpheus und Eurydike über den musicus schreibt, grundsätzlich

einig ". Allerdings unterbleibt bei ihm eine ähnliche Betonung der Gegensätzlichkeit

von musicus und cantor wohl der besonderen Bestimmung seiner Epistola
de harmonica institutione gemäß 15.

Während des ganzen Mittelalters wurde — oft mit dem im Mittelalter Guido
zugeschriebenen einprägsamen Verslein16 — der Unterschied zwischen cantor und
musicus und damit zwischen artificium corporate und ratio hervorgehoben. Doch
kam es auf einer anderen Ebene zu einer Verbindung des quadrivialen und des

trivialen Bereichs, von ratio und sermo, als der Versuch unternommen wurde, die ratio
der Musik mit Hilfe einer ars sermocinalis, der Dialektik zur Sprache zu bringen ".
Die Betonung der Dualität von ratio und sermo scheint mir über den hier vorliegenden Versuch zum
Mailänder-Traktat hinaus auch darum notwendig, weil in Arbeiten zur mittelalterlichen Musiklehre die
in zahlreichen Schriften wirksame Verbindung von musica und dialectica oder — im Hinblick auf eine

«scholastische Methode» — die Bedeutung scholastischen Denkens für die Interpretation dieser Traktate

oft übersehen wird. Es ist verständlich, daß die scholastische Grundlegung eines mittelalterlichen
Werkes zur Musiklehre bei einer spezialisierten musikwissenschaftlichen Untersuchung gelegentlich
erwähnt, nicht aber eingehend untersucht wird (vergleiche etwa die Ausführungen von Fritz Reckow,

Der Musiktraktat des Anonymus 4 II, Wiesbaden 1967, 65—67 [Beihefte zum Archiv für
Musikwissenschaft V]). Bei einer allgemeinen Betrachtung aber verfehlt diese Art der Beurteilung die Intention

und den Wissenschaftscharakter des untersuchten Textes. Dies gilt zum Beispiel für das ebenso

harte wie unbegründete Urteil Klaus Wolfgang Niemöllers über die Musica Engelberts von Admont:
«Trotz der auch in seiner Musica angewandten scholastischen Darstellungsweise, die den Stoff in
umständlichen Beweisführungen auch einfacher Sachverhalte im laufenden Text verunklart, ergibt seine

Methode, gerade weil sie aus traditionellen Elementen abgeleitet ist, eine ungewöhnlich originelle
Darstellung musikalischer Grundfragen der mittelalterlichen Musik .» («Die Anwendung
musiktheoretischer Demonstrationsmodelle auf die Praxis bei Engelbert von Admont», Methoden in Wissenschaft

und Kunst des Mittelalters, Berlin 1970 [Miscellanea mediaevalia. Veröffentlichungen des

Thomas-Institutes der Universität zu Köln VII}).
Erweist sich dieses «Urteil» bei eingehender Lektüre als Vorurteil und ergibt sich daraus der Anlaß zu

erneutem Überdenken, so führen «Gedanken» Hans Heinrich Eggebrechts «über die Aufgabe, die

Geschichte der Musiktheorie des hohen und späten Mittelalters zu schreiben» (erschienen in: Über

Musiktheorie. Referate der Arbeitstagung 1970 in Berlin, Köln 1970, 15—22 [Veröffentlichungen
des Staatlichen Instituts für Musikforschung, Preußischer Kulturbesitz V}) zu einem nur scheinbar

mittelalterlichem Denken entsprechenden Abstrakt der Musiklehre. Denn wenn Eggebrecht als einen

Gesichtspunkt auf das «Verhältnis zwischen scientia (kontemplativer und quadrivialer Theorie), ars

(Theorie und Lehre in bezug auf Praxis) und usus (den weitgehend verlorengegangenen Hintergrund
an volksläufiger Klanggestaltung)» verweist (op. cit., 17), so gibt er — gewiß legitimerweise —•

mittelalterliche Differenziertheit in bezug auf wesentliche Begriffe der Wissenschaftsauffassung zu-

14 GS I, 245b—247a.
15 cf. Heinrich Häschen, «Regino von Prüm, Historiker, Kirchenrechtler und Musiktheoretiker», Fest¬

schrift Karl Gustav Feilerer zum sechzigsten Geburtstag am 7. Juli 1962, Regensburg 1962, 213.
16 GS II, 25 — cf. Gurlitt, op. cit., 29/30; Hüschen, Berufsbewußtsein, 231.
17 Zum Begriff «ars sermocinalis»: L. M. de Rijk, ed. Abaelardus. Dialectica, Assen 1956, xci n. 4

(Wijsgerige Teksten en Studies I).

10



gunsten einer eigenen, abstrahierend gewonnenen Anschauung preis, verschleiert diesen Vorgang aber
durch die Verwendung jener und nicht der eigenen Begriffe.

*

Ein eindrücklicher und — vom erhaltenen Bestand aus gesehen — in seiner Art
erstmaliger Versuch, die quadriviale musica mit der trivialen dialectica zu verbinden,
ist in der um 1100 niedergeschriebenen Fassung des «Mailänder-Traktates» erhalten.

Zwar finden sich in der Musiklehre zumindest seit Boethius — dem Gewicht
entsprechend, das der Logik innerhalb der Artes zukam — immer wieder Begriffe,
deren genaue Bedeutung durch die Dialektik bestimmt wurde; doch ist die Darstellung

der Organum-Lehre im Mailänder-Traktat insofern erstmalig, als im
Schlußabschnitt eine bestimmte Ansicht über das Organum mit Hilfe eines formal-logischen
Beweisganges vertreten wird.

Den Traktat legte Frieder Zaminer in einer ausführlich kommentierten Edition mit Übersetzung vor:
Hans Heinrich Eggebrecht, Frieder Zaminer, Ad Organum faciendum. Lehrschriften der Mehrstimmigkeit

in nachguidonischer Zeit, Mainz 1970, 43—108 [Neue Studien zur Musikwissenschaft III}).
In seinem Kommentar zu der nachstehend aus dieser Edition mit der Übersetzung abgedruckten
«Dialektischen Rechtfertigimg» — so nennt er den Schlußteil des Traktates, in dem jene Ansicht über
das Organum vertreten wird — wies Zaminer auf den Zusammenhang mit der Dialektik hin und kam

so zu einem eingehenderen Verständnis des Abschnitts (op. cit., 83—89). In ausführlichen
Einzeluntersuchungen versuchte er die Bedeutung der vorkommenden Begriffe zu klären. Allerdings wird
in dieser mehr auf das einzelne Wort als auf die Gedankenfolge gerichteten Darstellung der für ein

Verständnis wesentliche Aufbau des Abschnittes nicht berührt. Das ist vor allem darin begründet,
daß für Zaminer die «Grundthese» des Abschnittes vom Verfasser des Traktates vorausgesetzt und

dadurch nicht unmittelbar einsichtig ist. So geht es im folgenden zunächst darum, den Aufbau des

Abschnittes zu besprechen. Dabei ist durch die Datierung des Traktates klar, daß das dialektische

Rüstzeug im Bereich der «logica vetus» gesucht werden muß, das heißt vor allem im Corpus der

Aristoteles-Übersetzungen des Boethius und in dessen eigenen Schriften zur Logik. Die Aufgabe, dieses

vielfältige Material zu durchdringen, wird für unsere Zwecke stark vereinfacht durch die Dialectica
des Garlandus Compotista (ed. L. M. de Rijk in: Wijsgerige Teksten en Studies III, Assen 1959), eine

vor 1075, möglicherweise vor 1040 entstandene Zusammenfassung der Logica vetus (zu Datierung
und Inhalt: de Rijk, op. cit., xliii ss). Wenn für unseren Zusammenhang wichtige Begriffe im Text
des Garlandus zu wenig anschaulich oder nur am Rande erläutert sind, werden Traktate des 12.

Jahrhunderts herangezogen, in denen allerdings bereits die Anfänge einer wesentlich mittelalterlichen Logik
greifbar sind. Von diesen vor allem durch L. M. de Rijk herausgegebenen Schriften (Logica moderno-

rum I/II.1.2, Assen 1962—1967 [Wijsgerige Teksten en Studies VI, XVI}) werden nur Stellen

herangezogen, die sich auf die Logica vetus beziehen. Gleiches gilt für die Verwendung der Dialectica

Abaelards (ed.de Rijk, Wijsgerige Teksten en Studies I, Assen 1956). — Bei der Interpretation der

«Dialektischen Rechtfertigung» waren mir Diskussionen mit Dr. Fritz Reckow (Freiburg i. Br.) und

Prof. Dr. Martin Anton Schmidt (Basel) sehr wertvoll.

Unsere Aufmerksamkeit gilt im folgenden diesem — zunächst lateinisch, dann
deutsch wiedergegebenen — Abschnitt, der den vorangegangenen Überlegungen
gemäß nach der Verbindung von ratio und sermo befragt werden soll. Da die sermo-
cinatio: hier die Art und Weise, wie die ratio «zur Sprache gebrachte wird, in Auf-

11



bau und Durchführung nicht unmittelbar einsichtig ist, soll sie zuerst besprochen
werden. Anschließend wird nach der «rationalen» Grundlage der Beweisführung
gefragt.

1. Significatum organi aliud naturale aliud remotum a natura.
2. Naturale est illud cui vicissim duo immediata contingit eidem esse et non esse sub

organo. videlicet diapente et diatesseron. veluti homini cui vicissim contingit
eidem esse et non esse duo immediata sub animali. videlicet sanum et egrum.

3. Remotum a natura est. cui nullum alterum contingit esse, utpote instar veri ani-
malis et mortuus homo, quibus non contingit esse sanum neque egrum sub animali.

Quapropter tale Organum non est Organum. Oppositio est in adiecto.
4. Nam quotienscumque aliquid non supponitur alicui duorum immediatorum. nec

illi supponitur cui sunt immediata. Sed tale Organum nulli supponitur. ergo non
est Organum.

5. nisi per simile. Quemadmodum instar veri animalis est homo, pictura et cadaver.

1. Der eine Begriff des Organums ist «naturale», der andere «remotum a natura».
2. «Naturale» ist dasjenige, dem als einem und demselben abwechselnd zukommt,

zwei «immediata» unter dem (Begriff) Organum zu sein und nicht zu sein, nämlich

Quinte und Quarte; wie beim Menschen, dem als einem und demselben
abwechselnd zukommt, unter dem (Begriff) Lebewesen zwei «immediata» zu sein

und nicht zu sein, nämlich gesund und krank.
3. «Remotum a natura» ist, wem keines von beiden («immediata») zu sein zukommt,

wie etwa das Bild eines wirklichen Lebewesens und der tote Mensch, denen weder
zukommt gesund, noch krank zu sein unter dem (Begriff) Lebewesen. Deshalb
ist ein solches Organum kein Organum. Ein Widerspruch in sich selbst ist das.

4. Denn jedesmal wenn etwas einem der zwei «immediata» nicht untergeordnet
wird, dann wird es auch dem nicht untergeordnet, dem die «immediata»
zugehören. Aber ein solches Organum wird keinem untergeordnet, folglich ist es kein

Organum,
5. es sei denn durch Ähnlichkeit: in der Weise wie das Bild eines wirklichen

Lebewesens der Mensch als Gemälde und als Leichnam ist.

Der Verfasser des Traktates will in diesem Abschnitt zwischen einem falschen und
dem wahren Organumbegriff unterscheiden, verfolgt mithin ein Ziel, das innerhalb
der Logik als «finalis causa et intentio dyalecticorum» gilt: «falsa discernere a veris».

Diese «causa finalis» erfüllt sich im Syllogismus, einem formallogischen Verfahren
also, das erlaubt, aus zwei in einem bestimmten Verhältnis zueinander stehenden

Sätzen einen dritten als Schlußsatz zu bilden.

Bei Garlandus zum Beispiel heißt es: «... finalis causa et intentio dyalecticorum est falsa discernere

a veris, ut Veritas teneatur falsitasque respuatur. Hoc autem cum fieri nequeat nisi sillogistice .»

(ed. cit., 2.3—5).

12



Auch die Beweisführung unseres Textes wird durch einen Syllogismus abgeschlossen

(4). Zuvor wird festgestellt, daß zwei verschiedenartige Urteile über das «Organum»

existieren 1 dann werden diese Urteile untersucht 2 und 3 Im einzelnen

ergibt sich folgende Beweisführung:
1 — Die drei Arten des kategorischen Urteils (propositio cathegorica), eines aus

Subjekt und Prädikat bestehenden Satzes also, werden gemäß der aus Subjekt- und
Prädikat-Terminus gebildeten Materie unterschieden. Maßgebend für die Art des

kategorischen Urteils ist das Verhältnis zwischen den beiden Termini des Satzes.

«Naturales termini» liegen vor, wenn die beiden Termini des Satzes zueinander im
Verhältnis von Gattung (genus) und Art (species) stehen. Ein Beispiel dafür ist der
Satz: «homo est animal». Sind die beiden Termini des Urteils dagegen «remoti a

natura», dann sind sie in ihrem Verhältnis disparat, wie zum Beispiel im Satz: «homo
est lapis». Das Subjekt gehört hier nicht zum Prädikat und ist darum keine Art unter
der Gattung. Ein kontingentes Verhältnis zwischen Subjekt und Prädikat besteht

schließlich dann, wenn jenes diesem nur akzidentell zugehört, wie zum Beispiel im
Satz: «homo est albus».

Garlandus, ed. cit., 45.18—20: «. cathegorica propositio est cuius partes sunt predicatus terminus

et subiectus, ut hic: ,homo est animal': ,homo' enim subicitur hic, ,animal' vero predicatur.» —
ib., 54.21—25: «Sciendum est propositiones cathegoricas alias esse de naturalibus terminis, alias de

remoto a natura, alia de contingenti. Naturales terminos voco, ut inter genus species, remotos a natura,

ut inter disparata, contingentia vero appello illa que sese excedunt, ut ,homo' et,albus'.» Entsprechend

heißt es in der Abbreviatio montanea (ed. de Rijk, Logica modernorum II.2, 81.24—30): «Ad cognos-
cendam legem istarum propositionum videndum est, quod omnis propositio habet fieri in tribus mate-

riebus, in naturali, in contingenti, in remota. Que propositiones fit in naturali Cui predicatum natura-

liter adheret subiecto, ut ,homo est animal'. Que fit in contingenti? Cui predicatum potest adesse et

abesse preter subiecti corruptionem, ut ,homo est albus'. Que fit in remota? Cui predicatum nullomodo

potest inesse subiecto, ut ,homo est lapis1.» — cf. de Rijk, op. cit., 138, 361.

Dem Autor geht es offensichtlich um die beiden ersten Arten des kategorischen
Urteils. Seine im ersten Satz ausgesprochene Meinung läßt sich sinngemäß wiedergeben

mit: «Was als Organum bezeichnet wird, trägt diese Bezeichnung entweder in
natürlicher oder in einer vom natürlichen Sachverhalt abweichenden Weise.» Mit
dem genus Organum ist also eine inhärente — und, wie der zweite Satz zeigt, disjunktive

— Qualität gegeben, während eine andere Qualität nur durch Aequivokation als

Organum bezeichnet ist.

Zaminer schloß aus dem Vorkommen der Wendimg «significatum organi», es handle sich bei dieser

«dialektischen Rechtfertigung» um eine These «nominalistischer Prägung». Diese Ansicht stützte er
auf die Arbeit Carl Prantls (Geschichte der Logik im Abendlande II, Leipzig 21885, 123 — vergleiche
die Beurteilung dieses Werkes durch J. M. Bochenski, Formale Logik, Freiburg/München 31970,

8—10 [Orbis academicus III.2] Nun wurde aber von der Forschung darauf hingewiesen, daß in der

Zeit der Frühscholastik «Nominalismus» allein aus der (durch den Gegenstand der Logik bedingten)
Beschäftigung mit den «nomina» herrühren könne (cf. Jan Pinborg, Die Entwicklung der Sprachtheorie

13



im Mittelalter, Münster 1967, 36 [Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters.

Texte und Untersuchungen XLII.2]). So stellte L. M. de Rijk bei der Untersuchung der Werke
von Garlandus Compotista in dessen Logik eine nominalistische Grundlage, jedoch eine realistische

Position in ontologischen Fragen fest (ed. cit., liii-lv).

2 — Nun wird jene propositio cathegorica, die «in naturali» geschieht, in zweifacher
Weise beschrieben. Vom «signification naturale organi», also von der Art unter der

Gattung «Organum» heißt es, es kämen ihm zwei «immediata», nämlich Quinte und

Quarte zu. Dieser Sachverhalt wird im Anschluß daran noch einmal anschaulicher

geschildert: Es verhält sich mit jener Art unter der Gattung «Organum» in bezug
auf die «immediata» Quarte und Quinte wie mit der Art «Mensch» und der Gattung
«Lebewesen» in bezug auf die «immediata» krank und gesund. Für Begriffe, die
zueinander in einem immediaten Verhältnis stehen, gilt, daß entweder der eine oder
der andere Begriff von einer Sache ausgesagt wird, nie aber beide zusammen oder
keiner von beiden. Von der Art unter der Gattung «Organum» ist demnach bekannt,
daß ihr entweder Quarte oder Quinte zukommt; «Organum» in diesem Sinne
bezeichnet damit eine dem genus inhärente disjunktive Qualität.

In den herangezogenen logischen Schriften werden die «immediata» innerhalb der «loci», gewisser
logischer Regeln also, besprochen. In den sogenannten Introductiones montane minores heißt es: «Nunc
de loco ab immediatis. Locus ab immediatis consistit inter affirmationem et negationem, ita quod
precedit, affirmatio sequitur. Et assignatur hec régula: si unum immediatorum removetur ab aliquo,
et reliquum predicatur de eodem.» «Nos argumentum et consequentiam que probari videtur ex vi
immediatorum, veram esse dicimus. Sicut necessarium argumentum est: ,Socrates non est eger; igitur
est sanus'; et necessaria consequentia: ,si Socrates non est eger, Socrates est sanus'.» (ed. de Rijk, Logica
modernorum II.2, 66.33—67.2, 67.7—10). — In unserem Zusammenhang interessant ist noch

folgender, einer ars dialectica des 12. Jahrhunderts entnommener Auszug: «Immediata sunt que carent

medio, ut ,Sanum' et ,egrum' circa animal; nullum enim animal est quod non sit sanum vel egrum;
habet enim fieri circa omne, ut ,homo' et ,non-homo'.» (ed. de Rijk, op. cit., 117.27—29).
Frieder Zaminer sieht im Schlußabschnitt eine «dialektische Rechtfertigung des auf dem Wechsel von
Quinte und Quarte beruhenden Neuen Organums gegenüber dem älteren Organum Guidos, das einen

solchen Wechsel nicht kennt» (op. cit., 83). Gegen die Annahme Zaminers, der Autor wolle die neue
Sache rechtfertigen, wandte sich Fritz Reckow. Er wies darauf hin, daß zum Beispiel die Wendung
«significatum organi» keinen Zweifel daran läßt, daß es dem Verfasser um den Begriff «Organum»
gehe («Organum-Begriif und frühe Mehrstimmigkeit. Zugleich ein Beitrag zur Bedeutung des ,Instru-
mèntalen' in der spätantiken und mittelalterlichen Musiktheorie», Forum musicologicum I [im
Druck]). Diese Modifikation ist vor allem darum wesentlich, weil, wie bereits Hans Heinrich
Eggebrecht feststellte («Diaphonia vulgariter Organum», Bericht über den siebenten internationalen
musikwissenschaftlichen Kongreß Köln 1958, Kassel etc. 1959, 95/96), im Pariser Organum-Traktat nur
«bestimmte Töne oder Klänge Organum genannt werden» und nach ihm Fritz Reckow weitere

Zeugnisse beizubringen vermochte, in denen es in vergleichbarer Weise zwischen Begriffsumfang und

Sache zu unterscheiden gilt.
Allerdings könnte das Wort «vicissim» im Satz «Naturale est illud cui vicissim contingit eidem esse

et non esse sub organo. videlicet diapente et diatesseron.» den Schluß nahelegen, es wäre ein wechselweises

Verhältnis von Quarte und Quinte im Sinne des «neuen Organums» gemeint. Gegen diese

Ansicht aber spricht vor allem die Art der Darstellung. Der Theoretiker sucht ja, wahrscheinlich um

14



der besseren Verständlichkeit willen, logische Termini nach Möglichkeit zu vermeiden und die ihm
notwendig scheinenden und deshalb eingeführten mit Beispielsätzen aus logischen Schriften zu erläutern.

Das von Zaminer zwar bei Aristoteles nachgewiesene (cf. op. cit., 85), aber dennoch nicht zu
den Termini technici der Logik zählende Wort «vicissim» erläutert hier lediglich das immediate
«entweder-oder»-Verhältnis zwischen Quinte und Quarte.

3 — Dieser so beschriebenen Art unter der Gattung «Organum» steht jenes als

«Organum» bezeichnete gegenüber, das der Gattung nicht zugehört und dem aus
diesem Grund weder Quarte noch Quinte zukommen. Wie dieses «Organum»
beschaffen ist, wird nicht weiter erläutert. Der Text läßt allerdings die Annahme zu,
es handle sich um etwas Ähnliches, aber der Gattung doch nicht Zugehörendes. Die
Ähnlichkeit entspräche jener, die zum Beispiel zwischen dem Bild eines Lebewesens
und dem Lebewesen selbst besteht. Allerdings steht der Annahme, daß die Ähnlichkeit

eine wesentliche Übereinstimmung zwischen Bild und Lebewesen enthalte, die
Tatsache gegenüber, daß eine oppositio in adiecto vorliegt: die Begriffe «Lebewesen»

beziehungsweise «tot» sind «opposita» gegenüber dem (nicht lebendigen) «Bild»
und dem (lebendigen) «Menschen».

Garlandus, Dialectica 78.17—24: «Oppositio in adiecto est quando altera vox predicati quod est adiec-

tum subiecti, portât modum penitus diversum a modo subiecte vocis, ut hie: ,hoc cadaver est homo

mortuus': hic enim ,homo' portât, diversum modum a ,cadaver^: — ,homo' namque ,vivum' portât,
cadaver1 autem portât diversum a ,vivo', idest ,non-vivum' — et ,homo' est altera vox predicati, vel

oppositio dicitur esse in adiecto, hocest in voce adiecta predicate.»

4 — Der vierte Teil des Abschnitts beginnt mit einem hypothetischen Urteil (propo-
sitio hypothetica), einem «wenn dann»-Satz als erstem Urteil eines hypothetischen

Syllogismus. Darin wird eine rein logische, also zunächst auch nicht auf einen

musikalischen Sachverhalt bezogene Bedingung ausgesprochen: Wenn «etwas» zwei
immediaten Begriffen nicht untergeordnet werden kann («supponitur» •—• wenn
zum Beispiel keine Beziehung besteht wie zwischen einer Art und etwas, das unter
ihr steht, also nicht: «homo-Socrates», sondern: «homo-lapis»), dann ist «etwas»
auch der Gattung nicht unterstellt.

Das Verbum «supponere» wird hier in einem (innerhalb der Logik) älteren Sprachgebrauch verwendet

(zu «supponere» und «suppositio»: L. M. de Rijk, Logica modernorum I, 672 s.v.). Dem
Sprachgebrauch im Mailänder-Traktat entspricht zum Beispiel folgende Aussage des Garlandus Compotista:

«... ,genus' et .species' ista voces ad se referuntur; his vero alia supponuntur, generi quidem subalter-

num genus et generalissimum genus, speciei autem specialissimum et subalternum.» (ed. cit., 32.4—6

— cf. Eggebrecht-Zaminer, op. cit., 88).

Zu dieser allgemeinen Bedingung tritt der zweite Teil des Syllogismus: «Sed tale

Organum nulli supponitur», ist also weder den «immediata» beziehungsweise der

Art noch der Gattung untergeordnet. Dieser Satz hat seine Gültigkeit aufgrund der
Annahme eines «,Organum' a natura remotum». Die Verbindimg beider Sätze ergibt
den Schluß, daß ein «solches .Organum'» kein «Organum», mithin nicht unter der

Gattung «Organum» subsumierbar ist.

15



Grundlage des vorliegenden hypothetischen Urteils bildet eine Begriffshierarchie.
In ihr stehen zwei Immediata (B) unter einer nicht näher bestimmten Sache A,
bestimmen also gleichsam eine Species unter einer Gattung. Die vom Verfasser des

Traktates nicht weiter begründete Annahme, daß das «aliquid» (C) dann, wenn es

B nicht untergeordnet sei, auch A nicht untergeordnet sein könne, geht wohl auf
allgemeine Überlegungen über das Verhältnis von Gattung und Species zurück, wie
sie im ersten Satz zum Ausdruck kamen oder wurde durch andere hypothetische
Urteile nahegelegt.

So diskutiert Abaelard ein der Struktur nach vergleichbares Urteil: «si Socrates neque est rationalis

neque irrationalis, non est animal» (Dialeclica 305.26). «Socrates» entspricht dem «aliquid» (C)
gegenüber den immediaten Begriffen «rationalis» und «irrationalis» beziehungsweise den — nicht

genannten — Immediata (B). «Animal» ist die Gattung (A). Allerdings ist «Socrates» im Unterschied

zu «aliquid» natürlich in der Gattung enthalten und besteht das von Abaelard ausführlich besprochene

Problem, daß in dem von ihm vorgelegten Urteil die Aufhebung der Negation zum (falschen) Schluß

führen müßte, «Socrates» sei «rationalis» und «irrationalis» zugleich (Diabetica, 305). Einer fehlerhaften

Urteilsbildung dieser Art entgeht der Verfasser des Mailänder-Traktates durch die Formulierung

«. aliquid non supponitur alicui duorum immediatorum.»

5 — Die Conclusio des Syllogismus: «ergo non est Organum», wird nun gemäß den

Ausführungen über jenes «Organum», das «remotum a natura» steht, relativiert.
Demnach ist das nicht unter die Gattung «Organum» subsumierbare «aliquid» einem

«Organum» ähnlich.

In der Regel werden im Anschluß an Aristoteles in den logischen Schriften des Mittelalters zwei
gleichlautende Begriffe, die aber eine der Substanz nach verschiedene Sache bezeichnen, unter die «aequivoca»

gerechnet (Aristoteles, Categoriae lal: «Aequivoca dicuntur quorum nomen solum commune est,

secundum nomen vero substantiae ratio diversa, ut animal homo et quod pingitur.», ed. Lorenzo Minio-
Paluello, Aristoteles latinus I 1—5: Categoriae vel praedicamenta, Paris/Brügge 1961). Allerdings findet

sich in der seit dem 8. Jahrhundert überlieferten Paraphrase der Categoriae eines Anonymus
(Pseudo-Augustin) die in unserem Zusammenhang aufschlußreiche Feststellung: «Similitudo est ut

,homo pictus' et ,verus'; sola enim similitudine copulantur.» (Minio-Paluello, ed. cit., 137.3/4).

Die vorangegangenen Überlegungen haben gezeigt, daß es dem Verfasser des

Mailänder-Traktates vor allem um die rechtmäßige Verwendung des Begriffs «Organum»

ging, als er den Schlußabschnitt seiner Organumlehre formulierte. Seinen

Ausführungen läßt sich entnehmen, daß der Begriff «Organum» in generisch echter

oder unechter Weise verwendet wird. «Organum» in der zweiten Bedeutung steht

im Sinne einer Aequivokation. Die Richtigkeit dieser Annahme wird mit einem

Syllogismus bewiesen.

Das grundsätzliche Problem der im Mailänder-Traktat vorgelegten Beweisführung
liegt nun darin, daß die Annahme, der in generisch echter Weise verwendete Begriff
«Organum» beziehe sich auf Quarte und Quinte, im Epilog selber nicht als wahr
erwiesen, sondern vorausgesetzt wird. Doch ist diese Voraussetzung keine indivi-

16



duelle Leistung des Theoretikers; denn der von ihm postulierte Organum-Begriff
reicht zurück auf ältere Organum-Traktate, wobei vorab der Pariser- und der Kölner-
Traktat zu nennen wären 1S. Überdies wird im Mailänder-Traktat selber ein
Zusammenhang mit der Tradition ausgesprochen, der sich allerdings eher als Versuch

erweist, die dargelegte Lehre allgemein mit jener von Auctoritates zu verbinden, als

daß eine regelrechte Begründung für jenen Organum-Begriff versucht würde.
Die für unseren Zusammenhang wesentlichste dieser Stellen findet sich im Prolog.
In ihm wird das Vorhaben einer Organumlehre dreifach begründet. Einmal heißt
es, «die Dunkelheit der Diaphonia bereite vielen und am meisten den im Geiste

Trägen Schwierigkeiten.» Weiter wird festgehalten, daß die Darlegungen von Pythagoras

und nach ihm Boethius «äußerst verwickelt» und daß schließlich die Aussagen

von Guido «im Blick auf die Beispiele für wertlos» zu beurteilen sind. Sie werden
darum wenig geschätzt und können dem Gedächtnis schwerer eingeprägt werden.
«Deshalb» — so umreißt der Verfasser sein Vorhaben — «haben wir, die wir die

natura (der Töne) vor Augen haben, fünf Modi organizandi hinzugefügt.» 19 Ist die

Art dieser Begründung in formaler Hinsicht auch durch traditionelle Elemente

bestimmt, so enthält sie doch einen Hinweis auf Grundlagen des «Organum».

Traditionelle Elemente zeigen sich beim Vergleich mit anderen Traktateinleitungen. So weist Garlandus

Compotista am Anfang seiner Dialectica auf die Schwierigkeit und Ausgedehntheit der Logik hin, die
vielen und am meisten den Ungebildeten und im Geiste Trägen Widerwillen bereitet. Er fährt weiter,
indem er Schwierigkeiten bei der Aristoteles- und Boethius-Lektüre nennt und schließt die Begründung
mit dem Hinweis auf das, was den Exzerpten aus Aristoteles und Boethius hinzugefügt worden sei;

wobei die Ausführungen teils wörtlich, teils sinngemäß mit denjenigen im Prolog des Mailänder-
Traktates übereinstimmen: «Cum difficultas et prolixitas logice discipline multis, et maxime rudibus

et tardis ingenio, fastidium generent, tum quia ea que dicta sunt ab Aristotile valde sunt onerosa et

ideo minus perceptibilia, tum quia ea que transtulit aliquantulum diffusa esse videntur et ideo minus

perceptibilia, memorie tradenda nos revolventes utriusque doctrinam quantum potuimus excerpsimus

aliqua ex eorum regulis non tenentes ordinem, sed inquirentes utilitatem, et insuper, si quid potuimus,
secundum nos et magistros nostros compendiose addidimus.» (ed. cit., 1.2—9). — Ebenfalls mit dem

Hinweis auf den obskuren Charakter eines Problems begründet Hermannus Contractus die Entstehung

einer Schrift: «. cum ab plurimis amicis rogarer, ut mensuram astrolabii que apud nostrates confusa

et ideo obscura et passim mutilata invenitur, lucidius pleniusque scribere tentarem .» De mensura,
PL 143, 381 — cf. Johannes Spörl, «Das Alte und das Neue im Mittelalter», Historisches Jahrbuch L

[1930], 318).

Als einen eigenen Beitrag zur Organumlehre bezeichnet der Theoretiker die

Hinzufügung von fünf Modi organizandi. Daß er dabei von der natura vocurn ausgeht und

18 Vergleiche dazu die ausführlichen Untersuchungen von Fritz Reckow (op. cit.).
19 Zaminer, op. cit., 46.3: «Cum obscuritas diaphonie multis et perplurimum tardis in ingenio diffi-

cultatem prestet. et ea que dicta sunt a pytagora et subséquente Boetio. maxime sunt plicata, unde

plus invisa, tum quia que dicta sunt a Guidone exemplis diiudicantur vilia. quapropter parum sunt

diligenda. et ideo difficilius memoriae tradenda. nos intuentes ipsam naturam. V. addimus modos

organizandi.»

17



sich auf Pythagoras, Boethius und Guido bezieht, mithin eine unbestrittene Grundlage

anspricht, scheint ihm wahrscheinlich zur Rechtfertigung seiner Lehre
notwendig.

Mit der Frage nach der natura vocum ist Pythagoras verbunden; galt er doch dem
Mittelalter nicht nur als Entdecker der natürlichen Zahlengesetzlichkeit der Töne,
sondern auch als Erfinder des Monochords, durch das die natura vocum anschaulich
demonstriert werden konnte.

In der sogenannten «Musica Oddonis» (cf. Michel Huglo, «L'auteur du ,dialogue sur la musique' attribué

à Odon», RMl LV [1969], 150) heißt es zum Beispiel: «Nunc primum ante oculos monochordum

ponimus, ut quidquid postea de vocum natura dixerimus, si lectione minus panditur, oculis demon-

stretur.» (GS I, 265b).

In dem Maße, als Guidos Micrologus im elften Jahrhundert zu einer allgemein
anerkannten Grundlage der Musiklehre wurde, mußte auch die Frage nach der «vis et

natura vocum» zu einem Problem werden, das jeden Musikbeflissenen betraf. Denn
im ersten Kapitel seines Micrologus gibt Guido denen, die sich um die Musik
bemühen, Ratschläge, wie sie zur Erkenntnis dieser «vis et natura vocum» — ein
Kommentator, der «Anonymus Vivell», fügt präzisierend hinzu: «vis et natura, id est

naturalis vis vocum» — gelangen können. Auch er weist dabei auf das Monochord
hin, durch das ein Schüler die «ars» als Imitation der «natura» und damit die onto-

logischen Grundlagen der Musik erfährt.

Guido, Micrologus I, 2—6 (ed. Smits van Waesberghe, CSM IV, 1955): «Igitur qui nostram disci-

plinam petit, aliquantos cantus nostris notis descriptos addiscat, in monochordi usu manum exerceat,
hasque régulas saepe meditetur, donec vi et natura vocum cognita ignotos ut notos cantus suaviter canat.
Sed quia voces quae huius artis prima sunt fundamenta, in monochordo melius intuemur, quomodo
eas ibidem ars naturam imitata discrevit, primitus videamus.» Im zwischen 1070 und 1100 entstandenen

Kommentar des «Anonymus Vivell» heißt es dazu (ed. Smits van Waesberghe, Expositiones in Micro-
logum Guidonis Aretini, Amsterdam 1957, 101.29—102.32 [Musicologica medii aevi I]): «Igitur,
quia utile est scire hanc artem, ut cantus sciatur, qui petit nostram disciplinam, id est hanc artem,

per musicas notas discat cantare, donec cognita vi et natura, id est naturali vi vocum, quomodo scilicet
secundum proportiones sint ordinatae et intendendo vel remittendo sint proferendae, faciliter cantet.

Dixi, regulis et cantibus musice notatis discrimina vocum cognosci, sed tarnen melius in monochordo

cognoscuntur. Et quia voces quae sunt prima, id est principalia, artis, id est huius libri, fundamenta,

quia super eas ostendendas innititur totum hoc opus, illas melius intuemur in monochordo, videamus

primitus quomodo, id est quibus proportionibus, discrevit eas voces per figuras suas representatas

ibidem, id est in monochordo, ars, id est aliquis philosophus artificiosus non pro ingenio solo haec

adinveniens, sed naturam proportionum tamque ducem suam imitatur.»
Mit Recht haben Zaminer und Eggebrecht in dem, was sich im weiteren Verlauf des Traktates als

natura vocum zu erkennen gibt, keine unmittelbare Beziehung zu diesen allgemeinen Aussagen
gesehen. Für Zaminer gilt «eine ältere, für sich nicht mehr in vollem Umfang faßbare Lehre von der

natura vocum» als «Grundlage der im Prosateil des Mailänder-Traktates behandelten Lehre von den

5 Modi organizandi» (op. cit., 67). Eggebrecht formuliert vorsichtiger, die Lehre von der natura vocum

«könnte Allgemeingut' gewesen sein» (ib., 200). Er setzt in Übereinstimmung mit Zaminer die Lehre

von der natura vocum mit der Voceslehre, «d. h. mit der Lehre von der ,differentia primae et mediae

18



et ultimae vocis'» gleich. Diese «neue Einsicht» in die natura vocum «erkennt, daß die von alters her
nach Proportion, Verwandtschaftsgrad und Wirkung verschiedenartigen Klänge im Blick auf Form
(Anfang, Mitte, Schluß) verschiedene Geltung haben, so daß durch Klang eine Form gebildet werden
kann bzw. die Formbildung für die Wahl der Klänge maßgebend wird.» (ib., 23).
Doch legt die Tatsache, daß im Mittelalter innerhalb der allgemeinen Grundlegung einer Organum-
lehre von natura vocum die Rede ist, den Schluß nahe, es sei zunächst deren allgemeine Bedeutung
gemeint, der sich dann die im Blick auf das «neue Organum» spezifizierte Bestimmung anschließt.

Die Nennung von Guido ist aber nicht nur in Zusammenhang mit dem durch den

Begriff natura vocum gegebenen ontologischen Argument zu sehen. Vielmehr legt
die Tatsache, daß Guido im Prolog —• wie etwa auch bei Theogerus von Metz 20 —•

zusammen mit Pythagoras und Boethius genannt wird, die Annahme nahe, er sei zur
Zeit der Abfassung des Mailänder-Traktates bereits als auctoritas anerkannt worden.
Dem entspricht es, daß einerseits im Prolog Guidos Diaphonialehre nur «im Blick
auf die Beispiele», nicht aber gesamthaft «für wertlos beurteilt wird» und daß
andererseits in der darauffolgenden Organum-Definition «Bestimmungsstücke» aus dem

Micrologus übernommen werden 21. Mit diesem Hinweis auf die ontologisch und —
im Hinblick auf «Organum» — durch eine auctoritas gegebene Grundlage sowie

durch die dialektische Darlegung des Otganumbegriffs schien dem Theoretiker die

«neue», eigene Sache legitimiert zu sein.

Mag die Dürftigkeit der Bezüge zwischen grundlegenden Annahmen und dialektischer

Darstellung einerseits, zwischen Prolog-Epilog und «neuer» Organum-Lehre
andererseits den Mailänder-Traktat von der Durchführung her auch eher als Versuch

erscheinen lassen, so zeigen sich in Prolog wie Epilog doch — wenn auch äußerliche

— Kennzeichen einer neuen, scholastischen Argumentation.

20 GS II, 183a.
21 cf. Zaminer, op. cit., 58.

19




	Der Epilog des Mailänder Organum-Traktates : zum Problem von Dialektik und Sachbezug in der Musiktheorie des ausgehenden elften Jahrhunderts

