Zeitschrift: Schweizer Beitrdge zur Musikwissenschatft : Publikationen der
Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft. Serie 3

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 2 (1974)

Artikel: Der Epilog des Mailander Organum-Traktates : zum Problem von
Dialektik und Sachbezug in der Musiktheorie des ausgehenden elften
Jahrhunderts

Autor: Haas, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835387

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Epilog des Maildnder Organum-Traktates

Zum Problem von Dialektik und Sachbezug in der Musiktheorie
des ausgehenden elften Jahrhunderts

MAX HAAS

Als Remigius von Auxerre gegen Ende des neunten Jahrhunderts zu Reims, dann
um 900 in Paris die sieben freien Kiinste lehrte, war es bereits selbstverstindlich
geworden, auf der umfassenden Grundlage von De nuptiis Philologiae et Mercurii
des Martianus Capella zum Verstindnis dieser Artes anzuleiten . Denn auch vor
Remigius hatten berithmte Lehrer dieses um 430 geschriebene Werk vielfach heran-
gezogen und gelegentlich kommentiert; galt doch die Schrift des heidnischen Rhe-
tors schon darum als vorbildlich, weil in ihr die Zahl der Artes liberales auf sieben
festgelegt und damit eine Verbindung etwa zu den sieben Siulen der Weisheit her-
gestellt war, von denen es bei Salomo heifit: «Sapientia aedificavit sibi domum,
excidit columnas septem.» (Prov. 9,1) 2. Aber nicht allein die Siebenzahl stiftete
eine Beziehung zwischen der Schrift des Martianus und jenem Worte Salomos,
sondern auch die auf Augustin gegriindete Uberzeugung, daf die Artes liberales zur
sapientia hinzufiihren vermochten ®. Wie Johannes Scottus (Eriugena) und viel spi-
ter, im ausgehenden zwolften Jahrhundert, vor allem Hugo von Saint Victor, wies
auch Remigius in seinem umfangreichen, im Mittelalter oft gelesenen Kommentar
zur Schrift des Martianus auf dieses Vermogen der Artes hin *.

1 Uber das Leben des Remigius berichtet Cora E. Lutz zusammenfassend in ihrer Edition des Mar-
tianus-Kommentars (Remigii antissiodorensis commentum in Martianum Capellam 1, Leiden 1962,
5—10). Das Werk des Martianus wurde von Adolf Dick ediert: Martiani Minnei Felicis Capellae
De nuptiis Philologiae et Mercurii libri V111, Leipzig 1925.

2 Zur Proverbia-Stelle: Joseph A.Endres, Forschungen zur Geschichte der friibmittelalterlichen
Philosophie, Miinster i. W. 1915, 1 (Beitrige zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters.
Texte und Untersuchungen XVI1.2/3). — Uber Martianus-Kommentare vor Remigius vergleiche
etwa C. Lutz, op. cit., 17; ead., «The Commentary of Remigius of Auxerre on Martianus Capellay,
Mediaeval Studies XIX (1957), 139 ss.

3 of. Marie-Thérése d’Alverny, «La sagesse et ses sept filles. Recherches sur les allégories de la philo-
sophie et des arts libéraux du IX°® au XII° siéclen, Mélanges dédiés a la mémoire de Félix Grat 1,
Paris 1946, 246, 248 ss; C. Lutz, «Remigius’ Ideas on the Classification of the Seven Liberal Arts»,
Traditio X1I (1956), 79 ss.

4 of. Lutz, Remigius’ Ideas, 79—81, 83.



Von sapientia spricht Remigius in zweifachem Sinne, wobei die jeweilige Bedeutung
von einer weiteren oder engeren Auffassung des Begriffes philo-sophia (amor sapien-
tiae) abhingig ist ®. Allgemein bezeichnet philosophia bei ihm alle Artes®. In
einem engeren Sinne aber und auf die Eigentumlichkeit der einzelnen Artes hin
gesehen gilt thm philosophia als Oberbegriff der um die Erkenntnis der ratio als
der «natiirlicheny, also vorgegebenen Gesetzlichkeit bemiihten, im Quadrivium
zusammengefafiten Ficher: Arithmetik, Geometrie, Musik und Astronomie 7. Die-
sen zu ratio und sapientia hinfithrenden Artes steht das Trivium (Grammatik, Dia-
lektik und Rhetorik) gegeniiber, dessen Disziplinen dem sermzo beziehungsweise
der eloquentia gelten.

Die Zweiteilung der Artes liberales schien Remigius in der Schrift des Martianus
vorgezeichnet; geht es doch darin um die Verbindung der Philologia, die personhaft
den Bereich von ratio und sapientia vorstellt, mit Mercurius, der die facundia ser-
monzs, die eloquentia also, vertritt: «Philologia . .. ponitur in persona sapientiae et
rationis, Mercurius in similitudine facundiae et sermonis.» Dafi dabei fiir einen
Weisen eloguentia notwendigerweise mit sapientia verbunden werden mufi, begriin-
det Remigius in der Einleitung zum ersten Buch seines Kommentars nicht nur auf-
grund der sinnbildlichen Darstellung des Martianus, sondern vor allem mit einem
Worte Ciceros, das fiir das ganze Mittelalter von mafigebender Bedeutung war: «Ut
autem Cicero dicit [ De inventione 1.1}, eloquentia, id est sermonis copia, sine ratione
et sapientia nocet aliquando, raro aut numquam prodest; sapientia vero sine elo-
quentia prodest semper, numquam obest. Cum ergo in sapienti hac duo convenerint,
et acumen videlicet rationis et facundia sermonis, tunc quodam modo sociantur Mer-
curius et Philologia, tuncque promptissimum est unicuique ad scientiam VII libera-
lium artium posse accedere.» ®

Fiir die Musik zeigt Remigius die Notwendigkeit der Verbindung von Mercurius
mit der Philologia, von eloguentia und sapientia beziehungsweise sermo und ratzo
am carmen fabulosum von Orpheus und Eurydike: jener vertritt den Bereich der vox,
des stimmhaften Lautes, diese als profunda intentio die ratio °: «Euridice interpreta-
tur profunda intentio. Ipsa ars musica in suis profundissimis rationibus Euridice
dicitur, cuius quasi maritus Orpheus dicitur, hoc est dpcos @y, id est pulchra vox.

5 Zur Gleichsetzung von philosophia und amor sapientiae: Commentum 57.14 — cf. Lutz, Remigius’
Ideas, 79.

6 Commentum 287.23 — cf. Lutz, loc. cit.

cf. Lutz, op. cit., 75/76, 79 n. 88.

8 Commentum 1, pag. 66.23—29 — cf. Lutz, op. cit., 78 ss; Gabriel Nuchelmans, «Philologia et son
mariage avec Mercure jusqu’a la fin du XII® siécle», Latomus X VI (1957), 84—107.

9 Von carmen fabulosum spricht Remigius in seinem Kommentar zu De consolatione Philosophiae —
cf. John Block Friedman, Orphens in the Middle Ages, Cambridge (Mass.) 1970, 98/99. — Uber
die Etymologie von «Eurydike» nach mittelalterlicher Vorstellung: ib., 101 et n. 24, 106—108 et
passim.

~1



Qui maritus si aliqua neglegentia artis virtutem perdiderit velut in quandam infer-
num profundae disciplinae descendit, de qua iterum artis regulas iuxta quas musicae
voces disponuntur reducit. Sed dum voces corporeas et transitorias profundae artis
intentioni comparat fugit iterum in profunditatem disciplinae ipsa intentio quoniam
in vocibus apparere non potest, ac per hos tristis remanet Orpheus, vocem musicam
absque ratione retinens.» *°

Die Unterscheidung zwischen der vox corporea et transitoria oder dem artificium
corporale, wie es bei anderen Gelehrten jener Zeit hief, und der diesen Begriffen
zugrundeliegenden ratio, die Unterscheidung also zwischen trivialem und quadri-
vialem Bereich, war im ganzen Mittelalter geldufig**. Doch beriicksichtigte die
Musiklehre jener Tage die von Remigius betonte Dualitit von ratio und sermo
beziehungsweise — im Falle der musikalischen und nicht sprachlichen Verlaut-
barung der ratio — von ratio und artificium corporale meist von einem anderen
Gesichtspunkt her 2. Bereits Aurelian von Rédéme ging es im Anschluf} an eine auf
Boethius und Isidor von Sevilla zuriickreichende Tradition weniger um die Verbin-
dung als um das unterschiedliche Gewicht von artificium corporale und ratio und
damit um die unterschiedliche Bedeutung des cantor, der sich des artzficinm corpo-
rale annimmt gegeniiber dem musicus, der sich um die Erkenntnis der ratio miiht:
«Tantum inter musicum distat et cantorem, quantum inter grammaticum et simpli-
cem lectorem, et quantum inter corporale artificium et rationem. Etenim artificium
corporale quasi serviens famulatur, ratio vero quasi domina imperat . . . Multo enim
est maius scire quod quisque faciat, quam illud facere quod sciat.» ** Damit weif}
sich Regino von Priim, der im Anschlufl an die méglicherweise von Remigius iiber-

10 Commentum 480.19 — cf. 1, 42 n. 31; Friedman, op. cit.,, 101/102. Zur Orpheus-Sage im Mittel-
alter vergleiche neben der Arbeit von Friedman vor allem: Klaus Heitmann, «Orpheus im Mittel-
alter», Archiv fiir Kulturgeschichte XLV (1963), 253—294.

11 In diesem Zusammenhang ist eine Stelle in der Musica Enchiriadis zu erwihnen: «. .. Et voces
quidem celeriter transeunt, numeri autem, qui corporea vocum et motuum materia decolorantur,
manent.» (GS I, 195b — cf. Hans Heinrich Eggebrecht, «Ars musica. Musikanschauung des Mittel-
alters und ihre Nachwirkungen», Die Sammlung. Zeitschrift fiir Kultur und Erziehung XII [1957],
314). Hier wird die Spannung zwischen den Begriffen vox corporea und ratio durch das Abheben
des (Formalobjekts) numerus von der verginglichen Materie ausgedtiickt.

12 Die Unterscheidung von einer musikalischen und einer sprachlichen Verlautbarung der ratio ist
der besseren Verstindlichkeit wegen vorgenommen worden. Sie wird aber im Sprachgebrauch des
Remigius nicht explizit; denn fiir ihn sind die voces corporeae et transitoriae unter dem Begriff
sermo subsumierbar.

13 ed. Lawrence A. Gushee, The Musica disciplina of Aurelian of Rééme: A Critical Text and Com-
mentary, Diss. Yale 1963 — cf. GS 1, 38b/39a. Zu musicus und cantor: Wilibald Gurlitt, «Zur
Bedeutungsgeschichte von musicus und cantor bei Isidor von Sevillay, Musikgeschichte und Gegen-
wart 1, Wiesbaden 1966, 18—30 (Beibefte zum AfMw 1); Heinrich Hiischen, «Berufshewuftsein
und Selbstverstindnis von Musicus und Cantor im Mittelalter», Beitrige zum Berufsbewuftsein
des mittelalterlichen Menschen, Berlin 1964, 225—238 (Miscellanea mediaevalia 111).



nommene fabula von Orpheus und Eurydike Gber den musicus schreibt, grundsitz-
lich einig **. Allerdings unterbleibt bei ihm eine dhnliche Betonung der Gegensitz-
lichkeit von musicus und cantor wohl der besonderen Bestimmung seiner Epistola
de harmonica institutione gemif) *°.

Wihrend des ganzen Mittelalters wurde — oft mit dem im Mittelalter Guido zu-
geschriebenen einprigsamen Verslein ** — der Unterschied zwischen cantor und
mausicus und damit zwischen artificium corporale und ratio hervorgehoben. Doch
kam es auf einer anderen Ebene zu einer Verbindung des quadrivialen und des tri-
vialen Bereichs, von ratio und sermo, als der Versuch unternommen wurde, die ratio
der Musik mit Hilfe einer ars sermocinalis, der Dialektik zur Sprache zu bringen 7.

Die Betonung der Dualitit von ratio und sermo scheint mir ber den hier vorliegenden Versuch zum
Maildnder-Traktat hinaus auch darum notwendig, weil in Arbeiten zur mittelalterlichen Musiklehre die
in zahlreichen Schriften wirksame Verbindung von musica und dialectica oder — im Hinblick auf eine
«scholastische Methode» — die Bedeutung scholastischen Denkens fiir die Interpretation dieser Trak-
tate oft iibersehen wird. Es ist verstindlich, dafi die scholastische Grundlegung eines mittelalterlichen
Werkes zur Musiklehre bei einer spezialisierten musikwissenschaftlichen Untersuchung gelegentlich
erwihnt, nicht aber eingehend untersucht wird (vergleiche etwa die Ausfithrungen von Fritz Reckow,
Der Musiktraktat des Anonymus 4 11, Wiesbaden 1967, 65—67 [ Beibefte zum Archiv fiir Musik-
wissenschaft V1). Bei einer allgemeinen Betrachtung aber verfehlt diese Art der Beurteilung die Inten-
tion und den Wissenschaftscharakter des untersuchten Textes. Dies gilt zum Beispiel fiir das ebenso
harte wie unbegriindete Urteil Klaus Wolfgang Niemdollers iiber die Musica Engelberts von Admont:
«Trotz der auch in seiner Musica angewandten scholastischen Darstellungsweise, die den Stoff in um-
stindlichen Beweisfiihrungen auch einfacher Sachverhalte im laufenden Text verunklart, ergibt seine
Methode, gerade weil sie aus traditionellen Elementen abgeleitet ist, eine ungewdhnlich originelle
Darstellung musikalischer Grundfragen der mittelalterlichen Musik .. .» («Die Anwendung musik-
theoretischer Demonstrationsmodelle auf die Praxis bei Engelbert von Admont», Methoden in Wissen-
schaft und Kunst des Mittelalters, Berlin 1970 [Miscellanea mediaevalia. Verdffentlichungen des
T homas-Institutes der Universitit zn Koln VII11).

Erweist sich dieses «Urteil» bei eingehender Lektiire als Vorurteil und ergibt sich daraus der Anlaf zu
erneutem Uberdenken, so fiihren «Gedanken» Hans Heinrich Eggebrechts «iiber die Aufgabe, die
Geschichte der Musiktheorie des hohen und spiten Mittelalters zu schreiben» (erschienen in: Uber
Musiktheorie. Referate der Arbeitsiagung 1970 in Berlin, Kéln 1970, 15—22 [Verdffentlichungen
des Staatlichen Instituts fiir Musikforschung, Preufischer Kulturbesitz V1) zu einem nur scheinbar
mittelalterlichem Denken entsprechenden Abstrakt der Musiklehre. Denn wenn Eggebrecht als einen
Gesichtspunkt auf das «Verhiltnis zwischen scientia (kontemplativer und quadrivialer Theorie), ars
(Theorie und Lehre in bezug auf Praxis) und usus (den weitgehend verlorengegangenen Hintergrund
an volksliufiger Klanggestaltung)» verweist (op. cit.,, 17), so gibt er — gewill legitimerweise —
mittelalterliche Differenziertheit in bezug auf wesentliche Begriffe der Wissenschaftsauffassung zu-

14 GS 1, 245b—247a.

15 cf. Heinrich Hiischen, «Regino von Priim, Historiker, Kirchenrechtler und Musiktheoretiker», Fest-
schrift Karl Gustav Fellerer zum sechzigsten Geburtstag am 7. Juli 1962, Regensburg 1962, 213.

16 GS II, 25 — cf. Gurlitt, op. cit., 29/30; Hiischen, Berufsbewuptsein, 231.

17 Zum Begriff «ars sermocinalis»: L. M. de Rijk, ed. Abaelardus. Dialectica, Assen 1956, xci n. 4
(Wijsgerige Teksten en Studies 1).

10



gunsten einer eigenen, abstrahierend gewonnenen Anschauung preis, verschleiert diesen Vorgang aber
durch die Verwendung jener und nicht der eigenen Begriffe.

£

Ein eindriicklicher und — vom erhaltenen Bestand aus gesehen — in seiner Art
erstmaliger Versuch, die quadriviale masica mit der trivialen dialectica zu verbinden,
ist in der um 1100 niedergeschriebenen Fassung des «Mailinder-Traktatesy erhal-
ten. Zwar finden sich in der Musiklehre zumindest seit Boethius — dem Gewicht
entsprechend, das der Logik innerhalb der Artes zukam — immer wieder Begriffe,
deren genaue Bedeutung durch die Dialektik bestimmt wurde; doch ist die Darstel-
lung der Organum-Lehre im Mailinder-Traktat insofern erstmalig, als im Schlufi-
abschnitt eine bestimmte Ansicht {iber das Organum mit Hilfe eines formal-logischen
Beweisganges vertreten wird.

Den Traktat legte Frieder Zaminer in einer ausfiithrlich kommentierten Edition mit Ubersetzung vor:
Hans Heinrich Eggebrecht, Frieder Zaminer, Ad organum faciendum. Lebrschriften der Mehrstimmig-
keit in nachguidonischer Zeit, Mainz 1970, 43—108 [ Newe Studien zur Musikwissenschaft 1117).

In seinem Kommentar zu der nachstehend aus dieser Edition mit der Ubersetzung abgedruckten
«Dialektischen Rechtfertigung» — so nennt er den Schlufiteil des Traktates, in dem jene Ansicht iiber
das Organum vertreten wird — wies Zaminer auf den Zusammenhang mit der Dialektik hin und kam
so zu einem eingehenderen Verstindnis des Abschnitts (op. cit., 83—89). In ausfithrlichen Einzel-
untersuchungen versuchte er die Bedeutung der vorkommenden Begriffe zu klaren. Allerdings wird
in dieser mehr auf das einzelne Wort als auf die Gedankenfolge gerichteten Darstellung der fiir ein
Verstindnis wesentliche Aufbau des Abschnittes nicht beriihrt. Das ist vor allem darin begriindet,
daB} fiir Zaminer die «Grundthese» des Abschnittes vom Verfasser des Traktates vorausgesetzt und
dadurch nicht unmittelbar einsichtig ist. So geht es im folgenden zunichst darum, den Aufbau des
Abschnittes zu besprechen. Dabei ist durch die Datierung des Traktates klar, dafi das dialektische
Riistzeug im Bereich der «logica vetus» gesucht werden muf, das heifit vor allem im Corpus der
Aristoteles-Ubersetzungen des Boethius und in dessen eigenen Schriften zur Logik. Die Aufgabe, dieses
vielfiltige Material zu durchdringen, wird fiir unsere Zwecke stark vereinfacht durch die Didlectica
des Garlandus Compotista (ed. L. M. de Rijk in: Wijsgerige Teksten en Studies 111, Assen 1959), eine
vor 1075, moglicherweise vor 1040 entstandene Zusammenfassung der Logica vetus (zu Datierung
und Inhalt: de Rijk, op. cit., xliii ss). Wenn fiir unseren Zusammenhang wichtige Begriffe im Text
des Garlandus zu wenig anschaulich oder nur am Rande erliutert sind, werden Traktate des 12. Jahr-
hunderts herangezogen, in denen allerdings bereits die Anfinge einer wesentlich mittelalterlichen Logik
greifbar sind. Von diesen vor allem durch L. M. de Rijk herausgegebenen Schriften (Logica moderno-
rum 1[11.1.2, Assen 1962—1967 [Wijsgerige Teksten en Studies VI, XVI]) werden nur Stellen
herangezogen, die sich auf die Logica vetus beziehen. Gleiches gilt fiir die Verwendung der Dialectica
Abaelards (ed. de Rijk, Wijsgerige Teksten en Studies 1, Assen 1956). — Bei der Interpretation der
«Dialektischen Rechtfertigung» waren mir Diskussionen mit Dr. Fritz Reckow (Freiburg i. Br.) und
Prof. Dr. Martin Anton Schmidt (Basel) sehr wertvoll.

Unsere Aufmerksamkeit gilt im folgenden diesem — zunichst lateinisch, dann
deutsch wiedergegebenen — Abschnitt, der den vorangegangenen Uberlegungen
gemif nach der Verbindung von ratio und sermo befragt werden soll. Da die sermo-
cinatio: hier die Art und Weise, wie die ratio «zur Sprache gebrachty wird, in Auf-

11



bau und Durchfithrung nicht unmittelbar einsichtig ist, soll sie zuerst besprochen
werden. Anschliefiend wird nach der «rationaleny Grundlage der Beweisfithrung

gefragt.

1. Significatum organi aliud naturale aliud remotum a natura.

2. Naturale est illud cui vicissim duo immediata contingit eidem esse et non esse sub
organo. videlicet diapente et diatesseron. veluti homini cui vicissim contingit
eidem esse et non esse duo immediata sub animali. videlicet sanum et egrum.

3. Remotum a natura est. cui nullum alterum contingit esse. utpote instar veri ani-
malis et mortuus homo. quibus non contingit esse sanum neque egrum sub animali.
Quapropter tale organum non est organum. Oppositio est in adiecto.

4. Nam quotienscumque aliquid non supponitur alicui duorum immediatorum. nec
illi supponitur cui sunt immediata. Sed tale organum nulli supponitur. ergo non
est organum.

5. nisi per simile. Quemadmodum instar veri animalis est homo. pictura et cadaver.

1. Der eine Begriff des Organums ist «naturaley, der andere «remotum a naturay.

2. «Naturaley ist dasjenige, dem als einem und demselben abwechselnd zukommt,
zwei «immediatay unter dem (Begriff) Organum zu sein und nicht zu sein, nim-
lich Quinte und Quarte; wie beim Menschen, dem als einem und demselben ab-
wechselnd zukommt, unter dem (Begriff) Lebewesen zwei «immediatay zu sein
und nicht zu sein, namlich gesund und krank.

3. «Remotum a naturay ist, wem keines von beiden («immediata») zu sein zukommt,
wie etwa das Bild eines wirklichen Lebewesens und der tote Mensch, denen weder
zukommt gesund, noch krank zu sein unter dem (Begriff) Lebewesen. Deshalb
ist ein solches Organum kein Organum. Ein Widerspruch in sich selbst ist das.

4. Denn jedesmal wenn etwas einem der zwei «immediatay nicht untergeordnet
wird, dann wird es auch dem nicht untergeordnet, dem die «immediatay zuge-
héren. Aber ein solches Organum wird keinem untergeordnet, folglich ist es kein
Organum,

5. es sei denn durch Ahnlichkeit: in der Weise wie das Bild eines wirklichen Lebe-
wesens der Mensch als Gemilde und als Leichnam ist.

Der Verfasser des Traktates will in diesem Abschnitt zwischen einem falschen und
dem wahren Organumbegriff unterscheiden, verfolgt mithin ein Ziel, das innerhalb
der Logik als «finalis causa et intentio dyalecticorumy gilt: «falsa discernere a verisy.
Diese «causa finalisy erfiillt sich im Syllogismus, einem formallogischen Verfahren
also, das erlaubt, aus zwei in einem bestimmten Verhiltnis zueinander stehenden
Sitzen einen dritten als Schlufisatz zu bilden.

Bei Garlandus zum Beispiel heifit es: «. .. finalis causa et intentio dyalecticorum est falsa discernere

a veris, ut veritas teneatur falsitasque respuatur. Hoc autem cum fieri nequeat nisi sillogistice .. .»
(ed. cit., 2.3—5).

12



Auch die Beweisfithrung unseres Textes wird durch einen Syllogismus abgeschlos-
sen (4). Zuvor wird festgestellt, dafl zwei verschiedenartige Urteile tiber das «Orga-
numy existieren (1), dann werden diese Urteile untersucht (2 und 3). Im einzelnen
ergibt sich folgende Beweisfithrung:

1 — Die drei Arten des kategorischen Urteils (propositio cathegorica), eines aus
Subjekt und Pridikat bestehenden Satzes also, werden gemifi der aus Subjekt- und
Pridikat-Terminus gebildeten Materie unterschieden. Mafigebend fur die Art des
kategorischen Urteils ist das Verhiltnis zwischen den beiden Termini des Satzes.
«Naturales termini» liegen vor, wenn die beiden Termini des Satzes zueinander im
Verhiltnis von Gattung (genus) und Art (species) stehen. Bin Beispiel dafiir ist der
Satz: «homo est animaly. Sind die beiden Termini des Urteils dagegen «remoti a
natura», dann sind sie in ithrem Verhiltnis disparat, wie zum Beispiel im Satz: «homo
est lapis». Das Subjekt gehort hier nicht zum Priddikat und ist darum keine Art unter
der Gattung. Ein kontingentes Verhiltnis zwischen Subjekt und Pridikat besteht
schliefilich dann, wenn jenes diesem nur akzidentell zugehdrt, wie zum Beispiel im
Satz: «homo est albusy.

Garlandus, ed. cit., 45.18—20: «. .. cathegorica propositio est cuius partes sunt predicatus terminus
et subiectus, ut hic: ,homo est animal’: ,homo’ enim subicitur hic, ,animal’ vero predicatur.» —
ib., 54.21—25: «Sciendum est propositiones cathegoricas alias esse de naturalibus terminis, alias de
remoto a natura, alia de contingenti. Naturales terminos voco, ut inter genus species, remotos a natura,
ut inter disparata, contingentia vero appello illa que sese excedunt, ut ,homo’ et ,albus’.» Entsprechend
heifit es in der Abbreviatio montanea (ed. de Rijk, Logica modernorum 11.2, 81.24—30): «Ad cognos-
cendam legem istarum propositionum videndum est, quod omnis propositio habet fieri in tribus mate-
riebus, in naturali, in contingenti, in remota. Que propositiones fit in naturali? Cui predicatum natura-
liter adheret subiecto, ut ,homo est animal’. Que fit in contingenti? Cui predicatum potest adesse et
abesse preter subiecti corruptionem, ut ,homo est albus’. Que fit in remota? Cui predicatum nullomodo
potest inesse subiecto, ut ,homo est lapis’.» — cf. de Rijk, op. cit., 138, 361.

Dem Autor geht es offensichtlich um die beiden ersten Arten des kategorischen
Utteils. Seine im ersten Satz ausgesprochene Meinung 1ifit sich sinngemif; wieder-
geben mit: «Was als Organum bezeichnet witd, trigt diese Bezeichnung entweder in
natiirlicher oder in einer vom natiirlichen Sachverhalt abweichenden Weise.» Mit
dem genus Organum ist also eine inhdrente — und, wie der zweite Satz zeigt, disjunk-
tive — Qualitit gegeben, wihrend eine andere Qualitit nur durch Aequivokation als
Organum bezeichnet ist.

Zaminer schloff aus dem Vorkommen der Wendung «significatum organi», es handle sich bei dieser
«dialektischen Rechtfertigung» um eine These «nominalistischer Prigung». Diese Ansicht stiitzte er
auf die Arbeit Carl Prantls (Geschichte der Logik im Abendlande 11, Leipzig 21885, 123 — vergleiche
die Beurteilung dieses Werkes dutch J. M. Bochenski, Formale Logik, Freiburg/Miinchen 31970,
8—10 [Orbis academicus 111.2}). Nun wurde aber von der Forschung darauf hingewiesen, dafl in der
Zeit der Frithscholastik «Nominalismus» allein aus der (durch den Gegenstand der Logik bedingten)
Beschiftigung mit den «nomina» herrithren konne (cf. Jan Pinbotg, Die Entwicklung der Sprachtheorie

13



im Mirtelalter, Miinster 1967, 36 [ Beitriige zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittel-
alters. Texte und Untersuchungen XLI1.2}1). So stellte L. M. de Rijk bei der Untersuchung der Werke
von Garlandus Compotista in dessen Logik eine nominalistische Grundlage, jedoch eine realistische
Position in ontologischen Fragen fest (ed. cit., liii-Iv).

2 — Nun wird jene propositio cathegorica, die «in naturali» geschieht, in zweifacher
Weise beschrieben. Vom «significatum naturale organiy, also von der Art unter der
Gattung «Organumy heifit es, es kimen ihm zwei «immediatay, nimlich Quinte und
Quarte zu. Dieser Sachverhalt wird im Anschlufl daran noch einmal anschaulicher
geschildert: Es verhilt sich mit jener Art unter der Gattung «Organumy in bezug
auf die «immediatay Quarte und Quinte wie mit der Art «Mensch» und der Gattung
«Lebeweseny» in bezug auf die «immediatay krank und gesund. Fiir Begriffe, die
zueinander in einem immediaten Verhiltnis stehen, gilt, dafi entweder der eine oder
der andere Begriff von einer Sache ausgesagt wird, nie aber beide zusammen oder
keiner von beiden. Von der Art unter der Gattung «Organumy ist demnach bekannt,
daf} ihr entweder Quarte oder Quinte zukommt; «Organumy in diesem Sinne be-
zeichnet damit eine dem genus inhirente disjunktive Qualitit.

In den herangezogenen logischen Schriften werden die «immediata» innerhalb der «loci», gewisser
logischer Regeln also, besprochen. In den sogenannten Introductiones montane minores heifit es: «Nunc
de loco ab immediatis. Locus ab immediatis consistit inter affirmationem et negationem, ita quod
precedit, affirmatio sequitur. Et assignatur hec regula: si unum immediatorum removetur ab aliquo,
et reliquum predicatur de eodem.» «Nos argumentum et consequentiam que probari videtur ex vi
immediatorum, veram esse dicimus. Sicut necessarium argumentum est: ,Socrates non est eger; igitur
est sanus’; et necessaria consequentia: ,5i Socrates non est eger, Socrates est sanus’» (ed. de Rijk, Logica
modernorum 11.2, 66.33—67.2, 67.7—10). — In unserem Zusammenhang interessant ist noch fol-
gender, einer ars dialectica des 12. Jahrhunderts entnommener Auszug: «Immediata sunt que carent
medio, ut ,sanum’ et ,egrum’ circa animal; nullum enim animal est quod no:i sit sanum vel egrum;
habet enim fieri circa omne, ut ,homo’ et ,non-homo’» (ed. de Rijk, op. cit., 117.27—29).

Frieder Zaminer sieht im Schluflabschnitt eine «dialektische Rechtfertigung des auf dem Wechsel von
Quinte und Quarte beruhenden Neuen Organums gegeniiber dem ilteren Organum Guidos, das einen
solchen Wechsel nicht kennt» (op. cit., 83). Gegen die Annahme Zaminers, der Autor wolle die neue
Sache rechtfertigen, wandte sich Fritz Reckow. Er wies darauf hin, dafl zum Beispiel die Wendung
«significatum organi» keinen Zweifel daran 1idBt, dafl es dem Verfasser um den Begriff «Organumy»
gehe («Organum-Begriff und frithe Mehrstimmigkeit. Zugleich ein Beitrag zur Bedeutung des ,Instru-
mentalen’ in der spitantiken und mittelalterlichen Musiktheorie», Forum musicologicum 1 [im
Druck}). Diese Modifikation ist vor allem darum wesentlich, weil, wie bereits Hans Heinrich Egge-
brecht feststellte («Diaphonia vulgariter organumy», Bericht iiber den siebenten internationalen musik-
wissenschaftlichen Kongref Koln 1958, Kassel etc. 1959, 95/96), im Pariser Organum-Traktat nut
«bestimmte Tone oder Klinge ... organum genannt werden» und nach ihm Fritz Reckow weitere
Zeugnisse beizubringen vermochte, in denen es in vergleichbarer Weise zwischen Begriffsumfang und
Sache zu unterscheiden gilt.

Allerdings konnte das Wort «vicissim» im Satz «Naturale est illud cui vicissim contingit eidem esse
et non esse sub organo. videlicet diapente et diatesseron.» den Schluf} nahelegen, es wire ein wechsel-
weises Verhiltnis von Quarte und Quinte im Sinne des «neuen Organums» gemeint. Gegen diese
Ansicht aber spricht vor allem die Art der Darstellung. Der Theoretiker sucht ja, wahrscheinlich um

14



der besseren Verstindlichkeit willen, logische Termini nach Méglichkeit zu vermeiden und die ihm
notwendig scheinenden und deshalb eingefiihrten mit Beispielsitzen aus logischen Schriften zu erliu-
tern. Das von Zaminer zwar bei Aristoteles nachgewiesene (cf. op. cit., 85), aber dennoch nicht zu
den Termini technici der Logik zihlende Wort «vicissim» erldutert hier lediglich das immediate
«entweder-oder»-Verhiltnis zwischen Quinte und Quarte.

3 — Dieser so beschriecbenen Art unter der Gattung «Organumy steht jenes als
«Organumy bezeichnete gegeniiber, das der Gattung nicht zugehort und dem aus
diesem Grund weder Quarte noch Quinte zukommen. Wie dieses «Organumy»
beschaffen ist, wird nicht weiter erldutert. Der Text 1ifit allerdings die Annahme zu,
es handle sich um etwas Ahnliches, aber der Gattung doch nicht Zugehdrendes. Die
Ahnlichkeit entspriche jener, die zum Beispiel zwischen dem Bild eines Lebewesens
und dem Lebewesen selbst besteht. Allerdings steht der Annahme, dafl die Ahnlich-
keit eine wesentliche Ubereinstimmung zwischen Bild und Lebewesen enthalte, die
Tatsache gegeniiber, daf} eine op positio in adiecto vorliegt: die Begriffe «Lebewesen»
beziehungsweise «toty» sind «oppositay gegeniiber dem (nicht lebendigen) «Bild»
und dem (lebendigen) «Menscheny.

Garlandus, Dialectica 78.17—24: «Oppositio in adiecto est quando altera vox predicati quod est adiec-
tum subiecti, portat modum penitus diversum a modo subiecte vocis, ut hic: ,hoc cadaver est homo
mortuus’: hic enim ,homo’ portat diversum modum a ,cadavere’: — ,homo’ namque ,vivum’ portat,
cadaver’ autem portat diversum a ,zivo’, idest ,non-vivum’ — et ,homo’ est altera vox predicati, vel
oppositio dicitur esse in adiecto, hocest in voce adiecta predicato.»

4 — Der vierte Teil des Abschnitts beginnt mit einem hypothetischen Utteil ( propo-
sitio hypothetica), einem «wenn . . . danny-Satz als erstem Utteil eines hypotheti-
schen Syllogismus. Darin wird eine rein logische, also zunichst auch nicht auf einen
musikalischen Sachverhalt bezogene Bedingung ausgesprochen: Wenn «etwas» zwei
immediaten Begriffen nicht untergeordnet werden kann («supponitury — wenn
zum Beispiel keine Bezichung besteht wie zwischen einer Art und etwas, das unter
ihr steht, also nicht: «homo-Socratesy, sondern: «homo-lapisy), dann ist «etwasy
auch der Gattung nicht unterstellt.

Das Verbum «supponere» wird hier in einem (innerhalb der Logik) ilteren Sprachgebrauch verwendet
(zu «supponere» und «supposition: L. M. de Rijk, Logica modernorum 1, 672 s.v.). Dem Sprach-
gebrauch im Mailinder-Traktat entspricht zum Beispiel folgende Aussage des Garlandus Compotista:
«. ..,genus et ,species’ ista voces ad se referuntur; his vero alia supponuntur, generi quidem subalter-
num genus et generalissimum genus, speciei autem specialissimum et subalternum.» (ed. cit., 32.4—6
— cf. Eggebrecht-Zaminer, op. cit., 88).

Zu dieser allgemeinen Bedingung tritt der zweite Teil des Syllogismus: «Sed tale
organum nulli supponitury, ist also weder den «immediatay beziehungsweise der
Art noch der Gattung untergeordnet. Dieser Satz hat seine Giiltigkeit aufgrund der
Annahme eines «,Organum’ a natura remotumy. Die Verbindung beider Sitze ergibt
den Schluf}, daB} ein «solches ,Organum’y kein «Organumy, mithin nicht unter der
Gattung «Organumy subsumierbar ist.

15



Grundlage des vorliegenden hypothetischen Urteils bildet eine Begriffshierarchie.
In ihr stehen zwei Immediata (B) unter einer nicht niher bestimmten Sache A,
bestimmen also gleichsam eine Species unter einer Gattung. Die vom Verfasser des
Traktates nicht weiter begriindete Annahme, daf3 das «aliquid» (C) dann, wenn es
B nicht untergeordnet sei, auch A nicht untergeordnet sein kdnne, geht wohl auf
allgemeine Uberlegungen tiber das Verhiltnis von Gattung und Species zuriick, wie
sie im ersten Satz zum Ausdruck kamen oder wurde durch andere hypothetische
Urteile nahegelegt.

So diskutiert Abaelard ein der Struktur nach vergleichbares Urteil: «si Socrates neque est rationalis
neque irrationalis, non est animal» (Djalectica 305.26). «Socrates» entspricht dem «aliquid» (C)
gegeniiber den immediaten Begriffen «rationalis» und «irrationalis» beziehungsweise den — nicht
genannten — Immediata (B). «Animaly ist die Gattung (A). Allerdings ist «Socrates» im Unterschied
zu «aliquid» natiirlich in der Gattung enthalten und besteht das von Abaelard ausfiihrlich besprochene
Problem, daBl in dem von ihm vorgelegten Urteil die Aufhebung der Negation zum (falschen) Schluf
fiihren miifite, «Socrates» sei «rationalisy und «irrationalisy zugleich (Dialectica, 305). Einer fehler-
haften Utrteilsbildung dieser Art entgeht der Verfasser des Mailinder-Traktates durch die Formulie-
rung «. . . aliquid non supponitur a/icxi duorum immediatorum.»

5 — Die Conclusio des Syllogismus: «ergo non est organumy, wird nun gemifl den
Ausfithrungen iiber jenes «Organumy, das «remotum a naturay steht, relativiert.
Demnach ist das nicht unter die Gattung «Organumy subsumierbare «aliquidy einem
«Organumy dhnlich.

In der Regel werden im Anschlufl an Aristoteles in den logischen Schriften des Mittelalters zwei gleich-
lautende Begriffe, die aber eine der Substanz nach verschiedene Sache bezeichnen, unter die «aequivocay
gerechnet (Aristoteles, Categoriae 1al: «Aequivoca dicuntur quorum nomen solum commune est,
secundum nomen vero substantiae ratio diversa, ut animal homo et quod pingitur.», ed. Lorenzo Minio-
Paluello, Aristoteles latinus 1 1—S5: Categoriae vel praedicamenta, Paris/Briigge 1961). Allerdings fin-
det sich in der seit dem 8. Jahrhundert iiberlieferten Paraphrase der Categoriae eines Anonymus
(Pseudo-Augustin) die in unserem Zusammenhang aufschlufireiche Feststellung: «Similitudo est ut
,homo pictus’ et ,verus’; sola enim similitudine copulantur.» (Minio-Paluello, ed. cit., 137.3/4).

Die vorangegangenen Uberlegungen haben gezeigt, daf} es dem Verfasser des Mai-
linder-Traktates vor allem um die rechtmifiige Verwendung des Begriffs «Orga-
numy ging, als er den Schlufiabschnitt seiner Organumlehre formulierte. Seinen
Ausfiihrungen 1ifit sich entnehmen, daf} der Begriff «Organumy in generisch echter
oder unechter Weise verwendet wird. «Organumy in der zweiten Bedeutung steht
im Sinne einer Aequivokation. Die Richtigkeit dieser Annahme wird mit einem

Syllogismus bewiesen. :

Das grundsitzliche Problem der im Mailinder-Traktat vorgelegten Beweisfithrung
liegt nun darin, dafl die Annahme, der in generisch echter Weise verwendete Begriff
«Organumy beziehe sich auf Quarte und Quinte, im Epilog selber nicht als wahr
erwiesen, sondern vorausgesetzt wird. Doch ist diese Voraussetzung keine indivi-

16



duelle Leistung des Theoretikers; denn der von ihm postulierte Organum-Begriff
reicht zuriick auf dltere Organum-Traktate, wobei vorab der Pariser- und der Kélner-
Traktat zu nennen wiren *®. Uberdies wird im Mailinder-Traktat selber ein Zu-
sammenhang mit der Tradition ausgesprochen, der sich allerdings eher als Versuch
erweist, die dargelegte Lehre allgemein mit jener von Auctoritates zu verbinden, als
daf} eine regelrechte Begriindung fiir jenen Organum-Begriff versucht wiirde.

Die fiir unseren Zusammenhang wesentlichste dieser Stellen findet sich im Prolog.
In ihm wird das Vorhaben einer Organumlehre dreifach begriindet. Einmal heifit
es, «die Dunkelheit der Diaphonia bereite vielen und am meisten den im Geiste
Trigen Schwierigkeiten.» Weiter wird festgehalten, dafi die Darlegungen von Pytha-
goras und nach ithm Boethius «dufierst verwickelt» und dafy schliefilich die Aussagen
von Guido «im Blick auf die Beispiele fiir wertlosy zu beurteilen sind. Sie werden
darum wenig geschitzt und kdnnen dem Gedichtnis schwerer eingeprigt werden.
«Deshalby — so umreifit der Verfasser sein Vorhaben — «haben wir, die wir die
natura (der Tone) vor Augen haben, fiinf Modi organizandi hinzugefiigt.» ** Ist die
Art dieser Begriindung in formaler Hinsicht auch durch traditionelle Elemente be-
stimmt, so enthilt sie doch einen Hinweis auf Grundlagen des «Organumy.

Traditionelle Elemente zeigen sich'beim Vergleich mit anderen Traktateinleitungen. So weist Garlandus
Compotista am Anfang seiner Dialectica auf die Schwierigkeit und Ausgedehntheit der Logik hin, die
vielen und am meisten den Ungebildeten und im Geiste Trigen Widerwillen bereitet. Er fihrt weiter,
indem er Schwierigkeiten bei der Aristoteles- und Boethius-Lektiire nennt und schliefit die Begriindung
mit dem Hinweis auf das, was den Exzerpten aus Aristoteles und Boethius hinzugefligt worden sei;
wobei die Ausfithrungen teils wortlich, teils sinngemif mit denjenigen im Prolog des Mailinder-
Traktates iibereinstimmen: «Cum difficultas et prolixitas logice discipline multis, et maxime rudibus
et tardis ingenio, fastidium generent, tum quia ea que dicta sunt ab Aristotile valde sunt onerosa et
ideo minus perceptibilia, tum quia ea que transtulit aliquantulum diffusa esse videntur et ideo minus
perceptibilia, memorie tradenda nos revolventes utriusque doctrinam quantum potuimus excerpsimus
aliqua ex eorum regulis non tenentes ordinem, sed inquirentes utilitatem, et insuper, si quid potuimus,
secundum nos et magistros nostros compendiose addidimus.» (ed. cit., 1.2—9). — Ebenfalls mit dem
Hinweis auf den obskuren Charakter eines Problems begriindet Hermannus Contractus die Entstehung
einer Schrift: «. .. cum ab plurimis amicis rogarer, ut mensuram astrolabii que apud nostrates confusa
et ideo obscura et passim mutilata invenitur, lucidius pleniusque scribere tentarem ...» De mensura,
PL 143, 381 — cf. Johannes Sporl, «Das Alte und das Neue im Mittelalter», Historisches Jahrbuch L
[1930}, 318).

Als einen eigenen Beitrag zur Organumlehre bezeichnet der Theoretiker die Hinzu-
figung von fiinf Modi organizandi. Daf} er dabei von der natura vocum ausgeht und

18 Vergleiche dazu die ausfiihrlichen Untersuchungen von Fritz Reckow (op. cit.).

19 Zaminer, op. cit., 46.3: «Cum obscuritas diaphonie multis et perplurimum tardis in ingenio diffi-
cultatem prestet. et ea que dicta sunt a pytagora et subsequente Boetio. maxime sunt plicata. unde
plus invisa. tum quia que dicta sunt a Guidone exemplis diiudicantur vilia. quapropter parum sunt
diligenda. et ideo difficilius memoriae tradenda. nos intuentes ipsam naturam. V. addimus modos
organizandi.»

17



sich auf Pythagoras, Boethius und Guido bezieht, mithin eine unbestrittene Grund-
lage anspricht, scheint ihm wahrscheinlich zur Rechtfertigung seiner Lehre not-
wendig.

Mit der Frage nach der natura vocum ist Pythagoras verbunden; galt er doch dem
Mittelalter nicht nur als Entdecker der natiirlichen Zahlengesetzlichkeit der Tone,
sondern auch als Erfinder des Monochords, durch das die natura vocum anschaulich
demonstriert werden konnte.

In der sogenannten «Musica Oddonis» (cf. Michel Huglo, «L’auteur du ,dialogue sur la musique’ attri-
bué a Odon», RMI LV {1969}, 150) heifit es zum Beispiel: «Nunc primum ante oculos monochordum
ponimus, ut quidquid postea de vocum natura dixerimus, si lectione minus panditur, oculis demon-
stretur.» (GS I, 265b).

In dem Mafle, als Guidos Micrologus im elften Jahrhundert zu einer allgemein an-
erkannten Grundlage der Musiklehre wurde, mufite auch die Frage nach der «vis et
natura vocumy zu einem Problem werden, das jeden Musikbeflissenen betraf. Denn
im ersten Kapitel seines Micrologus gibt Guido denen, die sich um die Musik be-
miihen, Ratschlige, wie sie zur Erkenntnis dieser «vis et natura vocum» — ein Kom-
mentator, der «Anonymus Vivelly, fiigt prizisierend hinzu: «vis et natura, id est
naturalis vis vocumy — gelangen kénnen. Auch er weist dabei auf das Monochord
hin, durch das ein Schiiler die «ars» als Imitation der «naturay und damit die onto-
logischen Grundlagen der Musik erféhrt.

Guido, Micrologus 1, 2—6 (ed. Smits van Waesberghe, CSM IV, 1955): «lgitur qui nostram disci-
plinam petit, aliquantos cantus nostris notis descriptos addiscat, in monochordi usu manum exerceat,
hasque regulas saepe meditetur, donec vi et natura vocum cognita ignotos ut notos cantus suaviter canat.
Sed quia voces quae huius artis prima sunt fundamenta, in monochordo melius intuemur, quomodo
eas ibidem ars naturam imitata discrevit, primitus videamus.» Im zwischen 1070 und 1100 entstandenen
Kommentar des «Anonymus Vivell» heifit es dazu (ed. Smits van Waesberghe, Expositiones in Micro-
logum Guidonis Aretini, Amsterdam 1957, 101.29—102.32 { Musicologica medii aevi 1}): «lgitur,
quia utile est scire hanc artem, ut cantus sciatur, qui petit nostram disciplinam, id est hanc artem,
per musicas notas discat cantare, donec cognita vi et natura, id est naturali vi vocum, quomodo scilicet
secundum proportiones sint ordinatae et intendendo vel remittendo sint proferendae, faciliter cantet.
Dixi, regulis et cantibus musice notatis discrimina vocum cognosci, sed tamen melius in monochordo
cognoscuntur. Et quia voces quae sunt prima, id est principalia, artis, id est huius libri, fundamenta,
quia super eas ostendendas innititur totum hoc opus, illas melius intuemur in monochordo, videamus
primitus quomodo, id est quibus proportionibus, discrevit eas voces per figuras suas representatas
ibidem, id est in monochordo, ars, id est aliquis philosophus artificiosus non pro ingenio solo haec
adinveniens, sed naturam proportionum tamque ducem suam imitatur.»

Mit Recht haben Zaminer und Eggebrecht in dem, was sich im weiteren Verlauf des Traktates als
naiura vocum zu erkennen gibt, keine unmittelbare Beziehung zu diesen allgemeinen Aussagen ge-
sehen. Fiir Zaminer gilt «eine iltere, fiir sich nicht mehr in vollem Umfang faBbare Lehre von der
natura vocumy als «Grundlage der im Prosateil des Mailinder-Traktates behandelten Lehre von den
5 Modi organizandi» (op. cit., 67). Eggebrecht formuliert vorsichtiger, die Lehre von der natura vocum
«konnte ,Allgemeingut’ gewesen sein» (ib., 200). Er setzt in Ubereinstimmung mit Zaminer die Lehre
von der natura vocum mit der Voceslehre, «d. h. mit der Lehre von der ,differentia primae et mediae

18



et ultimae vocis'» gleich. Diese «neue Einsicht» in die natura vocum «erkennt, daBl die von alters her
nach Proportion, Verwandtschaftsgrad und Wirkung verschiedenartigen Klinge im Blick auf Form
(Anfang, Mitte, SchluBl) verschiedene Geltung haben, so daf durch Klang eine Form gebildet werden
kann bzw. die Formbildung fiir die Wahl der Klinge maBgebend wird.» (ib., 23).

Doch legt die Tatsache, dafl im Mittelalter innerhalb der allgemeinen Grundlegung einer Organum-
lehre von natura vocum die Rede ist, den Schlufl nahe, es sei zunichst deren allgemeine Bedeutung
gemeint, der sich dann die im Blick auf das «neue Organumy spezifizierte Bestimmung anschliefit.

Die Nennung von Guido ist aber nicht nur in Zusammenhang mit dem durch den
Begriff natura vocum gegebenen ontologischen Argument zu sehen. Vielmehr legt
die Tatsache, dafy Guido im Prolog — wie etwa auch bei Theogerus von Metz 20 —
zusammen mit Pythagoras und Boethius genannt wird, die Annahme nahe, er sei zur
Zeit der Abfassung des Mailinder-Traktates bereits als azctoritas anerkannt worden.
Dem entspricht es, dafy einerseits im Prolog Guidos Diaphonialehre nur «im Blick
auf die Beispieley, nicht aber gesamthaft «fiir wertlos beurteilt wird» und dafl ande-
rerseits in der darauffolgenden Organum-Definition «Bestimmungsstiicke» aus dem
Micrologus iibernommen werden ', Mit diesem Hinweis auf die ontologisch und —
im Hinblick auf «Organumy — durch eine auctoritas gegebene Grundlage sowie
durch die dialektische Darlegung des Organumbegriffs schien dem Theoretiker die
«neuey, eigene Sache legitimiert zu sein.

Mag die Diirftigkeit der Beziige zwischen grundlegenden Annahmen und dialekti-
scher Darstellung einerseits, zwischen Prolog-Epilog und «neuery Organum-Lehre
andererseits den Mailinder-Traktat von der Durchfithrung her auch eher als Ver-
such erscheinen lassen, so zeigen sich in Prolog wie Epilog doch — wenn auch dufler-
liche — Kennzeichen einer neuen, scholastischen Argumentation.

20 GS1I, 183a.
21 cf. Zaminer, op. cit., 58.

19



s s el
it hmglladatlnees

r:,‘:w?'w; :q"i!;a-hﬂﬁ‘ﬁ.‘:v :(%Ua.?t‘-.w
i 5T




	Der Epilog des Mailänder Organum-Traktates : zum Problem von Dialektik und Sachbezug in der Musiktheorie des ausgehenden elften Jahrhunderts

