
Zeitschrift: Schweizer Beiträge zur Musikwissenschaft : Publikationen der
Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft. Serie 3

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 1 (1972)

Artikel: Die "Popularitätsfrage" in Richard Wagners Pariser Schriften

Autor: Lichtenhahn, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835386

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die „Popularitätsfrage" in Richard Wagners Pariser Schriften

Ernst Lichtenhahn

In Richard Wagners Novelle „Ein glücklicher Abend" erörtern der Erzähler
und sein Freund, der deutsche Musiker R., die „Popularitätsfrage" am Beispiel
der Sinfonien Beethovens (I, 141 f.)1. Zur Diskussion steht das Problem, ob es

statthaft sei, das musikalische Kunstwerk durch die Beziehung auf Erscheinungen
des täglichen Lebens weiten Kreisen zugänglich zu machen. Die Gesprächspartner

einigen sich darauf, daß es zwar jedem Einzelnen erlaubt sein solle, den
Eindruck eines Werkes mit Begebenheiten des eigenen Lebens ineins zu setzen, daß
aber die verbindliche Formulierung eines Programms abzulehnen sei. Denn
obwohl sich die Zahl der Verehrer Beethovens auf diese Weise vermehren lasse,

müsse die so gewonnene „banale Popularität" verworfen werden: sie raube dem

Hörer die Unbefangenheit und veranlasse ihn dazu, in einer Sinfonie weiter
nichts als die Bestätigung des Programms zu suchen. Diese Haltung führe schließlich

zu der verfehlten Annahme, der Komponist passe seine Begeisterung der

Alltagswelt an und trage „die beschränkten Proportionen rein weltlicher
Erscheinungen in das Gebiet seiner Kunst".
Gewiß sind die hier geäußerten Ansichten nicht neu. In welchem Maße sie

insbesondere Gedanken E.T. A. Hoffmanns verpflichtet sind, zeigt sich darin,
daß das Urteil über die Programmusik unter Berufung auf die „Ahnung des

Höheren, Überirdischen" und auf das „Unendliche", das sich in der Musik
ausspreche, gefällt wird2. Diese Anlehnung an romantische Anschauungen darf
jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, daß das zugrundeliegende Problem, die

„Popularitätsfrage", für Wagner in den Pariser Jahren 1839-42 keine bloße
Reminiszenz früher Hoffmann-Begeisterung ist, sondern unmittelbare Aktualität
besitzt. Die auf die Romantik ausgerichtete Beurteilung, wie sie die erwähnte
Novelle wiedergibt, vermittelt nur einen Teilaspekt der Anschauungen des

jungen Wagner, und selbst hinter der betonten Einmütigkeit des Erzählers und
seines Freundes bleiben unterschiedliche Betrachtungsweisen erkennbar: Während

R. die Absolutheit der Sinfonien Beethovens betont - „sie sind für sich und

1 Die Nachweise im Text beziehen sich auf Richard Wagner, Sämtliche Schriften und Dichtungen,

Volks-Ausgabe, teilweise hrsg. v. Richard Sternfeld, 16 Bde., Leipzig 1912-1914.
2 Vgl. E. T. A. Hoffmann, „Beethovens Instrumental-Musik", Fantasie- und Nachtstücke, hrsg.

von Walter Müller-Seidel, München 1960, 41-49.

143



um ihrer selbst willen da, wer es vermag, der erwerbe sich um sich und seine

Seligkeit das Verdienst, jene Offenbarungen zu verstehen" -, neigt der Erzähler
dazu, es dem Kunstwerk selber als ein Verdienst anzurechnen, daß es die Möglichkeit

zu außermusikalischen, auf das Leben bezogenen Deutungen biete und
somit auch den „gewöhnlichen Weltmenschen" erfreue (1,141f.).

Der Versuch, die verschiedenen Aspekte der Popularitätsfrage in Wagners Pariser
Schriften zu ordnen und mit Wagners künstlerischer Entwicklung jener Jahre
in Zusammenhang zu bringen, begegnet freilich manchen Schwierigkeiten. Hans
Mayers mehrfach geäußerte Auffassung, daß die Anfänge einer wissenschaftlichen

Deutung von Richard Wagners geistiger und künstlerischer Entwicklung
kaum erst sichtbar seien, dürfte besonders für die Pariser Zeit Gültigkeit haben3.

Eine erste Schwierigkeit besteht darin, daß in Wagners Aufsätzen für Schlesingers Revue et
Gazette musicale die eine und andere Stelle die Vermutung nahelegt, gewisse Rücksichten
auf persönliche Interessen hätten nicht nur die Formulierung, sondern auch das Urteil
bestimmt. Indirekt läßt sich diese Vermutung durch einen Brief vom Jahre 1841 an August
Lewald stützen, in welchem Wagner darum bittet, daß sein Beitrag für die Europa, die
gelegentlich auch in Paris gelesen werde, persönlicher Interessen wegen unter einem Pseudonym
erscheine4. Die Berichte für deutsche Zeitungen und Zeitschriften sind von solchen Rücksichten

kaum belastet; bei ihnen ist jedoch zu bedenken, daß Wagners Mitteilungen oftmals nicht
auf eigener Anschauung beruhen und daß der pointierte Journalstil, obwohl er Heines Vorbild
folgt, im Gegensatz zu Heines Pariser Berichten gelegentlich das persönliche Urteil zu
verfälschen scheint5.
Besonderes Gewicht kommt aber der Tatsache zu, daß Wagner selber in späteren Jahren die

Erfahrungen der Pariser Zeit umdeutete. Die Tendenz dieser Umdeutung läßt sich vor allem

aus der Schilderung des Pariser Beethoven-Erlebnisses, wie Wagner sie in der Autobiographie
Mein Leben gibt, ablesen. Beethoven - Wagner hörte wenige Wochen nach seiner Ankunft
unter Habenecks Leitung in einer Probe des Conservatoire-Orchesters dessen neunte Sinfonie

- erscheint in dieser späten Schilderung als der Heilige und Erlöser, als welchen ihn
auch die Beethoven-Sclarih des Jahres 1870 verherrlicht6: „Die ganze Periode der

Verwilderung meines Geschmackes, welche genau genommen mit dem Irrewerden an dem

Ausdrucke der Beethovenschen Kompositionen aus dessen letzter Zeit begonnen und durch
meinen verflachenden Verkehr mit dem schrecklichen Theater sich so bedenklich gesteigert
hatte, versank jetzt vor mir wie in einem tiefen Abgrund der Scham und Reue."7 Die überaus

starke und folgenreiche Wirkung der Pariser Wiederbegegnung mit Beethoven ist freilich

3 Hans Mayer, „Wagnerianer und Antiwagnerianer heute", Anmerkungen zu Richard "Wagner,

Frankfurt a. M. 1966, 13 (edition suhrkamp CLXXXIX) - vgl. ders., „Richard Wagners
geistige Entwicklung", Studien zur deutschen Literaturgeschichte, Berlin 1954, 174 (Neue Beiträge

zur Literaturwissenschaft II).
4 Brief vom 1. April 1841, Richard Wagner, Sämtliche Briefe, hrsg. von Gertrud Strobel u.

Werner Wolf, I, Leipzig 1967, 472.
5 Vgl. Richard Wagner, Mein Leben, hrsg. v. Martin Gregor-Dellin, München 1969, I, 208f.
6 Vgl. Arnold Schmitz, „Der Mythos der Kunst in den Schriften Richard Wagners", Beiträge

zur christlichen Philosophie III, Mainz 1948, 15. 7 Mein Leben, 185f.

144



unbestreitbar, wie auch kein Zweifel darüber bestehen kann, daß das Beethoven-Erlebnis und
die wohl dadurch eingeleitete Neubesinnung auf das Wesen der deutschen Musik Wagners
Enttäuschung über das Pariser Musikleben verstärkte und seine Abkehr von der korrupten
„Kulturindustrie" beschleunigte. Daß Wagner aber bereits zu jenem Zeitpunkt, im Herbst 1839,
seine ganze Entwicklung der vorangegangenen Jahre als bloße Geschmacksverwilderung
abgelehnt und gewissermaßen von einer Stunde auf die andere beiseite geschoben hätte, ist
undenkbar und mit den Zeugnissen der Pariser Zeit nicht in Einklang zu bringen.
Die Bagatellisierung der nach Paris hinführenden Entwicklung und vor allem der damals

grundsätzlich positiven Einstellung zur Großen Oper zeigt sich nicht nur in der Autobiographie;
sie bestimmte auch Wagners Auswahl und Redaktion der Pariser Aufsätze für die Gesammelten

Schriften. Dort fehlen, abgesehen von den journalistisch pointierten, in den Augen des

späteren Wagner wohl zu leichtfertig ironischen Berichten für die Dresdener Abendzeitung8,
besonders zwei in ihren Anschauungen bedeutsame Texte über Meyerbeers Hugenotten und
über Halévys Königin von Cypern, die bezeichnenderweise eine wohlwollende, hinsichtlich
der Hugenotten sogar begeisterte Haltung gegenüber der Großen Oper bekunden9. Gewisse

Auslassungen in den Gesammelten Schriften gegenüber den ursprünglichen Veröffentlichungen
in der Gazette musicale weisen in dieselbe Richtung10. Schließlich sind bereits in der Mitteilung

an meine Freunde, die ausführlich auf die künstlerische Entwicklung jener Zeit eingeht,
neben äußerst aufschlußreichen, für das Verständnis der Pariser Jahre wertvollen Bemerkungen,

Ansätze zu der späteren Umdeutung festzustellen. Diese Ansätze zeigen sich vor allem
darin, daß unter dem Aspekt des festumrissenen „Kunstwerks der Zukunft", und der
dazugehörigen, gleichsam totalen Künstlerschaft, jene frühere Phase der Auseinandersetzung mit
der bestehenden Oper weitgehend als eine jugendliche, durch äußerlichen Nachahmungstrieb
bestimmte und nur in äußerer, nicht aber in innerer Not überwundene Periode abgestempelt
wird (IV, 259ff.).
Auch in die Wagner-Literatur, welche sich mit den Pariser Jahren allerdings nur in
verhältnismäßig geringem Umfange auseinandergesetzt hat, sind solche späteren Umdeutungen
gelegentlich aufgenommen worden, sei es, daß die nach Paris hinführende Entwicklung gleichfalls
im Sinne der bloßen Geschmacksverwilderung beurteilt wurde, oder daß die Pariser Zeit nur
insofern als bedeutsam erschien, als sich in ihren literarischen und musikalischen Zeugnissen

vorweggenommene Elemente des späteren Gesamtkunstwerks und seiner theoretischen Grundlegung

erkennen ließen.

Angesichts solcher Schwierigkeiten scheint es geraten, die Frage nach dem
Verhältnis des Kunstwerks zur Öffentlichkeit, wie sie Wagner in den Pariser Jahren

8 In der Mitteilung an meine Freunde (1851, IV, 287 u. 262ff.) lehnt Wagner, ganz im Geiste der

Zürcher Schriften, die Ironie als Widerstandsäußerung ab und betont für die Pariser Zeit die

Empörung „aus Liebe, nicht aus Neid und Ärger". — Die nicht in die Gesammelten Schriften
aufgenommenen Pariser Aufsätze: XII, 22-148.

9 Ober Halévys Oper enthalten die Gesammelten Schriften einen weit weniger lobenden, freilich

unverkennbar um der stilistischen Brillanz willen ablehnenderen Text.
10 Die Abweichungen, die zum Teil auch auf Eingriffe der Redaktion der Gazette musicale zu¬

rückgehen (vgl. Mein Leben I, 217f. und „Erinnerungen an Auber", Gesammelte Schriften IX,
43), lassen sich aus einem Vergleich mit der französischen Ausgabe der Wagner-Schriften
ersehen (Oeuvres en prose de Richard Wagner, hrsg. v. J.-G. Prod'homme, I, Paris 1907). Die
wichtigsten Abweichungen sind verzeichnet bei Paul Bülow, Die Jugendschriften Richard
Wagners, Diss. Rostock, Gießen 1916.

145



beurteilte, weniger im Blick auf die späteren Kunsttheorien Wagners als vielmehr
in ihrer Beziehung zu allgemeinen Tendenzen jener Zeit um 1840 und besonders

in ihren Voraussetzungen in Wagners Entwicklung der vorangegangenen Jahre
zu betrachten.

Daß Wagner in den dreißiger Jahren, unter anderem durch seine persönliche
Bekanntschaft mit Heinrich Laube, den Anschauungen des Jungen Deutschland

verpflichtet war, ist bekannt11. Hör- und sichtbarsten Ausdruck gab Wagner
der neuen Haltung im Liebesverbot, dessen szenisches Geschehen auf Shakespeares

Maß für Maß zurückgeht, aber unter dem Einfluß des damals wieder
entdeckten und von Laube neu herausgegebenen Ardinghello Wilhelm Heinses in
eine Verherrlichung freier Sinnlichkeit ausmündet. In der „selbsttrunkensten
Subjektivität", der „weltentzügelten Individualität" und dem Bewußtsein der

„gottfreien Persönlichkeit mit all ihrer Lebenslust" — so charakterisierte Heinrich

Heine die Stimmung jener Zeit12 —, sollte sich die neue Haltung jedoch
keineswegs erschöpfen. Wie in Laubes Roman Das junge Europa die Schilderungen
freier Liebe mit Briefen und Gesprächen heftigsten Engagements für die Pariser

Juli-Revolution und die polnische Erhebung wechseln, so stand im Bereiche der

Kunst hinter der neuen, scheinbar oberflächlichen Lebenseinstellung ein
revolutionäres ästhetisches Programm.

Für Heine hatte die gegenwärtige Stimmung nur insofern Gültigkeit, als er sie immerhin
ersprießlicher fand als das „tote Scheinwesen der alten Kunst" und hoffte, daß sie - nach der
mit Goethes Tod abgeschlossenen „Kunstperiode" - eine neue Zeit herbeiführe, deren neue
Kunst „mit ihr selbst in begeistertem Einklang" sein werde13. Ludolf Wienbarg fordert in
seinen Aestbetischen Feldrügen von dieser neuen Kunst eine Schönheit, die auf Kraft und
Charakter beruhe, „auf leiblicher und geistiger Gesundheit, auf Lebensfrische, auf Behaglichkeit,
auf Freiheit und Harmonie"; die Verwirklichung dieser Kunst sei jedoch nicht von „Leuten,
die vor Gelehrsamkeit strotzen", von „überschwenglichen Poeten" und „wahnsinnigen Musicis",
deren es in Deutschland genug gebe, zu erwarten, sondern nur von einem „Charakter, der rein
und freudig im Geiste seines Volkes und im Höheren der Menschheit ruht"14.
Von der Kunst, die mit ihrer Zeit in Einklang stehen solle, wird also verlangt, daß sie natürlich,

gegenwartbezogen und volkstümlich sei. Dabei handelt es sich nicht um eine Popularität,
die jener Frage unterliegt, welche Schiller in seinem Aufsatz über Bürgers Gedichte stellt, ob
das populäre Kunstwerk nämlich nicht für den Kenner verliere, was es für die Volksmasse an
Interesse gewinne. Das „Allerschwerste", welches nach Schillers Ansicht der Künstler dann
leistet, wenn er „den Ungeheuern Abstand, der zwischen beiden sich befindet, durch die Größe
seiner Kunst aufzuheben" vermag, hat insofern seine Bedeutung verloren, als nunmehr weder

11 Vor allem die nunmehr im vollständigen Wortlaut vorliegenden Briefe an Theodor Apel las¬

sen diese Haltung deutlich erkennen (Sämtliche Briefe I - vgl. besonders auch die Einleitung
des Bandes 41ff.).

12 Heinrich Heine, Der Salon I, Sämtliche Werke, hrsg. v. Ernst Elster, Leipzig u. Wien o. J., IV,
73. 13 Ebendort.

14 Ludolf Wienbarg, Aesthetische Feldzüge, hrsg. v. Walter Dietze, Berlin u. Weimar 1964, 13-15.

146



die Kluft zwischen dem „großen Haufen" und der „gebildeten Klasse", zwischen der „Masse"
und der „Auswahl" anerkannt, noch auf das Urteilsvermögen des Kenners vertraut wird15.
Die Kenner der vergangenen „Kunstperiode" geraten nun ja eben in den Verdacht, vor
weltfremder Gelehrtheit zu strotzen, mithin inkompetent zu sein. Und der Künstler wird nicht
mehr als derjenige gedacht, „der, eingeweiht in die Mysterien des Schönen, Edeln und Wahren,
zu dem Volke bildend herniedersteigt"16, sondern er soll, wie Wienbarg sagt, „im Geiste seines

Volkes ruhen".

„Stilistische Sorglosigkeit und gesellschaftliche Bewährung" — unter diese

Charakterisierung faßte Friedrich Sengle einen Aufsatz zur Literatur der Zeit von
1815 bis 184817 — bezeichnen die Tendenz der neuen Ästhetik der dreißiger
Jahre sehr genau. Diese Tendenz wirkte sich im Bereich der Musik besonders auf
die Oper und die Auffassung von der Oper aus. Im Lichte der neuen Ideen
erscheint vor allem die Forderung natürlichen Gesangs und eingängiger Melodie,
sei sie italienischer oder französischer Herkunft, als Bestreben nach zeitgemäßer
Popularität. Wienbarg ist sich durchaus dessen bewußt, daß zur Zeit Worte gegen
Musik nicht bestehen können: „Gesang ist mehr als Deklamation, die
musikalischen Motive wirken ungleich schneller, feuriger, tiefer als die rednerischen
Motive. In der einzigen Barkarole der Stummen von Portici sind zehn Wilhelm
Teils enthalten."18
Der junge Wagner nahm solche Gedanken in mehrere Aufsätze der dreißiger
Jahre begeistert auf. Bellini erweckte in ihm die „tiefe und inbrünstige Sehnsucht
nach einem vollen und kräftigen Aufatmen, um sich's mit einem Male leicht zu
machen und all den Schwulst von Vorurteilen und üblen Gelehrtheiten von sich

zu werfen, der ihn so lange zwang, ein deutscher Musikkenner zu sein, und statt
dessen endlich einmal ein Mensch zu werden, froh, frei und begabt mit all den

herrlichen Empfängnisorganen für jedes Schöne, möge es sich zeigen, in welcher
Form es wolle" (XII, 19). Doch wenngleich Wagner in diesen Jahren zu einer

Ablehnung der deutschen romantischen Oper Webers und Spohrs und insgesamt
zu einem distanzierteren Verhältnis gegenüber der deutschen Musik gelangte — in
einem Brief an Heinrich Dorn vom Jahre 1836 spricht er von der „radikalen
Umwandlung meiner extremen musikalischen Ansichten" und nennt sich „ci-
devant-Beethovenianer"19 —, so war es ihm dennoch nicht um eine Verdrängung

15 Friedrich Schiller, „Über Bürgers Gedichte", Sämtliche Werke, hrsg. v. Gerhard Fricke u.
Herbert G. Göpfert, V, München 1960, 973-976 - vgl. Heinrich W. Schwab, Sangbarkeit,
Popularität und Kunstlied, Regensburg 1965, 128ff. (Studien zur Musikgeschichte des 19.

Jahrhunderts III), wo nicht ganz zu Recht ein Ausspruch Wagners im Sinne von Schillers

„Allerschwerstem" gedeutet wird.
16 Schiller, a.a.O., 976.
17 Friedrich Sengle, „Stilistische Sorglosigkeit und gesellschaftliche Bewährung. Zur Literatur

der Biedermeierzeit", Arbeiten zur deutschen Literatur 1710—1810, Stuttgart 1965, 155-174.
18 Ludolf Wienbarg, „Karl Immermann", a.a.O., 240.
19 Brief vom 7. August 1836, Sämtliche Briefe I, 315.

147



der deutschen Musik durch die italienische zu tun. Für eine grundsätzliche
Ablehnung deutscher Eigentümlichkeiten war allein schon die Verquickung der
Kunstansichten mit politischen Gedanken zu eng; denn das Bestreben, das

„wahre, warme Leben" in der Musik einzufangen, sollte dem Opernkomponisten
zum Zwecke dienen, sich „die Stimme des Volkes zu verschaffen" (XII, 4), mithin

- diese Gedankenverbindung läßt sich immer wieder erkennen — auf seine

Weise die Einheit Deutschlands zu propagieren. So beklagt sich Wagner in dem
Pariser Aufsatz über die deutsche Musik und in den Erörterungen zu Meyer-
beers Hugenotten über die „Nichtexistenz der Deutschen als Nation" und im
besonderen darüber, daß die politische Einrichtung Deutschlands die „höhere
Öffentlichkeit" erschwere und daß die Bühne nicht zu finden sei, auf der sich
der Komponist der ganzen Nation zeigen könnte (XII, 22 u. 1,153).
Wenn Wagners Operntheorie dennoch die Konzeption einer Verbindung
verschiedener nationaler Eigentümlichkeiten zuließ, so steht dies in Zusammenhang
damit, daß man nun auch im politischen Bereich vielfach die Forderung erhob,
einen zu eng gewordenen Nationalismus zu überwinden. Der Ruf nach Vaterland,

Volkshoheit, Völkerbund, wie er am Hambacher Fest laut wurde, zeigt
deutlich die kosmopolitische Tendenz, die die Pariser Juli-Revolution und die

polnische Erhebung in Deutschland hervorriefen. Heinrich Laube nahm solche
Parolen in seinem Jungen Europa auf, wenn er die Nationalität als Hebel der
dramatischen Poesie bezeichnete, zugleich aber forderte, daß nach und nach alle
Nationalitäten verschwinden und einer dereinstigen Universalrepublik Platz
machen müßten20. Für Wagner hieß dies, daß derjenige der Meister sein werde,
„der weder italienisch, französisch - noch aber auch deutsch schreibt" (XII, 4).
Der geschilderten Kunstauffassung mußte ein solch universaler Opernstil durchaus

gemäß sein, schien sich in ihm doch die erstrebte Popularität auf der höchsten
Stufe gesellschaftlicher Bewährung erreichen zu lassen. Wagner erachtete es als

die besondere Aufgabe des Deutschen, diesen neuen Opernstil zu verwirklichen.
In seinem 1837 entstandenen Aufsatz über den dramatischen Gesang führt er

aus, daß er den Vorzug der Italiener im Gesang und den Vorzug der Franzosen

„in einer leichteren und lebhafteren Behandlung der Opernmusik" — in der
„dramatischen Wahrheit", wie es bereits drei Jahre früher hieß — zwar voll und ganz
anerkenne, die Verbindung dieser Vorzüge miteinander sowie mit der deutschen

Wesensart jedoch allein dem deutschen Musiker zutraue. Denn dieser besitze

die „tiefere Wissenschaft" und die „gründlichere Ausbildung", und ihm allein
komme die „glückliche Fähigkeit" zu, sich Fremdes leicht zu eigen machen zu
können (XII, 15, vgl. XII, 2).
So mannigfaltig und heterogen die Grundlagen waren, aus welchen sich Wagners
Ansichten entwickelt hatten, so unmittelbar ließ sich doch die Vorstellung von

20 Heinrich Laube, Gesammelte Werke, hrsg. v. H. H. Houben, I, Leipzig 1908, 61.

148



der universalen Oper auf ein künstlerisches Vorbild beziehen: auf das Werk
Meyerbeers. Meyerbeer war es denn auch, der nach Wagners Auffassung „die
Aufgabe des Deutschen vollkommen gelöst" und die „Schöpfungen seines Genies"
in der Aneignung der italienischen und französischen Vorzüge zur Universalität
erhoben hatte21. Daß Meyerbeer seine größten Erfolge beim Pariser Publikum

errungen und seinen Triumphzug nach Deutschland von Paris aus angetreten
hatte, mußte Wagner als weitere Bestätigung seiner mit politischen Ideen
verquickten künstlerischen Ansichten betrachten,. erschienen doch die Pariser noch
immer - trotz der Resignation nach der Julirevolution — als Wegbereiter einer

neuen Zeit und „Pförtner der Weltgeschichte"22.

Angesichts solcher Zusammenhänge kann die Notlage, welche im Sommer 1839

Wagners Flucht aus Riga herbeiführte, nicht darüber hinwegtäuschen, daß ein

Erfolg in Paris wirklich Wagners erstrebtes, im Vertrauen auf eine mannigfaltig
begründete Welt- und Kunstanschauung berechnetes erstes Ziel war. Wenn Wagner

in späteren Jahren die ärmlichen Verhältnisse in der deutschen Provinz und
den äußern Glanz des erwarteten Erfolgs als Hauptursachen seines „Pariser
Drangs" zu nennen pflegte, so gibt dies eben die Wandlung seiner Anschauungen
zu erkennen, die es kaum zuließ, ein Schaffen nach dem Vorbild der großen Oper
mit andern Absichten verknüpft zu sehen als mit egoistisch materiellen (IV, 256

u. 260f.). Diese Wandlung aber begann in den Pariser Jahren erst allmählich.
Wagner hatte in der universalen Popularität nach Meyerbeers Vorbild die Aufgabe

der Oper schlechthin zu erkennen geglaubt und bis in die Komposition des

Rienzi hinein sein eigenes Schaffen auf dieses Ziel hin ausgerichtet. So ist es

verständlich, daß selbst die Enttäuschungen und Ernüchterungen, die er in Paris

von Anfang an erlebte, keine augenblickliche Richtungsänderung seiner gesamten
Kunstansichten herbeiführen konnten.
Wagners Enttäuschung über die Wirklichkeit des Pariser Theaterlebens rührte
vor allem daher, daß er in den Opernaufführungen keine Manifestationen einer
mit ihrer Zeit im Einklang stehenden Kunst, sondern lediglich die Machenschaften

einer von persönlichen Interessen gelenkten „Kunstindustrie" erblicken
konnte. Die echte und unmittelbare Popularität, welche Wagner erwartet hatte,
erwies sich als der bloße Beifall eines beschränkten, auf Amüsement ausgerichteten

und von der Claque angefeuerten Publikums. Besonders in seinen Berichten

für die Dresdener Abendzeitung (XII, 65-130) und im Europa—Aufsatz
über die „Pariser Amüsements" (XII, 31—45) prangerte Wagner diese Zustände

an zahlreichen einzelnen Beispielen an: statt auf dramatische Wahrheit und

21 Brief an Meyerbeer vom 4. Februar 1837, Sämtliche Briefe I, 323.

22 Laube, a.a.O., I, 98.

149



musikalische Natürlichkeit sei das Interesse auf Effekt, augenblickliche Wirkung,
glänzende Ausstattung und unnatürliche Virtuosenkunststücke gerichtet, an die
Stelle unmittelbaren Erlebnisses sei der von Geschäftsinteressen und der
herrschenden Mode diktierte Geschmack getreten.
Trotz der Härte der gefällten Urteile wird, wenn nicht der einmal angeschlagene

Ton eines Berichtes jede Rücksicht ausschließt, immer wieder Wagners
Wunsch spürbar, sowohl das Publikum als auch die bedeutendsten unter den
Pariser Opernkomponisten, besonders Auber, Halévy und Meyerbeer, von
der Schuld an den herrschenden Zuständen freizusprechen. Beide, Künstler und
Publikum, erscheinen Wagner im Grunde als die Verführten, einem allgewaltigen

Kreis von Theaterdirektoren und Virtuosen machtlos Ausgelieferten. So

ist der Erzähler in der Novelle „Ein Ende in Paris", welcher dem deutschen
Musiker R. die Wahrheit über das Pariser Theaterleben beizubringen sucht, durchaus

der Meinung, „daß bei deinem Talente es dir beschieden sein dürfte, zu
reüssieren, sobald du nur mit dem Publikum zu tun hättest" (1,117). Und im
ersten Bericht für die Dresdener Abendzeitung bekennt Wagner, daß er insofern

volle Achtung für das Pariser Publikum gewonnen habe, als es „durchaus
nur Ausgezeichnetem Beifall spenden" wolle und sich Auber, Halévy und Meyerbeer

als Maßstäbe gesetzt habe (XII, 67f.).
Auf diese Weise wird es Wagner möglich, trotz den eigenen schlechten

Erfahrungen mit den Pariser Theaterdirektoren, an der Vorstellung festzuhalten, daß

der französische Beitrag zu der erstrebten universalen Oper von entscheidender

Wichtigkeit sei. In der ersten literarischen Arbeit der Pariser Zeit, dem für
Schlesinger verfaßten Bericht „Über deutsche Musik"28, der insgesamt durch
eine viel differenziertere und positivere Beurteilung der deutschen Musik
gekennzeichnet ist als irgend ein Text der dreißiger Jahre, betont Wagner am
Ende doch wieder die Überlegenheit der französischen Oper über die gegenwärtige

deutsche hinsichtlich ihrer Popularität (1,165f.). Wagner preist Aubers
Stumme von Portici als ein „Nationalwerk, wie jede Nation höchstens nur eines

aufzuweisen hat" und nennt die „stürmende Tatkraft", die sich in diesem Werke
kundtue, „die wahrhafte Verkörperung der letzten Geschichte der französischen

Nation". Mit dieser Oper habe die neuere französische Schule ihre Spitze
erreicht und die „Hegemonie über die zivilisierte Welt" errungen.
Als Vollender der französischen Nationaloper wird Auber zum unmittelbarsten
Wegbereiter der universalen Oper, deren Verwirklichung Wagner freilich
wiederum, wie in den Texten des Jahres 1837, dem Deutschen vorbehält. Dabei wird
allerdings in dem Pariser Aufsatz, wie ihn die Gesammelten Schriften wiedergeben,

kein Name genannt. Dies könnte zu der Vermutung führen, Wagner, von
der wenig wirkungsvollen Unterstützung Meyerbeers in Paris enttäuscht, habe

23 In den Gesammelten Schriften unter dem Titel „Über deutsches Musikwesen".

150



bei der Vollendung der neuen universalen Aufgabe nun nicht mehr an Meyerbeers
Leistungen, sondern nur noch an seine eigenen Vorhaben gedacht. Der Deutsche,
dem es „eher als jedem andern möglich" sei, „auf fremdem Boden die Richtung
einer nationalen Kunstepoche auf die höchste Spitze und zur universellen Gültigkeit

zu bringen", wäre demnach nun nicht Meyerbeer und auch nicht Wagner als

Nachfolger Meyerbeers, sondern einzig und allein Wagner, kraft einer nur von
ihm wirklich zu erwartenden gleichzeitigen Ausnützung französisch dramatischer

und deutsch musikalischer Impulse. In diesem Sinne, deutlich auf das

eigene Musikdrama bezogen, ist in den „Erinnerungen an Auber" des Jahres
1871 vom Überschreiten der „Grenzlinie zwischen den Schöpfungen des
deutschen und des französischen Geistes" die Rede (IX, 59f.). Bei näherem Zusehen
erweist sich jedoch auch in diesem Zusammenhang die oft behauptete rasche
Loslösung Wagners vom Vorbild Meyerbeer als eine Täuschung unter dem Einfluß
späterer Anschauungen. Denn abweichend von den Gesammelten Schriften
fährt die Gazette musicale nach dem oben zitierten Satz von der besonderen

Möglichkeit des Deutschen folgendermaßen fort: „Haendel et Gluck l'ont prouvé
surabondamment, et de nos jours un autre Allemand, Meyerbeer, nous en offre
un nouvel exemple"24.

Mit diesem Satz aber ist eindeutig eine Verbindung zwischen dem Pariser Bericht
„Über deutsche Musik" und dem Aufsatz über Meyerbeers Hugenotten hergestellt.

Daß die beiden Texte miteinander in Zusammenhang stehen, geht freilich
allein schon aus einigen beinahe oder vollständig gleichlautenden Abschnitten
hervor; dennoch wurde häufig die Auffassung vertreten, Wagners positive
Einstellung gegenüber Meyerbeer gehöre nicht der Pariser Zeit an, der Hugenotten-
Aufsatz müße demnach in der Zeit des ersten Meyerbeer-Briefes, also im Jahre
1837 entstanden sein25. Die Bezugnahme auf Meyerbeer in der französischen

Fassung des ersten Pariser Aufsatzes, die übrigens der Haltung mehrerer Pariser
Briefe Wagners durchaus entspricht, dürfte demgegenüber endgültig die
Annahme bestätigen, der Hugenotten-K\iîs&X.z sei im Sommer 1840 in Paris, im
Anschluß an den Bericht „Über deutsche Musik" entstanden26.

Zieht man überdies in Erwägung, daß Wagner in den Texten für die Gazette musicale das

Schwergewicht auf die deutsche Musik, in den Arbeiten für deutsche Zeitungen dagegen auf
die Pariser Ereignisse legte, was die verschiedenen Freischütz-Berichte besonders deutlich
zeigen, so läßt sich vermuten, daß Wagner dem Herausgeber der Europa, August Lewald, im
Juli 1840 nicht den Bericht „Ober deutsche Musik", sondern eben den in Zusammenhang mit
diesem Text entstandenen Aufsatz über die Hugenotten zur Veröffentlichung anbot27.

24 Oeuvres en prose 1,179. 25 Vgl. etwa Curt von Westernhagen, Wagner, Zürich 1968, 56f
26 Diese Annahme wird etwa in der Einleitung zu den Sämtlichen Briefen, 1,65 vertreten; vgl.

bes. auch Friedrich Hirth, „Wagner, Meyerbeer und Heine", Das Goldene Tor V (1950), 385,

wo der Hugenotten-Kuhztz, als für die Dresdener Abendzeitung bestimmt, gleichfalls der

Pariser Zeit zugewiesen wird.

151



In der Tat läßt sich bei näherer Prüfung Wagners Aufsatz über Meyerbeers

Hugenotten nur aus der zwiespältigen Situation der Pariser Zeit völlig
verstehen. Wagner unternimmt hier noch einmal den Versuch, die effektreiche,
populäre Große Oper Meyerbeers als höchste Realisierung des gegenwartnahen,
universalen Kunstwerks zu deuten, wie er es selber in seinem, zu jener Zeit wieder
in Arbeit befindlichen Rienzi anstrebte. „Mit deutscher Gediegenheit und
italienischer Schönheit ausgerüstet, warf sich Meyerbeer in den französischen
Enthusiasmus", schreibt Wagner, und aus dieser Verbindung, die es dem deutschen

Opernkomponisten ermögliche, „etwas Allgemeines für die ganze Welt zu schaffen",

seien die Hugenotten hervorgegangen (XII, 23 u. 26). Und noch einmal
versucht Wagner, das Kunstwerk unmittelbar der Wirklichkeit, nicht einem in
sich abgeschlossenen Kunstbereich zuzuordnen: „Meyerbeer schrieb
Weltgeschichte, Geschichte der Herzen und Empfindungen, er schrieb Taten der
Musik" (XII, 27).

In diesem Versuch, Meyerbeer noch einmal, wie in dem Briefe des Jahres 1837, zum Verwirk-
licher der modernen universalen Oper zu erklären, mochte ihn ein inzwischen erschienener Text
Heinrich Heines bestärkt haben, der gleichfalls Universalität und Aktualität als Wesenszüge
der Hugenotten hervorhob28. In einem Vergleich Meyerbeers mit Rossini führt Heine aus, daß

dieser in seiner Musik „das isolierte Gefühl eines Einzelnen" ausdrücke, jener dagegen das

„Gesamtgefühl eines ganzen Volkes". Meyerbeers Musik sei im Gegensatz zu der Rossinis „mehr
sozial als individuell"; Rossini habe seine Triumphe während der Restauration gefeiert,

Meyerbeer hingegen sei der Mann der von der Julirevolution veränderten Zeit. In die

„harmonischen Ströme" der Musik der Hugenotten „stürzt sich gern unsre Seele, wenn sie von
den Leiden und Freuden des ganzen Menschengeschlechts erfaßt wird und Partei ergreift für
die großen Fragen der Gesellschaft".

Trotz der offensichtlichen Unterstützung, die Wagners Gedanken in Heines

Ausführungen finden, läßt sich nicht übersehen, daß in den Pariser Aufsätzen,
anders als in den Texten der dreißiger Jahre, Wagners Konstruktion der universalen

Oper einen Widerspruch enthält. Dieser Widerspruch betrifft die besondere

Befähigung des Deutschen, die populäre italienische Melodie mit dem populären

französischen Enthusiasmus zu verbinden. Solange Wagner die tiefere
Wissenschaft und gründlichere Ausbildung des deutschen Komponisten, also

handwerklich-technische Voraussetzungen, für die Fähigkeit zur Synthese
verantwortlich macht, läßt sich eine Bewahrung der populären, effektvollen und
publikumswirksamen Elemente der Großen Oper vorstellen. Wenn Wagner aber

im Hugenotten-Aufsatz das „deutsche Erbteil" neu bestimmt, und zwar als „Naivität

der Empfindung", „Keuschheit der Erfindung", als „Poesie" und „jung-

27 Vgl. Sämtliche Briefe I, 399.
28 „Über die französische Bühne. Vertraute Briefe an August Lewald", Der Salon IV, Sämtliche

Werke IV, 540-553, bes. 542-44.

152



fraulich verschämte Züge tiefen Gemütes" (XII, 27), so nennt er damit
Eigenschaften, die einem auf große "Wirkung und Popularität gerichteten Schaffen
geradezu entgegengesetzt sind29. Dies wird besonders deutlich, wenn man in dem
Bericht „Über deutsche Musik" verfolgt, auf welche Weise Wagner zu der neuen
Bestimmung der deutschen Eigenart gelangt (1,151-157). „Naivität", „Keuschheit"

und „Verschämtheit" werden hier darauf zurückgeführt, daß der Deutsche
die Musik um ihrer selbst willen liebe, daß er imstande sei, „Musik zu schreiben

bloß für sich und seinen Freund, gänzlich unbekümmert, ob sie jemals
exekutiert und von einem Publikum vernommen werden soll". Der deutsche
Musiker rechne nicht auf die unterhaltungssüchtige Masse, sondern wünsche

nur „vom vertrauten Kreise weniger" verstanden zu werden. So fühle sich
der Deutsche auch nicht zur Oper mit ihrem „Wust von Anhängseln anderer

Kunstproduktionen" und ihrem Zwang zur Unterordnung bestimmt, sondern
viel eher zur Instrumentalmusik, in welcher die Tonkunst am selbständigsten
und eigentümlichsten repräsentiert werde.
Der Zwiespalt ist offensichtlich: einerseits versuchte Wagner trotz allem
Abstoßenden der Pariser Wirklichkeit seine bisherige Haltung, die auch seine

Kompositionen bestimmt hatte, im Wesentlichen beizubehalten, andrerseits sah er
sich gezwungen, unter dem Eindruck der Pariser „Kunstindustrie" und ihres

Virtuosentums, sowie unter dem Einfluß des neuen Beethoven-Erlebnisses die

Gültigkeit entgegengesetzter, der „Kunstperiode" zugehöriger Anschauungen,
die er bisher überwunden geglaubt und abgelehnt hatte, anzuerkennen. Der
Hugenotten-Aufsatz erscheint als der mißglückte Versuch, die Neubestimmung der
deutschen Eigenart mit der unveränderten bisherigen Haltung in Einklang zu
bringen.
Die folgenden Texte der Pariser Zeit sprechen dafür, daß Wagner die Unmöglichkeit

eines solch unmittelbaren Ausgleichs selbst erkannte. In dem Aufsatz
„Der Künstler und die Öffentlichkeit" (1,180—186) findet diese Erkenntnis
den Ausdruck tiefster Resignation, wenn Wagner sich zu der Ansicht bekennt,
in dem Bestreben, von der Menge verstanden zu werden, gebe der Künstler
seine Künstlerschaft auf, bleibe er dieser aber treu, so bleibe er auch unverstanden.

Wagner sucht vergeblich nach einer Antwort auf die Frage, welches die Motive

seien, die den Künstler zum Publikum drängen. Unter allen in Erwägung
gezogenen und wieder verworfenen Antworten ist eine besonders interessant, die
den Drang nach Popularität mit der Besorgnis des Künstlers in Zusammenhang
bringt, ohne diese Bestrebungen könnte „die Geschichte der Musik eines

schönen Tages stille stehen".

29 Wagners Versuch, diese Eigenschaften in den Hugenotten nachzuweisen, gibt dem Aufsatz tat¬
sächlich den Anschein des Ungeschickten und Übertriebenen, den Maurice Boucher bemerkte

(Les idées politiques de Richard Wagner, Paris 1947, 14f.).

153



Wagner nennt und verwirft damit eine wesentliche Triebkraft seines eigenen
Schaffens, das nach dem Vorbild Meyerbeers darauf gerichtet gewesen war, die

neue Kunst einer neuen Zeit zu verwirklichen. Auch unter diesem Aspekt mußte
ihm die Erkenntnis, daß die für überholt gehaltenen Anschauungen einer in sich

abgeschlossenen „Kunstperiode" noch Gültigkeit hatten, als Gefährdung
erscheinen. Von einem rein beglückenden Wiederfinden der deutschen Musik oder

gar von einer harmonischen „Rückkehr zu sich selbst" im Pariser Beethoven-
Erlebnis, wie Wagner später selbst vorgab und die Literatur immer wieder
ausführte, kann somit kaum die Rede sein30. Die Hinwendung zu den Anschauungen
der „Kunstperiode", zu dem für überwunden gehaltenen Spiritualismus und zu
der eingangs berührten, an Hoffmann orientierten Auffassung vom isolierten,
heiligen Kunstwerk ist vielmehr zunächst eine Rückwendung zur Vergangenheit

und ein Verzicht auf die erstrebte Erneuerung und Aktualisierung der Kunst.
An die Stelle des im Sinne des Jungen Deutschland verstandenen Meyerbeer,
der „Weltgeschichte" und „Taten der Musik" schreibt, tritt Beethoven als

unnahbarer Verwahrer eines Heiligtums, der nicht damit rechnet, zu gefallen und
verstanden zu werden (1,107ff.). Und es ist bezeichnend, daß im Aufsatz „Der
Virtuos und der Künstler" Mozart und Beethoven im romantischen Gleichnis der

Bergwerksage als der Wirklichkeit entzogene, einer fernen Vergangenheit ange-
hörige Gestalten erscheinen (1,167ff.)sl. Wagner glaubt auf den Anspruch, die
Geschichte der Musik weiterzubringen, verzichten zu müssen, weil sich das Neue
doch bloß in neuen Schulen und Manieren äußere, und er bekennt sich stattdessen

zum romantischen Bild der Kette, „die sympathische Seelen durch die Jahrhunderte

hindurch magisch aneinander fesselt" (1,181 )32.

Diese Wandlung der Ansichten rückt Wagner in die Nähe Robert Schumanns, von dem ihn
bisher allein schon dessen radikale Ablehnung Meyerbeers deutlich geschieden hatte. Doch
gerade der Vergleich mit Schumann gibt Wagners besondere Situation zu erkennen: Schumann

war der Aktualisierungs- und Popularisierungstendenz der neuen Kunstauffassung der
dreißiger Jahre von Anfang an kaum gefolgt, seine Bestrebungen nach der neuen Kunst einer

neuen, von allem Philiströsen freien Zeit gingen nicht von einer Verwerfung der vergangenen
„Kunstperiode", sondern von deren Erneuerung aus. Dem entspricht es, daß Schumanns

bisheriges eigenes Schaffen - in den Klavierwerken der dreißiger Jahre als eine ausgesprochene

30 Vgl. etwa Curt von Westernhagen, a.a.O., 67f.
31 Dem Bergwerk-Motiv kommt bei Novalis große Bedeutung zu, bei E. T. A. Hoffmann etwa

in der Novelle „Die Bergwerke zu Falun", welche Wagner in der Pariser Zeit zu einem

Libretto-Entwurf anregte (XI, 125-135).
32 Vgl. etwa E. T. A. Hoffmann, „Alte und neue Kirchenmusik", Schriften zur Musik, hrsg. v.

Friedrich Schnapp, München 1963, 235, u. Joseph von Eichendorff, „Viel Lärmen um nichts",
Werke und Schriften, hrsg. v. Gerhart Baumann, II, Stuttgart 1957, 470; Wagners Anlehnungen

an Novalis und Hoffmann sollten freilich nicht zu der Annahme führen, Wagners Absage

an die Wirklichkeit und seine Resignation überhaupt, auch in späteren Jahren, entsprächen
der romantischen Haltung jener Dichter.

154



Kunst der versteckten Anspielungen - viel weniger auf Popularität als auf das Verständnis
des „vertrauten Kreises weniger" gerichtet war. Für Schumann, anders als für Wagner, stand

es außer Zweifel, daß die im Bewußtsein der Kette der „sympathischen Seelen" geschriebene
Musik die Musik der Zukunft sei. In diesem Sinne stellte er der „Unmusik" der Hugenotten
Mendelssohns Paulus als „Vorrede zu einer schönen Zukunft" gegenüber, während Wagner
davon ausgegangen war, daß es eine offenbare Verkennung der Gegenwart sei, wenn einer

jetzt Oratorien schreibe, an deren Gehalt und Form keiner mehr glaube33.

Wagner suchte die Resignation und die Gefahr, in die er seine Künstlerschaft
gebracht sah, dadurch zu überwinden, daß er die populäre Wirksamkeit
der Musik, die er als Opernkomponist nach wie vor erstrebte, vom Beethoven-
Erlebnis her neu, in einer mit dem „deutschen Erbteil" zu vereinbarenden Weise
bestimmte. Die Unmöglichkeit, Musik im Geiste Beethovens unmittelbar mit der
französischen Art der Popularität, das heißt mit Effekt und gegenwartbezogener
Wirkung zu verbinden, stellt Wagner jetzt mit aller Deutlichkeit am Beispiel
Berlioz' dar. So gesteht er der Symphonie funèbre et triomphale, zur Erinnerung
an die Julirevolution geschrieben, Popularität im idealsten Sinne ähnlich
derjenigen der Stummen von Portici zu; im übrigen aber preist er Auber glücklich,
weil dieser die Sinfonien Beethovens nicht gekannt habe, während Berlioz, vom
Geist Beethovens angeweht, einerseits notwendigerweise in Paris in eine völlige
Isolation geraten sei, andrerseits aber, da die französische Richtung in ihm doch

vorherrsche, nur eine „unheilig-verworrene, modern-frappante Tonsprache" habe

erreichen können (XII, 88-91).

Zur gleichen Zeit, da dieser Text entstand, im Frühjahr 1841, bestimmte Wagner
in der Novelle „Ein glücklicher Abend" die Popularität und Weltbezogenheit
der Musik neu: Die banale Popularität, die der breiten Masse sich aufdrängende

Wirkung, wird abgelehnt; die Komposition als große, mit weltgeschichtlichen

Maßstäben zu messende Tat aber wird gerettet. Dies legt Wagner am
Beispiel der Eroica dar: nicht eine „musikalische Kriegsgeschichte des ersten
Italienischen Feldzuges" habe Beethoven darstellen wollen, sondern zugrunde liege
die Vorstellung „einer heldenmütigen Kraft, die mit gigantischem Ungestüm
nach dem Höchsten greift". Und diese Vorstellung sei eine keineswegs „außer
dem Bereiche der Musik" liegende „Idee". So wird Beethovens Sinfonie „ein
ebenso großes Zeugnis menschlicher Schöpfungskraft als Bonapartes glorreicher
Sieg", eine „große, unerhörte Tat" (I, 146ff.). Das Verständnis eines solchen

durch seine Idee wirksamen Werkes kann freilich kein allgemeines und unmittelbares

mehr sein, sondern es ist auf die Eingeweihten beschränkt. Der Kreis der

Eingeweihten ist nicht das von der Mode verführte Publikum, zu ihnen gehört

33 Robert Schumann, „Fragmente aus Leipzig", Neue Zeitschrift für Musik VII (1837), 74f.;
die auf Friedrich Schneider bezogene Bemerkung Wagners: XII, 4.

155



aber auch nicht der Musiker, der bloß Virtuose ist, oder der „Kenner" von der
Art des Engländers in der „Pilgerfahrt zu Beethoven". Das Verständnis ist
vielmehr dem „wahren", selber womöglich erfolglosen und unverstandenen Musiker
und, was entscheidend ist, einem als ideal vorgestellten Volk vorbehalten.
Bereits in der „Pilgerfahrt zu Beethoven" läßt Wagner Beethovens Septett von
böhmischen Dorfmusikanten mit einem „tiefen Gefühle" vortragen, wie es

kaum von den meisterhaftesten Virtuosen zu erwarten sei, und Beethoven selber
werden in dieser Novelle die Worte in den Mund gelegt, die Wiener seien ein

gutmütiges Volk und nicht gelehrt, er lebe deshalb lieber unter ihnen als unter
gescheiten Leuten (1,94 u. 109).
Wagner ging jedoch noch einen Schritt weiter, indem er die neubestimmte
Popularität, die Verbindung mit einem als ideal vorgestellten Volk und den Charakter
des Kunstwerks als „Tat der Musik" zu konkretisieren suchte. Als aufschlußreich

erweist sich in diesem Zusammenhang jene Meinungsverschiedenheit, die
im „Glücklichen Abend" insofern bestehen bleibt, als der deutsche Musiker R.
die völlige Absichtslosigkeit der Sinfonien Beethovens behauptet, während der
Erzähler die Möglichkeit zur Konkretisierung - hinsichtlich der Sinfonie: die
Erlaubnis zur persönlichen programmatischen Erklärung für den „gewöhnlichen
Weltmenschen" — als Eigenschaft des Kunstwerks versteht. Die Ansicht des

deutschen Musikers R. entspricht derjenigen, die Wagner selber solange vertrat, als

er sich in seiner Resignation in eine völlige Isolation verbannt sah und diese

Isolation als durch das Wesen der Musik bedingt erachtete. Der Erzähler dagegen,
der einen Ausweg aus der Isolierung sucht, zeigt Wagner in der Überwindung
der Resignation. Diesem Unterschied entspricht auch die Tatsache, daß in der
Novelle „Ein Ende in Paris" der Erzähler überlebt, während der deutsche Musiker

R. aus Mangel an jeglicher Verbindung mit der Wirklichkeit zugrunde geht
und den Glauben an die Musik - „Ich glaube an Gott, Mozart und Beethoven" -
als rein persönliche religiöse Elaltung mit ins Grab nimmt (1,135).
Wagners Bestreben nach Konkretisierung, welches sich im „Glücklichen Abend"
als Befürwortung eines erklärenden Programms zur Sinfonie äußert, wird vor
allem in Beziehung auf die Oper bedeutsam. Vorab handelt es sich dabei um die

Rolle, die dem gesungenen Wort zugedacht wird. So heißt es bereits in der
„Pilgerfahrt zu Beethoven": „Man stelle den wilden, in das Unendliche
hinausschweifenden Urgefühlen, repräsentiert von den Instrumenten, die klare,
bestimmte Empfindung des menschlichen Herzens entgegen, repräsentiert von der
Menschenstimme". Dadurch werde das menschliche Herz befähigt, die
„unbestimmte Ahnung des Höchsten, zum göttlichen Bewußtsein umgewandelt, klar
in sich zu fühlen". Freilich wird hier auch gesagt, daß die Textgrundlage fehle,
die eine solche Einsetzung der Menschenstimme erlaube, und daß der Komponist,
der eine Oper solchermaßen konzipiere, ein Narr sei, „wenn er so etwas nicht

156



für sich selbst behielte, sondern es vor die Leute bringen wollte" (I, 109-111).
Diese bedauernde Erklärung, eine Verwirklichung des Vorgestellten sei doch nicht
möglich, dürfte darin ihren Grund haben, daß die konkretisierende Funktion des

Textes grundsätzlich zwar genannt ist, daß aber mit den ins „Unendliche
hinausschweifenden Urgefühlen" und der „unbestimmten Ahnung des Höchsten"
noch keine Voraussetzungen für einen wirklichen, zu jener Zeit vorstellbaren
Operntext geschaffen sind. Diese Voraussetzungen sind erst in dem Moment
vorhanden, da "Wagner, am erwähnten Beispiel der Eroica, an die Stelle der
„unbestimmten Ahnung" die zur Wirklichkeit hin offene „Idee" setzt.
Erst das Zusammenwirken der verschiedenen Komponenten — natürliche Affinität

des Volkes zur „wahren" Musik, Musik an sich als „Idee" und „Tat",
Konkretisierung im Gesang - ermöglichte "Wagner die Vorstellung und zugleich die
Verwirklichung einer in neuem Sinne populären Oper. Die Vorstellung fand "Wagner
in "Webers Freischütz weitgehend bestätigt, die Verwirklichung gelang ihm im
Fliegenden Holländer. Beiden "Werken — dem Holländer zweifellos unter dem

Einfluß des Freischütz - liegt ein Vorwurf zugrunde, der die Verbindung zum
Volke kundtut, ohne den Text zu einer Aktualisierung und die Musik zu
Effekten zu zwingen, die der Allgemeinheit und Idealität des Kunstwerks
widersprochen hätten: die im Volk verwurzelte oder zumindest als verwurzelt
angenommene Sage. Grundsätzlich nimmt es "Wagner nun, anders als noch in der
ersten Pariser Zeit, in Kauf, daß die Oper durch die zugrunde gelegte Volkssage
einen nationalen, im Falle des Freischütz einen spezifisch deutschen Charakter
erhält34. Ein Rest der früheren Meinung, daß der Freischütz zu wenig
universal sei und einer vergangenen Epoche angehöre, bleibt allerdings insofern
spürbar, als die Verwendung und Nachahmung charakteristischer Volksweisen

trotz der dadurch erreichbaren Beliebtheit und Popularität als „einseitige Richtung"

abgelehnt wird. Solche Melodien, sagt Wagner - auf Auber bezogen,
aber auch für Weber gültig -, „gewinnen durch ihre auffallende Erkennbarkeit
das Ohr des Volkes, zerstören aber nicht selten alle dramatische Illusion" (XII,
137f.).
Die Volkssage ist für Wagner nicht um des daraus zu entwickelnden nationalen
Kolorits willen als Opernsujet geeignet, sondern auf Grund der Tatsache, daß
sie Allgemeingültiges enthält. Denn der Komponist habe „bei dem Entwürfe und
der Ausführung großer tragischer Opern" einen Standpunkt einzunehmen,

„von welchem aus, über alle Nationalitätsrücksichten erhaben, rein menschliche

Verhältnisse empfunden und geordnet werden müssen". Von da aus wird der

Charakter der „dramatischen Melodie" bestimmt, die „ein durchaus
unabhängiges, universelles Gepräge" haben müsse. Nur auf diese Weise bewirke der

34 Vgl. „Der Freischütz in Paris", I, 212f. u. 219.

157



Komponist, daß „wir mit vollem geistigen Sinn aus uns, aus unsren täglichen
Empfindungen, Eindrücken und Umgebungen vollkommen herausgerissen und
in eine unbekannte, und dennoch uns bewußte und erkenntliche Region versetzt
werden" (XII, 136ff.). In ihr, sagt Wagner, wirke „der volle Zauber der Romantik";

und es ist offensichtlich, daß der Begriff des Romantischen hier in
demselben Sinne zu verstehen ist wie in der Bezeichnung des Fliegenden Holländer
als „romantische Oper". - Es ist erstaunlich, daß alle diese Erörterungen, die
sich in Wagners letztem, nach Beendigung des Fliegenden Holländer geschriebenen

Pariser Aufsatz finden, Halévys Jüdin und Königin von Cypern betreffen,
Werke eines französischen Komponisten also, dem Wagner hier eine absolute, auch

von Auber nicht erreichte Sonderstellung zugesteht.
Wagner selber spricht hier nicht mehr von Popularität; doch handelt es sich
insofern um die Antwort auf die „Popularitätsfrage" am Ende der Pariser Zeit,
als die gefundene Lösung die Art und Weise, in der der Musiker sich mitteilen
kann, die allgemeine Wirksamkeit der Oper und im besonderen die Verbundenheit

mit dem Volk betrifft.

Die Pariser Schriften, von der „Popularitätsfrage" her betrachtet, ergeben ein
aufschlußreiches Bild von Wagners künstlerischer Entwicklung und Wandlung
um 1840. Sie lassen sich weder als kunterbunte Ideensammlung, in der „das Große
der kommenden Zeiten bisweilen in blitzartiger Eingebung zu finden" sei, abtun,
noch als Zeugnisse einer innerlich gefahrlosen oder gar unproblematischen, nur
durch äußere Not und Demütigung veranlaßten „Rückkehr zu sich selbst"
verharmlosen35. Solche von späten Anschauungen Wagners beeinflußte Deutungen
geben die Entwicklung der Pariser Jahre zumindest ebenso unvollständig wieder
wie Hans Mayers Versuch, die Pariser Wandlung, ausgehend von einem um 1848

angenommenen Höhepunkt in Wagners Schaffen, bloß als Hinwendung zur
Revolution zu erklären36. Wie mühsam und für die eigene Künstlerschaft gefahrvoll

Wagners Weg durch die Pariser Zeit tatsächlich war, gibt Wagner einmal
selber zu erkennen, wenn er — wohl unter dem unmittelbaren Eindruck der
wiedergelesenen und redigierten Pariser Schriften — bemerkt, daß zwischen dem

35 Wilhelm Waldstein, Richard, Wagner. Eine kulturhistorische Studie über die Entwicklung der

künstlerischen Reformpläne in der entscheidenden Epoche zwischen „Lohengrin" und der

„Ring"-Dichtung, Berlin 1922, Nachdruck Nendeln 1967, 18 (Germanische Studien XVII);
Curt yon Westernhagen, a.a.O.; auch in der Arbeit von Karl Wilhelm Zinnius (Die Schriften
Richard Wagners in ihrem Verhältnis zur zeitgeschichtlichen Lage, Diss. Heidelberg 1936), in
welcher die Pariser Zeit sorgfältig behandelt ist, fehlt der Hinweis auf die eigenen
künstlerischen Schwierigkeiten Wagners.

36 „Nichtmehr und Nochnicht im ,Fliegenden Holländer"', Anmerkungen zu Richard Wagner,
22-41.

158



Rienzi und dem Fliegenden Holländer „mit dem Autor etwas Bedeutendes

vorgegangen war; vielleicht eine tiefe Erschütterung, jedenfalls eine heftige
Umkehr" (1,3). Durchaus verständlich wird nun auch die Notiz der
„Autobiographischen Skizze" von 1843, wonach Wagner sich vor der Komposition des

Fliegenden Holländer in „wahrer Seelenangst" befunden habe, fürchtend, „nun
entdecken zu müssen, daß ich gar nicht mehr Musiker sei"87.

Freilich läßt sich nicht übersehen, daß insbesondere in jenen Aufsätzen der
Pariser Zeit, in denen Wagner eine Neubestimmung der Popularität und des Wesens

der Oper versucht, vielfältige Beziehungen zur späteren Theorie des

Musikdramas zu finden sind. Dies zeigt sich etwa in der Bestimmung des Verhältnisses

zwischen Kunstwerk und Volk, wie auch in der Anschauung vom
musikalischen Kunstwerk als „Tat". So heißt es beispielsweise in der Beethoven-
Schrift von 1870 hinsichtlich der neunten Sinfonie als des „vollendetsten
Dramas", nicht das Werk Beethovens, sondern die „in ihm enthaltene unerhörte
künstlerische Tat" gebe den „Höhepunkt der Entfaltung seines Genius" zu
erkennen (IX, lllf.). Und gleichfalls in den siebziger Jahren ist in dem Aufsatz
„Über die Benennung ,Musikdrama'" von den „ersichtlich gewordenen Taten der
Musik" als von einer wünschbaren und zutreffenden Bezeichnung der eigenen
Werke die Rede (IX, 306). Eine Auswertung solcher Beziehungen zu späteren
Anschauungen ist aber zweifellos fruchtbarer, wenn Wagners Pariser Schriften
in ihrer ganzen Eigentümlichkeit gewürdigt werden, als wenn nur einzelne
Gedanken der früheren Zeit, aus ihrem Zusammenhang herausgelöst, zur Stützung
des scheinbar unverrückbaren Gebäudes der Wagnerschen Theorie benützt
werden.
Denn dabei zeigt sich immer wieder, in wie wesentlichen Punkten Wagners Haltung

der Pariser Zeit, selbst in der letzten Phase, von derjenigen späterer Jahre
abweicht. So erscheinen die wichtigsten der in Paris verfaßten Texte, trotz
novellistischer Einkleidung und gelegentlicher Pointierung, insgesamt als unmittelbarere

Zeugnisse der eigenen Entwicklungen und Anschauungen als manche

späteren Arbeiten, die mit ihrem „riesigen und bunten ideologischen Vorspann"88
und in dem oft bemühenden Bestreben nach völliger Folgerichtigkeit und Wider-
spruchslosigkeit der Gedanken gelegentlich den Eindruck erwecken, sie seien

um eines gewünschten Bildes willen manipuliert. In dieselbe Richtung weist auch,
daß Wagner in zunehmendem Maße die Einzigartigkeit und Unvergleichlichkeit

der eigenen Künstlerschaft behauptete, daß er aber noch am Ende der Pariser
Zeit, nach der Vollendung des Fliegenden Holländer, die Bestätigung seines

Schaffens im Werk zeitgenössischer Opernkomponisten, namentlich in Halévys
Jüdin und Königin von Cypern suchte.

37 Sämtliche Briefe 1,111.
38 Arnold Schmitz, „Richard Wagner", Riemann Musiklexikon II, Mainz 1961, 878.

159



Endlich gehört es in diesen Zusammenhang, daß die Konsequenzen, die Wagner
hinsichtlich der gegenwärtigen und zukünftigen Aktualität aus der neuen Pariser
Lösung der Popularitätsfrage zog, in der Pariser und ersten Dresdener Zeit
eindeutiger waren als später. Denn trotz der Idealität des Kunstwerks, auf die sich

Wagner zurückzog, nahm er später für seine Kunst in zunehmendem Maße in
Anspruch, daß sie umfassend, bis in die Bereiche der Politik und Religion hinein,
als „Retterin und Erlöserin" wirke30. Als ein Beispiel für den daraus sich
ergebenden Widerspruch kann die Tatsache gelten, daß Wagner, durchaus im
Glauben an die Wechselwirkung von Kunst und Revolution, 1849 am Dresdener

Mai-Aufstand teilnahm, unmittelbar danach aber, als scheinbar unbeteiligter
Künstler, sich seine Stellung als Königlich Sächsischer Hofkapellmeister zu
bewahren suchte. Es ist verständlich, daß Eduard Devrient diese Denkweise als

„grundunehrlich" empfand40. Derselbe Widerspruch zeigt sich auch darin,
daß Wagner in seinen Revolutions- und religiösen Reformplänen das „Volk"
als einen wesentlichen Faktor einsetzt, dann aber doch wieder, ähnlich wie in
der Resignation der Pariser Zeit, nur von „meinen Freunden, die mich lieben"
Verständnis erwartet (IV, 234).
Demgegenüber beruht die in Paris erreichte Haltung auf der Erkenntnis, daß
eine unmittelbare Wirksamkeit in Alltag und Gegenwart mit den höchsten

Ansprüchen, die der Künstler an sich stellt, nicht zu vereinbaren sei. Sie ist Wagners

Antwort auf ein Problem, vor das sich das altgewordene Junge Deutschland

immer wieder gestellt sah und das den Auseinandersetzungen zwischen
Börne und Heine zugrunde lag. Dabei steht Wagner am Ende der Pariser Zeit
eher auf der Seite Heines, der die „öde Werkeltagsgesinnung der modernen
Puritaner" beklagt und bekennt: „Schönheit und Genie sind ja auch eine Art Königtum,

und sie passen nicht in eine Gesellschaft, wo jeder im Mißgefühl der eigenen

Mittelmäßigkeit alle höhere Begabnis herabzuwürdigen sucht bis aufs banale
Niveau"41. Aus solcher Banalität, aber auch aus der Isolierung fand Wagner
mit seiner Pariser Lösung der „Popularitätsfrage" einen Ausweg, ohne die Grenzen

der Kunst seiner Zeit zu verkennen. Dies äußerte sich in den Pariser Schriften

und wurde im Fliegenden Holländer, mit der zugrunde gelegten Volkssage
und mit seinem tragischen Motiv des Verzichts, zur künstlerischen Wirklichkeit.

39 Ders., „Der Mythos der Kunst in den Schriften Richard Wagners", a.a.O., 3.

40 Notiz vom 18. Mai 1849, Eduard Devrient, Aus seinen Tagebüchern Berlin-Dresden 1836-1852,
hrsg. v. Rolf Kabel, Weimar 1964, 488.

41 Ludwig Börne. Eine Denkschrift, a.a.O., VII, 144.

160


	Die "Popularitätsfrage" in Richard Wagners Pariser Schriften

