Zeitschrift: Schweizer Beitrdge zur Musikwissenschatft : Publikationen der
Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft. Serie 3

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 1(1972)

Artikel: Musik in nicht-integrierten Gesellschaften
Autor: Oesch, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-835378

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-835378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Musik in nicht-integrierten Gesellschaften

Hans OescH

Seit einigen Jahren mehren sich die Forderungen und das Interesse, die aufier-
europdische Musik stiarker in den Arbeitsbereich der Musikwissenschaft einzube-
ziehen'. Schon 1948 sah Jacques Handschin eine Entwicklung voraus, die eine
Verschmelzung der Volkerkunde mit der Kulturgeschichte und eine Integration
von musikalischer Ethnologie und Musikgeschichte zur Folge haben wiirde?®.
Heute aber, so fuhr er fort, lieflen sich die auflereuropiischen Musiken noch nicht
in ihrer Eigenart als etwas von unserer Musik Verschiedenes und gleichzeitig
doch mit ithr Verbundenes verstehen. Auch warnte er, eine solche Synthese for-
cieren zu wollen, hielt aber dennoch daran fest, die Musikwissenschaft habe sich
mit dem musikalischen Menschen aller Zeiten und Volker und seinen Produk-
tionen, aber diese auf ihn bezogen, zu befassen®. Die Absicht solcher Forde-
rungen nach weiten Ubersichten ist evident. Es duflert sich in ihnen der Wunsch,
nicht nur das universalgeschichtliche Denken in der Musikwissenschaft zu for-
dern, sondern auch die Vernachldssigung der Musik in der heutigen Universal-
geschichte durch exakte Fakten und historische Erkenntnisse zu beheben. Erste
Ansitze zu universaler Geschichtsschreibung sind heute wohl zu erkennen, haben
aber noch nicht zu einer eigentlichen Weltgeschichte der Musik gefiihrt®.

1 Walter Wiora, ,Zur Grundlegung der Allgemeinen Geschichte®, Deutsches Jabrbuch der
Musikwissenschaft fiir 1956 1 (1957), 76; ders., ,Musikwissenschaft und Universalgeschichte®,
AMI XXXIII (1961), 84; ders., ,Idee und Methode ,vergleichender* Musikforschung®, Bericht
iiber den neunten internationalen Kongress [der Internationalen Gesellschaft fiir Musik-
wissenschaft] Salzburg 1964 1 (Kassel-Basel-Paris-London-New York 1964), 3 (Aufsatz)
und II (ebenda 1966), 23 (Protokoll des Symposiums); Fritz Bose, ,Musikgeschichtliche
Aspekte der Musikethnologie®, AfMw XXIII (1966), 239; Friedrich Blume, ,Historische
Musikforschung in der Gegenwart®, AMI XL (1968), 8.

2 Jacques Handschin, Musikgeschichte im Uberblick, Luzern-Stuttgart 1948, (31964), 83.

3 Jacques Handschin, ,Der Arbeitsbereich der Musikwissenschaft®, Gedenkschrift Jacques
Handschin. Aufsitze und Bibliographie (ed. Hans Oesch), Bern-Stuttgart 1957, 25.

4 So unternimmt es etwa die von Heinrich Besseler und Max Schneider herausgegebene
Musikgeschichte in Bildern, diesen Ansatzpunkt zu einer universalen Betrachtung fruchtbar
zu machen, indem Band I der Musikethnologie gewidmet ist. Wenn im Vorwort der von
Paul Collaer redigierten Lieferung 1: ,Ozeanien“ (Leipzig 1965) davon gesprochen wird,
»dafl der Querschnitt des Musikethnologen und der Lingsschnitt des Musikhistorikers durch
ein dichtes Koordinatensystem in Beziehung zu bringen sind“, so wird das Nebeneinander

9



Nun ist aber zu fragen, wie sich auflereuropiische Musik je in eine universale
Darstellung der Musik wird einbeziehen lassen. Es erscheint als nicht eben sinn-
voll, etwa die indische, chinesische oder japanische Musik des ersten Jahrtau-
sends mit der abendlindischen Musik dieses Zeitraumes in Beziehung zu setzen,
denn orientalische Musikkulturen haben ihre eigenen Voraussetzungen und nur
sehr wenig gemeinsam mit Abendlindischem. Auch sind Zielsetzung und Me-
thodik ihrer Erforschung verschieden von denjenigen europdischer Geschichts-
schreibung. So kann es denn nie die Aufgabe einer Universalgeschichte der Musik
sein, Europdisches und Auflereuropiisches epochenweise zu integrieren. Vielmehr
mufl immer entschiedener versucht werden, orientalische, afrikanische und ame-
rikanische Musikkulturen aus sich heraus, nicht mehr unter dem Blickwinkel des
Europders, zu verstehen und im Sinne einer Erweiterung des Horizonts fiir sich
gesondert darzustellen.

In hohem Mafle schwierig wird es sein, die Musik der Naturvolker je sinnvoll in
eine Weltgeschichte der Musik einzubeziehen, weil einerseits ihr rezenter Charak-
ter unbestreitbar ist, weil es sich aber anderseits mitunter wirklich um den musi-
kalischen Ausdruck von Volkern ewiger Urzeit handelt. Vollig verfehlt wire es,
die Naturvolker an den Beginn einer Universalgeschichte der Musik zu stellen,
in der Annahme, sie lieflen sich stellvertretend fiir die ersten Menschen studieren
und es hitte sich seit 600000 Jahren nichts gedndert. Falsch wire es aber gewif3
auch, die schriftlosen Naturvolker unserem Jahrhundert zuzuordnen, nur weil
sie heute leben und weil sich eine fraglos vorhandene historische Entwicklung
nun einmal schwer erkennen ldft. Hier gilt in noch hoherem Mafle die lapidare
Feststellung, dafl sich die musikalischen Auflerungen fremder Vélker nur aus
sich selbst heraus verstehen lassen und ungeeignet sind, als hypothetisches Ma-
terial fiir die Losung der an sich unlosbaren Ursprungsfrage herangezogen zu
werden. Selbst Carl Stumpf, der Vater der vergleichenden Musikwissenschaft,
hatte eingesehen, daf} ,es vorldufig nicht moglich ist und vielleicht auch spiter
nicht moglich sein wird®, aus simtlichen musikalischen Auflerungen der Mensch-
heit eine eindeutig fortschreitende Reihe aufzustellen, obgleich er die Meinung
vertrat, in der Musik der heutigen Naturvolker lasse sich ein mogliches Anfangs-

der Erscheinungen auflereuropiischer Musik aber nicht vorschnell als historisches Nachein-
ander zu deuten versucht.

Etwas forciert wirkt die Konzeption eines universalen Geschichtsbildes von Walter Wiora,
das er in Die vier Weltalter der Musik, Stuttgart 1961, vorlegt. Seine Weltgeschichte der
Musik beginnt mit der Ur- und Frithgeschichte, der sich die Hochkulturen des Altertums und
des Orients anschliefen. Der abendlindischen Musik (3. Weltalter) riumt er eine Sonder-
stellung ein; sie leitet iiber zum vierten Weltalter der Technik und globalen Industrickultur.
Diese Konzeption veranlaflt den Verfasser, die Musik der Naturvolker als ein Nachleben
ur- und frithgeschichtlicher Wesensziige zu deuten.

10



stadium der Musik erkennen®. Sein Schiiler Erich Maria von Hornbostel schuf
in wegweisenden Studien erstmals eine spezifische Arbeitsmethode der jungen
Wissenschaft und bestimmte Ziele und Wege der Forschung, vermochte aber
nicht, eine universalgeschichtliche Darstellung der auflereuropiischen Musik zu
schreiben®. Die Schule Hornbostels hat, von riithmlichen Ausnahmen abgesehen,
die Musik der Naturvolker allzusehr als etwas Gewordenes und nicht auch als
etwas Werdendes zu erkldren versucht und sich dabei nur zu oft im Vergleichen
unvergleichbarer Phinomene verloren’.

Wie aber ist die Musik der Naturvolker iiberhaupt aus sich selbst heraus zu ver-
stehen? Eine sinnvolle Antwort auf diese Frage wiirde nichts weniger sein als
ein solides Fundament fiir die ethnomusikologische Forschung und somit auch
eine primare Voraussetzung einer Universalgeschichte der Musik. Eine solche
Antwort darf hier nicht erwartet werden. Anhand eigener Erfahrungen wihrend
eines Aufenthalts bei den Negrito und Senoi auf Malakka soll lediglich auf ein
Phinomen hingewiesen werden, welchem im Raume der Naturvolker allge-
meine Giiltigkeit zukommt, welches zu erkennen einen ersten Schritt zum Ver-
stindnis threr Musik bedeuten kann.

In den letzten Jahren wurde in der Musikwissenschaft immer deutlicher, wie
Musik zu allen Zeiten — ob fest oder lose — an die Gesellschaft gebunden ist und
sich mit ihr verindert, wie Musik durch diese Bindungen an die jeweilige Sozial-
struktur bestimmte Funktionen iibernimmt, die sich den musikalischen Formen
und Strukturen unweigerlich einprigen®. Soziale Organisation einerseits, musi-
kalische Funktion und Struktur andrerseits erweisen sich nun aber nicht nur im
Abendland als unldsbar aufeinander bezogen. Formen und Strukturen der Na-
turvolker-Musik zu verstehen, setzt nicht minder — ja vor allem — das Studium
der sozialen Organisation dieser Volkerschaften voraus.

Die Negrito- und Senoi-Gruppen auf Malakka, welche sich als Paradigma fiir
naturvolkische Verbande erweisen, sind in exemplarischer Weise nicht-integrierte

5 Carl Stumpf, Die Anfinge der Musik, Leipzig 1911, 107.

6 Siche die wissenschaftsgeschichtlichen Erdrterungen zu Weg und Ziel der musikalischen Vlker-
kunde in Fritz Bose, Musikalische Vilkerkunde, Freiburg i. Br. 1953, 13.

7 Hornbostels genialer Versuch, die Kulturkreislehre durch die Theorie des ,Blasquinten-
Zirkels® zu belegen, war zu sehr ein Produkt positivistischen Denkens und konnte durch
Manfred Bukofzer, Jacques Handschin und Kathleen Schlesinger widerlegt werden (cf.
Jacques Handschin, Der Toncharakter, Ziirich 1948, 80). Gleichwohl erwies sich der kultur-
historische Gesichtspunkt als fruchtbar, wenn etwa Marius Schneider, auf Grund leider nicht
immer zweifelsfreien Materials, als Pendant zu den Kulturkreisen seine Tonalititskreise
konstruierte (Marius Schneider, Geschichte der Mehrstimmigkeit 1 [Naturvdlker] und II
[Anfinge in Europa], Berlin 1934/35, Rom 21964).

8 Diese Wechselbeziehung von Musik und Gesellschaft driickt sich in den musikalischen
Gattungen aus. Cf. Leo Schrade, ,Die Musik im Kulturleben des Westens“, Schweizerische
Musikzeitung CI (1961), 290.

11



Gesellschaften®. Sie formieren sich stets aus nur wenigen, iberdies lose verbun-
denen Individuen. Die Inlandstimme auf Malakka leben meist nomadisch oder
allenfalls in hochstens voriibergehend seffhaften Verbinden ohne systematische
und stabile Organisation. Weder in der Familie noch bei der Arbeit erfolgt eine
soziale Identitdtsbildung, 1ifit sich eine multilaterale Funktion des Einzelnen
innerhalb der fluktuierenden Gesellschaft erkennen. Selbst die Ehe ist ein nur
loses Band und wird ohne religidse Sanktion geschlossen!®. Es fehlt diesen Ver-
banden also jener autonome Charakter, durch den sich die vielfdltigen sozialen
Schichtungen unserer pluralistischen Gesellschaft auszeichnen. Wenn man weif3,
in wie hohem Mafle sich die soziale Struktur tiberall und immer in der Musik
widerspiegelt, erscheint die Eigenart der Naturvolker-Musik recht eigentlich
als eine Selbstverstindlichkeit.

Welches sind nun die hervorstechenden Merkmale der Musik nicht-integrierter
Gesellschaften?

Da ist einmal auf den vornehmlich solistischen Charakter strukturell nicht-in-
tegrierter Musik hinzuweisen. So wie der Naturmensch im Lebensverband eine
Individualitit bleibt und nur lose mit andern soziiert, so ist auch sein Musizieren
vornehmlich Einzelaktion. Orchestermusik und reale Mehrstimmigkeit haben
sich im auflereuropdischen Raume nirgends in einer Weise entwickelt, die mit
ihrer einzigartigen abendldndischen Auspriagung vergleichbar wire. Wenn es je
zu gewissen Ansidtzen realer Mehrstimmigkeit kam, dann hochstens in Volker-
schaften, bei denen eine dem Europiischen analoge soziale Integration statt-

9 Der Soziologe Ludwig Hamburger, dessen Ausfiihrungen zu unserm Thema fiir diese Studie
wegweisend waren, verwendet den Terminus ,fragmentierte Gesellschaft“ respektive ,frag-
mented society“. Wenn diese Bezeichnung im folgenden nicht {ibernommen wurde, so darum,
weil sie nicht eindeutig ist; sie konnte falschlicherweise so verstanden werden, dafl eine
vordem integrierte Gesellschaft im Laufe ihrer Entwicklung ,fragmentiert® worden ist.
Eine solche soziologische Entwicklung ist durchaus méglich, von Hamburger indes nicht ge-
meint. Siehe Ludwig Hamburger, ,Fragmentierte Gesellschaft. Die Struktur der Thai-
Familie®, Koélner Zeitschrift fiir Soziologie wund Sozialpsychologie XVII (1965), 49;
»Fragmented Society. The structure of Thai music“, Sociologus, Neue Folge, XVII (1967),
54. Diese beiden Aufsitze sind — nach einer freundlichen Mitteilung des Verfassers —
vorweggenommene Kapitel einer grofleren Studie, welche ,Fragmentierte Gesellschaft: Der
Fall Thailand“ (,Fragmented Society: The Case of Thailand“) heiflen wird. Hier soll die
Fragmentierung an allen Phasen des gesellschaftlichen Lebens nachgewiesen werden, an
Familie, Dorfgemeinschaft, Stadtgemeinde, politischen Parteien, Wirtschaftsleben, Verbrechen,
Sport, Spiel, Musik und so fort.

10 Uber Wirtschaft und Soziologie der Negrito sieche Paul Schebesta, Die Negrito Asiens,
Band II, 1, Wien-Modling 1954 (Studia Instituti Anthropos 12).

12



fand". Am entschiedensten ist dies wohl in der Musik Japans der Fall'2. Selbst
hier handelt es sich indes niemals um eine Vielstimmigkeit im Sinne des neu-
zeitlichen Okzidents. Angehorige nicht-integrierter Gesellschaften wie die Ne-
grito oder Senoi duflern sich instrumentaliter niemals im Ensemble; ihr Floten-
oder Rohrenzither-Spiel verbindet nie eine Gruppe zu gemeinsamer Aktion. Auf
der Maultrommel, dem Inbegriff eines intimen Soloinstruments, spielen sie aus-
gerechnet die magisch machtigsten Melodien. Eine musikalische Synthese der
Individualititen scheint einzig im schamanistischen Ritual zu erfolgen, wo in
der Tat ein Wechsel zwischen Vorsianger und Chor stattfindet und wo Aufschlag-
idiophone den monotonen Rhythmus markieren'® (siche Musikbeispiel S. 14).

Aber die Synthese ist auch bei diesen gemeinsamen Anrufungen der tiberirdischen
Michte nur sehr lose. Der Schamane singt stundenlang magische Worte, die er als
halaaq, als Mittler zwischen Himmel und Erde, erfunden hat, die nur er kennt
und die von seinen Leuten in einer nur sehr unbestimmten und zufilligen Weise
beantwortet werden. Ensemble-Musik solcher Art ist in einfachster Weise linear,
allenfalls multi-linear, wenn die chorische Antwort auf dieselben Worte und
mit derselben Melodie nicht nur im Unisono, sondern auch in der Oktave oder
anderen Abstinden erfolgt. Wenn sich die Melodie des Vorsangers und die cho-
rische Beantwortung oft iiberlappen, bleibt diese voriibergehende Uberlagerung
zweier Linearititen in hohem Mafle vom Zufall bestimmt. Eine solche Struktur
kann nicht als wirkliche Mehrstimmigkeit, sondern hochstens als eine mogliche
Voraussetzung zur Herausbildung realer Polyphonie verstanden werden't. Nicht

11 Max Weber hat dieses Phinomen in seiner nachgelassenen, von Theodor Kroyer iber-
arbeiteten Studie Die rationalen und soziologischen Grundlagen der Musik, Miinchen 1921,
durchaus gesehen, aber nicht mehr ausfithrlich zu begriinden vermocht.

12 Da Japan gesellschaftlich ebenso stark integriert ist wie okzidentale Volker, haben sich in
der Musik dieser Nation nicht minder klar ausgeprigte Gattungen herausgebildet. Eine
ausfithrliche Untersuchung der Gattungsfrage im auflereuropdischen Raum mufl einer spiteren
Studie des Verfassers vorbehalten bleiben.

13 Hinsichtlich des musikalischen Instrumentariums der Inlandstimme auf Malakka (Orang
Melayu Asli) sei einstweilen auf Beitrige des Verfassers verwiesen, die in der Stidostasien
gewidmeten Lieferung 3 des ersten Bandes der Musikgeschichte in Bildern (VEB Deutscher
Verlag fiir Musik, Leipzig) demnichst erscheinen werden. Kaum greifbar sind in Europa die
Publikationen von J. A. R. Blacking, ,Musical Instruments of the Malayan Aborigines®,
Federation Museums Journal (Kuala Lumpur) I/II new series (1954-55), 35-52, sowie von
P. D. R. Williams-Hunt, An Introduction to the Malayan Aborigines, Kuala Lumpur 1952,
30 sowie pl. 10 und 11.

14 Neben dem Parallel-Gesang stellt das Bordunieren einen anderen moglichen Ansatz zur
Entfaltung realer Mehrstimmigkeit dar. Wihrend sich im Abendland aus dem von Johannes
Scotus sogenannten ,concentus concorditer dissonans® der organalen Paraphonie reale Mehr-
stimmigkeit entwickelt hat, blieben die in nicht-integrierten Gruppen lebenden Naturvolker
beim primitiven, eindimensionalen Zusammensingen.

13



:lb:ﬁ 0 . —1 e e
Halaaq S R rew Tewm Lol o . o
LA - NOH NA-DOH NOL LA - ©SS- HUP MOQ NAL  ™Moq NA[  MOQ NAi
" RSP oopyscp g Y
Chorus oz — - —
' 1 [ ] P ’ Py 0 P
> 70 99 N 3 TP~ S 2
LA-NOH LR~ NOW  MOR NAI  MOR NAI ...
3 |l l { 1 lu 1 L 1
Chen’toq beateal -L—A—L——I——L* s o >
Branoq -
T g Rl S 6l -l e el sl
)
i r_' { \ T e 1 { eke
-— fa— -

;e

x—
E—
‘—

e

3
Xt
2

I
1
I s

e 2, 5 B A A S 2

Ausschnitt aus einem Schamanen-Ritual bei den Temiar von Jeram Kenerap am oberen
Nenggiri auf Malakka, einem Stamm der Senoi im Staate Kelantan (Malaysia). Aufnahme des
Verfassers aus dem Jahre 1963. Vorsinger ist der Schamane (halaaq) Terhin, dessen Melodie
vom Chor der Frauen und Minner beantwortet wird. Die Aufschlag-Réhren ,chen’toq®, die
paarweise von Frauen gespielt werden, produzieren einen Hoch- und einen Tiefton unbestimm-
ter Tonhohe, die das rhythmische Grundgeriist des Gesangs darstellen. Die Trommel ,branoq®
unterteilt die Schlige der ,chen’toq®.

%+

seltene Abweichungen eines einzelnen Singers von der Melodiestimme haben wir
im vorgegebenen Falle als unfreiwillige Resultate und nicht als musikalische Ab-
sicht zu interpretieren'®. In der nicht-integrierten Negrito- und Senoi-Gesell-
schaft ereignen sich somit weder harmonische Ausdeutungen einer vornehmlich
solistischen musikalischen Linearitit, noch die durch autonome melodische Ver-
liufe hervorgerufene Spannung, welche seit der polyphonen Sakralmusik des
hohen Mittelalters das Wesen abendlindischer Musik ausmachen.

15 Curt Sachs hat das unbewufite Abweichen vom Unisono als ,negative Heterophonie® be-
zeichnet.

14



Auflereuropdische Volkerschaften, die stirker integriert sind als die Inland-
stamme auf Malakka, haben nun aber durchaus eigene Arten der Mehrstimmig-
keit herausgebildet, die sich jedoch mit abendlindischen Strukturen ebenfalls
nicht vergleichen lassen. Im japanischen oder chinesischen Instrumentalensemble
etwa erfolgt das Zusammenspiel weniger Instrumente mitunter vor dem harmo-
nischen Hintergrund eines ausgehaltenen Mundorgel-Akkordes. Wir sprechen
darum nicht in okzidentalem Sinne von Homophonie oder Harmonie, von einer
individuellen akkordischen Ausdeutung einer Melodie, weil solche Mundorgel-
Akkorde nicht mehr sind als ein erweiterter Bordun, der das Fundament des je-
weiligen Modus und seine Stufen herausstellt. Auch ergeben die melodischen
Linearititen solcher Instrumentalstiicke nicht einen Satz, in dem sich mehrere
selbstindige Melodien tiberlagern und auf mannigfache Art einer rational orga-
nisierten Vielheit der Stimmen einfiigen. Man spricht darum nicht eben sinnvoll
von Polyphonie, von Vielstimmigkeit, sondern besser von Heterophonie, von
Anders- oder Verschiedenstimmigkeit. Heterophone Musik richtet sich nach einer
einzigen Melodiestimme aus. Es erklingen von ihr aber simultan verschiedene
Aspekte, verschiedene Abwandlungen, die entweder als ornamentale Umspie-
lungen oder aber als instrumenten-spezifische Varianten zu verstehen sind (siehe
Musikbeispiel S. 16).

Eine musikalische Unitit aus mehreren Individualititen ist im heterophonen
Musizieren ohne Frage angestrebt, aber sie ist — entsprechend der auflereuro-
paischen Sozialstruktur — in jedem Falle weit loser und unbestimmter als die
europiische Mehrstimmigkeit. Eine erstaunliche Entfaltung hat die Heteropho-
nie in den Schlagzeug-Orchestern Indonesiens und Hinterindiens erfahren. Ein-
malig sind die indonesischen oder siamesischen Ensembles vor allem hinsicht-
lich des instrumentalen Aufwands, nicht aber wegen der Struktur ihrer Musik.
Es handelt sich auch dann um Heterophonie, wenn auf Bali mitunter an die
vierzig Aufschlag-Idiophone verschiedener Bauart und Register ein Ensemble
bilden, denn in ihrem Zusammenspiel wird eine einzige cantus-firmus-Melodie
interpretiert’s. Selbst in Japan ist es nie zu eigentlicher Mehrstimmigkeit in
westlichem Sinne gekommen, auch wenn sich einer sicheren Uberlieferung zu-
folge am Anfang des 19.Jahrhunderts gelegentlich iiber 80 Musiker an ho-
fischen Auffithrungen beteiligten. Wie sehr Charakteristika nicht-integrier-
ter Musik sich bis auf den heutigen Tag in Japan erhalten haben, offenbaren etwa
die chdshi, jene aleatorischen instrumentalen Vorspiele, in denen aufler dem suk-
zessiven Eintritt der frei improvisierenden Instrumente nichts festgelegt ist,

16 Ernst Schlager, ,Musique de Bali“, Historie de la musique (Encyclopédie de la Pléiade) 1,
Paris 1960, 238: Jaap Kunst, De toonkunst van Java, Den Haag 1934; Carl Stumpf, , Ton-
system und Musik der Siamesen®, Beitrige zur Akustik und Musikwissenschaft 111 (1901), 69
(Neudruck: Sammelbinde fiir vergleichende Musikwissenschaft 1 [1922], 127).

15



f‘"‘\ \

0 B N b~ i ™ 1 oy By
it b e e e
Singstimme ¥ e &
$0— NO—+— KA— FU [— CHI—— 0— v HYA— KU
n ~
. { | e S v B
Shamisen A ‘.n S= pob i
A~ d
5 T 3
N o, m— ——
RE=S e et
: =
BEvmEa s SEE i o e e e M e S
° Py ] 4
Lty s =
Yo i N HA=| [ =—  0—4— SU= SU-
B Y s = =
1 1
L == e S e £ S S I o s
Frap T LL‘: | & L e 1 R o | = ) [ =R
P, <<
oz
&

f—-\ — e p— o~
B o ) . o 0 B o 5 ) A T s f I
RS ETE e S e S e R s e S eSS S S

[ by e ; ~—t
=L SR RY BA— N—— KO NO4— KO— E —
A — ” (2 1
P=—=t 1 T 1 oy ] oy
B Ba— : —+ S i -
bt rp e e T
} L]
Rubato
A —— )]
g e, s o s S 1, v
I % gt | MG _P_F:Fﬁ [0 B B 0 > T P P B Py {7 of WP
& o 2 s [ M| T i | e Cidn € otE T 7
33— oo —
- 3 K i Sl
J— (Hi-— DO N HA- | =——— SU— RU S0— NO
)
g
= e o = e e o S et i > % L!? € F BT
__H___ —H—‘—‘ & T T

Ausschnitt aus dem japanischen Nagauta ,Tsuru-kame®“ nach der Ubertragung von William
P. Malm, Nagauta, the Heart of Kabuki Music, Rutland (Vermont) und Tokyo 1963, 252-253.
Die Singstimme wird in diesem Teil der Aufnahme nur von der dreisaitigen Laute shamisen
begleitet.

weder der Rhythmus noch die Melodie noch sonst irgend ein fiir alle Spieler ver-
bindliches musikalisches Element.

Wenn sich in der auflereuropaischen Musik autonome Elemente einmal wirklich
einer Einheit unterordnen und sie zu einer schier europiisch anmutenden Syn-
these gefiihrt werden, so ist die Voraussetzung echter Interdependenz mehrerer
Stimmen meist ein besonderes rhythmisches Verhaiten. In der indischen In-
strumentalmusik erblicken wir eine solche, der Isorhythmie unseres 14. und
15. Jahrhunderts verwandte Musizierform. Auf eine ausgedehnte indische Impro-

16



visation folgt regelmidflig ein Schluflteil (,gat*), in welchem sich verschieden
lange, modellhafte melodische und rhythmische Strukturen iiberlagern, wobei
die melodische Wiederholung jeweils nicht mit derjenigen der rhythmischen Rei-
he zusammenfillt'”. In solcher Weise strukturell integrierte Musik im sozial ge-
schichteten Indien zu finden, {iberrascht uns weniger als jene auflerst virtuose
Verflechtung selbstindiger rhythmischer Linearititen, die als eine einmalige Lei-
stung der weitgehend nicht-integriert lebenden afrikanischen Neger zu betrach-
ten sind. Inwieweit die mehrdimensionale rhythmische Linienkunst Afrikas
aber autochthon, inwieweit sie urspringlich dem Einflufl des Orients zu ver-
danken ist, 1aflt sich heute noch nicht mit Sicherheit abschitzen8. In nicht-in-
tegrierten Gesellschaften stellen solche unitire musikalische Organisationen je-
denfalls die Ausnahme dar?®.

So laf8t sich zusammenfassend sagen, dafl Naturvolkermusik als Resultat einer
Einzelaktion vorwiegend solistisch, entweder monophon oder heterophon und
somit entsprechend der naturvolkischen Lebensform nur verhiltnismiflig lose
strukturiert ist.

Mit dieser Feststellung sind aber bei weitem nicht alle Eigentiimlichkeiten der
Musik nicht-integrierter Volker genannt. Analysiert man die Musik der Ne-
grito- und Senoi-Verbidnde, so entdeckt man — und dies ist ein weiteres allge-
meines Phinomen — wenige Anzeichen systematischer Form und Architektur.
Sowohl die magischen Instrumentalstiicke wie auch die Ritualgesinge nehmen
einen unvorhersehbaren Verlauf, haben weder Anfang noch Ende und reihen
unaufhorlich Varianten einer melodischen Urgestalt additiv aneinander, einer

17 Die auffallende Ubereinstimmung der Termini fiir die melodischen und rhythmischen
Modelle — riga und tdla in den Sanskrit-Traktaten, color und talea in der Theorie des
14. Jahrhunderts (,rdga“ bedeutet unter anderem auch ,Farbe®) — setzt keinen genetischen
Zusammenhang zwischen Indien und dem mittelalterlichen Abendland voraus, sondern kann
durch die gemeinsame Sprachfamilie hinreichend begriindet werden. Wenn in der post-
seriellen Musik des zwanzigsten Jahrhunderts der Gegensatz von improvisierter offener und
komponierter geschlossener Form im Kompositionsprinzip der Aleatorik neuerdings lebendig
wurde, blieb ithrem FErfinder — Pierre Boulez — die Affinitit zur klassisch-indischen Musik
nicht verborgen. Cf. Hans Oesch, ,Wandelt sich das europiische Musikbewufitsein?“, Melos
XXXI (1964), 212.

18 Auch fiir die isotonischen Stimmungen Sitidost- und Westafrikas ist orientalischer Einfluf§
naheliegend, handle es sich nun um einen solchen des javanischen Slendro oder um Aus-
wirkungen alter indischer Temperierungen, mit denen das Slendro in einer bis heute nicht
genau bekannten Weise in Beziehung zu stehen scheint. Siehe dazu Heinrich Husmann,
Grundlagen der antiken und orientalischen Musikkultur, Berlin 1961, 171-192.

19 Auch die Polyphonie und Polyrhythmik der Eskimo ist beziiglich ihrer Urspriinglichkeit
bis zum heutigen Tage nicht restlos geklirt. Cf. Zygmunt Estreicher, ,La Polyphonie chez
les Esquimaux®, Journal de la Société des Américanistes, nouvelle série, XXXVII (1948),
259; ders., ,Zur Polyrhythmik in der Musik der Eskimos®, Schweizerische Musikzeitung
LXXXVII (1947), 411.

| 7



Urgestalt, die realiter vielleicht gar nie erklingt, vielmehr nur als Modell hinter
den motivischen Erscheinungsformen vermutet werden mufl. Die Aneinander-
reihung solcher Varianten erfolgt in offener Form, ohne symmetrische oder re-
prisenartige Entsprechungen. Innerhalb der vegetativen musikalischen Fort-
spinnung ergeben sich freilich mitunter asymmetrische Analogien, aber auch sie
verraten weder rationale Organisation noch irgendeine im Numerischen veran-
kerte musikalische Infrastruktur. Die einzelnen Elemente der Melodie oder des
Rhythmus ermangeln jeder speziellen Funktion innerhalb des Ganzen, sind
isolierte Individualititen wie der Naturmensch inmitten seines losen Lebensver-
bandes. In teilweise integrierten auflereuropiischen Gesellschaften soziieren sich
die Musiker sowie die musikalischen Elemente indes in hoherem Mafle. Der
horizontale Verlauf eines Liedes oder einer Instrumentalweise wird etwa durch
den Refrain oder andere Erinnerungsformen geschlossen, so dafl Anfang, Mitte
und Ende erkennbar sind und sich somit eine eindeutige, mehr oder weniger
voraussagbare Richtung der musikalischen Entwicklung erkennen lifit. Eine
Unterordnung des Einzelnen erfolgt bisweilen auch dort, wo die vertikale und
nicht die horizontale Ebene der Musik rational bewaltigt ist. Im Itury-Wald fii-
gen sich die Stimmen der afrikanischen Zwerge zum Beispiel jodelartig einem
einzigen Akkord ein, indem sie innerhalb dieser Akkordsdule in freier Folge
von Stufe zu Stufe springen. Hier ist somit die Integration des Einzelnen im
Hinblick auf die musikalische Vertikale erfolgt, wihrend nicht-integrierte Vol-
ker wie die Senoi, wenn sie etwa beim Roden des Waldes aus Lebensfreude oder
zur Unterhaltung singen, ein von unbestimmten Mikrotonen durchsetztes musi-
kalisches Chaos hervorrufen, das weder horizontal noch vertikal auch nur An-
satze einer Unifizierung aufweist.

In hoherem Mafle besitzt die Musik weitgehend integrierter auflereuropaischer
Gesellschaften Form und architektonische Gestalt. Auch hierin entsprechen ja-
panische Errungenschaften wieder am entschiedensten der europiischen Ent-
wicklung, die als ein Sonderfall in der Musikgeschichte der Welt verstanden
werden mufl. Im japanischen danmono, den ,Stiicken in Abschnitten® fiir das
so-no-koto, ist nicht nur die zyklische Anlage, sondern auch der Abschnitt selbst
durch feste Regeln bestimmt. Jeder Abschnitt enthilt 104 hyoshi, 104 metrische
Einheiten, mit Ausnahme des ersten, dem vier weitere hydshi vorangestellt sind.
Festgelegt wird aber nicht nur diese metrische Anlage, sondern insofern auch die
Vortragsart, als jeder Abschnitt etwas rascher als der vorhergehende zu spielen
und die Ornamentik weitgehend vorbestimmt ist. Im N6 Japans sind die Spiel-
verldufe und das Verhiltnis der Schauspieler zueinander in hohem Mafle ge-
normt, ist tiberdies das Verhiltnis von Musik und Sprache einer streng rationalen
Organisation unterworfen?®.

20 Tatsuo Minagawa, ,Japanese Noh Music“, JAMS X (1957), 181.

18



Der Vergleich musikalischer Auflerungen integrierter und nicht-integrierter Vol-
ker fiihrt zur Feststellung weiterer Unterschiede. Wahrend in der neuzeitlichen
europiischen Musik Emotionelles, die Formen und ihre Zisuren sowie auch der
Gegensatz musikalischer Elemente prinzipiell durch die Dynamik hervorgehoben
werden konnen, verliuft Musik nicht-integrierter Gesellschaften in dieser Hin-
sicht ereignislos, sieht man einmal ab von Akzenten, die sich aus dem Musik/
Sprache-Verhiltnis ergeben®'. Ferner ist der urspriinglich lebende Naturmensch
bei seiner musikalischen Auflerung auswechselbar. Er verstummt bisweilen, wenn
andere singen, ja er entfernt sich sogar voriibergehend vom Ort der sakralen
Handlung, ohne diese in irgend einer Weise zu storen oder gar in Frage zu stel-
len. Selbst im Ritual ist der singende Naturmensch somit nur lose mit seiner
Sippe verbunden, findet eine wirkliche Gemeinschaftsbildung somit nicht statt.
Musik setzt selbst hier keine feste soziale Bindung voraus. Die Anrufung der
tiberirdischen Michte ist nur dem auserwihlten Schamanen moglich. Er allein
vermag Gotter und Geister durch magische Mittel zu beeinflussen. Der einzelne
Negrito oder Senoi ist darum auf den Schamanen angewiesen und 16st sich nur,
um des Heils teilhaftig zu werden, voriibergehend aus seiner sozialen Isolation,
in die er nach vollzogenem Ritual unverziiglich wieder zuriickkehrt. Wenn man
einen Urwaldmenschen auf Malakka nach der rituellen Musik befragt, an der er
gerade beteiligt war, so erinnert er sich nicht, iiberhaupt musiziert zu haben. Er
hatte die ihm vorgesungenen Melodien ja auch nur imitiert, nicht eigentlich mit-
gestaltet. Wichtig war ihm einzig die verbale Anrufung und was sie in seiner
Vorstellung bewirkte, nimlich das Herabsteigen einer Gottheit in das Langhaus
oder an die Feuerstelle im Wald, verstanden als Antwort auf den Hilferuf eines
auf sich allein Gestellten. Dies besagt aber auch, dafl naturvéolkische Musik dieser
Art weder mit dsthetischen noch mit ethischen Kriterien zu erfassen ist. Musik
nicht-integrierter Volkerschaften ist vielmehr niitzlich, ja einfach eine Lebens-
notwendigkeit. Ohne sie wiren Anrufungen unwirksam, wiirden sich die Gotter
und die in allen Objekten der Natur wohnenden Geister nicht beschworen las-
sen. Selbst das reine Instrumentenspiel sucht nichts anderes als solche Verbin-
dungen zum Auflermenschlichen. Negrito und Senoi imitieren auf ihren Klang-
werkzeugen Laute der Natur, den Ruf der Vogel wie auch das Rauschen eines
Baumes, um die der Natur innewohnenden Michte freundlich zu stimmen. Eine
Flotenmelodie, eine moglichst wirksame, vermag ihn, den einzelnen, vielleicht
vor den Gefahren der Natur zu retten. Darum spielt er eines seiner Instrumente,
wenn er einen Fluf} {iberquert, wenn er jagt oder Feuer entziindet. Und immer
ist er allein, ist er Solist ohne Zuhorer. Mit strukturell integrierter Musik lafit

21 Weil die Sprache der Negrito und Senoi streng iambisch ist und auf individuelle Akzent-

setzung verzichtet, sind bei diesen Naturvolkern selbst die Akzente ungeeignet, einen Singer
als ein in das Ensemble integriertes Individuum erkennen zu lassen.

£Q



sich eine solche musikalische Auflerung nicht vergleichen; ihre spezifische Funk-
tion zeugt denn auch musikalische Gestalten eigener Art.

Auflereuropidische Musik ist nun aber durchaus nicht ausdruckslos. Verlifit man
den Raum der Naturvolker, so offenbart sich uns in allen Lindern des Orients
oder Afrikas eine eigentiimliche Methode der Verlebendigung des musikalischen
Ausdrucks, die wir als das exotische Chroma bezeichnen. Sowohl monophone
wie heterophone Musik mehr oder minder integrierter Gesellschaften wird exten-
siv verfarbt. Ein Intervall erklingt mit Vorliebe nicht in seinem exakten Ab-
stand, sondern wird etwas vermindert oder erweitert. Solche willentlichen Ab-
weichungen eines Tons von seinem systemgegebenden Ort verleihen aufler-
europdischer Musik eine spezifische Vitalitdt, welche das weitgehende Fehlen
dynamischer Effekte wettmacht. Naturvolker, welche ja ohne das Bewufit-
sein eines Systems musizieren, verwenden das exotische Chroma nicht eben
haufig. Allfillige Verfiarbungen sind hier hochstens in physikalischem, nicht
aber in musikalischem Sinne existent, sind somit willkiirlich und ihrerseits
Ausdruck loser struktureller Bindung. Auflereuropidische Volker, welche eine
numerische Ordnung des musikalischen Materials errichteten, sind allein in
der Lage, ihrer Musik durch das exotische Chroma Spannung zu verleihen, weil
Verfarbungen ja nur innerhalb eines differenzierten rationalen Systems als Ab-
weichungen tiberhaupt erkennbar werden. Eine Besonderheit stellen hier die iso-
tonischen Skalen des Fernen Ostens dar. Wenn in der siebenstufigen siamesischen
Materialleiter oder im fiinfstufigen javanischen Slendro die Oktave in sieben,
respektive fiinf nahezu identische Intervalle unterteilt ist, so setzt dies nicht nur
eine feste Stimmung, sondern auch akustische Einsichten voraus, welche nicht-
integriert lebenden Naturvolkern unbekannt sind.??

Ein weiteres Charakteristikum der Musik nicht-integrierter Gesellschaften ist
schliefilich das Fehlen einer Notenschrift. Es ist dies bei schriftlosen Volkern
gewill eine Selbstverstindlichkeit, vermag aber noch einmal das eigentiimliche
Wesen naturvolkischer Musik zu veranschaulichen. Ohne Notenschrift entstan-
dene Musik ist nicht nur unnotiert, sondern 148t sich eigentlich iiberhaupt nicht
niederschreiben. Sie ist verstindlich nur im Erklingen. Jede schriftliche Fixie-
rung ist blof} ein Anndherungsversuch, weil die in einer Notation erfafite Ver-
sion nicht noch einmal so erklingen wird, weil sie nicht mehr ist als ein moglicher
Aspekt eines Melodie-Modells. Mit anderen Worten: Eine exakt festgehaltene

22 Wenn auch auf Bali dquidistante Leitern existieren, so zeigt dies nur, in wie hohem Mafle
das Naturvolk der Balier durch die javanische und letztenendes durch die indische Musik
beeinflufit worden ist. Es hat sich auf dieser kleinen Sunda-Insel ja auch eine Musiktheorie
und eine Notenschrift entwickelt, weitere Anzeichen dafiir, wie sich hier der Einfluf} einer
Kunstmusik auszuwirken vermochte. Cf. Ernst Schlager, a.a.O., 240f. und Heinrich Husmann,
2205 171t

20



Aneinanderreihung von Motiv-Varianten ist nicht wiederholbar und somit auch
nicht die Sache selbst. Musik solcher Art in ithrem Wesen zu erfassen, erfordert
darum eine andere als die an abendlindischer Musik entwickelte schriftliche
Fixierung. Eine statistische Methode wird hier vielleicht weiterhelfen. Rubri-
ziert man in einer statistischen Notierungsweise alle Verwandlungen eines melo-
dischen Modells im Verlaufe eines Stiickes, so lifit sich einmal die Hiufigkeit
bestimmter Varianten und somit ihr Stellenwert ermitteln, 148t sich aber auch
erkennen, auf welche melodisch-rhythmische Urzelle sie sich moglicherweise alle
beziehen. Wo immer sich im auflereuropdischen Raume Notenschriften als not-
wendig erwiesen und sich darum auch entwickelt haben, sind sie aber weder
eine Voraussetzung der musikalischen Erfindung noch des Musizierens. Wie die
Neumenschrift sind sie lediglich eine Erinnerungshilfe fiir den Musiker sowie
ein Mittel, die exakte Uberlieferung alter Melodien sicherzustellen. Ein orien-
talischer Instrumentalist wird musikalische Niederschriften wohl immer wieder
studieren, nie aber wahrend des Spiels verwenden. Sie helfen ihm lediglich, sich
stets neu auf die wesentlichen Elemente eines Stiickes zu besinnen. Notiert sind
in auflereuropdischen Notenschriften im tbrigen nur sehr wenige musikalische
Elemente, Intervalle und Ornamente vor allem, nicht einmal immer der Rhyth-
mus. Wer eine chinesische Notation vor Augen hat, vermag ein Musikstiick so-
mit nur dann zu erfassen, wenn es ithm bereits weitgehend vertraut ist.?® Das
Fehlen einer exakten Notenschrift schliefit selbstredend eine Verschliisselung
von Inhalten im Sinne der Allegorik sowie Inhaltsaussagen durch musikalische
Figuren aus. Musik nicht nur zu horen, sondern auch zu sehen, ist ein ausschlief3-
lich europidisches Phanomen.

Nach dieser Charakterisierung der Musik nicht-integrierter Gesellschaften er-
hebt sich zum Schluff die Frage, in welcher Weise die Ethnomusikologie vor-
gehen kann, um auflereuropaische Musik in ithrem Wesen voll zu erfassen. Nicht
anders als in der abendlindischen Musik haben wir es auch im auflereuropiischen
Raume einerseits mit dem schopferischen Menschen zu tun, der eng oder lose mit
der Gesellschaft verbunden ist, andererseits mit einer horbaren — in seltenen Fal-
len auch notierten — musikalischen Auflerung, in deren Formen und Strukturen

23 Dies trifft genauso fiir die linienlosen Neumen des Abendlandes zu. In der Mensuralmusik
war ein Stadium im Verhiltnis von Musik und ihrer Niederschrift erreicht, zu dem sich in
der auflereuropiischen Kunstmusik keine genuine Parallele findet. Die Notenschrift ist im
Abendland wenigstens seit dem 14. Jahrhundert eine unabdingbare Voraussetzung, die in
ithr aufgezeichnete Musik iiberhaupt zu konzipieren; die Mensuralnotation bietet zum andern
aber auch erstmals eine exakte Wiedergabe der Tonhthen und des Rhythmus, so daf} ein
Musiker, der das aufgezeichnete Werk nicht kennt, es ohne miindlich tradierte Anweisungen
durch die Lektiire der notierten Stimmen ganz zu erfassen vermag.

21



sich die unterschiedlichen sozialen Bindungen widerspiegeln. Ist die soziale In-
tegration — wie etwa in Japan — verhiltnismidflig weit fortgeschritten und lafic
sich sogar eine historische Folge musikalischer Auflerungen iiberblicken, so stehen
wir als Musikwissenschafter auf einigermaflen vertrautem Boden; mit der an
abendlindischer Musik entwickelten Methode der historischen Analyse lassen
sich in weitgehend integrierten Gesellschaften fraglos wichtige, wenn auch nicht
alle Phinomene des Musikalischen erfassen. Wenn je diese Methode aber zur
Analyse von Musik nicht-integrierter Gesellschaften herangezogen wurde,
mufite man erkennen, wie unangemessen und unergiebig sie in diesem Zusammen-
hang ist. Strukturen der Naturvolker-Musik lassen sich nur durch eine stati-
stische Methode der Analyse erfassen, eine Methode, die erst noch systematisch
entwickelt werden mufi. Es ist dies eine vordringliche Aufgabe der Ethnomusiko-
logie, die sich freilich niemals blof} auf Grund akustischer Aufnahmen vom
Schreibtisch aus, sondern nur im Felde wird losen lassen. Jede sinnvolle, auf
das musikalisch Wesentliche ausgerichtete Analyse hat nicht das akustische Ob-
jekt allein in Betracht zu ziehen, sondern auch alle soziologischen und ethno-
logischen Phinomene zu beriicksichtigen.

Die im Vordergrund stehende Frage nach dem Was und Wie, nach der Eigenart
des Musizierens nicht-integrierter Volker ist aber nur der eine Aspekt. Es stellt
sich auch hier sogleich die Frage nach dem Warum, nach dem Sinn solchen Mu-
sizierens. Und hier versagt jeder Deutungsversuch, der die ethnologischen und
soziologischen Fakten miflachtet. Die Ethnomusikologie ist somit dualer Natur:
sie fiihrt nur dann zu einigermaflen exakten Resultaten, wenn der Musikwissen-
schafter und der Ethnologe sich in einer Arbeitsgemeinschaft um das Verstind-
nis naturvolkischer Musik bemiihen. Die Notwendigkeit einer solchen Arbeits-
methode ist einstweilen von nur wenigen Forschern — etwa von Alan P. Mer-
riam — erkannt worden.?* Erst wenn diese Methode einmal hic et nunc systema-
tisch erprobt sein wird, 148t sich abschitzen, ob sie allenfalls auch die Moglich-
keit des exakten Vergleichs musikalischer Stile in sich schliefft. Wenn ja, dann
hitten wir erstmals ein Mittel zur Hand, in wissenschaftlich verantwortbarer
Weise auflereuropidische musikalische Phinomene verschiedener Herkunft und
unterschiedlicher Funktion in eins zu setzen, etwas Verbindliches auszusagen
tiber den Charakter der Naturvolker-Musik schlechthin. Eben dies ist aber die
Voraussetzung einer Integration von Ethnomusikologie und Musikwissenschaft,
ist auch die unabdingbare Voraussetzung einer noch in weiter Ferne liegenden
Universalgeschichte der Musik.

24 Alan P. Merriam, The Anthropology of Music, Northwestern University Press [Evanston
11L] 1964.

22



	Musik in nicht-integrierten Gesellschaften

