
Zeitschrift: Schweizer Beiträge zur Musikwissenschaft : Publikationen der
Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft. Serie 3

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 1 (1972)

Artikel: Musik in nicht-integrierten Gesellschaften

Autor: Oesch, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-835378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-835378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Musik in nicht-integrierten Gesellschaften

Hans Oesch

Seit einigen Jahren mehren sich die Forderungen und das Interesse, die
außereuropäische Musik stärker in den Arbeitsbereich der Musikwissenschaft einzube-
ziehen1. Schon 1948 sah Jacques Handschin eine Entwicklung voraus, die eine

Verschmelzung der Völkerkunde mit der Kulturgeschichte und eine Integration
von musikalischer Ethnologie und Musikgeschichte zur Folge haben würde2.

Heute aber, so fuhr er fort, ließen sich die außereuropäischen Musiken noch nicht
in ihrer Eigenart als etwas von unserer Musik Verschiedenes und gleichzeitig
doch mit ihr Verbundenes verstehen. Auch warnte er, eine solche Synthese
forcieren zu wollen, hielt aber dennoch daran fest, die Musikwissenschaft habe sich

mit dem musikalischen Menschen aller Zeiten und Völker und seinen Produktionen,

aber diese auf ihn bezogen, zu befassen3. Die Absicht solcher

Forderungen nach weiten Übersichten ist evident. Es äußert sich in ihnen der Wunsch,
nicht nur das universalgeschichtliche Denken in der Musikwissenschaft zu
fördern, sondern auch die Vernachlässigung der Musik in der heutigen Universalgeschichte

durch exakte Fakten und historische Erkenntnisse zu beheben. Erste
Ansätze zu universaler Geschichtsschreibung sind heute wohl zu erkennen, haben
aber noch nicht zu einer eigentlichen Weltgeschichte der Musik geführt4.

1 Walter Wiora, „Zur Grundlegung der Allgemeinen Geschichte", Deutsches Jahrbuch der

Musikwissenschaft für 1956 I (1957), 76; ders., „Musikwissenschaft und Universalgeschichte",
AMI XXXIII (1961), 84; ders., „Idee und Methode .vergleichender' Musikforschung", Bericht
über den neunten internationalen Kongress [der Internationalen Gesellschaft für
Musikwissenschaft] Salzburg 1964 I (Kassel-Basel-Paris-London-New York 1964), 3 (Aufsatz)
und II (ebenda 1966), 23 (Protokoll des Symposiums); Fritz Bose, „Musikgeschichtliche
Aspekte der Musikethnologie", AfMw XXIII (1966), 239; Friedrich Blume, „Historische
Musikforschung in der Gegenwart", AMI XL (1968), 8.

2 Jacques Handschin, Musikgeschichte im Überblick, Luzern-Stuttgart 1948, (21964), 83.
3 Jacques Handschin, „Der Arbeitsbereich der Musikwissenschaft", Gedenkschrift Jacques

Handschin. Aufsätze und Bibliographie (ed. Hans Oesch), Bern-Stuttgart 1957, 25.
4 So unternimmt es etwa die von Heinrich Besseler und Max Schneider herausgegebene

Musikgeschichte in Bildern, diesen Ansatzpunkt zu einer universalen Betrachtung fruchtbar
zu machen, indem Band I der Musikethnologie gewidmet ist. Wenn im Vorwort der von
Paul Collaer redigierten Lieferung 1: „Ozeanien" (Leipzig 1965) davon gesprochen wird,
„daß der Querschnitt des Musikethnologen und der Längsschnitt des Musikhistorikers durch
ein dichtes Koordinatensystem in Beziehung zu bringen sind", so wird das Nebeneinander

9



Nun ist aber zu fragen, wie sich außereuropäische Musik je in eine universale

Darstellung der Musik wird einbeziehen lassen. Es erscheint als nicht eben sinnvoll,

etwa die indische, chinesische oder japanische Musik des ersten Jahrtausends

mit der abendländischen Musik dieses Zeitraumes in Beziehung zu setzen,
denn orientalische Musikkulturen haben ihre eigenen Voraussetzungen und nur
sehr wenig gemeinsam mit Abendländischem. Auch sind Zielsetzung und
Methodik ihrer Erforschung verschieden von denjenigen europäischer Geschichtsschreibung.

So kann es denn nie die Aufgabe einer Universalgeschichte der Musik
sein, Europäisches und Außereuropäisches epochenweise zu integrieren. Vielmehr
muß immer entschiedener versucht werden, orientalische, afrikanische und
amerikanische Musikkulturen aus sich heraus, nicht mehr unter dem Blickwinkel des

Europäers, zu verstehen und im Sinne einer Erweiterung des Horizonts für sich

gesondert darzustellen.

In hohem Maße schwierig wird es sein, die Musik der Naturvölker je sinnvoll in
eine Weltgeschichte der Musik einzubeziehen, weil einerseits ihr rezenter Charakter

unbestreitbar ist, weil es sich aber anderseits mitunter wirklich um den
musikalischen Ausdruck von Völkern ewiger Urzeit handelt. Völlig verfehlt wäre es,

die Naturvölker an den Beginn einer Universalgeschichte der Musik zu stellen,
in der Annahme, sie ließen sich stellvertretend für die ersten Menschen studieren
und es hätte sich seit 600 000 Jahren nichts geändert. Falsch wäre es aber gewiß
auch, die schriftlosen Naturvölker unserem Jahrhundert zuzuordnen, nur weil
sie heute leben und weil sich eine fraglos vorhandene historische Entwicklung
nun einmal schwer erkennen läßt. Hier gilt in noch höherem Maße die lapidare
Feststellung, daß sich die musikalischen Äußerungen fremder Völker nur aus
sich selbst heraus verstehen lassen und ungeeignet sind, als hypothetisches
Material für die Lösung der an sich unlösbaren Ursprungsfrage herangezogen zu
werden. Selbst Carl Stumpf, der Vater der vergleichenden Musikwissenschaft,
hatte eingesehen, daß „es vorläufig nicht möglich ist und vielleicht auch später
nicht möglich sein wird", aus sämtlichen musikalischen Äußerungen der Menschheit

eine eindeutig fortschreitende Reihe aufzustellen, obgleich er die Meinung
vertrat, in der Musik der heutigen Naturvölker lasse sich ein mögliches Anfangs-

der Erscheinungen außereuropäischer Musik aber nicht vorschnell als historisches Nacheinander

zu deuten versucht.
Etwas forciert wirkt die Konzeption eines universalen Geschichtsbildes von Walter Wiora,
das er in Die vier Weltalter der Musik, Stuttgart 1961, vorlegt. Seine Weltgeschichte der
Musik beginnt mit der Ur- und Frühgeschichte, der sich die Hochkulturen des Altertums und
des Orients anschließen. Der abendländischen Musik (3. Weltalter) räumt er eine Sonderstellung

ein; sie leitet über zum vierten Weltalter der Technik und globalen Industriekultur.
Diese Konzeption veranlaßt den Verfasser, die Musik der Naturvölker als ein Nachleben
ur- und frühgeschichtlicher Wesenszüge zu deuten.

10



Stadium der Musik erkennen5. Sein Schüler Erich Maria von Hornbostel schuf
in wegweisenden Studien erstmals eine spezifische Arbeitsmethode der jungen
Wissenschaft und bestimmte Ziele und Wege der Forschung, vermochte aber

nicht, eine universalgeschichtliche Darstellung der außereuropäischen Musik zu
schreiben6. Die Schule Hornbostels hat, von rühmlichen Ausnahmen abgesehen,
die Musik der Naturvölker allzusehr als etwas Gewordenes und nicht auch als

etwas Werdendes zu erklären versucht und sich dabei nur zu oft im Vergleichen
unvergleichbarer Phänomene verloren7.
Wie aber ist die Musik der Naturvölker überhaupt aus sich selbst heraus zu
verstehen? Eine sinnvolle Antwort auf diese Frage würde nichts weniger sein als

ein solides Fundament für die ethnomusikologische Forschung und somit auch
eine primäre Voraussetzung einer Universalgeschichte der Musik. Eine solche

Antwort darf hier nicht erwartet werden. Anhand eigener Erfahrungen während
eines Aufenthalts bei den Negrito und Senoi auf Malakka soll lediglich auf ein
Phänomen hingewiesen werden, welchem im Räume der Naturvölker
allgemeine Gültigkeit zukommt, welches zu erkennen einen ersten Schritt zum
Verständnis ihrer Musik bedeuten kann.
In den letzten Jahren wurde in der Musikwissenschaft immer deutlicher, wie
Musik zu allen Zeiten - ob fest oder lose - an die Gesellschaft gebunden ist und
sich mit ihr verändert, wie Musik durch diese Bindungen an die jeweilige
Sozialstruktur bestimmte Funktionen übernimmt, die sich den musikalischen Formen
und Strukturen unweigerlich einprägen8. Soziale Organisation einerseits,
musikalische Funktion und Struktur andrerseits erweisen sich nun aber nicht nur im
Abendland als unlösbar aufeinander bezogen. Formen und Strukturen der
Naturvölker-Musik zu verstehen, setzt nicht minder - ja vor allem — das Studium
der sozialen Organisation dieser Völkerschaften voraus.
Die Negrito- und Senoi-Gruppen auf Malakka, welche sich als Paradigma für
naturvölkische Verbände erweisen, sind in exemplarischer Weise nicht-integrierte

5 Carl Stumpf, Die Anfänge der Musik, Leipzig 1911, 107.
6 Siehe die wissenschaftsgeschichtlichen Erörterungen zu Weg und Ziel der musikalischen Völkerkunde

in Fritz Bose, Musikalische Völkerkunde, Freiburg i. Br. 1953, 13.

7 Hornbostels genialer Versuch, die Kulturkreislehre durch die Theorie des „Blasquinten-
Zirkels" zu belegen, war zu sehr ein Produkt positivistischen Denkens und konnte durch
Manfred Bukofzer, Jacques Handschin und Kathleen Schlesinger widerlegt werden (cf.
Jacques Handschin, Der Toncharakter, Zürich 1948, 80). Gleichwohl erwies sich der
kulturhistorische Gesichtspunkt als fruchtbar, wenn etwa Marius Schneider, auf Grund leider nicht
immer zweifelsfreien Materials, als Pendant zu den Kulturkreisen seine Tonalitätskreise
konstruierte (Marius Schneider, Geschichte der Mehrstimmigkeit I [Naturvölker] und II
[Anfänge in Europa], Berlin 1934/35, Rom 21964).

8 Diese Wechselbeziehung von Musik und Gesellschaft drückt sich in den musikalischen

Gattungen aus. Cf. Leo Schrade, „Die Musik im Kulturleben des Westens", Schweizerische

Musikzeitung CI (1961), 290.

11



Gesellschaften9. Sie formieren sich stets aus nur wenigen, überdies lose verbundenen

Individuen. Die Inlandstämme auf Malakka leben meist nomadisch oder
allenfalls in höchstens vorübergehend seßhaften Verbänden ohne systematische
und stabile Organisation. Weder in der Familie noch bei der Arbeit erfolgt eine

soziale Identitätsbildung, läßt sich eine multilaterale Funktion des Einzelnen
innerhalb der fluktuierenden Gesellschaft erkennen. Selbst die Ehe ist ein nur
loses Band und wird ohne religiöse Sanktion geschlossen10. Es fehlt diesen
Verbänden also jener autonome Charakter, durch den sich die vielfältigen sozialen

Schichtungen unserer pluralistischen Gesellschaft auszeichnen. Wenn man weiß,
in wie hohem Maße sich die soziale Struktur überall und immer in der Musik
widerspiegelt, erscheint die Eigenart der Naturvölker-Musik recht eigentlich
als eine Selbstverständlichkeit.

*

Welches sind nun die hervorstechenden Merkmale der Musik nicht-integrierter
Gesellschaften?
Da ist einmal auf den vornehmlich solistischen Charakter strukturell
nicht-integrierter Musik hinzuweisen. So wie der Naturmensch im Lebensverband eine

Individualität bleibt und nur lose mit andern soziiert, so ist auch sein Musizieren
vornehmlich Einzelaktion. Orchestermusik und reale Mehrstimmigkeit haben
sich im außereuropäischen Räume nirgends in einer Weise entwickelt, die mit
ihrer einzigartigen abendländischen Ausprägung vergleichbar wäre. Wenn es je
zu gewissen Ansätzen realer Mehrstimmigkeit kam, dann höchstens in
Völkerschaften, bei denen eine dem Europäischen analoge soziale Integration statt-

9 Der Soziologe Ludwig Hamburger, dessen Ausführungen zu unserm Thema für diese Studie

wegweisend waren, verwendet den Terminus „fragmentierte Gesellschaft" respektive
„fragmented society". Wenn diese Bezeichnung im folgenden nicht übernommen wurde, so darum,
weil sie nicht eindeutig ist; sie könnte fälschlicherweise so verstanden werden, daß eine

vordem integrierte Gesellschaft im Laufe ihrer Entwicklung „fragmentiert" worden ist.
Eine solche soziologische Entwicklung ist durchaus möglich, von Hamburger indes nicht
gemeint. Siehe Ludwig Hamburger, „Fragmentierte Gesellschaft. Die Struktur der Thai-
Familie", Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie XVII (1965), 49;
„Fragmented Society. The structure of Thai music", Sociologus, Neue Folge, XVII (1967),
54. Diese beiden Aufsätze sind - nach einer freundlichen Mitteilung des Verfassers -
vorweggenommene Kapitel einer größeren Studie, welche „Fragmentierte Gesellschaft: Der
Fall Thailand" („Fragmented Society: The Case of Thailand") heißen wird. Hier soll die

Fragmentierung an allen Phasen des gesellschaftlichen Lebens nachgewiesen werden, an
Familie, Dorfgemeinschaft, Stadtgemeinde, politischen Parteien, Wirtschaftsleben, Verbrechen,
Sport, Spiel, Musik und so fort.

10 Ober Wirtschaft und Soziologie der Negrito siehe Paul Schebesta, Die Negrito Asiens,
Band II, 1, Wien-Mödling 1954 (Studia Instituti Anthropos 12).

12



fand11. Am entschiedensten ist dies wohl in der Musik Japans der Fall12. Selbst

hier handelt es sich indes niemals um eine Vielstimmigkeit im Sinne des

neuzeitlichen Okzidents. Angehörige nicht-integrierter Gesellschaften wie die
Negrito oder Senoi äußern sich instrumentaliter niemals im Ensemble; ihr Flötenoder

Röhrenzither-Spiel verbindet nie eine Gruppe zu gemeinsamer Aktion. Auf
der Maultrommel, dem Inbegriff eines intimen Soloinstruments, spielen sie

ausgerechnet die magisch mächtigsten Melodien. Eine musikalische Synthese der
Individualitäten scheint einzig im schamanistischen Ritual zu erfolgen, wo in
der Tat ein Wechsel zwischen Vorsänger und Chor stattfindet und wo Aufschlag-
idiophone den monotonen Rhythmus markieren13 (siehe Musikbeispiel S. 14).
Aber die Synthese ist auch bei diesen gemeinsamen Anrufungen der überirdischen
Mächte nur sehr lose. Der Schamane singt stundenlang magische Worte, die er als

halaaq, als Mittler zwischen Himmel und Erde, erfunden hat, die nur er kennt
und die von seinen Leuten in einer nur sehr unbestimmten und zufälligen Weise
beantwortet werden. Ensemble-Musik solcher Art ist in einfachster Weise linear,
allenfalls multi-linear, wenn die chorische Antwort auf dieselben Worte und
mit derselben Melodie nicht nur im Unisono, sondern auch in der Oktave oder
anderen Abständen erfolgt. Wenn sich die Melodie des Vorsängers und die
chorische Beantwortung oft überlappen, bleibt diese vorübergehende Uberlagerung
zweier Linearitäten in hohem Maße vom Zufall bestimmt. Eine solche Struktur
kann nicht als wirkliche Mehrstimmigkeit, sondern höchstens als eine mögliche

Voraussetzung zur Herausbildung realer Polyphonie verstanden werden14. Nicht

11 Max Weber hat dieses Phänomen in seiner nachgelassenen, von Theodor Kroyer über¬

arbeiteten Studie Die rationalen und soziologischen Grundlagen der Musik, München 1921,

durchaus gesehen, aber nicht mehr ausführlich zu begründen vermocht.
12 Da Japan gesellschaftlich ebenso stark integriert ist wie okzidentale Völker, haben sich in

der Musik dieser Nation nicht minder klar ausgeprägte Gattungen herausgebildet. Eine

ausführliche Untersuchung der Gattungsfrage im außereuropäischen Raum muß einer späteren
Studie des Verfassers vorbehalten bleiben.

13 Hinsichtlich des musikalischen Instrumentariums der Inlandstämme auf Malakka (Orang
Melayu Asli) sei einstweilen auf Beiträge des Verfassers verwiesen, die in der Südostasien

gewidmeten Lieferung 3 des ersten Bandes der Musikgeschichte in Bildern (VEB Deutscher

Verlag für Musik, Leipzig) demnächst erscheinen werden. Kaum greifbar sind in Europa die

Publikationen von J. A. R. Blacking, „Musical Instruments of the Malayan Aborigines",
Federation Museums Journal (Kuala Lumpur) I/II new series (1954-55), 35-52, sowie von
P. D. R. Williams-Hunt, An Introduction to the Malayan Aborigines, Kuala Lumpur 1952,

30 sowie pl. 10 und 11.

14 Neben dem Parallel-Gesang stellt das Bordunieren einen anderen möglichen Ansatz zur
Entfaltung realer Mehrstimmigkeit dar. Während sich im Abendland aus dem von Johannes

Scotus sogenannten „concentus concorditer dissonans" der organalen Paraphonie reale

Mehrstimmigkeit entwickelt hat, blieben die in nicht-integrierten Gruppen lebenden Naturvölker
beim primitiven, eindimensionalen Zusammensingen.

13



Halaaq

Chorus

Chen'toq
Branoq

lA - NOK NÄ-JOH KOL LA - OSS- HUP «08 «AI M08 IVAi M08 NAI

if-n m ri- n n-
tt-u o r r c-f, gLA-NOH LA- NöH MO« MAI MOS «À'i

I I
1

xrtt 'ü 'u u" u u 'd. Li 'ü U ü'

?§ -Ctc.

nj ». n j tfj-—ill letc.
»=p= t u f t- ut' Tt-t c-r

a U1 ü' ü ÜÜÜÜUUÜÜ U Li ü Li' Li'
jäte.

Ausschnitt aus einem Schamanen-Ritual bei den Temiar von Jeram Kenerap am oberen

Nenggiri auf Malakka, einem Stamm der Senoi im Staate Kelantan (Malaysia). Aufnahme des

Verfassers aus dem Jahre 1963. Vorsänger ist der Schamane (halaaq) Terhin, dessen Melodie

vom Chor der Frauen und Männer beantwortet wird. Die Aufschlag-Röhren „chen'toq", die

paarweise von Frauen gespielt werden, produzieren einen Hoch- und einen Tiefton unbestimmter

Tonhöhe, die das rhythmische Grundgerüst des Gesangs darstellen. Die Trommel „branoq"
unterteilt die Schläge der „chen'toq".

seltene Abweichungen eines einzelnen Sängers von der Melodiestimme haben wir
im vorgegebenen Falle als unfreiwillige Resultate und nicht als musikalische
Absicht zu interpretieren15. In der nicht-integrierten Negrito- und Senoi-Gesell-
schaft ereignen sich somit weder harmonische Ausdeutungen einer vornehmlich
solistischen musikalischen Linearität, noch die durch autonome melodische
Verläufe hervorgerufene Spannung, welche seit der polyphonen Sakralmusik des

hohen Mittelalters das Wesen abendländischer Musik ausmachen.

15 Curt Sachs hat das unbewußte Abweichen vom Unisono als „negative Heterophonie" be¬

zeichnet.

14



Außereuropäische Völkerschaften, die stärker integriert sind als die
Inlandstämme auf Malakka, haben nun aber durchaus eigene Arten der Mehrstimmigkeit

herausgebildet, die sich jedoch mit abendländischen Strukturen ebenfalls
nicht vergleichen lassen. Im japanischen oder chinesischen Instrumentalensemble

etwa erfolgt das Zusammenspiel weniger Instrumente mitunter vor dem harmonischen

Hintergrund eines ausgehaltenen Mundorgel-Akkordes. Wir sprechen
darum nicht in okzidentalem Sinne von Homophonie oder Harmonie, von einer
individuellen akkordischen Ausdeutung einer Melodie, weil solche Mundorgel-
Akkorde nicht mehr sind als ein erweiterter Bordun, der das Fundament des

jeweiligen Modus und seine Stufen herausstellt. Auch ergeben die melodischen
Linearitäten solcher Instrumentalstücke nicht einen Satz, in dem sich mehrere

selbständige Melodien überlagern und auf mannigfache Art einer rational
organisierten Vielheit der Stimmen einfügen. Man spricht darum nicht eben sinnvoll
von Polyphonie, von Vielstimmigkeit, sondern besser von Heterophonie, von
Anders- oder Verschiedenstimmigkeit. Heterophone Musik richtet sich nach einer

einzigen Melodiestimme aus. Es erklingen von ihr aber simultan verschiedene

Aspekte, verschiedene Abwandlungen, die entweder als ornamentale Umspielungen

oder aber als instrumenten-spezifische Varianten zu verstehen sind (siehe

Musikbeispiel S. 16).
Eine musikalische Unität aus mehreren Individualitäten ist im heterophonen
Musizieren ohne Frage angestrebt, aber sie ist - entsprechend der außereuropäischen

Sozialstruktur — in jedem Falle weit loser und unbestimmter als die

europäische Mehrstimmigkeit. Eine erstaunliche Entfaltung hat die Heterophonie

in den Schlagzeug-Orchestern Indonesiens und Hinterindiens erfahren.
Einmalig sind die indonesischen oder siamesischen Ensembles vor allem hinsichtlich

des instrumentalen Aufwands, nicht aber wegen der Struktur ihrer Musik.
Es handelt sich auch dann um Heterophonie, wenn auf Bali mitunter an die

vierzig Aufschlag-Idiophone verschiedener Bauart und Register ein Ensemble

bilden, denn in ihrem Zusammenspiel wird eine einzige cantus-firmus-Melodie
interpretiert16. Selbst in Japan ist es nie zu eigentlicher Mehrstimmigkeit in
westlichem Sinne gekommen, auch wenn sich einer sicheren Überlieferung
zufolge am Anfang des 19. Jahrhunderts gelegentlich über 80 Musiker an
höfischen Aufführungen beteiligten. Wie sehr Charakteristika nicht-integrierter

Musik sich bis auf den heutigen Tag in Japan erhalten haben, offenbaren etwa
die chöshi, jene aleatorischen instrumentalen Vorspiele, in denen außer dem
sukzessiven Eintritt der frei improvisierenden Instrumente nichts festgelegt ist,

16 Ernst Schlager, „Musique de Bali", Historie de la musique (Encyclopédie de la Pléiade) I,
Paris 1960, 238: Jaap Kunst, De toonkunst van Java, Den Haag 1934; Carl Stumpf,
„Tonsystem und Musik der Siamesen", Beiträge zur Akustik und Musikwissenschaft III (1901), 69

(Neudruck: Sammelbände für vergleichende Musikwissenschaft I [1922], 127).

15



Singstimme

Shamisen m p

I— CHI-

Pfc:

ff=H==^ pl M fj Nrt*—M vi ß

p ' p ** ' tf -
— ko— e —

k i r
1 n n ~i—rr~

*
LU-"—fLf r IT f c. Li

Ausschnitt aus dem japanischen Nagauta „Tsuru-kame" nach der Übertragung von William
P. Malm, Nagauta, the Heart of Kabuki Music, Rutland (Vermont) und Tokyo 1963, 252-253.
Die Singstimme wird in diesem Teil der Aufnahme nur von der dreisaitigen Laute shamisen

begleitet.

weder der Rhythmus noch die Melodie noch sonst irgend ein für alle Spieler
verbindliches musikalisches Element.
Wenn sich in der außereuropäischen Musik autonome Elemente einmal wirklich
einer Einheit unterordnen und sie zu einer schier europäisch anmutenden
Synthese geführt werden, so ist die Voraussetzung echter Interdependenz mehrerer
Stimmen meist ein besonderes rhythmisches Verhalten. In der indischen
Instrumentalmusik erblicken wir eine solche, der Isorhythmie unseres 14. und
15. Jahrhunderts verwandte Musizierform. Auf eine ausgedehnte indische Impro-

16



visation folgt regelmäßig ein Schlußteil („gat"), in welchem sich verschieden

lange, modellhafte melodische und rhythmische Strukturen überlagern, wobei
die melodische Wiederholung jeweils nicht mit derjenigen der rhythmischen Reihe

zusammenfällt17. In solcher Weise strukturell integrierte Musik im sozial
geschichteten Indien zu finden, überrascht uns weniger als jene äußerst virtuose
Verflechtung selbständiger rhythmischer Linearitäten, die als eine einmalige
Leistung der weitgehend nicht-integriert lebenden afrikanischen Neger zu betrachten

sind. Inwieweit die mehrdimensionale rhythmische Linienkunst Afrikas
aber autochthon, inwieweit sie ursprünglich dem Einfluß des Orients zu
verdanken ist, läßt sich heute noch nicht mit Sicherheit abschätzen18. In
nicht-integrierten Gesellschaften stellen solche unitäre musikalische Organisationen
jedenfalls die Ausnahme dar19.

So läßt sich zusammenfassend sagen, daß Naturvölkermusik als Resultat einer
Einzelaktion vorwiegend solistisch, entweder monophon oder heterophon und
somit entsprechend der naturvölkischen Lebensform nur verhältnismäßig lose

strukturiert ist.

Mit dieser Feststellung sind aber bei weitem nicht alle Eigentümlichkeiten der
Musik nicht-integrierter Völker genannt. Analysiert man die Musik der
Negrito- und Senoi-Verbände, so entdeckt man - und dies ist ein weiteres
allgemeines Phänomen — wenige Anzeichen systematischer Form und Architektur.
Sowohl die magischen Instrumentalstücke wie auch die Ritualgesänge nehmen
einen unvorhersehbaren Verlauf, haben weder Anfang noch Ende und reihen
unaufhörlich Varianten einer melodischen Urgestalt additiv aneinander, einer

17 Die auffallende Obereinstimmung der Termini für die melodischen und rhythmischen
Modelle - râga und tâla in den Sanskrit-Traktaten, color und talea in der Theorie des

14. Jahrhunderts („räga" bedeutet unter anderem auch „Farbe") — setzt keinen genetischen
Zusammenhang zwischen Indien und dem mittelalterlichen Abendland voraus, sondern kann
durch die gemeinsame Sprachfamilie hinreichend begründet werden. Wenn in der
postseriellen Musik des zwanzigsten Jahrhunderts der Gegensatz von improvisierter offener und

komponierter geschlossener Form im Kompositionsprinzip der Aleatorik neuerdings lebendig
wurde, blieb ihrem Erfinder — Pierre Boulez - die Affinität zur klassisch-indischen Musik
nicht verborgen. Cf. Hans Oesch, „Wandelt sich das europäische Musikbewußtsein?", Melos

XXXI (1964), 212.
18 Auch für die isotonischen Stimmungen Südost- und Westafrikas ist orientalischer Einfluß

naheliegend, handle es sich nun um einen solchen des javanischen Slendro oder um
Auswirkungen alter indischer Temperierungen, mit denen das Slendro in einer bis heute nicht
genau bekannten Weise in Beziehung zu stehen scheint. Siehe dazu Heinrich Husmann,
Grundlagen der antiken und orientalischen Musikkultur, Berlin 1961, 171-192.

19 Auch die Polyphonie und Polyrhythmik der Eskimo ist bezüglich ihrer Ursprünglichkeit
bis zum heutigen Tage nicht restlos geklärt. Cf. Zygmunt Estreicher, „La Polyphonie chez
les Esquimaux", Journal de la Société des Américanistes, nouvelle série, XXXVII (1948),
259; ders., „Zur Polyrhythmik in der Musik der Eskimos", Schweizerische Musikzeitung
LXXXVII (1947), 411.

17



Urgestalt, die realiter vielleicht gar nie erklingt, vielmehr nur als Modell hinter
den motivischen Erscheinungsformen vermutet werden muß. Die Aneinanderreihung

solcher Varianten erfolgt in offener Form, ohne symmetrische oder

reprisenartige Entsprechungen. Innerhalb der vegetativen musikalischen Fort-
spinnung ergeben sich freilich mitunter asymmetrische Analogien, aber auch sie

verraten weder rationale Organisation noch irgendeine im Numerischen verankerte

musikalische Infrastruktur. Die einzelnen Elemente der Melodie oder des

Rhythmus ermangeln jeder speziellen Funktion innerhalb des Ganzen, sind
isolierte Individualitäten wie der Naturmensch inmitten seines losen Lebensverbandes.

In teilweise integrierten außereuropäischen Gesellschaften soziieren sich

die Musiker sowie die musikalischen Elemente indes in höherem Maße. Der
horizontale Verlauf eines Liedes oder einer Instrumentalweise wird etwa durch
den Refrain oder andere Erinnerungsformen geschlossen, so daß Anfang, Mitte
und Ende erkennbar sind und sich somit eine eindeutige, mehr oder weniger
voraussagbare Richtung der musikalischen Entwicklung erkennen läßt. Eine

Unterordnung des Einzelnen erfolgt bisweilen auch dort, wo die vertikale und
nicht die horizontale Ebene der Musik rational bewältigt ist. Im Itury-Wald
fügen sich die Stimmen der afrikanischen Zwerge zum Beispiel jodelartig einem

einzigen Akkord ein, indem sie innerhalb dieser Akkordsäule in freier Folge
von Stufe zu Stufe springen. Hier ist somit die Integration des Einzelnen im
Hinblick auf die musikalische Vertikale erfolgt, während nicht-integrierte Völker

wie die Senoi, wenn sie etwa beim Roden des Waldes aus Lebensfreude oder

zur Unterhaltung singen, ein von unbestimmten Mikrotönen durchsetztes
musikalisches Chaos hervorrufen, das weder horizontal noch vertikal auch nur
Ansätze einer Unifizierung aufweist.
In höherem Maße besitzt die Musik weitgehend integrierter außereuropäischer
Gesellschaften Form und architektonische Gestalt. Auch hierin entsprechen
japanische Errungenschaften wieder am entschiedensten der europäischen
Entwicklung, die als ein Sonderfall in der Musikgeschichte der Welt verstanden
werden muß. Im japanischen danmono, den „Stücken in Abschnitten" für das

sö-no-koto, ist nicht nur die zyklische Anlage, sondern auch der Abschnitt selbst
durch feste Regeln bestimmt. Jeder Abschnitt enthält 104 hyöshi, 104 metrische
Einheiten, mit Ausnahme des ersten, dem vier weitere hyöshi vorangestellt sind.
Festgelegt wird aber nicht nur diese metrische Anlage, sondern insofern auch die

Vortragsart, als jeder Abschnitt etwas rascher als der vorhergehende zu spielen
und die Ornamentik weitgehend vorbestimmt ist. Im Nö Japans sind die
Spielverläufe und das Verhältnis der Schauspieler zueinander in hohem Maße
genormt, ist überdies das Verhältnis von Musik und Sprache einer streng rationalen
Organisation unterworfen20.

20 Tatsuo Minagawa, „Japanese Noh Music", JAMS X (1957), 181.

18



Der Vergleich musikalischer Äußerungen integrierter und nicht-integrierter Völker

führt zur Feststellung weiterer Unterschiede. Während in der neuzeitlichen
europäischen Musik Emotionelles, die Formen und ihre Zäsuren sowie auch der

Gegensatz musikalischer Elemente prinzipiell durch die Dynamik hervorgehoben
werden können, verläuft Musik nicht-integrierter Gesellschaften in dieser Hinsicht

ereignislos, sieht man einmal ab von Akzenten, die sich aus dem Musik/
Sprache-Verhältnis ergeben21. Ferner ist der ursprünglich lebende Naturmensch
bei seiner musikalischen Äußerung auswechselbar. Er verstummt bisweilen, wenn
andere singen, ja er entfernt sich sogar vorübergehend vom Ort der sakralen

Handlung, ohne diese in irgend einer Weise zu stören oder gar in Frage zu stellen.

Selbst im Ritual ist der singende Naturmensch somit nur lose mit seiner

Sippe verbunden, findet eine wirkliche Gemeinschaftsbildung somit nicht statt.
Musik setzt selbst hier keine feste soziale Bindung voraus. Die Anrufung der
überirdischen Mächte ist nur dem auserwählten Schamanen möglich. Er allein

vermag Götter und Geister durch magische Mittel zu beeinflussen. Der einzelne

Negrito oder Senoi ist darum auf den Schamanen angewiesen und löst sich nur,
um des Heils teilhaftig zu werden, vorübergehend aus seiner sozialen Isolation,
in die er nach vollzogenem Ritual unverzüglich wieder zurückkehrt. Wenn man
einen Urwaldmenschen auf Malakka nach der rituellen Musik befragt, an der er
gerade beteiligt war, so erinnert er sich nicht, überhaupt musiziert zu haben. Er
hatte die ihm vorgesungenen Melodien ja auch nur imitiert, nicht eigentlich
mitgestaltet. Wichtig war ihm einzig die verbale Anrufung und was sie in seiner

Vorstellung bewirkte, nämlich das Herabsteigen einer Gottheit in das Langhaus
oder an die Feuerstelle im Wald, verstanden als Antwort auf den Hilferuf eines

auf sich allein Gestellten. Dies besagt aber auch, daß naturvölkische Musik dieser

Art weder mit ästhetischen noch mit ethischen Kriterien zu erfassen ist. Musik
nicht-integrierter Völkerschaften ist vielmehr nützlich, ja einfach eine

Lebensnotwendigkeit. Ohne sie wären Anrufungen unwirksam, würden sich die Götter
und die in allen Objekten der Natur wohnenden Geister nicht beschwören lassen.

Selbst das reine Instrumentenspiel sucht nichts anderes als solche Verbindungen

zum Außermenschlichen. Negrito und Senoi imitieren auf ihren
Klangwerkzeugen Laute der Natur, den Ruf der Vögel wie auch das Rauschen eines

Baumes, um die der Natur innewohnenden Mächte freundlich zu stimmen. Eine
Flötenmelodie, eine möglichst wirksame, vermag ihn, den einzelnen, vielleicht
vor den Gefahren der Natur zu retten. Darum spielt er eines seiner Instrumente,
wenn er einen Fluß überquert, wenn er jagt oder Feuer entzündet. Und immer
ist er allein, ist er Solist ohne Zuhörer. Mit strukturell integrierter Musik läßt

21 Weil die Sprache der Negrito und Senoi streng iambisch ist und auf individuelle Akzentsetzung

verzichtet, sind bei diesen Naturvölkern selbst die Akzente ungeeignet, einen Sänger
als ein in das Ensemble integriertes Individuum erkennen zu lassen.

19



sich eine solche musikalische Äußerung nicht vergleichen; ihre spezifische Funktion

zeugt denn auch musikalische Gestalten eigener Art.
Außereuropäische Musik ist nun aber durchaus nicht ausdruckslos. Verläßt man
den Raum der Naturvölker, so offenbart sich uns in allen Ländern des Orients
oder Afrikas eine eigentümliche Methode der Verlebendigung des musikalischen
Ausdrucks, die wir als das exotische Chroma bezeichnen. Sowohl monophone
wie heterophone Musik mehr oder minder integrierter Gesellschaften wird extensiv

verfärbt. Ein Intervall erklingt mit Vorliebe nicht in seinem exakten
Abstand, sondern wird etwas vermindert oder erweitert. Solche willentlichen
Abweichungen eines Tons von seinem systemgegebenden Ort verleihen
außereuropäischer Musik eine spezifische Vitalität, welche das weitgehende Fehlen

dynamischer Effekte wettmacht. Naturvölker, welche ja ohne das Bewußtsein

eines Systems musizieren, verwenden das exotische Chroma nicht eben

häufig. Allfällige Verfärbungen sind hier höchstens in physikalischem, nicht
aber in musikalischem Sinne existent, sind somit willkürlich und ihrerseits
Ausdruck loser struktureller Bindung. Außereuropäische Völker, welche eine

numerische Ordnung des musikalischen Materials errichteten, sind allein in
der Lage, ihrer Musik durch das exotische Chroma Spannung zu verleihen, weil
Verfärbungen ja nur innerhalb eines differenzierten rationalen Systems als

Abweichungen überhaupt erkennbar werden. Eine Besonderheit stellen hier die
isotonischen Skalen des Fernen Ostens dar. Wenn in der siebenstufigen siamesischen

Materialleiter oder im fünfstufigen javanischen Slendro die Oktave in sieben,

respektive fünf nahezu identische Intervalle unterteilt ist, so setzt dies nicht nur
eine feste Stimmung, sondern auch akustische Einsichten voraus, welche
nichtintegriert lebenden Naturvölkern unbekannt sind.22

Ein weiteres Charakteristikum der Musik nicht-integrierter Gesellschaften ist
schließlich das Fehlen einer Notenschrift. Es ist dies bei schriftlosen Völkern
gewiß eine Selbstverständlichkeit, vermag aber noch einmal das eigentümliche
Wesen naturvölkischer Musik zu veranschaulichen. Ohne Notenschrift entstandene

Musik ist nicht nur unnotiert, sondern läßt sich eigentlich überhaupt nicht
niederschreiben. Sie ist verständlich nur im Erklingen. Jede schriftliche Fixierung

ist bloß ein Annäherungsversuch, weil die in einer Notation erfaßte Version

nicht noch einmal so erklingen wird, weil sie nicht mehr ist als ein möglicher
Aspekt eines Melodie-Modells. Mit anderen Worten: Eine exakt festgehaltene

22 Wenn auch auf Bali äquidistante Leitern existieren, so zeigt dies nur, in wie hohem Maße
das Naturvolk der Balier durch die javanische und letztenendes durch die indische Musik
beeinflußt worden ist. Es hat sich auf dieser kleinen Sunda-Insel ja auch eine Musiktheorie
und eine Notenschrift entwickelt, weitere Anzeichen dafür, wie sich hier der Einfluß einer
Kunstmusik auszuwirken vermochte. Cf. Ernst Schlager, a.a.O., 240f. und Heinrich Husmann,
a.a.O., 171 f.

20



Aneinanderreihung von Motiv-Varianten ist nicht wiederholbar und somit auch

nicht die Sache selbst. Musik solcher Art in ihrem Wesen zu erfassen, erfordert
darum eine andere als die an abendländischer Musik entwickelte schriftliche
Fixierung. Eine statistische Methode wird hier vielleicht weiterhelfen. Rubriziert

man in einer statistischen Notierungsweise alle Verwandlungen eines
melodischen Modells im Verlaufe eines Stückes, so läßt sich einmal die Häufigkeit
bestimmter Varianten und somit ihr Stellenwert ermitteln, läßt sich aber auch

erkennen, auf welche melodisch-rhythmische Urzelle sie sich möglicherweise alle
beziehen. Wo immer sich im außereuropäischen Räume Notenschriften als

notwendig erwiesen und sich darum auch entwickelt haben, sind sie aber weder
eine Voraussetzung der musikalischen Erfindung noch des Musizierens. Wie die
Neumenschrift sind sie lediglich eine Erinnerungshilfe für den Musiker sowie
ein Mittel, die exakte Uberlieferung alter Melodien sicherzustellen. Ein
orientalischer Instrumentalist wird musikalische Niederschriften wohl immer wieder
studieren, nie aber während des Spiels verwenden. Sie helfen ihm lediglich, sich

stets neu auf die wesentlichen Elemente eines Stückes zu besinnen. Notiert sind
in außereuropäischen Notenschriften im übrigen nur sehr wenige musikalische
Elemente, Intervalle und Ornamente vor allem, nicht einmal immer der Rhythmus.

Wer eine chinesische Notation vor Augen hat, vermag ein Musikstück
somit nur dann zu erfassen, wenn es ihm bereits weitgehend vertraut ist.28 Das
Fehlen einer exakten Notenschrift schließt selbstredend eine Verschlüsselung
von Inhalten im Sinne der Allegorik sowie Inhaltsaussagen durch musikalische

Figuren aus. Musik nicht nur zu hören, sondern auch zu sehen, ist ein ausschließlich

europäisches Phänomen.

Nach dieser Charakterisierung der Musik nicht-integrierter Gesellschaften
erhebt sich zum Schluß die Frage, in welcher Weise die Ethnomusikologie
vorgehen kann, um außereuropäische Musik in ihrem Wesen voll zu erfassen. Nicht
anders als in der abendländischen Musik haben wir es auch im außereuropäischen
Räume einerseits mit dem schöpferischen Menschen zu tun, der eng oder lose mit
der Gesellschaft verbunden ist, andererseits mit einer hörbaren - in seltenen Fällen

auch notierten - musikalischen Äußerung, in deren Formen und Strukturen

23 Dies trifft genauso für die linienlosen Neumen des Abendlandes zu. In der Mensuralmusik

war ein Stadium im Verhältnis von Musik und ihrer Niederschrift erreicht, zu dem sich in
der außereuropäischen Kunstmusik keine genuine Parallele findet. Die Notenschrift ist im
Abendland wenigstens seit dem 14. Jahrhundert eine unabdingbare Voraussetzung, die in
ihr aufgezeichnete Musik überhaupt zu konzipieren; die Mensuralnotation bietet zum andern
aber auch erstmals eine exakte Wiedergabe der Tonhöhen und des Rhythmus, so daß ein

Musiker, der das aufgezeichnete Werk nicht kennt, es ohne mündlich tradierte Anweisungen
durch die Lektüre der notierten Stimmen ganz zu erfassen vermag.

21



sich die unterschiedlichen sozialen Bindungen widerspiegeln. Ist die soziale

Integration — wie etwa in Japan — verhältnismäßig weit fortgeschritten und läßt
sich sogar eine historische Folge musikalischer Äußerungen überblicken, so stehen

wir als Musikwissenschafter auf einigermaßen vertrautem Boden; mit der an
abendländischer Musik entwickelten Methode der historischen Analyse lassen

sich in weitgehend integrierten Gesellschaften fraglos wichtige, wenn auch nicht
alle Phänomene des Musikalischen erfassen. Wenn je diese Methode aber zur
Analyse von Musik nicht-integrierter Gesellschaften herangezogen wurde,
mußte man erkennen, wie unangemessen und unergiebig sie in diesem Zusammenhang

ist. Strukturen der Naturvölker-Musik lassen sich nur durch eine
statistische Methode der Analyse erfassen, eine Methode, die erst noch systematisch
entwickelt werden muß. Es ist dies eine vordringliche Aufgabe der Ethnomusiko-
logie, die sich freilich niemals bloß auf Grund akustischer Aufnahmen vom
Schreibtisch aus, sondern nur im Felde wird lösen lassen. Jede sinnvolle, auf
das musikalisch Wesentliche ausgerichtete Analyse hat nicht das akustische Objekt

allein in Betracht zu ziehen, sondern auch alle soziologischen und
ethnologischen Phänomene zu berücksichtigen.
Die im Vordergrund stehende Frage nach dem Was und Wie, nach der Eigenart
des Musizierens nicht-integrierter Völker ist aber nur der eine Aspekt. Es stellt
sich auch hier sogleich die Frage nach dem Warum, nach dem Sinn solchen
Musizierens. Und hier versagt jeder Deutungsversuch, der die ethnologischen und
soziologischen Fakten mißachtet. Die Ethnomusikologie ist somit dualer Natur:
sie führt nur dann zu einigermaßen exakten Resultaten, wenn der Musikwissen-
schafter und der Ethnologe sich in einer Arbeitsgemeinschaft um das Verständnis

naturvölkischer Musik bemühen. Die Notwendigkeit einer solchen
Arbeitsmethode ist einstweilen von nur wenigen Forschern — etwa von Alan P. Mer-
riam - erkannt worden.24 Erst wenn diese Methode einmal hic et nunc systematisch

erprobt sein wird, läßt sich abschätzen, ob sie allenfalls auch die Möglichkeit

des exakten Vergleichs musikalischer Stile in sich schließt. Wenn ja, dann
hätten wir erstmals ein Mittel zur Hand, in wissenschaftlich verantwortbarer
Weise außereuropäische musikalische Phänomene verschiedener Herkunft und
unterschiedlicher Funktion in eins zu setzen, etwas Verbindliches auszusagen
über den Charakter der Naturvölker-Musik schlechthin. Eben dies ist aber die

Voraussetzung einer Integration von Ethnomusikologie und Musikwissenschaft,
ist auch die unabdingbare Voraussetzung einer noch in weiter Ferne liegenden
Universalgeschichte der Musik.

24 Alan P. Merriam, The Anthropology of Music, Northwestern University Press [Evanston
111.] 1964.

22


	Musik in nicht-integrierten Gesellschaften

