Zeitschrift: Sinfonia : offizielles Organ des Eidgendssischen Orchesterverband =
organe officiel de la Société fédérale des orchestres

Herausgeber: Eidgendssischer Orchesterverband

Band: 24 (1963)

Heft: 12

Artikel: Musik der Spharen - Musik der Engel : zum Jahresbeginn 1964 =

Musique des spheres - Musique des anges : quelques réflexions a
I'occasion du Nouvel-an 1964

Autor: Aus der Au, Walter / Cherbuliez, A.-E. / Fallet-Castelberg, Ed. M.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-955762

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-955762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

2. Rapport sur I'exercice de 1963

Les sections sont en possession du questionnaire. Celui-ci doit nous étre
renvoyé au plus tard jusqu'au 15 février 1964. Les frais pour le réclamer
seront débités aux sections en retard.

3. Assemblée des délégués 1964

La date a été fixée aux 2/3 mai 1964; elle aura lieu a Cham.

Pour le comité central: Walter Aus der Au, président central

Musik der Sphdren - Musik der Engel
Zum Jahresbeginn 1964

Wollten wir die Neujahrsbhetrachtung 1964 in gleicher Art gestalten, wie
diejenigen der letzten Jahre, so wire ein schmerzlicher Akzent besonderer Art
unvermeidlich gewesen, Waren es 1958 und 1959 die phantastischen Errungen-
schaften der Weltraumtechnik und -schiffahrt, die das menschliche Bewuf3tsein
auf das Starkste beeindruckten, 1960 ein Hmwels auf das Grundgesetz der
harmonischen Kadenz, also ein B[l(,k in das Innere des neueren mualkahs(hen
Kunstwerks seit dem ausgehenden Barock, fiir 1961 und 1962 ein Blick nach
innen auf die Bedeutung (161 Tatigkeit unserer Sektionen und unserer Zentral-
bibliothek, so ging die I \Ieu]ahrsbetmchtunOr 1963 von der in New York erlebten
unmittelbaren und wirklichen Drohung eines Atomkrieges im Zusammenhange
mit der Kubakrise vom Oktober 1962 aus und velsuchte Gedanken tber dle
Musik als Trosterin zu formulieren.

Hieran ankniipfend wire es naheliegend gewesen, zu Beginn des Jahres 1964
an jene verhidngnisvollen Schiisse zu erinnern, die im fernen Texas am Ende
des abgelaufenen Jahres dem Leben eines hochgemuten, den Frieden ernstlich
erstrebenden, in Kriegsgefahr dennoch mutig bis zur Selbstaufopferung geblie-
benen jungen und doch schon bedeutenden Staatsmanns ein plotzliches Ende
setzten. Bei aller staunenswerten Technik, die es dem Menschen ermoglicht,
nunmehr von der kleinen Erde aus Signale, feste Korper, ja sich selbst ins
Weltall zu schleudern, hatten es die dunklen, grausamen, verbrecherischen
Krifte in der gleichen Menschenseele nicht verlernt, von aullen in das Innere
des Menschenherzens und Menschengehirns todbringende Kugeln zu jagen. .
Doch wollen wir auf diesem negativen Boden nicht eine Neujahrsbetrachtung
aufbauen, auller vielleicht in dem Sinne, dal} gerade das geistige Tun und
Wollen, die Vision der Gerechtigkeit, Freiheit und des Friedens, die John
F. Kennedy beseelte, sozusagen unabhéngig von der physischen Existenz ihres
Urhebers weiterlebt, weiterleben mufl und somit das Schicksal wiederum einen

130



Fingerzeig gab, der Menschheit, wenn auch unter einem tragischen Vorzeichen,
die Notwendigkeit in Elmnelunn zu rufen, fiir grofle Ideale zu kampfen, dem
Geiste den Vorrang zu lassen, ‘aber mit' dem (yelste das Irdische, sogar das
Materielle in Ordnung zu bringen und zu halten, ohne zu vergessen, dal} der
Mensch im Zusammenhange mit dem Kosmos, dem Goéttlichen gesehen und
erkannt werden muf.

Dieses Gefiithl, in Verbindung mit dem Weltall und dadurch unter dem
«Gesetz der Gotter» zu stehen, ist seit den entlegensten Epochen des Menschen-
bewulltseins und der Menschheitsgeschichte eine unabédnderliche Erkenntnis der
Weisesten und Gldubigsten aller Zeiten und Volker gewesen und geblieben.
Viele orientalische I&ultulen von Aegypten bis nach Chmd haben (lie, Ueber-
zeugung gehabt und ausgesprochen, dal} es einerseits eine <<Harmomc der Welt»
gibt, die zu erfassen, der nachzuleben zu den edelsten Aufgaben des menschlichen
Geistes gehore. Bemerkenswert ist aber in diesem Zusammenhange anderseits
die Feststellung, daf} in vielen bedeutenden alten Kulturen bestimmte Grund-
tatsachen der Musikerkenntnis in unmittelbarem, und zwar gegenseitigen Zu-
sammenhange mit denjenigen, dem Menschengeiste unerkennbaren und unfal3-
baren Kraften gesehen werden, welche die Bewegungen und das gegenseitige
Kriftespiel der Gestirne, die Gestalt des Weltalls bestimmen und regieren.

So entstand der Begriff der «Sphéarenharmonie» und der «Spharenmusik».
Die an Kristallglocken des Himmels befestigten Planeten erzeugen durch ihre
verschiedenen, verschieden raschen, permanent drehenden Bewegungen stindig
erklingende Tone, die zusammen diejenigen konsonanten, «harmonischen», d. h.
wohlklingenden Akkorde ergeben, die sich auch aus den sechs ersten Tonen der
physikalischen «Obertonreihe» (oder den entsprechenden Teilungen einer ge-
spannten Saite) ergeben (z.B. von ¢ aus: ¢, ¢, g’, ¢”, €”, g”...). Eine musi-
kalische Konsonanz ist also das Symbol fiir die kosmische Ordmmg und um-
gekehrt, die kosmische Ordnung spiegelt sich im musikalischen Erlebnis des
Memchen als eine Konsonanz! Dl(,se Anschauung wurde erweitert zu derjenigen,
dall Natur und Kunst einer «harmonischen» Zahlenl‘e‘lhe entsprechen, die vom
unendlichsten Teil der Zahl 1 iber 1 bis «Unendlich» in ganzen Zahlen weiter-
lauft.

Das christliche Mittelalter in Europa iibernahm weitgehend diese Anschau-
ungen, indem es sie in seine Auffassung von Gottes Allmacht einbaute; sie
sind auch heute noch (ja wieder in erhohtem Malle) lebendig, wie etwa die
bekannten Veroffentlichungen von Albert von Thimus («Die harmonikale
Symbolik des Altertums», Kéln 1868) und von Hans Kayser (z. B. «Vom Klang
der Welt», Zirich 1937, «Lehrbuch der Harmonik», Zirich 1950) u.a.m.
beweisen. Die Musik wurde zum Symbol des (christlichen) Geistes, der sich
tiber die Glaubigen ergieit. Eine spitsyrische Darstellung verbindet die vier
wichtigsten Grundtonarten mit Kilte, Wiarme, Feuchtigkeit und Trockenheit,
spatalexandrinische Denker vergleichen die siebengliedrige Vokalreihe mit den
abgestimmten «Klidngen» der Planeten einerseits, aber auch mit den sieben

131



Saiten der Lyra (spatantikes Zupfinstrument, das als Laute und Gitarre bis
heute weiterlebt).

Eine berithmte Miniatur einer florentinischen Handschrift um 1300 n. Chr.
zeigt in wunderbar durchgeistigter und in sich grofartig aufgebauter Darstellung
die drei Hauptarten der Musik, ndmlich

1. die «musica mundana», die Musik des Weltalls, die Sphdarenmusik, die dem
menschlichen Ohr nicht erreichbar ist, den Menschen dennoch durchdringt,
von ihm als ein «kosmisches Gefiihl» erlebt wird;

2. die «musica humana», die «menschliche Musik», d.h. die vom Schopfer
gewollte innere Harmonie zwischen Korper, Geist und Seele, wie sie sich
z. B. im Tanz, vor allem im kultischen, sakralen Tanz &dullert. Auch diese

Musik bleibt fiir das menschliche Ohr unhorbar, der Mensch erlebt sie aber
dennoch durch das Auge, durch den Rhythmus des Tanzes;

3. die «musica instrumentalis», die Musik, die der Mensch selbst mit seinen
tonerzeugenden «Instrumenten», nidmlich der eigenen Stimme und den von
thm erfundenen Musikinstrumenten, hervorbringt. Diese Musik kann auch
das menschliche Ohr aufnehmen und klanglich real erleben!

Einer der Hauptvertreter dieser «harmonikalen» Thesen iiber den astrono-
mischen Kosmos mit seinen Fix- und Wandelsternen, seinen Sonnensystemen
und der «kosmischen» Interpretation musikalischer Ton- und Intervallbeziehun-
gen war der grolle wiirttembergische Astronom Johannes Kepler (1571—1630),
der in seinem Buche «Harmonices mundi libri V» (1619) seine tiefsten
Gedanken tiber die Lehre von der Weltharmonie und ihre harmonikal-musika-
lisch-mathematischen Grundlagen darlegte. Ist es nicht ein tiefsinniger Zufall,
da} der vor wenigen Wochen verstorbene grofle deutsche Komponist Paul
Hindemith, der sich seit Jahrzehnten immer tiefer in das Studium der christlich-
mittelalterlichen Musikanschauung versenkte, als letzte grofle Oper seines so
reichen Schaffens 1958 eine solche tiber den Kampf Keplers um seine «musi-
kalische» Weltanschauung abschloff und ihr den Titel «Die Harmonie der Welt»
gab? Hindemith sagte hierzu, dal} Kepler auf seine Weise diejenige Harmonie
zu erkennen suchte, die zugleich unzweifelhaft das Universum regiere und Musik
als ihr tonendes Gleichnis bewirke.

Die christliche Weltanschauung, die der Musik in ihrer gottesdienstlichen
Liturgie bekanntlich eine so bedeutende Rolle zuerkannte, dall z. B. der spit-
mittelalterliche «gregorianische Gesang» im Laufe der Jahrhunderte die Ent-
wicklung der mehrstimmigen Musik aufs stdrkste beeinflufite, hat auch das
Bedurfnis anerkannt, Sendboten des Himmels zu den Menschen zu schicken,
um ihnen die Sphiarenmusik als Gotteslob nahe und zu wirklichem Gehorserlebnis
zu bringen. Nicht nur allgemein und begrifflich wurde die «Spharenmusik» in
christlicher Sicht zur «Musik der Engel», sondern in Wort, Bild und Ton, in
«horbarem» musikalischem Kleide schuf die christliche Kunst «Singende und

132



spielende Engel», die sich nicht selten zu ganzen «Engelkonzerten» vereinigten.
Wie heilit es doch im alten geistlichen Volkslied:

Vom Himmel hoch, o Englein, kommt, Kommt ohne Instrumente nit,
kommt, singt und klingt, bringt Lauten, Harfen, Geigen mit,
kommt, pfeift und trombt, laBBt horen euer Stimmen viel,
von Jesus singt und Maria. mit Orgel und mit Saitenspiel.

Und der gemiitvolle norddeutsche Dichter Matthias Claudius (1740—1815)
sagte einmal: Musik, o ja, Musik ist eine herrliche Sach’; auch die heiligen
Engel im Himmel sind Freunde davon, ich habe sie mehr als einmal auf Schil-
dereien blasen sehen, und die Musik ist lieblich zu horen und hat wirkliche
Gewalt aufs Herz!

So vermitteln die Engel mit ihrem Singen und Spielen, mit ihren Konzerten
den Menschen zugleich die himmlische Schonheit der Musik selbst, am bewe-
gendsten vielleicht, wenn Christus den Menschen in Menschengestalt erscheint
und geschenkt wird, zur Weihnachtszeit. Der Evangelist Lukas schildert ergrei-
fend, wie «bei dem Engel, der den Hirten die Geburt des Heilands verkiindet,
die Menge der himmlischen Heerscharen war, Gott lobten und sprachen: Ehre
sei Gott in der Hohe und Friede auf Erden und den Menschen ein Wohl-
gefallen». Diese Erscheinung der himmlischen Heerscharen hat die alte christ-
liche Welt nie anders verstanden, als in Verbindung mit Gesang und Musik.
In den geistlichen Spielen in Klostern und Kirchen ist der Chor der Engel auf
erhohter Biihne «im Himmel» aufgestellt, von wo das «Gloria in excelsis Deo»,
aber auch dem Volke verstindliche Krippen- und Weihnachtslieder erklangen.
Ueber die Bedeutung der Musik der Engel orientiert sehr ausfithrlich ein
neues Werk von Reinhold Hammerstein «Die Musik der Engel», Untersuchungen
zur Musikanschauung des Mittelalters, Miinchen 1960.

Zu den Musikern kommt das endlose Heer der frommen Maler seit dem aus-
gehenden Mittelalter und bis zur Gegenwart, die nicht mide werden, die
himmlischen Heerscharen auf oder iiber dem Dache des Stalles zu Bethlehem,
die singenden und musizierenden Engel in tausendfacher Variante einzeln
oder in Gruppen, versehen mit allen denkbaren Instrumenten, darzustellen,
und zwar in allen Phasen der Lebensgeschichte des Heilands. So klingt Musik
der Engel bei der Ankunft der drei Konige aus dem Morgenlande, im Tempel
zu Jerusalem, auf der Flucht nach Aegypten, im Zusammenhange mit der
anbetenden oder thronenden Madonna mit dem Kinde, bei der Kronung Mariae
durch Christus, beim Nahen des Heilands am Weltgericht des jiingsten Tages.

Auf diese Weise haben die Maler aller Zeiten, aller Nationen, von England,
Frankreich, Spanien und Portugal tber das deutsche, skandinavische und
italienische Sprachgebiet hinweg bis tief in den europiischen Osten die ganze
Tonkunst ihrer jeweiligen Epoche, das ganze so reiche musikalische Instrumen-
tarium der Jahrhunderte neben dem reinen Gesang aufgeboten, um die Musik
der Engel den Glaubigen sichtbar zu machen. Zugleich haben diese Kiinstler

133



der Musikforschung einen unschitzbaren Dienst geleistet, denn die Wissenschaft
von der bildlichen Musikdarstellung («Musikikonographie») wire gerade ohne
die Maler der Engelmusik und das von ihnen tiberlieferte Material an Musik-
instrumenten gar nicht moglich geworden.

Und die Musiker, die Komponisten? Auch sie gestalteten immer wieder den
abstrakten Gedanken der Engelmusik auf die verschiedenste Weise zu wirk-
lichen Kliangen in ihren Werken, in zahllosen Motetten, Messeabschnitten,
geistlichen Konzerten, Kantaten usw. Mit der rasch wachsenden Verbreitung
vokaler, instrumentaler, konzertanter Stile blithte auch die «Spezialitdt» der
musikalischen Engelkonzerte auf, besonders in Verbindung mit der Weihnachts-
historie.

Zéahlen zu den edelsten und bekanntesten Engelkonzerten bildlicher Art aus
dem 15. Jahrhundert der Engelchor im Paradies von Fra Angelico, diejenigen
von van Eyck, von Lochner, das grole, doppelchorige Engelkonzert des Meisters
des Marienlebens, die musizierende Engelschar von Boccati, aus dem 16. jahr-
hundert die Darstellungen von Cornelisz, Maria mit dem Kinde, eines unbe-
kannten Meisters um 1510, so ist das vielleicht schonste Engelkonzert dieses
Jahrhunderts auf dem berithmten Isenheimer Altar von Matthias Grinewald in
Colmar zu finden (vgl. das hubsche Biandchen «Musizierende Engel» mit einer
Einfihrung von Max F. Schneider, Amerbach-Bildbandchen Nr. 12, Basel 1947).
Kein Geringerer als Paul Hindemith hat in seiner Griinewald-Oper «Mathis
der Maler», die in Ziirich 1938 am dortigen Stadttheater uraufgefiihrt wurde,
dieses Engelkonzert in Toéne umgesetzt und, vor Vollendung der Oper selbst,
als ersten Abschnitt der aus reinen Orchesterstiicken dieses Bithnenwerks schon
1934 zusammengesetzten Sinfonie «Mathis der Maler» verwendet. Der Kompo-
nist hat hier absolute und programmatische Musik in bemerkenswerte engste
Verbindung gebracht. «Absolut» ist das «Engelkonzert» dieser Sinfonie, weil
es mit duftigstem kontrapunktischem Geflecht das alte geistliche Volkslied
«Es sungen drei Engel ein siillen Gesang» umgibt, «programmatisch», weil
das Engelkonzert des Isenheimer Altars die unmittelbare inspiratorische Grund-
lage zu dem Satz abgab (vgl. den «Konzertfiihrer» von Hans Renner, Stuttgart

1952, Abschnitt: Hindemith).

Eines der vokalen (wenn auch vom Orchester begleiteten) Gegenstiicke zu
Hindemiths rein instrumentalem Engelkonzert aus hochbarocker Zeit ist der
weltberithmt gewordene «Halleluja»-Chor aus G. F. Héandels Oratorium «Der
Messias» von 1742. Standig ertont in den Stimmen und im Orchester, vielfach
als motivische «Girlande» zu den tragenden Melodien, fugierten Entwicklungen
und choralméfigen Akkordfolgen das viertonige «Halleluja»-Motiv, das sinn-
bildlich im ganzen musikalischen Raum, in der Héhe und in der Tiefe ertont
und ihn im symbolischen Sinn ausfillt; so entsteht mit musikalischen Mitteln
eine grofartige «Weltraum»-Empfindung, die ihr philosophisches Seitenstiick
in den ebenfalls beriihmt gewordenen Thesen des groflen deutschen Philo-

sophen G. W. Leibniz (1646—1716) findet. Leibniz strebte nach Vereinigung

134



des Verschiedenen, nach «Harmonie», vor allem auf religicsem und philoso-
phischem Gebiete. Alle lebendigen Krafte und Bestandteile der Materie sind
von Gott von Anfang an als in innerer Harmonie untereinander stehend gewollt
und geschaffen worden; das nennt Leibniz die «préstabilierte (d. h. die von
vornherein aufgestellte und wirksame) Harmonie», zu der, wie alles, auch die
Welt der Tone gehort. Grolle Barockkomponisten wie Bach und Héandel haben
sich in ihren kontrapunktischen Werken, besonders in ihren Fugen, gewisser-
malen unbewulit dieser Auffassung von der pristabilierten Harmonie ange-
schlossen; die Themen ihrer Fugen und deren Kontrapunkte bewegen sich im
musikalischen Raume so, wie wenn der Schopfer aller Dinge ihren Lauf von
Anfang an bestimmt hétte, mit dem Zwecke, dal} alle Stimmen zu einer grofien
inneren Harmonie beitragen. Diese Auffassung ist auch fiir den heutigen
Horer ein Mittel, den alten Kontrapunkt nicht einfach als eine Verstandes-
konstruktion, sondern eben als ein Symbol hcherer Krafte zu erfassen.

So wollen wir denn, das ist unser aufrichtiger Wunsch zum Jahresbeginn
1964, Musik als Ausdruck und Sinnbild hcherer, gottlicher Kréfte zu erfassen,
zu gestalten, zu erleben und zu vermitteln immer wieder versuchen. Das ist
nicht leicht und nicht jedermann mag es gelingen, so weit zu kommen wie der
grofie Sebastian Bach, der voller Ueberzeugung einmal aussagen durfte:
« ...und soll aller Musik anders nicht, als nur zu Gottes Ehre und Recreation
des Gemiiths seyn», wobei Bach selbst auch die weltliche Musik (die er eben-
falls in hohem Malle pflegte) in dieses Gesetz mit einbezog. Das mag uns allen
ein Ansporn sein, immer wieder Musik, Musikausiibung, Musikgestaltung unter
einen hoheren Gesichtspunkt zu stellen. Das ist ja auch das letzte Ziel des
Fidgenossischen Orchesterverbandes!

In diesem Sinne wiinschen die Unterzeichneten allen Sektionen und Sektions-
mitgliedern ein gliickliches Jahr 1964 und mochten zugleich dem Dank gegen-
tiber allen Forderern der Bestrebungen des EOV, insbesondere den eidgenossi-
schen, kantonalen und kommunalen Instanzen und Behorden, aufrichtigen
Ausdruck geben.

Zirich, Bern und Zug, Anfang Januar 1964

Fiir den Zentralvorstand: Walter Aus der Au, Zentralprasident
Fiir die Musikkommission: Dr. Ed. M. Fallet-Castelberg, Prasident
Fiir die «Sinfonia»: Prof. Dr. A.-I. Cherbuliez, Redaktor

Fir den Verlag der «Sinfonia»: Joseph Kiindig, Buchdruckerei

M usique des sphéres -M usique des anges
Quelques réflexions a loccasion du Nouvel-An 1964

Au début des années 1958 et 1959, nous avons parlé des réussites sensation-
nelles dans le domaine de 'aviation cosmonautique, et de ce que pouvait nous

135



dire, malgré ce regard soudain vers I'espace infini, la musique, produit de nos
plus intimes émotions humaines. En 1960, nous discutions brievement I'impor-
tante loi de la formule cadentielle (Tonique, Sous-Dominante, Dominante,
Tonique) permettant un regard vers lintérieur de l'oeuvre d’art musicale
classique et romantique; pour le début de 1961 et de 1962 il fut question de
I'importance de nos sections dans I'ensemble des activités de la Société fédérale
des orchestres et de celle de notre Bibliothéque centrale. Pour 1963 enfin, il
nous tint a coeur de mettre en rapport I'alerte dramatique de la guerre atomique
menacante a la suite de la crise cubaine, vécue par le rédacteur de «Sinfonia»
en octobre 1962 a New York, avec le pouvoir consolateur de la musique.

De quoi parler au début de 19647 En poursuivant ce genre d’association
d’idées, pratiquées depuis quelques années, il aurait été logique de faire allusion
a la tragédie criminelle anéantissant la vie d’un chef d’état, jeune, intrépide,
adonné a la pensée de la liberté et de la paix, tragédie absurde vis-a-vis des
projets grandioses d’atterrir sur la lune — cela est une lecon terrible pour
comprendre que, en fin de compte, cest I'esprit qui régne et doit régner et que
I’lhomme n’est intelligible qu’en relation avec le cosmos, le principe divin.

(C’est précisément cette révélation qui a préoccupé, depuis les temps les plus
éloignés de I'’humanité, les esprits les plus sages et les plus croyants. Tres tot
la conviction d’une «Harmonie de 'univers» s’est établie, se trouvant en étroite
parenté avec certaines lois de la musique humaine. L’Harmonie des spheres,
théorie musico-cosmique développée surtout dans les grandes cultures de 'ancien
Orient, fut introduite en Grece antique au Vlle siecle av. J.-C. Des correspon-
dances entre les cordes en vibration et les planétes (qui, elles, se trouvent
également en vibration perpétuelle) furent établies d’une fagon fort concrete:
le si grave correspond a Saturne, le fa a Jupiter, le sol a Mars, le la au Soleil,
etc.

Le moyen age chrétien a continué de sa facon et en le transformant selon
son propre dogme, ce concept de I'interrelation entre I"astronomie et la musique
d’une part, et des sons musicaux et 'ame humaine d’autre part. Boéce, un savant
romain du Ve siecle, établit cette explication tripartite de la musique qui
subsiste jusqu’a I’époque de le renaissance: «musica mundana», la musique
«mondiale» produite par le mécanisme de I'univers et les mouvements des astres,
musique que ’homme ne peut percevoir avec I'ouie, mais deviner par son esprit;
«musica humana», la musique «humaine» qui est, d’'une part, due a 'harmonie
que Dieu a établie entre ’ame, 'esprit et le corps de 'homme (et dont une des
réalisations possibles est la danse, surtout la danse rituelle et sacrée) et,
d’autre part, «compréhensible a quiconque descend en soi-méme» (sans étre
perceptible par I'ouie humaine!); enfin «musica instrumentalis», la musique
«instrumentale», produite par les «instruments» dont 'homme lui-méme dispose
(sa voix et les instruments de musique proprement dits qu’il construit de ses
propres mains) — et c’est cette derniére catégorie de musique qui, seule, peut
étre saisie par nos facultés auditives!

136



L’astronome allemand Kepler (mort en 1630) a soutenu, dans son fameux
ouvrage «Harmonices mundi», que la méme loi universelle regle le monde
sensible et le mouvement des sons et, de ce fait, la musique. Il établit, par
conséquent, ’analogie des rapports harmoniques de la musique et de ceux de
I’astronomie. Cette pensée se trouve généralisée par les theses philosophiques et
religieuses du grand philosophe Leibniz (décédé en 1716) qui, entre autres,
est convaincu que toutes les forces vives régissant les organismes vivants et la
matiere, jusqu’aux mouvements des astres, se trouvent dans une harmonie
«préétablie» par Dieu.

Ces considérations continuent a préoccuper certains esprits au cours des
siecles suivants. Albert von Thimus les a repris de facon profonde et savante
dans sa «Symbolique harmonicale» vers 1870, Hans Kayser en reparle dans
ses traités sur «Le son du monde», sur «lLa science harmonicale» entre 1920
et 1950. N'oublions pas, d’ailleurs, que Paul Hindemith, mort inopinément a
la fin du mois de décembre 1963 et que Darius Milhaud appela, a cette occasion
triste, spontanément le plus grand compositeur allemand depuis Richard
Strauss, s’est tellement indentifié avec les theses de Kepler qu’il a entrepris a
écrire en 1958 un grand opéra dont Kepler est le héros et auquel il donna le
titre significatif «L’Harmonie du monde»!

Et que dire des innombrables poétes, peintres et sculpteurs qui ont glorifié
de la facon la plus diverse l'idée chrétienne que cette «musica mundana» est
transmise a I’humanité par les anges qui, individuellement, en petits ou en
grands groupes, chantent la louange de Dieu, ne la chantent pas seulement, mais
la réalisent aussi en jouant de tous les instruments imaginables que 'époque
respective connut? Citons les admirables miniatures et sculptures du moyen
age (cathédrale de Chartres, Baptistére de Parme, cathédrale de Reims), les
tableaux italiens de S. Croce a Florence, les anges musiciens de la cathédrale
d’Exeter, tous au XIVe siecle, aux XVe et XVle siecles ceux des fréres van
Eyck, de Hans Memling, a S. Francesco a Rimini, de Botticelli, Fra Angelico,
le concert d’anges de Sassetta a Sienne, les anges de Girolamo dai Libri
(Vérone), et surtout 'admirable autel d’Isenheim a Colmar, di au peintre
Mathis. Et s’est encore Hindemith qui mit «en musique» ce fameux concert
d’anges dans la symphonie «Mathis le peintre» qui groupe trois morceaux
instrumentaux de son opéra «Mathis le peintre» de 1938; dans cette symphonie
a trois mouvements, le «Concert des anges» forme le premier mouvement,
entourant d’un filigrane contrapontique des plus délicats un vieux chant
religieux populaire. C’est surtout la cantate concertante des XVIle et XVIlle
siecles qui a donné lieu, en [Italie, en France, en Allemagne, a de nombreux
«concerts d’anges».

(C’est dans le sens de ces considérations que nous voudrions exprimer pour
le début de 1964 le désir que, de plus en plus, la musique et la pratique
musicale puissent étre congues comme une expression symbolique de pouvoirs

137



divins, de I'’harmonie universelle a laquelle, dans son for intérieur, chaque
homme honnéte aspire.

En faisant ainsi-ce qui est aussi conforme a I’idéal que la Société fédérale
des Orchestres s’est donné dans ses statuts — les soussignés transmettent a
toutes les sections, aux membres de section leurs voeux les plus sincéres pour
1964, en remerciant tous ceux qui ont bien voulu soutenir les efforts de la
S, F. O., notamment les autorités fédérales, cantonales et communales.

Zurich, Berne, Zoug, au début de janvier 1964

Pour le Comité central: Walter Aus der Au, président central

Pour la Commission de musique: Ed. M. Fallet-Castelberg, président
Pour la «Sinfonia»: Ant.-El. Cherbuliez, rédacteur

L’éditeur de «Sinfonia»: Joseph Kiindig, Imprimerie

Richard Wagner und Giuseppe Verdi als Meister der

Orchestration (Fortsetzung)

(anldBblich der 150. Wiederkehr der Geburt beider Komponisten)

Rheingold (1869): Das orchestrale Vorspiel ist deswegen bemerkenswert,
weil es walnend seiner ganzen Ausdehnung (140 Takte) stindig ein und
denselben Es-dur-Akkord blmgt der in dlesem Falle fir Wagner das tonende
Symbol des groflen Stroms ist! Was sich also dndert, ist nlcht die Harmonie,
auch nicht die Melodie, denn von einer melodischen Fithrung kann man hier
nur bedingt sprechen, sondern der klanglich-dynamische Aufbau, der das
Fluten und Wogen, das Rauschen und Klingen der Wassermassen in der griin-
blauen Tiefe des Rhems schildert. Das Tonoewebe entfaltet sich ganz in der
Tiefe (wo das Gold der Nibelungen versteckt ist) und steigt allmdhlich zur
Hohe des Wasserspiegels. Melsterhch sind, von den Kontrabéssen angefangen,
tiber Fagotte, Horner, Violoncelli, Violinen, Holz und Blech schlielllich alle
Instrumentengruppen in dieses sich steigernde Wogen und Stromen einbezogen.

Orchestral eindrucksvoll und ganz neuartig ist die Fahrt des bosen Zwerges
Alberich in die Tiefe des Stromes, nachdem er das Gold an sich gerissen hat.
Violinfiguren rauschen, verschiedene wichtige Motive werden verarbeitet (Ent-
sagungsmotiv in Hornern und Englisch Horn, Walhallmotiv in Tuben und
Posaunen).

In der 4. Szene wird der gefesselte Alberich von den Gottern zur Uebergabe
des geraubten Goldes gezwungen. Bei dieser Gelegenheit entfaltet das «Nibe-
lungen»-Orchester zum ersten Male seine ganze Pracht, zugleich den Hohepunkt
der ganzen Rheingoldmusik bildend, wobei zunichst dunkle, doch kraftvolle

138



	Musik der Sphären - Musik der Engel : zum Jahresbeginn 1964 = Musique des sphères - Musique des anges : quelques réflexions à l'occasion du Nouvel-an 1964

