
Zeitschrift: Sinfonia : offizielles Organ des Eidgenössischen Orchesterverband =
organe officiel de la Société fédérale des orchestres

Herausgeber: Eidgenössischer Orchesterverband

Band: 8 (1947)

Heft: 9-11

Artikel: Die Musik im Leben der Völker

Autor: Radloff, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-955785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-955785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


stachen», das Trommeln, von den Italienern übernommen, möglich ist es

jedoch, daß dieses Kriegsinstrument bereits zur Zeit der Kreuzzüge heimisch
wurde. Für Bern ist die Trommel schon 1350 belegt. Der Dudelsack als
englisch-schottisches Instrument ist wohl durch Söldner dieser Nationalitäten

nach Italien gekommen und von da von den Eidgenossen übernommen
worden. Wir sehen diese Instrumente mehrmals in den schweizerischen Bilder-
chronike.n wiedergegeben. Zu Anfang des IG. Jahrhunderts scheint der
Dudelsack nicht mehr verwendet worden zu sein. Das Ne'ckerlein erlitt das

gleiche Schicksal. Es wurde mit einem Brustriemen über dem Bauch
befestigt, mit dem Zargen am Leib, und gewöhnlich einseitig mit zwei Schlegeln

bearbeitet. Wir treffen diese schmalen Trommeln mit der hohen Tragart
in der Schweiz bis zu Ende des 15. Jahrhunderts, dann verschwanden sie und
machten der großen, hohen und weiten, am Bändel ier getragenen Trommel
Platz, die sich bis heute erhalten hat. Das Verschwinden der beiden obge-
nannten Instrumente dürfte damit zu erklären sein, daß sowohl die kleine
Trommel wie der Dudelsack bei der damals aufgekommenen Taktik des Gevierthaufens

nicht mehr genügende Tonstärke aufwiesen, erstere wurde durch ein
weithin tönendes Instrument ersetzt, der Dudelsack jedoch zugunsten der
größeren und lautstärkeren Querpfeife aufgegeben.

E. A. Geßler.

Die Musik im Leben der Völker

So mannigfache Arten der Geschichtsbetrachtung und Geschichtsschreibung

es gegeben hat und gibt, jede hat irgendwie ihre Berechtigung, sofern
sie imstande ist, den Geist der Zeit, die sie darstellt, dem Leser nahezubringen.
Dieser Zeitgeist aber, auf dessen Wiederentwicklung und A,nschaulichmachung
es unter allen Umständen ankommt, ist einer kostbaren Biütenknospe
vergleichbar, die man — losgelöst von ihrem zeitbedingten, natürlichen
Wachstumsbereich — lange beobachten und pflegen muß, ehe sie sich öffnet. und
ihr Inneres erschließt. Vor allem läßt sich der Zeitgeist niemals aus den
politischen Tatsachen allein bestimmen. Das Leben der Völker wie (tes

Einzelnen war zu allen Zeiten unendlich reicher, größer, mannigfaltiger, als es

sich in dem verhältnismäßig engen Rahmen der politischen Geschichte
widerspiegelt. Anderseits kann nicht geleugnet werden, daß die politische
Geschichte immer eine überragende Stellung wird einnehmen müssen, weil
die politischen Ereignisse bis auf den heutigen Tag doch stets den stärksten
Einfluß auf das kulturelle und wirtschaftliche Leben der beteiligten Völker
gehabt haben. Aber für die Erfassung dessen, was man Zeitgeist nennt, ist
doch auch die umgekehrte Beziehung von größter Bedeutung: Inwiefern
haben kulturelle und wirtschaftliche Faktoren die politische Entwicklung
beeinflußt?

So ist es denn auch durchaus üblich, die Wirtschaftsformen der Zeit jn
historischen Darstellungen zu berücksichtigen und ihre Wechselwirkung mit

113



den treibenden Kräften des politischen Lebens wenigstens anzudeuten. Auch
die Literatur als Sprache gewordener Geist pflegt besonders in den Epochen,
in denen sich ihr unmittelbarer und starker Einfluß auf die politische
Entwicklung aufdrängt,, von. den meisten Geschichtswerken berücksichtigt zu
werden. Nur die Musik nimmt in der Geschichtsschreibung eine Sonderstellung,

ich möchte fast-sagen eine untergeordnete Stellung ein, obwohl sie durchaus

nicht immer eine bloß ornamentale Rolle im politischen und Kulturleben
der Völker gespielt hat. Gewiß werden in fast allen Geschichtswerken, die
überhaupt Kulturgeschichtliches berücksichtigen, die Tonsetzer aufgeführt,
deren Werke heute noch leben. Von ihnen wird dann mitgeteilt, wie sie von
der Musikgeschichte klassifiziert worden sind. Von der Bedeutung aber,
die Musik, musikalisches Leben oder einzelne Werke auf die Kultur einer Zeit
oder àuf d'as geheimnisvolle Walten, der Kräfte, die wir unter dem Begriff
«Politik» subsumieren, gehabt haben, davon hören wir so gut wie gar nichts.

ES mag das zum Teil daran liegen, daß auf dem Gebiet der Musik mehr
als auf anderen mit einer bestimmten Art der Veranlagung gerechnet werden

muß, daß das Musikalische an sich der intellektuellen oder begrifflichen
Erfassung recht wenig zugänglich ist. Aber der Hauptgrund für die Rand-
stellung, die man der Musik im Völkergeschehen zuweist, ist doch wohl der:
die Musik wird vielfach nur betrachtet als eine für sich bestehende Kunst,
die dem Innenleben des dafür Begabten etwas zu geben habe, im übrigen
aber für die Gesamtschau einer Epoche nur unwesentlich sei, wenn nicht gar
die im 18. Jahrhundert weitverbreitete Meinung vertreten wird, Musik sei

lediglich eine Kunst des Vergnügens und der Unterhaltung. Und auf den

ersten Blick scheint auch die Musik für das Gebiet der Politik ziemlich
bedeutungslos zu sein.

Erst hei näherem Zusehen vermag man zu erkennen, daß die Musik in
früheren Zeiten einen mitbestimmenden Faktor staatlichen Lebens und
staatlicher Organisation dargestellt hat. Daß die altgriechische Kultur zum
Beispiel ganz von Musik durchtränkt war, ist eine anerkannte Tatsache, die

zu ihrer Erhärtung nur des Hinweises auf Phytagoras und Plato bedarf.
Pythagoras stellte als Prinzip aller Weltordnung ein harmonisches Zahlensystem

auf. Plato stellt die Tonkunst über alle anderen Künste und sieht sie
als Grundlage alles sittlichen Lebens und aller Bildung an. Die Platonische

Auffassung ist für das Mittelalter maßgebend geblieben und nur ins
Christlich-Religiöse übertragen werden. Die Musik war seit dem Aufkommen
des Christentums zunächst das einzige Kunstmittel, das zur Ausschmückung
des Gottesdienstes herangezogen wurde. Der Gregorianische Gesang hat bis
auf die Gegenwart eine wesentliche Bedeutung für die katholische Kirche.
Die frommen Hymnen waren das wirksamste Propagandamittel für den neuen
Glauben. Nach der Ansicht des Thomas von Aquino soll die Musik zur
Verdichtung und Stärkung der religiösen Gefühle herangezogen werden. Auch
die protestantischen Kirchen, Lutheraner und Calvinisten. haben die Bedeutung

von Kirchengesängen für die Schaffung einer inneren Disposition bei den

Gläubigen zur Aufnahme des Wortes im Sinne eines Sursum corda wohl er-

114



kannt und benutzt. Hauptsächlich durch die Reformation wurde der Eingang
der Instrumentalmusik in die Kirchenmusik beschleunigt, in der sie im,
Mittelalter verpönt war. Mit den Kantoreien an den großen Kirchen erhielten
in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts die größeren Städte ihre
Stadtpfeifereien, häufig sehr bescheidene Instrumentalmusikchöre, die Sonn- und
Festtags in den katholischen Kirchen in der Messe, in den protestantischen,
bei der in die Liturgie eingelegten Kirchenmusik mitwirken mußten.

Für Ordnung und Einrichtung mittelalterlicher Staaten waren die
kirchlichen Institutionen von grundlegender Bedeutung. Kirchliches und staatliches

Leben sind im Mittelalter innig miteinander verknüpft, und die Maßnahmen

für das eine mußten auch im anderen wirksam werden. Auf dem Gedanken,

daß die staatliche Ordnung ein Abbild des himmlichen Urbildes zu sein
habe, ist ja auch Piatos Lehre vom Staat aufgebaut. Die Grundanschauung war:
Wie alle natürlichen Kräfte nach ganz bestimmten göttlichen Gesetzen sich
richten müssen, wollen sie sich nicht in ihren Lebensäußerungen beeinträchtigen,

so kann auch im Staate und innerhalb der Staaten ohne harmonische
Gesetzmäßigkeit nichts Ersprießliches geschehen.

Bei dieser- Wertschätzung harmonischer Gesetzmäßigkeit in den Staatsgedanken

des Altertums und des Mittelalters kann es nicht wundernehmen,
daß der Musik als der Kunst der Harmonie eine große Bedeutung beigelegt
wurde. Man nannte die Musik eine angewandte Philosophie. Auch Schopenhauer

sieht bekanntlich in der Musik die vollendetste Kunst, weil sie ein
unmittelbares Abbild des Urwillens gebe. Staatsmänner des Mittelalters legten

deshalb der Musik auch für die politische Praxis außerordentliche
Bedeutung bei. Als Chlodwig das Frankenréich gründete, war eine seiner ersten
Regierungshandlungen, sich von dem Ostgotenkönig Theoderich einen Musiker
auszubitten, der die Musik in seinem Reiche einrichten sollte. Bei dieser
Bitte Chlodwigs wird ausgeführt, wie die Kunst der Töne die Macht sei, die
alle Welt bewegen und (ohne deren Harmonie kein Staat und auch die Welt
nicht bestehen könne. Pippins des Jüngeren und Karls des Großen Verhandlungen

mit dem Byzantinischen Reiche sind begleitet von einem Austausch
von Musikinstrumenten. Daß wir die Orgel heute im Abendlande in ihrer großen

Bedeutung für die musikalische Ausgestaltung des Gottesdienstes haben,
geht auf diese Vorgänge zurück.

Aber auch in spätem Zeiten sehen wir, wi'e musikalische Beziehungen
sich in der Geschichte der Staaten widerspiegeln. So hat der Minnesang bei
allen an den Kreuzzügen beteiligten Staaten völkerverbindend gewirkt, weil
in der Musik ein wesentlicher Teil der Volksseele zum Ausdruck kommt.

In der Renaissance kommt die Macht der Musik zu vollster Bedeutung. Die
glänzenden Höfe der Medicäer zu Florenz und der Este zu Ferrara sind ohne
Gesang und Saitenspiel als Ausdruck wiedererwachter Lebenslust und
Diesseitsbejahung gar nicht zu denken. Die Kunstform der Oper, die so oft in
den Dienst der Politik gestellt wurde, ist eine Frucht jener Renaissance-

bestrebungen. Man erkannte hier in der Musik ein ausgezeichnetes
Hilfsmittel, die psychologischen Prozesse, die der Handlung im Drama vorausgehen,

115



zu versinnlichen'. Und wie für das Drama historische und politische Stoffe als

Haupt- und Staatsaktionen bevorzugt werden, so auch in1 der Oper. Hinzu
kommt, daß die Oper für politische Repräsentation durch die begeisternde
und erregende Wirkung de'r Musik und die in ihr gegebene Möglichkeit der

Entfaltung szenischen Prunkes überaus geeignet war. In der zweiten Hälfte
des 17. Jahrhunderts schon wurden die deutschen Höfe durch die wächsenden

Anforderungen der italienischen Prunkoper zur Errichtung großer Opernhäuser

genötigt. Deutsche Schauspieler aber fanden im Gegensatz zu Musikern
und Sängern damals noch keine bleibende Stätte an den Höfen.

In den Anmalen der Operngeschichte haben wir den interessanten Fall,
daß eine Stadt wie Paris anhaltend für und wider einen großen Tondichter
Partei nimmt und daß dieser Kampf zwischen dem deutschen Opernkompo-
nisten Gluck, dem Reformator der Oper, und den Piccinisten, den Anhängern
des bedeutenden italienischen Komponisten Nicolas Piccini, ein starkes Maß

politischer Erregung erzeugt. Diese Kämpfe gleichen, denen, die um Richard
Wagners Musikdramen geführt Wiarden. Es ist nicht zu verkennen, welche
politische Bedeutung ein Richard Wagner vom letzten Drittel des 19.

Jahrhunderts bis auf das Dritte Reich gehabt hat. Allein die Erstaufführung des

«Tannhäuser» im März 1861. in Paris wurde ein politischer und Gesellschaftsskandal

erste'' Ordnung im zweiten Kaiserreich.
Welche weittragende Wirkung die Musik für politische Bewegungen und

innerhalb s'olcher haben kann, zeigt in der neueren Geschichte die große
französische Revolution. Das Pariser «Journal» vom 22. November 1793 stellte
die These auf: «Keine Republik ohne Nationalfeste, und kein Nationalfest
ohne Musik.» Man feierte die Siege der Armee, man brachte die Ueberrest.e
großer Männer in feierlichem Zuge nach dem Pantheon, man erfand eigene
Feste zu Ehren neuer Gottheiten und Gedenktage der Revolution wurden mit
besonderem Pomp begangen. Vor allem verlangten diese Feste eine prunkvolle,

imposante Musik, damit die Volksmenge auch etwas davon hatte. Und
da sie sich meistens im Freien abspielten, so war mit einem Streichorchester
keine Wirkung zu erzielen. Auf Lafayettes Antrag war für diese Aufgaben
ein Orchester aus 45 Militärmusikern verschiedener Regimenter unter
Leitung eines jungen Rechnungsbeamten Bernard Sarette gegründet worden,
das allmählich qualitativ wie quantitativ mit seinen immer größer werdenden

Aufgaben wuchs.
Die neue Musik setzte starke Nerven voraus und trainierte die

Trommelfelle. Sie mußte dynamisch und rhythmisch so beschaffen sein, daß sie auf
Menschenmassen stimulierend einwirken konnte. Eines der ersten Tonwerke
der neuen Art und zugleich das bis heute lebendig gebliebene war die «Hymne

de Marseillaise», kurzweg Marseillaise genannt. Von einem Ingenieuroffizier
Rouget, de l'Isle gedichtet und komponiert, wurde sie erst von François
Joseph Gossec durch sein Arrangement für großen Chor und Blasorchester (in
seiner Oper «La reprise de Toulon») zu ihrer starken und mitreißenden
Wirkung gebracht. Robespierre machte bekanntlich dem Vernunftkultus ein Ende
und ließ durch de" Konvent das Dasein eines höchsten Wesens (Etre suprême)

116



anerkennen, dessen Fest er als Oberpriester leitete. Dem gleichen François
Gossec hat Robespierre die musikalische Ausgestaltung dieses Festies übertragen.

Allein zweihundert Tamboure wirkten in dem hiebei verwendeten
Riesenorchester mit. Das ganze Volk sang die Marsaillaise mit, die schon vorher

in allen 48 Sektionen von Paris den Bürgern eingeübt worden war. Die
letzte Strophe wurde von Artilleriefeuer begleitet. Die Volksmassen belebten

sich, wurden erregt, begeistert, trunken unter dem Zaubereinfluß des

Orchesterklanges und des gemeinsamen Gesanges. Die Marseillaise wurde
auch der Ausgangspunkt für eine größere Zahl v;on Armeemärschen. Sie

begleitete die französischen Heere auf all ihren Kriegszügen, und Ktopstock
hatte nicht unrecht, wenn er ihrem Verfasser zurief: «Unmensch, Barbar, wie
viele Tausende meiner Brüder hast Du erschlagen !» Aehnliche Hymnen (im
ganzen vierzehn), wenn auch keine von der Wirkung der Marseillaise, hat Gossec

in Musik gesetzt. Es fehlte aber auch sonst nicht an Komponisten, die
für den Bedarf der Revolution schrieben.

Der politische Einfluß dieser Musik kann gar nicht überschätzt werden.
Umgekehrt entstand durch die politischen Wirkungen, die man erstrebte und
erreichte, eine ganz neuartige Musik: militärisch-glänzend, pomphaft-prun-
kend, ins Massige gehend, mit starker Betonung der Blas- und besonders der
Blech- und Schlaginstrumente. Die Massenwirkung unter freiem Himmel war
von vorneherein von der fast ausschließlichen Anwendung recht lauter
Musikinstrumente abhängig. Da aber die bisher gebräuchlichen Instrumente nicht
ausreichen wollten, so erfand Sarette neue. Dem alten Militärorchester fügte
er zunächst den Tamtam und die große Trommel hinzu. Dann kam er, anr
g'eregt durch die Darstellung von Instrumenten auf der Trajansäule in Rom,
auf die Jdee, die altrömische Bucoina und den Lituus nachbilden zu lassen.
Damit entstanden mächtige Blechblasinstrumente von bis dahin unerhört starkem

Klang, die auch in eine bis dahin unerreichbare Tiefe hinabsteigen konnten.

Seitdem haben wir die. Baßtuba und andere, heute überall gebräuchliche
Instrumente. Das alles führte zu einer ganz neuen Art von Orchester: Das
moderne Militär,orchester war erstanden. Und die Zusammensetzung dieses Militär.
Orchesters wirkte allmählich weiter auf die Orchester des Theaters und des
Konzertsaales. Sic alle wurden massiger, klangstärker, färben- und kontrastreicher.

Aus unmittelbarem Erleben heraus kannte Napoleon die Wirkungen der
durch die Kräfte der Revolution geschaffene Musik. Konnte die Musik die

Gemüter von Volksmassen so heftig erregen, konnte isie ganze Armeen von
Menschen in Begeisterung versetzen unci bis zur Todesverachtung berauschen,
dann — so schloß der große Cäsar und zukünftige Imperator mundi — konnte

er sie für seine politischen Pläne nutzbar machen. Mit kühler Berechnung
hat er das getan und war vor allem auch rastlos bemüht. Paris zum musikalischen

Mittelpunkt der Welt zu machen. Die Musik, insbesondere die dramatische,

sollte von hier aus den Völkermasse'n, ihnen selbst unbewußt,
Sympathien und Antipathien gleichsam suggerieren. Wie er nach seinen Siegen
die Museen und Bibliotheken ganz Europas plünderte, um die besten Schätze

von Kunst und Wissenschaft in Paris aufzuhäufen, so entführte er den Fiir-

117



sten auch ihre besten Musiker. Unci wie er es gewünscht, wurde Paris
das musikalische Zentrum und blieb es auch, als nach den Schrecken des

Jahres 1812 die Napoleonische Herrschaft ins Wanken geriet und nach den
Befreiungskriegen gänzlich zusammenbrach. Die große Oper von Paris war
noch in den Zwanziger- und Dreißigerjahren des 19. Jahrhunderts der Brennpunkt

des musikalischen Europa. Und die Oper selbst strömte seit Napoleons

Tagen einen heroisch-politischen Geist aus, für den die Muse Gasparo
Spontinis — grandios, pomphaft, ein Sinnbild der französischen großen Armee
und der gloire des Kaisers — charakteristisch war. Wie sehr dieser politische
Geist nachwirkte, das bewies die Oper, als am 25. August 1830 in Brüssel
Aubers revolutionäre «Stumme von Portici» das Vorbild und das Signal zu
einem Volksaufstand wurde, der schließlich die politische Sonderung Belgiens
und Hollands herbeigeführt hat.

Die elementare reflektorische Wirkung der Musik zeigt sich immer da am
stärksten, wo der Boden für die Begeisterung von Massen durch ein anregendes
Moment vorbereitet ist. Der Musikhistoriker Gustav Ernest erlebte im Jahre
1893 bei einem Sonntaghachmittagskonzert auf dem Markusplatz in Venedig,
wie ein Mann die Musik unterbrach und in flammenden Worten verkündete,
daß in Lyon während eines Streikes italienische Arbeiter von französischen
ermordet worden seien. Kaum hatte er geendet, so begann das Orchester eine
Eantasie über Motive der Verdischen Oper «Sizilianische Vesper» zu spielen.
Der dramatische Höhepunkt dieser Oper ist die Ermordung der verhaßten
Franzosen durch die Sizilianer in Palermo im Jahre 1282. «Totenstille trat ein.
Jeder schien die Musik, jeder ihre Bedeutung zu kennen. Wie gebannt lauschte
alles. Dann aber, während eines lang ausgedehnten Crescendos, war es, als
ob ein dumpf grollendes Murren aus den dichtgeballten Scharen aufsteige,
und wie die Musik sich mehr und mehr steigerte, wuchs es zu immer größerer
Macht an, bis es in dem Augenblick, als sie ihren Gipfel erreicht hatte, zu
einem Aufschrei von geradezu elementarer Gewalt wurde. Und dann setzte sich
die ganze Masse zu den Klängen des Garibaldimarsches in Bewegung, hin zum
französischen Konsulat, Bechenschaft zu fordern für den Tod der Brüder.»*)

Die Musik ist eine Sprache der Töne, die die Wortsprache ergänzt und .er¬
setzt. Sie ist gleichsam der Ausdruck der unverfälschten und ungebundenen
Natur. Zu dieser Sprache kehrt die Natur zurück, wenn bei der Empfindung
stärkster Leidenschaft die Wortsprache versagt, die ja eben formuliertes Denken

ist und also auch und in erster Linie den Intellekt neben dem Gefühl in
Anspruch nimmt. Es ist unleugbar, daß die Musik in Verbindung mit dem
sprachlichen Ausdruck diesem ein ihr ursprünglich Eigenes hinzubringt und
dadurch die Gefühlskräfte in hohem Maße steigert.

Dieser Erkenntnis war man sich in bis dahin nicht gekanntem Maße in der
politischen Bewegung des Nationalsozialismus bewußt, an der die Bedeutung

*) Gustav Ernest, «Die italienische Oper», in Richard Sternfeld. «Berühmte
Musiker und ihre Werke» (Berlin 1922, S. 180).

118



der Musik im Leben der Völker in gleichem Maße erkennbar ist wie in der
großen französischen Revolution.

Der Intellekt, auch die durch charakterliche Werte und Tradition gebundene,
aber zur Prüfung von Tatbeständen und Gedankengehalten fähige, dem
Menschen vom Schöpfer zuerteilte Verstandes- und Urteilskraft, war sehr unbeliebt
bei den Schöpfern und Führern des nationalsozialistischen Staates, weil er
ihrem Begriff des «Führerprinzipes» entgegenstand. Der Nationalsozialismus
wollte die Menschen — und das ist wohl der fundamentale Unterschied
gegenüber dem, was man Preußentum nennt — nicht nur zu einem Gehorsam
gegenüber der politischen Führung bringen, sondern zu einem unbedingten
Glauben an die Richtigkeit alles dessen, was die politische Führung tat oder
unterließ. Daß es Zeiten gibt, in denen die politische Führung eines Volkes
unbedingten Gehorsam verlangen muß, kann nicht bestritten werden. Daß
aber nicht nur eine Unterordnung des Willens, sondern auch eine Unterordnung,
der Einsicht der Ueberzeugung verlangt und erwartet wurde, war das Neue,
was der Nationalsozialismus als politisches Faktum brachte und was er übrigens

mit dem Glauben an die «Idee» im Kommunismus gemein hatte. Nun
war von Hause aus kein Volk so ungeeignet zur Durchsetzung dieser Forderung,
wie das deutsche, das seiner stammesmäßigen Zusammensetzung und seiner
historischen Entwicklung nach eher zu einem überspitzten Individualismus als zu

irgend einer Art von Kollektivismus neigt. Erklärt doch ein Heinrich von
Treitschke, der leidenschaftliche Kämpfer für Deutschlands Einheit und nationale
Größe, bereits in seinem 1861 geschriebenen Aufsatz «Die Freiheit»: «Die
politische Freiheit ist nicht, wie die Napoleons sagen, eine Zierde, die man dem
vollendeten Staatsbau wie eine goldene Kuppel aufsetzen mag, sie muß den ganzen

Staat durchdringen und beseelen. Sie ist ein tiefsinniges, umfassendes,
wohlzusammenhängendes System politischer Rechte, das keine Lücke duldet.... Spotte
man nicht allzu dreist über die Grundrechte der neueren Verfassungen. Sie

enthalten mitten unter Phrasen und Torheit die Magna Charta der persönlichen

Freiheit, worauf die moderne Welt nicht wieder verzichten wird.» Und
gerade «der Mittelstand haßt jede offene gewalttätige Tyrannei».

So war es auch nach der sogenannten Machtergreifung Plitlers besonders
der gebildete Mittelstand, der hartnäckig der ihm zugemuteten glaubensmäßigen

Hingabe unter Ausschaltung der eigenen Einsicht widerstrebte. Man
war nicht geneigt, die Freiheit der Persönlichkeitsrechte aufzugeben und sich
dem «Führer» unterzuordnen. Jedenfalls mußte nun jeder Einwand des «Intellekts»

gegen die Unterdrückung der freien Persönlichkeit, gegen Mechanisierung,

Kollektivierung und Nivellierung, mußten alle berechtigten Forderungen
nach freier Bewegung in Glauben und Wissen, in Handel und Wandel
ausgeschaltet und wirkungslos gemacht werden. Dazu dienten die Mittel der
Propaganda und der politischen Schulung». Und bei Anwendung dieser Mittel spielte

die Musik als Stimulans und als Umnebelungsfaktor eine gewaltige Rolle.
Es ist in gutem Sinne selbstverständlich, daß bei jeder vaterländischen Feier

die Musik zur Erbauung und zur Hebung der Gefühlskräfte herangezogen wird.
Es ist aber ein Unterschied, ob mit dem gleichen Mittel ein Zustand herbßi-

119



geführt werden soll, der die Vernunftskräfte lahmlegen und eine homogene
Massenstimmung oder — für unseren Fall richtiger — Massenhypnose erreichen
soll. Das. letztere war im Dritten Reich durchaus der Fall. Auch der politische
Alltag siollte mit einem gläubigen Rauschzustand erfüllt werden, der die
Menschen aus der Realität der Dinge und Zusammenhänge entführte und sie zu

knetbarem Ton in der Hand der «Führer» machte. Es ist nicht Aufgabe dieser
Zeilen, auf die Bedeutung des gesprochenen Wortes in diesem Zusammenhang
zu verweisen. Es war aber der Propagandaführung klar, daß das Wort allein
für die gewünschte Umnebelung der Massen nicht ausreichte. Sie erkannte —
ähnlich wie Napoleon — in der Musik ein wichtiges Hilfsmittel für die
Durchsetzung ihrer politischen Pläne.

Das ganze Volk war ja alsbald in den der Partei .«angeschlossenen»
Verbänden organisatorisch erfaßt worden. Wohlgemerkt, nicht in der Partei selbst,
die eine Elite darstellen sollte. Diesen Verbänden mußte, unabhängig von seiner
[Jeberzeugung, angehören, wer einen Beruf ausüben wollte. Die Aufnahme
in diese Verbände (Arbeitsfront, N. S. Rechtswahrer-Bund, N. S. Aerztebund,
N. S. Lehrer-Bund u.a.) fand meist summarisch statt, d.h. die sogenannten
arischen Mitglieder z. B. der bis 1933 bestehenden Aerztev-erbände wurden
einfach — ohne Dazutun des Einzelnen — vom N. S. Aerztebund übernommen.
In den Ortsgruppen dieser Verbände fanden regelmäßig politische Schulungsabende

unter Leitung eines Parteigenossen statt. Jeder Schulungsabend wurde
mit dem gemeinsamen Gesang der «Lieder der Bewegung» eröffnet und
geschlossen. Im übrigen war der geistige Gehalt dieser «Schulungsabende» in
der Regel dürftig.

Wie seinerzeit bei der Französischen Resolution in allen Sektionen von
Paris die Bürger die Marseillaise «vorüben» mußten, so sollte auch im Dritten
Reich jeder «Arbeiter der Stirn und der Faust» einen gewissen Bestand
nationalsozialistischen Liedgutes zu seinem geistigen Eigentum machen, damit er
in der Lage war, bei den festlichen Anlässen, die als Gedenktage der
nationalsozialistischen Revolution sich zwangsläufig ergaben oder häufig genug nach
dem Grundsatz «panem et cirsenses» künstlich geschaffen wurden, aktiv
mitzuwirken und dadurch den Eindruck der Spontaneität hervorzurufen. Diese
«Lieder der Bewegung waren melodisch und rhythmisch ungemein eingängige
Kompositionen. Wer einmal Gelegenheit hatte, «Volk ans Gewehr!» oder das

Lied der Hitler-Jugend «Heute gehört uns Deutschland» von einer größeren
Menge gesungen zu hören, wird sich kaum der mitreißenden Wirkung, die
— unabhängig von dem Text — rein musikalisch von ihnen ausging, haben
entziehen können, besonders dann nicht, wenn sie von Blasorchestern begleitet
wurden. Solche Blasorchester standen alsbald in großer Zahl zur Verfügung.

Die Heranzüchtung großer Bläsermassen, die auf diese Weise in
verhältnismäßig kurzer Zeit und unter Aufwendung beträchtlicher Mittel (an denen nie
gespart wurde, wenn es sich um Propaganda handelte) zustandekam, hat
selbstverständlich wieder ihre Auswirkungen gehabt, diesmal nicht nur auf die Konzert-

und Theater-Orchester, sondern vor allem auf Rundfunk und Tonfilm.
Tonfilm und vor allem Rundfunk waren ja mit Recht als die Formen einer

120



Kunst- oder Pseudo-Kunst-Uebermittlung erkannt worden, mit deren Hilfe
man die breiten Maßen des Volkes am leichtesten und am wirksamsten
erreichen konnte. Tonfilm und besonders Lautsprecher, Massenveranstaltungen
mit Massenaufmärschen zerstörten mit ihren auf politische Massenwirkungen
ausgerichteten Darbietungen in einem Teil des deutschen Volkes, hoffentlich
nur vorübergehend, den Sinn für Feinheit, für leise und unaufdringliche Kunst,
äußerung, das Gefühl für Niiancierungen, das den Deutschen als dem Musikvolk

Europas (aus dem die Bach, Beethoven, Schubert, Weber, Schumann,
Brahms und Hugo Wolf hervorgegangen sind) ursprünglich zu eigen war.

Es unterliegt nach dem Gesagten keinem Zweifel, daß die Musik im Leben
der Völker eine beachtliche Bolle spielt. Die unleugbare Wirkung der
politischen Musikverwendung beruht darin, daß sie indirekt ist. Man merkt ihr
nicht die Absicht an, wird deshalb nicht verstimmt. Ihre scheinbare politische
Gleichgültigkeit erhöht die Empfänglichkeit der Massen für sie, vorausgesetzt,
daß sie überhaupt künstlerisch wirksam ist.

Johannes B a d 1 o- f f.

DIE MUSIK
O Musica, du edle Kunst, du hast bei allen Menschen Gunst,

Dein Saitenspiel und Lauten gut, die machen uns ein freien Mut.

All Freud und Lust entspringt von dir, du bist aller Gelehrten Zier,
0 Musica, deine Lieblichkeit, die ist bekannt sehr weit und breit.
Drum diese Kunst lern jedermann, so er der Feder zugetan —

Alsdann wird er durch solche Kunst bei allen Menschen haben Gunst.

(H. Steuccius.)

Neuerscheinungen — Nouveautés

Es werden nur Neuerscheinungen
von Musikalien, sowie von Werken
über Musik und verwandte Künste
angezeigt und besprochen.

11 n'est rendu compte que des
nouveautés d'ordre musical (cahiers de
musique et ouvrages relatifs à la
musique et aux arts apparentés).

Prof. Dr. Antioine - E. Cher-
b u 1 i e z Edvard Grieg. Leben und
Werk. Mit 4 Kunstdrucktafeln und
29 Notenbeispielen. Verlag Albert Müller,

AG., Büschlikon/Zürich.

Die vorliegende Grieg-Biographie
bildet den ersten Band einer neuen
Buchreihe «Meister der Musik im 19.
und 20. Jahrhundert», deren Ziel es
ist, nach und nach alle bedeutenden
Komponisten der letzten 150 Jahre
vom heutigen Standpunkt aus, der
Sowohl die Tatsache der Weiterentwicklung

der romantischen Tonkunst zur
Gegenwartsmusik wie auch die
unvergänglichen Werte des romantischen
Musikstils an sich erkennt und beides
zu wertvoller Synthese bringen kann,
in allgemein verständlichen,
lebenswahren. aber auch in der komposito-

121


	Die Musik im Leben der Völker

